لوركا • كوكتو • هيوز • بلاث كاسونا • هسته • بوفوار



ترجمه عن السبانية: **حسيــــن نهابــة** 



ترجمه عن السيانية، كتنتيش لهابـق

# حوارات وأسرار تُنشر لاول مرة سي وأنا

بورخــ

يتمتّع كتابُ (بورخس وأنا) الذي تَرجمَ منجزاتِ أدبيةٌ من اللغةِ الاسبانية لأدباء تمكّنوا منْ تركِ بَصَهاتهم واضحةً في بناءِ الصّرْحِ الأدبي والثقافي للبشريةِ ومنْ مختلفِ المجتمعاتِ والدول.

نقرأً لشاعرِ اسبانيا لوركا ، وللألماني هرمان هسه وللإنكليزي برتراند رسل ، وللفرنسية سيمون دي بوفوار وعديد من الكتّابِ الاسبان والأرجنتينين نصوصاً ابداعية تُرجت من الاسبانية الى العربية . ولعلّ بعض المنجزاتِ المترجمةِ حازتُ على أهميةٍ كونَها تُترجَم لأوّلِ مرةٍ الى اللغةِ العربية ، وهكذا فقد وقر لنا الكتابُ فرصة ثمينةً للتعرفِ على منجزات هؤلاءِ الادباءِ الراحلينَ الذينَ تركُوا بَصَهاتهم في تشكّلِ المشهدِ الحضاري للإنسانية .

الناقد عبد على حسن







# بورخس وأنا

حوارات وأسرار تُنشر لأول مرة

#### بورخسس وأنسا

ترجمه عن الاسبانية : حسين نهابة جميع الحقوق محفوظة ©

الطبعة الأولى- سنة 2019 ISBN: 978-9922-608-76-1

لايسمج بإعادة طبح هذا الكتاب أو أي جزء منه أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو نقله بأي وسيلة من الوسائل سواء التصويرية أم الالكترونية أم الميكانيكية، بما في ذلك النسخ الفوتوغرافيًّ والنشر على أشرطة أو سواها وحفظ المعلومات واسترجاعها دون إذن خطي من الكاتب.

المواد المنشورة تعبر عن رأي كاتبها، ولا تعبر عن رأي الدار.



دار سطور للنشر والتوزيع

بغداد شارع المتنبي مدخل جديد حسن باشا هاتف: 07700492567 - 07711002790 Email: bal\_alame@yahoo.com



Printing, Publishing & Distribution

# بورخس وأنا

# حوارات وأسرار تُنشر لأول مرة

لوركا • كوكتو • هيوز • بلاث كاسونا • هـسـّه • بـوفـوار

ترجمه عن الاسبانية:

حسين نهابة



#### مقدمة

#### الترجمة والحوار الحضاري

تنهض الترجمة بمهمة ودور حضاري كبيرين تنبهت له الشعوب منذ زمن ليس بالقصير، إذ جعلتها وسيلة مثلي للتعرف على فنو ن وآداب الآخر ومعرفة الكيفية التي تفكر بها الأمم، الأمر الذي صار من المُسـلّم به، بل ومن ضر ورات البناء الحضاري لأي مجتمع من المجتمعات. ولعل مررات تلك الضرورة الوقوف على ما وصل إليه الآخر والتفاعل مع منجزه وترحيل ما يمكن ترحيله وما يتناسب وموجهات المخيال الجمعي للمجتمعات، بغية التحاور والمساهمة في البناء الحضاري والمعرفي للإنسانية جمعاء، وبهذه الصيغة فقد أسهمت الترجمة في تقصير المسافات بين الشعوب والمجتمعات المختلفة، ومهّدت الطرق للتلاقح الحضاري والمساهمة في تحقيق إضافات نوعية تصب في مجرى الحوار الإنساني الشامل، ومن هنا يتمتع كتاب (بورخس وأنا) الذي ترجم منجزات أدبية من اللغة الاسبانية وهي من اختصاص الشاعر والمترجم حسين نهابة الذي يتمتع كتابه هذا بأهمية بالغة، كونه يترجم لأدباء تمكُّنوا من ترك بصمات وإضحة في بناء الصرح الأدبي والثقافي للبشرية ومن مختلف المجتمعات والدول، فنقرأ لشاعر إسبانيا الرائع لوركا وللألماني هيرمان هسه وللإنكليزي برتر اند رسل وللفرنسية سيمون دي بو فوار وعديد من الكتاب الإسبان والأرجنتينين نصوصاً إبداعية تُرجمت من

الاسبانية الى العربية. ولعل بعض المنجزات المترجمة حازت على أهمية، كونها تترجم لأول مرة الى اللغة العربية، وبذا فقد وفّر لنا الكتاب فرصة ثمينة للتعرف على منجز هؤلاء الأدباء الراحلين الذين تركوا بصاتهم في تشكل المشهد الحضاري للإنسانية. وتجدر الإشارة الى تضمين الكتاب منجزات توزعت بين المقابلة والشعر والدراسة وسواها من الأشكال الأدبية .

الناقد عبد على حسن

### الفهرست

| 9  | 1. "نصف رغيف وكتاب" - الكاتب الاسباني: فدريكو غارثيا لوركا                      |
|----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 72 | 2. "آخر لقاء مع فديريكو غارثيا لوركا"                                           |
| 35 | 3. "قراءة وامتلاك كتاب" - الكاتب الالماني: هيرمان هسّه                          |
| 39 | 4. "مقدمة سمفونية" - الكاتب الإسباني: غوستافو أدولفو بيكر                       |
| 34 | 5. "أناس يمتلكون كل شيء" - الكاتب الفرنسي: جان كوكتو                            |
| 45 | 6. "بورخس وأنا" – الكاتب الأرجنتيني: خورخيه لويس بورخيس                         |
| 74 | 7. "القصيدة الأخيرة للشاعر البريطاني تيد هيوز الى سيلفيا بلاث"                  |
| 63 | 8. "ممنوع الانتحار في الربيع" - الكاتب الإسباني: اليخاندرو كاسونا               |
| 67 | 9. "لأجل ماذا عشت؟" - الكاتب البريطاني: برتراند رسل                             |
| 69 | 10. "سرفانتس واللغة الاسبانية" - الباحثة الارجنتينية: سوزانا مارتوريل دي لاكوني |
| 18 | 11. أفضل عشرة كتب لـ "ميغيل دي سرفانتس"                                         |
| 85 | 12. "مفهوم الحياة" - الكاتب الإسباني: خوسيه اورتيغا اي غاسيت                    |

|     | بورخس وأنا                                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 91  | 13. "اليخاندرا بيثرنيك: القصيدة الملعونة الأخيرة" - الكاتب الارجنتيني: اينس |
| 91  | مارتين رودريكو                                                              |
| 95  | 14. مقتطفات من "ضباب" - الكاتب الإسباني: ميغيل أونامونو                     |
| 101 | 15. "خطة فلسفية" - الكاتب الإسباني: بيو باروخا                              |
| 105 | 16. "أسباب الاقتباس من سيغموند فرويد" - الكاتب الإسباني: خوسيه لازارو       |
| 111 | 17. "نصوص مُنتقاة" - الكاتبة الفرنسية: سيمون دي بفوار                       |
| 121 | 18. "رافائيل سانجيث فيرلوسيو، حجر الهيكل الأخير"                            |

# "نصف رغيف وكتاب"

#### الكاتب الإسباني: فدريكو غارثيا لوركا

نص الخطاب الكامل الذي ألقاه الشاعر الإسباني "فدريكو غارثيا لوركا" في أيلول / سبتمبر 1931 أثناء افتتاح المكتبة العامة للقرية التي وُلد فيها "فوينته باكيروز-غرناطة".

### أعزائي أبناء قريتي وأصدقائي

قبل كل شيء أود أن أقول لكم بأني لا أتكلم بل أقرأ. أنا لا أتكلم، لأن السيء ذاته حدث مع "كالدوس" ومع جميع الشعراء والكتّاب الذين مرّوا بنا، لأننا اعتدنا قول الأشياء بسرعة وبطريقة دقيقة، ويبدو أن الخطابة هي أسلوب تذوب فيه الأفكار ولا تبقى منه سوى الموسيقى اللطيفة، فيها تحمل الريح باقي الأشياء.

اعتدت أن تكون كل محاضراتي مقروءة، أي أنها عملية أكثر مما هي نظرية، لكن التعبير في نهاية الأمر يظل أكثر رسوخاً لأنه مكتوب وثابت، ويمكن أن ينفع في تعليم الناس الذين لا يسمعون او غير الحاضرين هنا.

لابد أن أعبِّر عن امتناني لهذه القرية التي وُلدتُ وقضيتُ طفولتي السعيدة فيها، للتكريم الذي لا أستحقه، من خلال تسمية الجادة القديمة للكنيسة باسمي. مُخلصاً أقدم لكم شكري من الأعماق. حين

أكون في مدريد أو أي مكان آخر، يسألني الصحفيون او أية جهة أخرى عن ولادتي، فأقول لهم بأني وُلدتُ في "فوينته باكيروز" القرية الناضرة الحرة التي تحمل بمجدها وشهرتها، لطافة وحداثة. جميعكم تعرفون بأن المدح الذي أكيله لها كشاعر وابن لها، نابع من عدم وجود قرية أخرى أكثر جمالاً وغنى وقدرة عاطفية من هذه القرية الصغيرة في عموم ريف غرناطة. لا أريد أن أقلل من شأن أيِّ من القدى الفطنة لأثني على قريتي الغافية على هذا الغدير. من كل الجهات الفطنة لأثني على قريتي الغافية على هذا الغدير. من كل الجهات تصدح السواقي وتنمو أشجار الحور العالية حيث يتردد صدى الريح بموسيقاها العذبة صيفاً. في قلبها يجري نبع لا ينقطع وتعلو سقوفها القرميدية جبال الريف الزرقاء بعيدة ونائية، وكأنها لا تريد لصخورها أن تصل الى هنا، أرض نابضة غاية في الترف تنمو فيها كافة أنواع الفواكه.

طبيعة سكانها مميزة عن باقي القرى المُتاخمة، فصبي "فوينته باكيروز" يُعرف من بين ألف، بظرافته وقبعته المائلة الى الخلف وحركات يده أثناء الحوار وأناقته. وعادة ما يكون سبّاقاً بين جموع الأجانب في تقبل فكرةٍ معاصِرةٍ، ومد جسر العون بمبادرة نبيلة. ستعرفون فتى "فوينته" بين ألف من خلال رشاقته، حيويته واجتهاده في التفوق.

إن سكان هذه القرية لديهم إحساس فني بالفطرة يمكن لمسه بوضوح بالأشخاص الذين وُلدوا فيها. إحساس فني بالسعادة التي تحملها الحياة.

في مناسبات عديدة لاحظت، أثناء دخولي للقرية، جلبة وحركة نابعتين من قلبها. ضجيج ونغمة لحماس اجتماعي وإدراك بشري. لقد زرت آلاف القرى الصغيرة مثل هذه، وتمكنت من شمّ الحزن الدفين الذي يُولد مع الفرد ليس فقط جرّاء الفقر، بل عن الاحباطات وعن الجهل. إن القرى التي تعيش مُلتصقة بالأرض فقط، يتكوّن لديها انطباع مُرعب عن الموت، ما لم تنهض بها أيام ملونة ناثرةً سلامها الاجتماعي عليها.

هنا في قرية "فوينته باكيروز" ثمة توق للتقدم والتمتع برغيد للحياة، انطلاقاً من الحماس الفني وحب الجمال والثقافة.

لقد رأيت الكثير من الرجال المتعبين عائدين من حقولهم الى المنازل، يجلسون هادئين كأنهم تماثيل، بانتظار يوم آخر وآخر وآخر، بالوتيرة ذاتها دون أن تثور في أرواحهم رغبة في التعلم. رجال عبيد للموت، لا يطال أرواحهم البشرية أي بصيص للنور او للجهال، فهذا العالم، حسب رؤيتهم، لا يوجد فيه سوى الحياة والموت وهناك ملايين البشر الذين يتحدثون، يعيشون، ينظرون، يأكلون، لكنهم موتى، أكثر موتاً من الصخور، وأكثر موتاً من الأموات الحقيقيين الذين ينامون تحت التراب، لأن أرواحهم ميتة. ميتة مثل طاحونة لا تطحن، ميتة لأنها لم تجرب الحب، ولا بذرة التفكير، ولا الإيهان ولا التطلع للحرية التي لا غنى عنها عند الإنسان لكي يتمكن من أن يكون جديراً بهذا الاسم. هذا هو واحد من البرامج التي تُؤرقني كثيراً في الوقت الراهن، أصدقائي الأعزاء.

حين يذهب أحد الى المسرح او الى حفلة موسيقية او احتفال من أي نوع، فإنه يتأسف، إن أعجبته الفعالية، على الأشخاص الذين يحبهم، والذين غير موجودين معه هنا ويقول مع نفسه "سيروق هذا لأختي، لأبي" ولا يستمتع بالمشهد سوى من طريق حسرة خفيفة. هذه الحسرة التي أشعر بها، ليست لأجل أفراد عائلتي فحسب، بللأجل جميع المخلوقات التي بسبب نقص الوسائل ولسوء حظها، لا تتلذذ جيداً بجهال الحياة، الطيبة، الهدوء والعاطفة.

لهذا السبب لا أمتلك أي كتاب، لأني أهديه حالما أشتريه وأنتهي من قراءته، ولهذا السبب أنا هنا مُتشرف بكم وسعيد باعتلاء منصة مكتبة القرية هذه، الأولى على محافظات غرناطة كلها بالطبع.

"ليس بالخبز وحده يحيا الانسان. وإن شعرتُ بالجوع والعوز في الشارع، فلن أطلب رغيفاً، بل سأطلب نصف رغيف وكتابًا. وأحمّل المسوولية منذ الآن وبقوة أولئك الذين يطالبون بتحسين المستوى الاقتصادي دون أن يتحدثوا عن المستوى الفكري الذي تطالب به الشعوب بعنف". البشر جميعهم يأكلون، لكن ليسوا جميعهم يعرفون. أمّنى أن يتمتعوا بكل فواكه الروح الانسانية، وإلّا أصبحوا ماكينات في خدمة بعض الطبقات وعبيداً للمنظات الاجتماعية المُرعبة.

أشعر بالأسف الشديد على إنسان يريد أن يتعلم ولا يستطيع، أكثر من تأسفي على إنسان جائع، لأن الجائع يمكن أن يهدِّئ جوعه بسهولة بكسرة رغيف او فواكه، لكن الانسان الذي يتطلع للمعرفة ولا يمتلك الوسائل، سيعاني من احتضار مُريع لأنه يحتاج الى كتب،

الى الكثير من الكتب، فأين هذه الكتب؟

كتب، المزيد من الكتب! لابد أن أذكر هنا كلمة تستحق أن تُقال: "حب، حب" ولابد للشعوب أن تطالب بها مثل مطالبتهم بالخبز، ومثل اشتياقهم للمطر لأجل مزروعاتهم". حين كان الكاتب الشهير "فيودور ديستوفكسي" أب الثورة الروسية أكثر من "لينين" مسجوناً في "سيبيريا" مُبعداً عن العالم بين أربعة جدران قريباً من سهول الثلج الشاسعة المقفرة، كان يطلب إغاثةً من خلال رسائل يبعثها الى عائلته البعيدة قائلاً: "ابعثوا لي بكتب، كتب، الكثير من الكتب لكي لا تهلك روحي". كان يشعر بالبرد فلم يطلب النار. كان يشعر بظمأ، ولم يطلب الماء، بل كان يطلب كتباً، أيَّ آفاق، أي سلالم ليعتلي قمة الروح والقلب، لأن الألم الجسدي المُبرح والبايولوجي والطبيعي للجسم بسبب الجوع، العطش او البرد، يدوم قليلاً، لكن احتضار الروح الظمأى يستمر طول الحياة.

يقول الكبير "مينيندز بيدال" أحد علماء أوروب الحقيقيين، إن شعار الجمهورية يجب أن يكون: "ثقافة". فقط من خلالها يمكن أن تُحل المشاكل التي يعاني منها في الوقت الحالي الشعب المليء بالإيمان، غير المتشبع بالنور. ولا تنسوا أن النور هو أساس كل شيء، وإنه استوطن بعض الأفراد فخلقوا المعرفة وأشاعوا الأمم التي تعيش وتكبر من خلال الأفكار التي وُلدت في عدد من الرؤوس المتميزة.

وعليه لا تتصورا مقدار الفرحة التي انبثقت فيَّ حال وصولي الى المكتبة العامة لـ "فوينته باكبروز". مكتبة تزخر بكتب مُنتقاة، صوت

ضد الجهل ونور عامر ضد الظلام.

لاأحد تنبه، حين يكون بين يديه كتاب، الى الجهد، الألم، سهر الليالي والدم الذي صرف. الكتاب دون منازع، عمل إنساني جبّار. كثيراً ما نجد شعبا نائيا، مثل مياه بركة راكدة في يوم لا ريح فيه، وليس هناك أدنى حركة تعكر هدوء هذا الماء. الضفادع تنام في العمق والعصافير واقفة على أغصان الأشجار المحيطة بها. وفجأة تسقط حجارة. سترون انفجاراً من الدوارات المتمركزة التي تحيق بها، وأمواجاً كروية تتزاحم مع بعضها تتحطم على الحواف. ستشهدون هياجاً غير متوقع للمياه، فيها تتحرك الضفادع في كل الاتجاهات، عُحدثة اضطراباً على الأمواج، وحتى العصافير التي كانت نائمة على الأغصان الوارفة، تقفز مُتهيئة أسراباً للتحليق في السهاء الزرقاء. كثيراً ما نجد شعبا نائيا، في حين أن كتابًا واحدًا او كتبًا يمكن أن كثيراً ما نجد شعبا نائيا، في حين أن كتابًا واحدًا او كتبًا يمكن أن عُرّكه وتحدث فيه هياجاً وتفتح له آفاقاً من الرقي والتفوق.

كم من الجهد يتطلب من الانسان لإنتاج كتاب! وأية تأثيرات كبيرة يُحْدِثها وأحدثها وسيُحْدِثها! وقد قالها العبقري "فولتير" إن العالم المتحضر بأجمعه يُحكم بعدد من الكتب: الانجيل، القرآن، وكتب كونفوشيوس وزرادشت. إن الروح والجسد، الصحة والحرية، والمال تخضع وتعتمد على تلك الكتب العظيمة. وأضيف أنا: إن كل شيء ينتج من طريق الكتب، فالثورة الفرنسية خرجت من الانسكلوبيديا وكتب "روسو" وكل الحركات العمالية والشيوعية الحالية انبثقت من كتاب "رأس المال" العظيم لكارلوس ماركس.

لكن قبل أن يتمكن الإنسان من إنشاء الكتب ونشرها، لابد أن نفكر في المأساة والصراع المرير الذي خاضه من أجل هذا الهدف. كان الانسان البدائي يعمل كتبه من الحجر، أي إنه كان يكتب رموز أديانه فوق الجبال. لم يكن لديه وسيلة أخرى، فكان ينقش على الحجر حنينه واشتياقه للخلود والبقاء على قيد الحياة، والذي يميز الانسان عن الحيوان. ثم بدأ يستخدم المعادن. هارون، كاهن العبرانيين، شقيق موسى كان يحمل الألواح المنقوشة من الذهب على صدره، وكذلك أعمال الشاعر اليوناني "هيسيودو" الذي كان أول من رأى آلهة الشعر ترقص فوق قمم جبال "هليكون"، كانت تُكتب على صفائح من الرصاص. ثم بدأ الكلدان والآشوريون يكتبون عظيمة من الألواح الفخارية، لأنهم كانوا شعباً مُتحضِّراً ومُتفوِّقاً في علم الفلك، وهم أول من بنى الأبراج العالية وخصَّصوها لدراسة قباب السهاء.

كان المصريون يكتبون على بوابات معابدهم المُدهشة، وفوق قطع نباتية مستطيلة قابلة للطي، تُدعى "بردي". وهنا يبدأ الكتاب الفعلي. ولأن المصري كان يمنع تصدير هذه المادية النباتية، ولأن شعب "بيركامو" كان يرغب بامتلاك مكتبة وكتباً، بدأ يستخدم الجلود الجافة للحيوانات، للكتابة فوُلد "الرِّق" الذي انتصر فيها بعد على "البردي" واستعمل كهادة متفردة لصناعة الكتب، حتى أُكتشف الورق.

إنني إذ أتحدث لكم باختصار عن هذا التاريخ، لا تنسوا بأن بين حدث وآخر قرونًا عديدةً، لكن الإنسان ما يـزال يكافح بأظافره

وعيونه ودمه من أجل الخلود، إشاعة وترسيخ الفكر والجمال.

حين يحدث لمصري أن لا يبيع "برديًا" لأنه بحاجة إليه او لأنه لا يريد، مَن "بيركامو" سهر ليال، أيام وسنوات بأكملها مكافحاً من أجل التوصل للكتابة على جلود الحيوانات الجافة، أي رجل او أي رجال، أولئك الذين يبحثون وسط أوجاعهم، عن مادة ينقشون عليها أفكار حكائهم وشعرائهم العظام؟ لم يكن رجلاً واحداً ولا مائة رجل. إنها الانسانية بأجمعها، دفعت بعجلتهم الى الأمام على نحو خفيً.

وبـ"الرق" الذي أُعتبر بؤرة نور حقيقية للثقافة الكلاسـيكية، تم إنشاء مكتبة "بيركامو" العريقة. وبه كُتبت مخطوطات عظيمة. يقول "ديودورو دي سيسـيليا": إن الكتب الفارسية المقدسة كانت تأخذ حيِّزاً في "الرق" لا تقل شأناً عن الألف ومائتي جلد من جلود الثيران.

كانت "روما" بأجمعها تكتب بـ "الرق". كل أعمال الشعراء اللاتينيين العظام، والتي تعتبر قدوة خالدة من حيث الإتقان والجمال، كانت تُكتب على "الرق" ومنه "الفردوس المفقود" لفير جيل. وعلى الجلد الأصفر ذاته كانت تلتمع الأنوار الكثيفة للكلمات الزاهرة للإسباني "سينيكا".

ووصلنا الى الورق. عُرف الورق منذ قديم الزمان عند الصينيين أولاً. كان يُصنع من الرز. واعتبرت هذه الصناعة قفزة جبّارة في تاريخ العالم، وتحولًا نوعيًّا في الحضارة، بدخول الورق الصيني الى الغرب. إنه اليوم المجيد 7 تموز / يوليو عام 751 ميلادية. ويتفق

المؤرخون العرب والصينيون على هذا الشأن.

وحدث أن العرب بصراعهم مع الصين في كوريا، تمكنوا من عبور حدود "الامبراطورية السهاوية" وأسر الكثيرين منهم، والذي كان مهنة بعضهم صناعة الورق، ومنحوا العرب سرَّها. مُمل هؤلاء الأسرى الى سمر قند، حيث مارسوا مهنهم تحت حكم الخليفة هارون الرشيد، الشخصية الغريبة التي غرست قصص "ألف ليلة وليلة".

كان الورق يُصنع من القطن، لكن بسبب قلة المنتوج هناك، شرع العرب إلى صناعته من الخرق القديمة، وهكذا ساعدوا على ظهور الورق الحالي. لكن الكتب لابد أن تكون على هيأة مخطوطات. كان يكتبها ناسخون، رجال صابرون ينسخون صفحة تلو أخرى بإتقان ورقي، لكن كان هؤلاء الاشخاص الذين يمتلكون هذه الملكة نادرين.

كانت مخطوطات الـورق أكثر شـيوعاً حتى وإن كانت بين الطبقات العليا، من مجموعات البردي المطوية او الرق الذي ينتسب الى المعابد. وبهذه الطريقة أُنشئت الكثير من الكتب دون أن يختفي الرق، وظلت مادةً تُرسم عليها بعض الفنون الراقية بألوان حية غاية في الجهال، وما تزال بعض المكتبات تحتفظ بالكثير من هذه الكتب التي تُعتبر مثل جواهر حقيقية أكثر قيمة من الذهب ومن الأحجار الكريمة. وقد قرأت بفرح غامر العديد من هذه الكتب التي وقعت بين يديّ، ومنها بعض المخطوطات العربية في مكتبة "الاسكوريال" وكتاب "التاريخ الطبيعي" لـ "البرتو ماغنو"، وهو مخطوطة منذ القرن

الثالث عشر موجودة في جامعة غرناطة، والتي قضيت معها ساعات بأكملها دون أن أتمكن من أُبعد عيوني عن صور الحيوانات المرسومة بفرشاة أكثر نعومة من الهواء، حيث الألوان الزرقاء، الوردية، الخضراء والصفراء تشكل لوحات كأنها أرغفة من ذهب.

لكن الانسان ظل يطلب المزيد. كانت البشرية تدفع بعض الرجال لكي يفتحوا بفؤوس نورهم الغابة الغبية جداً للجهل. أضحت الكتب، التي من المفترض أن تكون للجميع وفي مقدمة الاحتياجات، مقتصرة على الأثرياء. ففي الجبال، السهول، المدن وضفاف الأنهر، كان يموت ملايين البشر الذين لم يتذوقوا مطلقاً نكهة الحرف. إن الثقافة الكبرى للأقدمين كانت منسية، والخرافات المريعة كانت تخيم على سرائر المجتمع.

يُقال إن وجع المعرفة يفتح الأبواب المُقفلة، وهذه حقيقة. هذا القلق الغامض للإنسان، دفع اثنين او ثلاثة لإجراء دراساتهم وأبحاثهم، وهكذا ظهر في القرن الخامس عشر في مدينة "ماكونثيا" الألمانية، أول مطبعة في العالم. وتنافس العديد من الأشخاص على الاختراع، لكن "كوتنبرغ" يُعد أول من نال براءة اختراعها، وقام بتأسيس الحروف العمودية وختمها، وبهذا تمكن من إعادة إنتاج النهاذج النهائية للكتاب. ما أجمله من شيء بسيط! ما أجمله من شيء معب! قرون وقرون انقضت قبل أن يتمخض العقل البشري عن هذه الفكرة. وأصبحت مغاليق الأسرار جميعها تحت أيدينا وتحيط بنا بثبات، لكن كم من الصعوبات وُوْجِهَتْ لفتح الفجج الصغيرة التي كانت تعيش مُتخفية!

أحداث قليلة في تاريخ العالم تُعد أكثر أهمية من اختراع المطبعة، ومنها الحدثان الكبيران، اختراع البارود واكتشاف أمريكا. فإذا كان البارود قد عمل على إنهاء الاقطاعية ووحد الجيوش الكبيرة والقوات الدولية بعد أن كانت متفرقة بين النبلاء، ومهدت ولادة أمريكا لحياة جديدة لحمولات التاريخ وأنهت السر الجغرافي الألفي، فإن الطباعة سوف تتسبب بثورة في الأرواح أكبر من التي قامت بها بعض المجتمعات. يا لها من ولادة صامتة وخجولة! بينها كان البارود يفرقع نيرانه الوردية على الحقول، والمحيط الاطلسي يمتلئ بالمراكب لمترعة التي تتأرجح مع الريح ذهاباً وإياباً محملة بالذهب والمواد الشمينة، كان "كريستوبال بلانتيونو" من مدينة آمبرز يعمل بصمت لوضع قاعدة متينة للمطبعة ولأكثر المكتبات أهمية في العالم، فكانت في نهاية الأمر الكتب الرخيصة.

إذن الكتب القديمة التي تبقى نسخة او نسختان او ثلاثة من كل واحد منها، تتراكم على أبواب المطابع وعلى أبواب بيوت الحكماء تطلب النجدة لتُطبع وتُترجم وتُنشر على وجه الأرض. تلك هي اللحظة العظيمة للعالم. إنها (النهضة). إنه الفجر المجيد للثقافات الحديثة التي تعيش بها.

قبل قرون عديدة من هذا الحدث، وبعد سقوط الامبراطورية الرومانية والتوسعات البربرية، وانتصار المسيحية، أصبح الكتاب في خطر كبير. كانوا يقومون بهدم المكتبات وبعثرة الكتب، فكان علم الفلسفة وقصائد الأقدمين على وشك الاندثار، بها فيها القصائد الموميرية، أعمال افلاطون، الفكر الإغريقي، نور أوروبا، القصيدة

اللاتينية، قانون روما، وكل شيء. وبفضل حرص واهتهام الرهبان، لم ينقطع الخيط، وعملت الأديرة القديمة على إنقاذ الإنسانية. والتجأت الثقافة والمعرفة بأجمعها الى أروقة الأديرة، حيث حفظ ودرس الرجال الحكهاء والبسطاء دون خيال ولا تصلب، الأعهال العظيمة التي لا يستغني عنها الإنسان. لم يقوموا بهذا فحسب، بل درسوا اللغات القديمة لاستيعابها، وبهذا منحوا الفرصة لفيلسوف وثني مثل أرسطو أن يتأثر بالفلسفة الكاثوليكية. وخلال العصور الوسطى، جمع وحفظ رهبان "آثوس" عدداً لا يحصى من الكتب، ولهم يرجع الفضل فيها وصلنا من أجمل الأعهال القديمة.

وهكذا بدأت تباشير الهواء النقي للنهضة الإيطالية وبدأت المكتبات تنتشر في كل مكان. وأُخرجت الى النور تماثيل الآلهة المكتبات تنتشر في كل مكان. وأُخرجت الى النور تماثيل الآلهة القديمة، تتصدر المعابد الجميلة جداً برفعتها المرمرية، وفُتحت أكاديميات مثل "كوزمي دي مديثيس" التي تأسست في "فلورنسا" لدراسة أعمال الفيلسوف إفلاطون، ولم يتورَّع البابا الكبير نيقولاس الخامس عن إرسال وسطاء الى كافة أنحاء العالم لاقتناء الكتب ودفع مبالغ كبيرة الى مترجميه.

مع هذا الثراء المعرفي، كانت الخطوة الأعظم للمؤلف "كريستوبال بلانتينو" في آمبرز. كان من تلك البيوتات التي تكسوها أشجار اللبلاب نوافذ من الرصاص التي أخرجت الى النور كتباً رخيصة تضطرم رغبة في الانتصار على الجهل الذي كان متفشياً بوجوه عديدة، ولا يغرب عن بالنا أنه حيث يوجد الجهل، فمن السهل جداً أن يختلط الشر مع الخير والحقيقة مع الكذب.

ومن الطبيعي أن أصحاب النفوذ ممن كانوا يمتلكون مخطوطات وكتباً من الرق، كان يهزؤون من الكتب المطبوعة بورق على أنها أشياء قابلة للتلف ويمكن أن ينالها الجميع. كانت كتبهم مرسومة بثراء بزخارف من ذهب، بينها كانت الأخرى مكتوبة بحروف على ورق بسيط. لكن في أواسط القرن الخامس عشر، وبفضل الرسامين الاندلسيين الرائعين، إخوان فان كوخ، الذين كانوا السباقين في الرسم بالزيت، ظهرت النقوش على الكتب التي امتلأت بالصور والتي ساعدت القارئ على نحو ملحوظ. وفي القرن السادس عشر، استطاع العبقري "البرتو دوريرو" من تطويرها، فمكن الكتب من أن تُصاغ مع مناظر طبيعية، هيئات مُصوّرة، ورسومات، وتواصلت عملية اتقانها وتطويرها خلال القرن السابع عشر، لنصل الى القرن الثامن عشر، حيث معجزة اللوحات وقمة جمال الكتب المصنوعة من ورق.

وتُوج القرن الثامن عشر بمطبوعات جميلة. كانت الكتب المليئة بالنقوش والصور، تُطبع باهتهام وشغف كبيرين. ورغم التقدم الهائل الذي تلاها ولغاية القرن العشرين، إلا أن طباعة الكتب لم تتطور كثيراً.

ولم يعد الكتاب منفذاً للثقافة عند القليلين، إنها أصبح عنصراً اجتهاعياً فعّالاً، إذ انبجست "الثورة الفرنسية" التي تُعد أول عمل اجتهاعي للكتاب، رغم الاضطهادات والظروف السيئة التي تعرضت لها.

لم يستطع الاضطهاد أن يقف بمواجهة الكتاب، ولاحتى الجيوش ولا الذهب ولا الظروف البائسة، لأنكم ربها تستطيعون إخفاء كتاب، لكنكم غير قادرين على قطع آلاف الرؤوس التي انتجته.

لقد قُمعت الكتب من قبل الكثير من الفئات والأديان، لكن هذا لا يعني شيئاً بالمقارنة مع محبيها. إذا كان أمير شرقي متعصب قد أحرق مكتبة الإسكندرية، فإن اسكندراني مقدونيا أرسل لبناء صندوق ثمين جداً من المينا والأحجار الكريمة ليحتفظ بـ "إلياذة هوميروس" وصنع العرب في قرطبة تحفة "مراحب" لمسجدهم لأجل أن يحتفظوا في أعها قها بـ "القرآن" الذي ينتسب الى الخليفة عمر. وانتشرت المكتبات في جميع أرجاء العالم رغماً على كل مخرّب، ونراها اليوم حتى في الشوارع وعلى الهواء الطلق لحدائق المدن.

الكثير من دور الطباعة والنشر تعمل جاهدةً كل يوم على تخفيض الأسعار ليكون المطبوع في متناول يد الجميع، سواء الكتب اليومية العظيمة (الصحف) او الكتاب المفتوح المتكون من صفحتين او ثلاث الذي يصل فوّاحاً وبمداد أخضر، هذه الوسيلة التي تسمع من خلالها أحداث العالم دون انحياز على الإطلاق، من خلال آلاف الجرائد التي تُعد نبضات صادقة لقلب العالم بأجمعه.

للمرة الأولى في تاريخها القصير، يكون لهذه القرية بداية مكتبة. المهم في الأمر أن نضع حجر الأساس، لأنني والجميع سنتعاون لكي ينهض المبنى. إنه فعل مهم أن يمتلئ قلبي فرحاً وأن أتشرف بأن يرتفع صوتي في يوم الافتتاح، هذا لأن عائلتي تعاونت بصورة غير

اعتيادية لدفع عجلة الثقافة هنا. والدتي، مثلها تعرفون كلكم، علّمت الكثير من سكان هذه القرية لأنها جاءت الى هنا لكي تُعلّم، وأتذكر جيداً بأني كنتُ في صغري أسمعها تقرأ بصوتٍ عالٍ ليكون مسموعاً من الجميع. وأجدادي خدموا هذه القرية بروح حقيقية، حتى أن الكثير من الموسيقى والأغاني التي ما تزال تُنشد، كانت من تأليف شاعر قديم من عائلتي. لهذا أشعر بسعادة غامرة في هذه اللحظة وأتوجه للأثرياء طالباً منهم يد المساعدة بمنح المال لشراء الكتب وأن يضعوا هذا العمل في مقدمة أولوياتهم كواجب. أما الذين لا يملكون المال الكافي، فأطالبهم بالحضور للقراءة، أن يحضروا لبذر يملكون المال الكافي، فأطالبهم بالحضور الاقتصادي والاجتماعي. من الواضح أن المكتبة تُغذّى بكتب جديدة وقرّاء جدد، وأن الأساتذة لم يعودوا يجتهدون في تعليم الأطفال بطريقة نمطية، مثل ما يزال يفعل البعض للأسف الشديد، بل عملوا على إضفاء روح ونكهة للقراءة.

ما أحلى الكتاب! من المُفرح أن الكتب بدأت تتوافد على مكتبة "فوينته". كتبتُ الى دار الطباعة والنشر التابعة الى "السكن الطلابي في مدريد" حيث درست فيها سنوات عديدة، والى دار نشر "أوليسيس" حول إمكانية إرسال مجاميعهم الكاملة الى هنا، وسأقوم أنا بالطبع بإرسال الاصدارات التي كتبتها وإصدارات أصدقائي.

المكتبة بحاجة الى كتب من جميع الأصناف والتوجهات: الكتب السياوية، المتنورة، الصوفية وكتب القديسين والثوريين والرجال الفاعلين والمتميزين. وأتمنى أن تكون فيها "الأنشودة الروحية" لـ "سان خوان دي لا كروز" التي تُعد من قمم الشعر الإسباني،

وكذلك أعمال "تولستوي" التي توازي في أهميتها كتاب "مدينة الله" لـ "سان أوغسطين"، إضافة الى "زرادشت" لـ "نيتشه" او "رأس المال" لـ "ماركس"، لأن كل هذه الأعمال يا أصدقائي الأعزاء، تتماشى مع نسمة العشق البشرية والسمو بالروح، وبالتالي فهي تتلاقح وتحتضن المثل العليا.

مرحى للقرّاء، للكثير من القرّاء! أنا أعرف أن فرص النبوغ لا تتشابه عند الجميع، مثل الوجوه، فالبعض يمتلك ذكاءً خارقاً والبعض أقل منه درجة، مثلها توجد وجوه وسيمة ووجوه قبيحة، لكن كل واحد سيستخرج من الكتاب ما يمكنه، وعادة ما يكون نافعاً، فيها سيكون مُنقذاً للبعض. هذه المكتبة يجب أن يكون لها هدف اجتهاعي، وأنا على ثقة تامة بأن عدد القرّاء سيزداد مثل زيادة الكتب فيها، وفي غضون سنوات سينهض المستوى الثقافي للقرية. وأرجو أن يستثمر هذا الجيل الذي يسمعني الآن كل ما أمكنهم من تحضيرات وكتب، خدمةً لأبنائكم. لأن من الضروري أن يعرف الجميع بأننا لا نعمل لأنفسنا بل للقادمين بعدنا، وهذه هي الروح الأخلاقية لكل الثورات، والروح الحقيقة للحياة.

الآباء يناضلون من أجل أبنائهم وأحفادهم، والأنانية تؤدي الى العقم. والإنسانية اليوم تحاول أن تُجهز على التمايز الطبقي، من خلال التعلم وروح التضحية ونكران الذات في مختلف القطاعات، لتعزيز الثقافة، المُنقذ الوحيد للشعوب.

أنا على يقين بأن "فوينته باكيروز" التي كانت دائماً قرية خيال

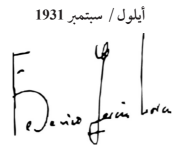
حيٍّ وروحٍ شفافة وباسمة مثل المياه التي تجري في ينابيعها، ستخرج بالكثير من هذه المكتبة مما سيحمل في ضميرها كل السعادة والشوق للمعرفة. لقد شرحتُ لكم الجهود التي كلفت الإنسان حتى تمكّن من إنتاج الكتب كي يطالها الجميع. أتمنى أن يخدم هذا الدرس الصغير والمتواضع، كل الذين أحبوا الكتب وبحثوا عنها مثل بحثهم عن صديق، لأن الإنسان يموت، والأشجار تموت، بينها تبقى الكتب حية، خضراء متجددة أبداً تفتحها في أية دقيقة وفي أية ساعة بحثاً عن إجابة لسؤال او تسلية.

أنتم تعرفون بالطبع أن التقدم الاجتهاعي والثورات التي قامت بمساعدة الكتاب، والرجال الذين يوجهونها ويموتون مرات كثيرة مثل "لينين"، كانوا على درجة عالية من التعلم والرغبة في التبحر بالمعرفة. السلاح والدم ليسا بذات قيمة إذا لم تكن الأفكار مُوجّهة بصورة جيدة. ومن المفيد أن أقول إن الشعوب تقرأ لكي تتعلم، لا رغبة في التحرر فحسب، بل في إدراك الاستيعاب المتبادل للحياة.

أتقدم بالشكر للجميع وللقرية وأخص بالشكر الجمعيات الاجتهاعية التي كانت ترافقني دائماً بمختلف قطاعاتها، والشكر موصول لرئيس بلديتكم سيد "رافائيل ستنجيث رولدان" الرجل الحقيقي الفاضل والابن البار لهذه القرية الذي حصل على شهرة ومعرفة عصره، بجهوده المتواصلة، بها فيها هذه المكتبة العامة.

تحياتي للجميع أحياءً وأمواتاً، لأنهم جميعاً ساهموا في بناء البلد. أتمنى السعادة للأحياء، ولأرواح الأموات السكينة، لأنهم جزءٌ من

ميراث القرية، ولأننا لولاهم ما كنا هنا. أتمنى لهذه المكتبة أن تنفع في توقد السلام والهدوء الروحي والسرور لهذه القرية الثمينة، حيث أتشرف بولادي فيها، ولا تنسوا المقولة الأبدية التي كتبها ناقد فرنسي في القرن التاسع عشر: "قل لي ماذا تقرأ، أقل لك مَن أنت".



#### أخر لقاء مع الكاتب الإسباني

## فديريكو غارثيا لوركا

نُشرهذا اللقاء مع فديريكو غارثيا لوركا في 10 حزيران/يونيو عام 1936 في صحيفة "الشمس" المدريدية في قسم "حوارات رسام كاريكاتير متوحش" ولم يكن الرسام المتوحش سوى الصديق المقرب الى لوركا، الرسام والنحات الكتلوني لويس أي بو (1882-1940) وهو آخر لقاء للشاعر قبل ان يُعدم رمياً بالرصاص في 18 آب/ أغسطس في منطقة بيثنار.

- لويس باكاريا أي بو: لقد أضفت نكهة غنائية الى سقوط "جيل روبلز" وشاهدت بومة "أونامونو" والكلب الضال لـ "باروخا"، هل تحب أن تحدثني عن المنحى الذي يتسربل به الحلزون في الرحلة النقية لأعالك؟

- لوركا: تسألني عن سبب إيثاري للقواقع في رسوماتي. ببساطة، يرتبط الحلزون بذكرى قلبية في حياتي. ذات مرة وبينها كنت أرسم، اقتربت والدتي متأملة اللوحة. قالت لي "بُني، سأموت دون أن أفهم كيف بإمكانك أن تتلذذ بالحياة بصنع القواقع" ومنذ ذلك الحين عمّدت لوحاتي هكذا. هل رويت فضو لك؟

- لويس باكاريا أي بو: الشاعر الفطن والعميق غارثيا لوركا، قصائدك الرقيقة والجميلة، تحمل أجنحة من الرصاص المُخفف ثاقبةً أحشاء الأرض، هل تؤمن أيها الشاعر بالفن من أجل الفن او

بالعكس، الفن لابد أن يكون تحت خدمة الشعب للبكاء معه حين يبكى والضحك حين هذا الشعب يضحك؟

- لوركا: جواباً على ســؤالك، باكاريا الكبير والحنون، لا يسعني إلا أن أقول بأن مفهوم الفن هذا هو حاجة ستكون قاسية إن لم تكن متكلفة على نحو محظوظ. إن أي إنسان حقيقي لا يؤمن بترهات الفن النقي هذه، الفن من أجل الفن نفسه. في هذه اللحظات الفاجعة من العالم، لابد للفنان أن يبكي ويضحك مع شعبه. يجب أن يترك غصن السوسنة ويدخل في الوحل حتى خصره لكي يساعد أولئك الذين يبحثون عن السوسنة. أنا شخصياً يتملّكني شوق حقيقي للتواصل مع الآخرين. وعلى هذا الأساس طرقت أبواب المسرح الذي قررت أن أكرّس له مشاعري كلها.

- لويس باكاريا أي بو: هل تعتقد أن ولادة القصيدة يتسبب في تقارب مع المستقبل القريب، او إنه على العكس، يعمل على إقصاء أحلام الحياة الأخرى؟

- لوركا: هذا السوال الغريب العسير عن الهاجس الميتافيزيقي الحاد الذي يملأ الحياة، لا يستوعبه سوى الذين يعرفونك. إن خلق قصيدة سرُّ لا يمكن حل رموزه، مثل سر ولادة الانسان. تُسمع أصوات خفية، من غير الناجع أن تنشغل بمصدرها. ولأنني غير معنيًّ بالولادة، فلستُ معنياً بالموت أيضاً. أصغي الى الطبيعة والى الإنسان باندهاش، وأنسخ ما يُرى دون تحذلق، ودون أن أمنح الأشياء مفهوماً لا أعرف إن كانت تعود لها. لا الشاعر ولا أي أحد

يمتلك مفتاح وسر العالم. إن معاناة الانسان والظلم المستمر المتدفق من العالم، وجسدي أنا وتفكيري الخاص، يمنعاني من نقل بيتي الى الشوارع.

- لويس باكاريا أي بو: ألا تعتقد أيها الشاعر بأن السعادة تقبع فقط في الثيالة، ثيالة شفاه المرأة، الخمر، المنظر الجميل وحين تكون جامعاً للحظات الحدة، تبدو كأنها لحظات خلود، رغم أن الخلود غير موجود؟

- لـوركا: أنا لا أعرف يا باكاريا، ممَّ تتألف السـعادة. إن آمنتُ بالنص الذي قرأته في المعهد، للكاتدرائي فائق الوصف أوتي ولارا، فإن السعادة لا يمكن أن توجد إلّا في السماء، لكن إذا الانسان ابتكر الخلود، أخال أن هناك في العالم أفعالًا وأشـياء جديرة بها، بجمالها وأهميتها، نهاذج مطلقة لنظام خالد. لم تسـألني عن هذه الأشـياء؟ أنت تودُّ أن نلتقي في العالم الآخر ونواصل حديثنا تحت سقف مقهى مدهشة مع الموسيقى والأجنحة وسط الضحكات والجعة العجيبة. باكاريا لا تخف... كن واثقاً بأننا سنلتقي.

- لويس باكاريا أي بو: ستستغرب أيها الشاعر من أسئلة رسام الكاريكاتير المتوحش هذا. أنا، مثلها تعرف، كائن يمتلك الكثير من فرشات الرسم والقليل من الإيهان، متوحش مع مادة موجوعة، يفكّر بأن متاع العيش هذا كله، أزهر في بيت شعري تمتمت به شفاه آبائي. ألا تعتقد بأن (كالدرون دي لا باركا) كان مُحقاً أكثر حين قال "الخطيئة الكبرى للإنسان هي ولادته"، من تفاؤل (مونيوث سيكا)؟

- لوركا: أسئلتك لا تثير استغرابي مطلقاً. أنت شاعر حقيقي يُشار له بالبنان. بكل صدق أجيبك وببساطة، إن لم أنجح او أتمتم، فيسبب الجهل لا غير. إن أقلام التوحش، هي أقلام ملائكة، وخلف الأسطوانة التي ترنُّ بنغمة رقصك الجنائزي، ثمة قيثارة وردية رسمها الايطاليون الأولون. التفاؤل ينبع من الأرواح التي لها بُعد واحد, والتي لا ترى سيول الدموع التي تحيط بنا.

- لويس باكاريا أي بو: الشاعر الإنسان الرقيق لوركا، ما زلنا نتحدث عن الأشياء الأبعد. أكرر الموضوع ذاته، لأن الموضوع يُعيد نفسه. فيها يخص المؤمنين الذين يعتقدون بحياة أخرى، ألا يروق لهم أن يجدوا أنفسهم في وطن روحي حيث لا شفاه مكتنزة للتقبيل؟ أليس من الأفضل التزام الصمت عن الغيب؟

- لوركا: ألا تعرف يا صديقي الوسيم المُعذَب أن الكنيسة تتحدث عن إعادة بعث الجسد كمكافأة لتابعيها؟ النبي إشعيا قالها في إحدى الآيات العظيمة "البشر المنكوبون سيفرحون عند الرب". رأيت في مقبرة سان مارتين شاهداً على أحد القبور الفارغة، معلقاً مثل ضرس عجوز على الجدار المهدم، كُتب عليه "هنا تنتظر السيدة ميكائيلا غومث يوم البعث". فكرة مطروقة ومن المحتمل أن لدينا رأسًا ويدين. المخلوقات لا ترغب أن تكون ظلالًا.

- لويس باكاريا أي بو: هل تعتقد أن استعادة الأراضي الغرناطية، فعل صائب؟

- لـوركا: كان توقيتًا سيئًا جـداً وأن يقولوا عكس ذلك في

المدارس. ضاعت حضارة رائعة من شعر وعلم فلك وعمارة رفيعة المستوى فريدة من نوعها في العالم لتتحول الى مدينة فقيرة وضعيفة، لتتحول الى "أرض الجابيكو"، حيث تمخضت عنها أسوأ برجوازية إسبانية في الوقت الراهن.

- لويسس باكاريا أي بو: ألا تظن أن الوطن لا شيء، وأن الحدود آخذة في الاضمحلال؟ لم يتوجب على الإسباني السيِّعِ أن يكون أكثر أخوة لنا من الصينى الطيب؟

- لوركا: أنا إسباني حقيقي، ومن المحال أن أعيش خارج حدودي الجغرافية، لكني أمقت من ينادون بإسبانيتهم لمجرد أنهم إسبان. أنا أخ للجميع، وأكره الإنسان الذي يضحي من أجل مصلحة وطنية معينة، فقط لأنه يحب وطنه بتعصب. الصيني الصالح أقرب إليّ من الإسباني الطالح. أُنشدُ لإسبانيا وأشعر بها حدّ النخاع، لكن قبل هذا، أنا ابن هذا العالم وأخو الجميع. أنا لا أؤمن بالحدود السياسية بالطبع والمراقبون لا يوجّهون الأسئلة دائماً، رغم اعتقادي بأن المراقبين لهم الحق في ذلك. ما تفسيرك لهذا الشوق وهذا الظمأ الذي يتنامى بداخلك للطرف الآخر؟ ألا تمتلك رغبات حقيقة في البقاء على قيد الحياة؟ ألا تعتقد بأن هذا قد انتهى أمره وأن الانسان لا يستطيع أن فعل شيئاً سواء بالإيهان او بدونه؟

- لويس باكاريا أي بو: أتفق معك لسوء الحظ، أتفق. أنا في داخلي إنسان كافر متعطش للإيهان. من المُوجع حقاً أن تنتهي للأبد. تحية لشفاه امرأة، وكأس من النبيذ الطيب الذي يجعلك تنسى الحقيقة

المأساوية: رحلة، نور يُنسيك الظلام. في النهاية الحتمية لن أبغي سوى الخلود: أن يُدفن جسدي في جنينة فواكه، وأن تكون روحي ساداً.

- لوركا: لم يترهل بلحم ضفدع، كل السياسيين الذين رسمتهم كاربكاتو رباً؟
  - لويس باكاريا أي بو: لأن أغلبهم يعيش في بركة.
- لــوركا: من أي مرج يقطف رومانون زهــور الأقحوان التي تعلو أنفه الكبير؟
- لويس باكاريا أي بو: أنتَ تلمِّح يا عزيزي الشاعر الى الأشياء التي تلامس جوف روحي. تكبُّرُ رومانون، تكبُّرُ سام. أما غرور ثيرانو، فلا شيء يُذكر مقارنة مع غطرسة حبيباتي. أقحواناتي اضمحلت حين رصفوها في محطة منعزلة، طريق فونتانبليو. ما كانوا سيسألونك مطلقاً ما هي زهرتك المفضلة. ولأني درست لغة الورود، أسألك، ما الزهرة التي تفضلها؟ وهل وضعتها يوماً في صدر سترتك؟
- لوركا: صديقي الغالي، هل تفكر في إلقاء محاضرات مثل غارثيا سانشيث، لتسأل عن هذه الأشياء؟
- لويس باكاريا أي بو: رباه! لا أتطلع الى العزف على الكمان بصورة سيئة.
- لوركا: وما ردك عزيزي باكاريا على الشعور الإنساني الذي

تُسبغه الحيوانات التي ترسمها؟

- لويس باكاريا أي بو: عزيزي لوركا، استناداً الى الأعراف الكاثوليكية، فإن الطيور لا روح لها، عدا بعض الحيوانات مثل كلب سان روكيه، خنزير سان انطون، ديك سان بدرو وحمام النجارة الإلهية. عزيزي لوركا، سأسألك عن شيئين لهم كبير الأثر في إسبانيا على ما أعتقد: الأغنية الغجرية ومصارعة الثيران. أمّا الأغنية الغجرية، فالثلمة الوحيدة التي وجدتها فيها، هي ذكرهم للأم فقط في قصائدهم. وهذا يبدو لي ظلماً. وأخال أنَّ هذه الأغاني لها وقع كبير على أرضنا.

- لوركا: قليل من الناس يعرفون الأغنية الغجرية، لأن ما يظهر على الخشبات غالبا ما يُدعى الفلامنكو، والذي يُعد انتكاسة لها. لا ريب أن ما يُقال في هذا الحوار هو لا شيء، لأنه سيكون واسعاً مع قليل من المهنية الصحفية. لديك كلُّ الحق فيها يخص قولك بأنهم لا يذكرون سوى أمهاتهم، لأنهم يعيشون نظام الأمومة، أما الآباء فليسوا كذلك، إذ يعيشون كأبناء لأمهاتهم. على أية حال، ثمة في القصائد الغجرية الشعبية، قصائد تُعنى بالمشاعر الأبوية، لكنها قليلة. أما الموضوع المهم الآخر، فمن المحتمل أن يكون الثروة الشاعرية والحيوية على نطاق إسبانيا، والذي يستثمره الكتّاب والفنانون على نطاق واسع، بسبب التعليم التربوي الزائف الذي تربينا عليه، وإننا كرجال عصرنا كنا أول المعارضين. أعتقد أن مصارعة الثيران هو الاحتفال الأكثر ثقافة في كل العالم اليوم. إنه الدراما الحقيقية التي يذرف فيها الإسباني أفضل دموعه. إنه المكان الوحيد الذي ترى فيه يذرف فيها الإسباني أفضل دموعه. إنه المكان الوحيد الذي ترى فيه

الموت بثقة مُحاطاً بجهال باهر. ما كان سيحدث للإنسان الإسباني البدائي، الذي خرجنا من أصلابه وتكلمنا لغته، لو كان قد ترك صدى الأبواق الدرامية للمباراة؟ أنا معجب جداً ببلمونته لخلقه وذائقته الشعرية.

- لويس باكاريا أي بو: مَن من شعراء إسبانيا الحاليين يعجبك أكثر؟

- لـوركا: هناك معلـ]ن: أنطونيو ماشـادو وخـوان رامون خيمينيث. بناءً على مقومات الاتقان الشـعري، يعُد الأول شـاعرًا إنسانيًّا وسهاويًّا يتفادى أي صدام، وسيداً لعالمه الداخلي. أما الثاني، فمشوشاً بالمجد الذي يحيطه، تعيسـاً بالواقع الذي يعيشه، ملسوعاً بالأشـياء التي لا معنى لها، العدو الحقيقي لروحه الشعرية المجيدة. وداعـاً باكاريا. حين تعود الى كوخك، محمـالاً بالزهور، بالوحوش وبالسـيول، فامنحها لرفاقك المتوحشين الذين لا يؤمنون برحلات الذهاب والإيـاب الى مدننا، الى الوحوش التي رسـمتها بحنان فرنسيسكاني، والذين لا يمتلكون لحظات جنون فيتصر فون مثل خيوانات مدجنة، والى الزهور التي لا تتباهـي بجمالها كثيراً لأنهم حيوانات عيش فوق البطون المتعفنة للموتي.

- لويس باكاريا أي بو: معك حق أيها الشاعر. أعود الى غابتي، وأزأر في وجه الأصدقاء بكل ما أوتيت من قوة، بكلهات جميلة قد تُعد في بعض الأحيان تجديفاً خفيًّا.

# "قراءة وامتلاك كتاب"

#### للكاتب الألماني: هيرمان هيىتىم

يسود الاعتقاد بيننا، اعتبار كلِّ ورقةٍ مطبوعةٍ، هي ذات قيمة، وأن كل ما مطبوع هو ثمرة لجهد فكري يستحق التقدير.

بين الحين والآخر، قد يجد المرء بجانب البحر او في الجبال، شخصاً ما معزولاً، لم ينل مدُّ الورق حياته بعد، ربها بحوزته تقويم او كرّاس او حتى صحيفة ثمينة وجديرة بالحفاظ عليها. اعتدنا أن نتسلم في بيوتنا مجاناً كميات كبيرة من الورق، وأن الصيني الذي يفكر بأن كل ورقة مكتوبة او مطبوعة هي شيء مقدس، يجعلنا نبتسم.

مع ذلك ما يزال احترام الكتاب قائماً، على الرغم من انه صار مؤخراً يُوزع مجاناً لتصفية البضاعة. أما بالنسبة الى الآخرين، وأخص منهم بالذكر الشعب الألماني، فقد از دادت حمية اقتناء الكتب.

مؤكدٌ أنه لم يُعرف بعد ما يعنيه حقيقة، اقتناء كتاب. الكثير يرفضون صرف 10 % من المبالغ المخصصة للبيرة او للتفاهات الأخرى، على كتاب. أما الآخرون من الطراز القديم، فالكتاب بالنسبة إليهم شيء مقدس مركون في صالة الجلوس على شرشف من المخمل الناعم، يعلوه الغبار.

إجمالاً، إن كل قارئ حقيقي هو صديق الكتاب، لأن الذي يعرف كيف يحتفي ويعشق الكتاب بكل جوارحه، يشتهي أن يكون له ما

أمكنه ذلك، ويرغب قراءته ثانية وامتلاكه والشعور بأنه بالقرب منه دائماً. إن استعارة كتاب، قراءته وإعادته، هو أمر بسيط. بشكل عام إن ما يُقرأ بهذه الطريقة، يمكن أن يُنسبى سريعاً مثل سرعة اختفاء الكتاب من البيت. هناك قرّاء وخاصة النساء المُتفرغات، قادرون على التهام كتاب كل يوم. بالنسبة لهؤ لاء، فإن المكتبة العامة هي في النهاية ينبوع مناسب، لأنهم في كل الحالات لا يريدون تجميع كنوز، او إقامة صداقات وإثراء حياتهم، إنها ترضيةً لطموح ما. بالنسبة للقــارئ الجيد، إن قراءة كتاب يعني الطريق لمعرفة كيف يكون كائناً نافعاً وكيف يفكر تفكيراً إيجابياً ومحاولة استيعاب شخصيته والتعايش معها سلمياً. عندما نقرأ للشعراء، لا يعني أننا بصدد معرفة عالم صغير من الأشخاص والأفعال، إنها نحاول أن نسير أغوار الكاتب، طريقته في الحياة ورؤية الأشياء، خُلُقه ومظهره الداخلي، وأخيراً خطه وموارده الفنية وإيقاع تفكيره ولغته. إن الذي يبقى مشدوداً يوماً ما لكتاب، فلأنه بدأ بمعرفة المؤلف وارتبط مع إصداراته بعلاقة. هذا القارئ يشرع عادةً بالتأثر بالكتاب على نحو عاقل. ولهذا لن ينفصل عنه ولن ينساه، بل سيحافظ عليه، أي سيشتريه ليقرأه ويعيش بين صفحاته عندما يرغب به. إن الذي يشتري هكذا ويقتني فقط تلك الكتب التي تصل الى قلبه من خلال نغمتها وروحها، سيترك عاجلاً التهام القراءة العمياء وستلتف حوله مع الوقت مجموعة من الأعمال الحبيبة والقيّمة التي سيجد فيها سعادة وحكمة، وستكون أكثر ثراءً من مجرد القراءة العشوائية العرضية لكل ما يقع بين يديه.

لا وجود لألف أو مائة "أفضل كتاب". لكل فرد ثمة سلسلة

خاصة قريبة على فهمه وإدراكه بقيمتها وقربها لروحه. ولهذا لا يمكن التوصية بمكتبة ما، لأن كل واحد عليه أن يتبع ضروراته وعشقه واقتناء مجموعة من الكتب ببطء مثلها يختار أصدقاءه. إذن بمحموعة صغيرة يمكن أن تعني عالماً بأكمله بالنسبة له. إن أفضل القرّاء هم الذين يقتصرون باحتياجاتهم دائهاً على قليل من الكتب. وهناك الكثير من القرويات اللواتي لا يعرفن سوى "الانجيل" مصدر الحكمة والسلام الداخلي والفرح، فيها يزهدن في انتزاع أي شيء ثمين من مكتبتهن العامرة.

للكتب تأثير غريب. جميع الآباء المثقفين حاولوا تجربة إعطاء طفلهم او ابنهم البالغ كتاباً ممتازاً مُنتقى في لحظة مناسبة، وأدركوا فيها بعد بأنهم كانوا على خطأ. كل إنسان، شاب او شيخ، لابد أن يجد طريقه الخاص نحو عالم الكتب، رغم أن نصيحة وتوصية الأصدقاء اللطيفة، قد تساعده كثيراً. البعض يشعر بالرغبة المبكرة في الانجذاب نحو الكتاب، فيما يحتاج البعض الآخر سنوات عديدة للتلذذ بحلاوة ومتعة القراءة. من الممكن البدء بـ "هوميروس" والانتهاء بـ "ديستوفسكي" او بالعكس، ويمكن أيضاً سبر غور عالم الشعراء والمضي بعدها نحو الفلسفة او بالعكس، فهناك مائة طريقة. لكن هناك قانون واحد وسيبل واحد للإفلاح والتنمية الفكرية للكتب، هو احترام ما يُقرأ والصبر من أجل حب الإدراك، والخشوع للصبر والاستهاع. الانسان الذي يقرأ من أجل التسلية، سيقرأ وينسي وسيكون بعدها أكثر فقراً. لكن الذي يقرأ الكتب التي تثريه، مثل إصغائه الى الأصدقاء، ستكون ملكاً له. إن القارئ الحقيقي لن يزلَّ ولن يضيع، بل سوف يبقى معه، ينتسب اليه ويتسلى به، مثلها يفعل الاصدقاء المخلصون.

مقتطفات من كتاب هيرمن هيسَّه "كتابات حول الأدب".

## "مقدمة سمفونية"

للكاتب الإسباني: غوستافو أدولفو بيكر

"حلم العقل ينتج وحوشاً" نقش رقم 43 من "الطموحات" للكاتب فرانسيسكو غويا.

في الزوايا المُظلمة لعقلي، يغفو عراةً أبناء مخيلتي غريبو الأطوار، في انتظار الفن الذي يُلبسهم بصمت، كلمات تُمكنهم من تقديم أنفسهم على مسرح العالم على نحو لائق.

خصبةً مثل سرير الحب البائس، شبيهةً بأولئك الآباء الذين ينجبون المزيد من الأبناء ليعتاشوا عليهم، ملهمتي آلهة الشعر والفنون الجميلة تلد وتتوقف عند المعبد الغامض للرأس معمِّرة إياه بخلائق دون عدد، لن يكفي نشاطي ولا كل السنوات المتبقية من حياتي، أن تمنحها هيأة.

وهنا في الداخل، عراة ومشوهون، متقلبون ومختلطون في ضياع لا يمكن وصفه، أشعر بهم أحياناً يتموجون ويعيشون حياة مظلمة وغريبة، شبيهة لحياة تلك الأعداد الهائلة للجراثيم التي تغلي وتنتفض في حضانة أبدية في جوف الأرض دون أن تجد قوة كافية للخروج الى السطح وتتحول الى ورود وفواكه.

معي يذهبون حتى الموت دون أن يتبقى منهم أي أثر سوى ما يتركه حلم منتصف الليلة الذي لا يُتذكر مع الصباح. في بعض

المناسبات، وقبل هذه الفكرة المُرعبة، تُثير فتنتهم غريزة الحياة فيتدحرجون بأعداد هائلة بصخب هادئ بحثاً في الناس عمّا يُخرجهم من الظلمات التي يعيشونها، الى النور. لكن، آه! بين عالم الفكرة وعالم الشكل، هوة لا تُنقذها سوى الكلمة، والكلمة الخجولة الكسلى التي ترفض أن تُعين هذه الجهود. وبعد معركة خاسرة يسقطون ثانية في خودهم القديم، بُكْمًا، مكفهرين وعجزة. يا للسقوط الجامد في أخاديد المسارات، إذا توقفت الريح وارتفعت الأوراق الصفراء في دوامة كبرة!

إن فتن الأبناء المتمردين المتخيلين يفسر بعضاً من الحُمّى التي تصيبني: إنهم السبب المجهول بالنسبة للعلم، سبب مجدي ونكوصي. وهكذا أراني أعيش هنا، رغم ما أعنيه من سوء، تتجول في رأسي هذه العاصفة الصامتة عبر حشود غير مكترثة. هكذا أراني أعيش، لكل شيء نهاية، ولابد أن أضع لها النقاط على الحروف.

ويستمر الأرق والخيال، ومعها يستمر التناسل من زيجات متوحشة. تكافح نتاجاتهم المضغوطة مثل نباتات ضعيفة في بركة، لإطالة أمد وجودها المُدهش من خلال منازعة ذرات الذاكرة، مثل عصير شحيح لأرض قاحلة. من الضروري فتح قنوات للمياه العميقة التي تزداد يومياً من الينابيع الحية، وإلّا ستنتهي بتحطيم السد.

هيا إذن! هيا عيشوا الحياة الوحيدة التي أقدمها لكم. عبقريتي ستتُغذيكم بها فيه الكفاية لتصبحوا ملموسين، وسوف أكسوكم

بها فيه الكفاية، حتى لو كانت خرقاً، لكي لا تخجلوا من عريكم. أشتهي أن أصوغ لكلً منكم مقطعًا شعريًّا رائعًا مُعبًّأ بعبارات ذواقة، يمكنني أن أجعلك فيها تشعر بالفخر مثل عباءة من الأرجوان. أتمنى لو أستطيع أن أنحت الشكل الذي يجب أن تكونوا عليه، مثلها يُنحت كأس من الذهب لتضم عطراً فريداً. لكن هذا مستحيل.

مع ذلك، أشعر بالحاجة الى الراحة. وبالطريقة نفسها التي ينزف فيها الجسد من أوردته المُترعة دماً فاسداً، أحتاج أن أخفف هموم دماغى المُثقل بالكثير من الأشياء المستحيلة.

أبقوا إذن مُوْدَعين هنا مثل طائرة غائمة تؤكد مرور مذنب مجهول، مثل الذرات المُتناثرة لعالم جنين نفث الهواء قبل أن يتمكن خالقه من لفظ الموافقة على انتشاله من الظلال الى الشمس.

لا أريد أن تمضوا من جديد، في لياليّ التي تخلو من الأحلام، أمام عيوني في موكب غريب تلتمسون مني بإيهاءات وإشارات أن أخرجكم الى الحياة الحقيقية، من الحاشية التي تعيشون بها مثل أشباح غير مُتهاسكة. لا أريد أن تضيعوا كها هذه القيثارة البالية الهرمة حين تتكسر ومعها تنتهي نوتاتها النكرة. أشتهي أن أذوب قليلاً بالعالم الذي يُحيط بي، لكي أتمكن من الابتعاد، حين أكون فاضياً، عن أعين العالم الآخر الذي يمتلئ به رأسي. العقل الراشد، الذي هو حاجز العالم الأحلام، يبدأ في الانهيار وتمتزج الناس من مختلف الشرائح مع بعضها ليُضلوا. يُرهقني أن أعرف أية أشياء حلمت بها، وأيٌّ منها حدث. وتتوزع عواطفي بين أشباح الخيال والشخصيات الحقيقية.

تصنف ذاكري المُتقلبة أساء وتواريخ نساء وأيامًا ماتت او مرَّت، وأيامًا ونساءً لم يكن لهم وجود في عقلي. ومن المناسب أن أرميهم من رأسي مرة واحدة والى الأبد.

إذا كان النوم موتاً، فأشتهي أن أغفو بسلام في ليلة الموت، دون أن تصبحوا كابوسي، وتلعنونني، لأني حكمتُ عليكم بالعدم قبل السولادة. اذهبوا إذن الى العالم الذي منه تناسلتم وأبقوا فيه مثل الصدى الذي عثرتم فيه، بروح مرت على الأرض، على أفراحكم ومعاناتكم، آمالكم ونضالكم.

ربها قريبًا جداً سيتوجب عليّ أن أحزم حقيبتي لأرحل. بين ساعة وأخرى، يمكن أن تتحلّل روح المادة لترتفع الى النواحي الأنقى. لا أريد، حين يحدث هذا، أن أحمل معي، مثل متاع غير متجانس لدجال، كنز الصفائح والأسهال التي جمعت الخيال في سلة مهملات الدماغ.

حزيران 1868

# جان كوكتو "أناس يمتلكون كل شيء..."

## مقتطفات من "توماس الدجال"

ثمــة أناس يمتلكون كل شيء، ولا يصدقــون ذلك، أثرياء، قمة في الفقــر، نبلاء مبتذلون، لدرجة أن الريبــة التي تحدق بهم تجعلهم خجولين ترتسم على محياهم إمارات الشك.

بعض النساء تبدو لهن أجمل الجواهر، زائفة. لكن اللآلئ الزائفة تبدو عند البعض الآخر، حقيقية. مثلهن، ثمة رجال يشعرون بثقة عمياء ويتمتعون بامتيازات لن يتمكنوا من تزعمها. كان "كيليرمو توماس" ينتسب الى هذا العرق من الحظ. كان يتملكه. لم يكن بحاجة الى اتخاذ أي نوع من الاحتراس ولا أي حساب. نجمة كاذبة تأخذه الى هدفه بصورة مستقيمة. لهذا لم تكن ملامحه تنمُّ عن قلق، ضيق ولا تقطيب جبين. لم يكن يعرف السباحة ولا التزحلق، لكنه كان يقول "أنا أتزحلق وأسبح" ورآه الجميع فوق الجليد وعلى الماء. جنية خاصة تمنح هذا الحظ منذ الولادة. هناك مَن يحقق الانتصار، يحالفه هذا الحظ من المهد.

لم يخض "كيليرمو" اختباراً لنفسه ويفكر: "كيف سأخرج من هذا؟" او "إني أخدع" او "مسكين أنا" او "أنا رجل هشُّر". كان يسير مُتوحداً من أكذوبته. كلم كان يتقمَّص دوره، كلم يتوحد به أكثر، ويجلب له هذه الحرائق وهذه الثقة التي يقتنع بها.

# "بورخس وانا"

#### للكاتب الأرجنتيني: خورخيه لويس بورخيس

"لستُ متأكداً من أنني موجود فعلاً. أنا جميع المؤلفين الذين قرأتُ لهم، كل الناس الذين عرفتهم، وكل النساء اللواتي أحببتهن. كل المدن التي زرتها، كل أسلافي..."

الى الآخر، الى بورخس الذي حدثت له كل الأشياء. أتجول في "بوينس آيرس" وأتَّبع اتجاهاً ربما على نحو آلي، لكي ألحق بنظري قوس الدهليز والباب المُلغاة. في صندوق البريد لديّ أخبار عن بورخس، فأرى اسمه في قائمة الأساتذة او في قاموس السير الذاتية.

تروق في الساعات الرملية، الخرائط، مطابع القرن السابع عشر، علم اشتقاق الألفاظ، طعم القهوة، والكتابات النثرية لستيفنسون. الآخر يشاركني هذه التفضيلات، لكن بطريقة مغرورة تجعله يوظفها لتظهر وكأنها من سات الممثل. سيكون من المبالغ فيه أن أكدت أن علاقتنا عدائية. أنا أعيش، وأنا أسمح لنفسي أن أحيا لكي يتمكن بورخس من حياكة أدبه، وهذا الأدب يبرِّئني.

لا أجد صعوبة في الاعتراف بأن ثمة صفحاتٍ قد نالت نجاحاً، لكنها لم تستطع أن تنقذني، ربم الأن الطيبة لا تنتسب لأحد، ولا حتى للآخر، بل للغة وللتقاليد. وعليه، أنا عُينت لأفقد نفسي نهائياً، وليس هناك سوى لحظة مني تُبقيني على قيد الحياة في الآخر. وشيئاً

فشيئاً، يبدأ الخيط بيننا بالانقطاع رغم أنه يُثبت لي عادته المُغايرة في التزييف والتبجيل.

أدركَ سبينوزا بأن كل الاشياء تريد أن تظل على حالتها في كينونتِها، الحجريريد أن يظل حجراً الى الأبد، والنمر نمراً. وأنا يجب أن أظل في بورخس وليس في (إن كنتُ أنا أحداً)، لكني أجد نفسي في كتبه أقل مما في كتب الآخرين او العزف المتعب على أوتار القيثارة في آن واحد.

حاولت منذ سنوات أن أحرر نفسي منه، ومضيتُ من أساطير الأقدمين الى اللعب مع الزمن ومع المطلق، بيد أن تلك الألعاب تعود الى بورخس الآن وعليّ أن أخترع أشياء أخرى. هكذا حياتي عبارة عن هرب وكل شيء في غياهب الهرب او من النسيان، او من الآخر. ولا أعرف أيًّا من الاثنين يكتب هذه الصفحة.

Josh Biga

# القصيدة الأخيرة للشاعر البريطاني تيد هيوز الى سيلفيا بلاث

في 8 شــباط من عام 1963 كتبت سيلفيا بلاث رسالة الى زوجها تيد هيوز، حين شرعت في إجراءات الانفصال بينها.

أُعتقد في البداية انها كانت رسالة انتحار وصلت قبل أوانها، ولكن ما كانت تتضمنه الرسالة لا علاقة له بالانتحار. في عام 2010 وبعد وفاته، ظهرت قصيدة لهيوز عنوانها "رسالة أخيرة" والتي تُذكِّر بالأيام التي سبقت انتحار زوجته سيلفيا بلاث (1932-1963).

تعرفا الى بعضها في حفل أُقيم في جامعة كامبردج في منتصف الخمسينات، وتزوجا بعد اربعة اشهر. وبعد عدة سنوات من علاقة مُعذبة، ترك تيد هيوز زوجته واثنين من صغارهما ليعيش مع امرأة متزوجةهي الشاعرة آسيا ويفل. وحيدة وسط شتاء قاس وبوسائل اقتصادية شحيحة، استيقظت سيلفيا بلاث التي كانت عرضة للاكتئاب، في الرابعة صباحاً لتخط قصائدها قبل ان يستيقظ اطفالها.

وذات يوم خسرت الشاعرة التي حاولت الانتحار في مناسبات اخرى، المعركة مع شياطينها. وفي 11 شباط 1963، بعد ان جهزت وجبة الإفطار لطفليها، فريدا ونيكولاس، فتحت صنبور الغاز ووضعت رأسها في الفرن.

وهكذا بدأت اسطورة لم يكن من السهل ابداً ادراك الدور الذي لعبه هيوز فيها. ولما كانا ما يزالان متزوجين رسمياً اثناء وفاة زوجته، فقد تسلم هيوز مخطوطاتها. وحدث شيئان. كانت المخطوطات التي تركتها بلاث بعد انتحارها ذات قيمة اعلى بكثير من مؤلفاتها التي نشرتها في حياتها. ويُعد ديوانها الشعري (آريل) من افضل دواوين النصف الثاني من القرن العشرين. قام هيوز بتحريره بدقة مُتناهية مع بعض القصائد التي تعود لبلاث، لكنه قام بعمل لا يُغتفر: تدمير جزء مهم من مذكرات زوجته. وبصدد الدفاع عن نفسه، اقتصر هيوز على القول بان قراءته كانت ستُلحق ضرراً لا يمكن اصلاحه بأبنائه.

وفي السنوات اللاحقة، بدأ هيوز يجمّع عملاً ادبياً له على مستوى عال، في نفس الوقت الذي كان ما يزال يواصل تحريره لكتابات زوجته بطريقة مثالية، لكنه لم يتمكن مطلقاً من التحرر من العار الذي لحقه من انتحار زوجته بسببه. وكثيراً ما كانت تقطع قراءاته ومحاضراته صرخة القاتل. من قبر زوجته، الذي ظهر عليه مطبوعاً اسم سيلفيا بلاث هيوز.

كانت تخرج ايادٍ مجهولة وبصورة نظامية، منتزعة اسم عائلته الذي كان يعمل على اعادته ثانية. في عام 1981 نشر هيوز "قصائد مجمّعة لسيلفيا بلاث" بعد إن حررها بنفسه كالعادة وبعناية تامة. وقد حصل الديوان على جائزة "بولتزار" بعد وفاته. وفي عام 1988 وبعد إن شعر هيوز انه على وشك الموت بسبب مرض السرطان نشر

"رسائل الميلاد"، وهي عبارة عن يوميات شعرية مُوجهة الى زوجته، عمل عليها بصورة متواصلة منذ اليوم الذي انتحرت فيه سيلفيا. وقد عُدّ من افضل اعهاله، وبيعت نصف مليون نسخة منه، وهذا شيء غير مألوف بالنسبة لديوان شعر، بالرغم من أنها لم تمح وصمة العار التي التصقت به. وفوق كل هذا، قامت المرأة التي هجر سيلفيا بلاث لأجلها، بخنق نفسها بالغاز بعد ان تسببت في قتل ابنتها من هيوز، مما زاد من تشويه صورته.

مع ذلك فقد تزوج الشاعر من جديد.

تسلمت ارملت كارول وبطريقة ايجابية لقية القصيدة. ومعه فُسح المجال لمطرقة الخرافة. وبينها كان اللورد ميلفيان براغ يبحث في المكتبة الوطنية البريطانية، عشر بين مخطوطات هيوز على قصيدة اسمها "رسالة أخيرة". القصيدة عبارة عن شهادة مأساوية لهواجس هيوز لإصلاح ما حدث في ليلة انتحار سيلفيا بلاث. مات ولم ينلها، لذلك لم تُدرج ضمن ديوان "رسائل الميلاد". وتسبب العثور على اللقية قلقاً في انكلترا.

أحد الممثلين المحترفين قرأ القصيدة التي كانت قد نُشرت في "نيو ستيتهان" خلال البث الاخباري للقناة التلفزيونية الرابعة. وحسب ما ادلى به مكتشفها، فهي افضل قصائد هيوز، بالرغم من أن من العسير الافتراض بأن هذه ستكون خاتمة المأساة التي لاحقت الشاعر حتى بعد موته.

في شهر آذار من عام 2009 انتحر ايضاً نيكو لاس ابنه من سيلفيا.

## قصيدة "رسالة أخيرة"

ما الذي حدث في تلك الليلة؟ ليلتك الأخيرة تلك التي برقت فيها السماء مرتين او ثلاثاً. في وقت متأخر من مساء الجمعة رأيتكِ للمرة الأخيرة على قيد الحياة مُحترقةً في منفضة السجائر ببسمة غريبة وتلك كانت آخر رسالة لي. هل أنا مَن اتلف خططك؟ أم انكِ باغتيني قبل ان اتوقع حدوثه؟ و بعد ساعة رحلت لمكان عصيٌّ على العثور. وأنا، مع رسالتك في يدي، شعاع لم يستطع ان يطال الأرض مبتعداً عن بابكِ الحمراء المُغلقة التي لن يفتحها بعدكِ احد.

هذا ما حدث لي

كان يمكن ان تكون علاجاً لصدمة

لو تكررت مرة ثانية وأخرى، كل نهاية اسبوع

بقراءتها او ببساطة، التفكير بها

ولكانت قد نظمت افكاري وحياتي.

كان العلاج الذي له تخططين

يحتاج الى وقت،

ولم استطع ان اتصورني

كيف تمكنتُ من تحمل نهاية الاسبوع هذه.

غير قادر انا على تخيله،

هل كان كل شيء مُخططاً؟

وصلتني رسالتكِ مبكرة جداً

في مساءً يوم الجمعة

وكنتِ قد بعثتِ بها منذ الصباح.

مبكراً اوصلها لي الشياطين الذين

يتغلبون دائماً.

وكان هذا اكثر من سوء حظ،

اشترك في جريمته مكتب البريد

نكاية ىك

(حوارات وأسرار تُنشر لأول مرة)

فأسقطه على كاهلك.

وخرجتُ مُسرعاً من بين غيمة

مائلة للزرقة في شهر شباط

وكانت لندن تغرق في الظلام

بكيتُ ساكناً

حين فتحتِ الباب.

الف لغز ولغز

عصيّ على الحل،

تسبقني الدموع التي

لم استطع ترجمتها

وفشلتْ في الاعلان عن

اهميتها الحقيقية.

لكن ما بحتِ به

عن الرماد الذي ما فتيء عامراً

في هذه الرسالة المُحطمة

بعناية شديدة

وهدوء كبير،

جعلني اترككِ وارحل

لترفعي الرماد من على خطتكِ،

من المنفضة التي اتكأت عليها

حتى اتمكن من قراءة

رقم هاتف الطبيب.

واستحال هروبي الى تعويذة

مُحبطاً بلا نوم،

مع كل احلامكِ المُستنفذة

ولم تكن لي امنية سوى التقاطها ثانية

لم اكن اريد سوى ان اسقط

على موضع ما خارج هذا الفراغ.

مُقعد يومين، انا

يومين مجاناً

يومين دون تقويم، مسروقتان

من عالم لا اسم له

بعيد جداً عما يحمله الحاضر

من احاسيس واسهاء.

أقبض على حب حياتي،

الحب الباهت لحياتي

بإبرتين مجنونتين

يخيطان زهرتهما

يخترقان ويربطان

على بساط وشمها الدامي.

في مكان ما، بداخلي

ابرتين مجنونتين

معقودتين بمشبك مزهوا بنفسه

خاطتا غرزاتهما

من اعصابي،

واختارتا الوانها

عميقاً من جلدي

تُصلحان احداهما الأخرى

مثل صورة هزلية.

هوس دخولهما والخروج،

امرأتان تحمل كل منهما ابرة.

في تلك الليلة،

يا سوزانتي من دي لا روبيا،

احمل نفسي بحذر

مثل شعلة في فتيل.

كان غضبي محاولة مهجورة

ليطير المنطاد القديم

الذي فوقه ضاعفت الظلال

من أثري الواشي للرماد.

ومن جهة الى أخرى ركضت

ناظراً الى الخلف

الى الفيلم بالمقلوب.

الى اين ركضت؟

ذهبنا الى شارع روغبي

حيث انتِ وانا بدأنا.

لمَ ذهبنا الى هناك؟

ومن بين كل الأماكن التي

نستطيع ان نصلها، لم ذهبنا الى هناك؟

الفساد في فن مصيرنا

وجّه كل عنايته لكِ، لي

لسوزان.

انسان مُتفرد كان يلعب

لكي يصبح قائد تلك المتاهة التي

كانت تضم في ثناياها، هيلينا.

كنتِ قد اطلتِ النظر فيها:

فتاة تصلح لقصة،

لم تعرفيها مطلقاً.

عرفها القليل

عبر الآذان

والقناع الجائع

لكلبها الالزاسي.

وانتِ لم تلمحيها حتى،

وحيدة كنتِ تلملمين نفسكِ

حين كان الحيوان المجنون

يصطدم بالباب

بينها كنا نجتاز الدهليز

ونسمعها تغرق

في حقد الماني ابدي.

ذاك السبت من تلك الليلة

فتح بالكاد

باباً مُوارباً،

فكانت سوزان ذات العينين السوداوين

بالحزن المُفرط

والوجه الحبيب الذي كان يُرى

في الطرف الآخر من السلسلة.

وأُغلقت الباب،

وسمعناها تسلى السجان

في زنزانتها،

في وكره

ذاك الذي بالكاد بعد ايام

خنقته بالغاز

وخنقت نفسها معه.

ونقضي، سوزان وانا، تلك الليلة

في فراش ليلتنا الأولى.

ولم اعد اراه

منذ ان قبرنا فيه ليلة الزفاف،

ولم احملها الى فراشى الخاص.

وحدث في نهاية الاسبوع

ان تمكنتِ من الظهور

في زيارة مُباغتة.

هل ظهرتِ لتطرقين نافذتي المُظلمة؟

لهذا، بقيتُ مع سوزان مُختبئين عنكِ

في سريرنا الزوجي

نفسه الذي بعد سنوات ثلاث

سيحملونها منه الى الموت،

في المشفى ذاته الذي

سأجدك فيه ميتة

بعد اثنتا عشر ساعة.

وفي يوم الاثنين صباحاً

اخذتها الى العمل

الى المدينة

حيث ركنتُ العربة

في شمال طريق اوستن

وعدتُ الى حيث كان

ينتظرني هاتفي.

ما حدث تلك الليلة

في ساعة عملك

لا احد يعرفه، وكأن شيئاً لم يحدث.

ان تراكم حياتكِ كلها،

كما في جهد غير واع

كما في الولادة العسيرة

حين تجتاز الغشاء من لحظة

الي اخري

وكأن شيئاً لن يحدث

وكأن شيئاً لم يكن.

كم مرة تعالى رنين الهاتف

في الغرفة الخاوية

ومعك سمعنا نغمته

وعلى الجانبين ذكري تتلاشي

لهاتف يرن

في عقل كان ميتاً.

ما اكثر ذهابي الى الكابينة

في نهاية طريق القديس جورج

حيث اعتدتِ ان تكوني هناك،

اتطلع بالكاد الى مخرج درب فيتزوري

مخترقاً روابي السكر القذر.

وبمعطفك الاسود الطويل

والضفيرة المُتدلية على ظهركِ

وخطواتك التي لا تتحرك ولا تستيقظ

ولا يشبهها احدأ

تسيرين قرب اعمدة بريمروز هيل

نحو كابينة الهاتف التي لن تصليها مطلقاً،

قبل ان يهبط منتصف الليل

وبعده

مرة ثانية وأخرى

وثالثة قريب من الفجر.

في اي موضع من عقارب ساعتي

كانت محاولتك الأخيرة

الأبعد من قدرتي على سماعها

وارتجاف مخدة الفراش الفارغ؟

وللمرة الأخيرة تقشرت بالكاد

كتبي واوراقي؟

وكان الهاتف نائهاً حين وصلتُ وكانت المخدة البريئة تنام في غرفتي مُترعة بنور الصباح الثلجي. اشعلتُ النار واخرجت الاوراق، وبالكاد بدأتُ اكتب حين استيقظ الهاتف مثل منبه واعاد الذكريات جميعها، تاركاً الحياة بين يديّ من جديد. ثم، مثل سلاح مُنتقى بعناية أو مثل حقنة، أُودعت ببرود، كلماتها في اعمق اسماعي

"ماتت زوجتك".

# "ممنوع الانتحار في الربيع"

## للكاتب الإسباني: اليخاندرو كاسونا

"الربيع" والمعروفة أيضاً باسم "رمز الربيع" هي واحدة من اللوحات الممزوجة بالبيض والمرسومة على لوح بقياس (203 × 314) من الفنان ساندرو بوتيشيلي في عام 1478 أو بين عامي 1480 و 1481. أصبحت ضمن أملاك عائلة "مديسيس" وعُرضت في متحف "أوفيزي" في فلورنسا منذ عام 1815.

#### ممنوع الانتحار في الربيع

المسكان: منزل المُتحر، في مصح أرواح الدكتور أرييل. قاعة الانتظار كأنها تعود لفندق جبلي، تُشبه الى حد ما تلك الاستراحات المُعدّة للسائحين فوق آثار ديرية قديمة، مُجدّدة بطريقة فنية حديثة. كل شيء هنا غريب، مُوح ومُريح: الأثاث، البلاستيك، تصميم الأروقة، والتنظيم غير المُباشر للأنوار البلورية. وعلى الجدران يظهر للعيان بصورة جلية، زيوت مقدسة لمنتحرين مشهورين تعرض باللوحات مشاهد موتهم: سقراط، كليوباترا، سينيكا، ولارا. وعلى قوس محفور في الحجر، تنتصب أبيات من شعر القديسة تيريزا:

تعال متُخفياً بموت

لا يُشعرك بقدومه

لأن متعة الموت

لن تُعيد لي الحياة.

في العمق، سياج حديدي عريض يحجز حديقة من الصفصاف والورد. وعلى أحد جوانب الحديقة، ثمة بحيرة تنعكس على سطحها سهاء زرقاء بعيدة وجبال مُثلجة حديثاً. وفي الزاوية على اليمين، ثمة معرض مُظلم بباب حديدي ثقيل، يعلوه قوس. وعلى العتبة نقش يقول: "معرض الصمت"، يقابله واحد يُشبهه، لكنه أكثر وضوحاً ودون أبواب: "جنينة التأمل".

جولي: هـذا التناقض الثابت للمنتحر مع منطق الحياة. لم يقتلُ الناجحون أنفسهم أكثر من الفاشلين؟ لم يقتلُ الرجال الشباب أنفسهم أكثر من الشيوخ؟ لم يقتلُ العشاق أنفسهم أكثر من الذين لم يعرفوا الحب؟... ولم يقتلون أنفسهم فجراً أكثر من الليل، وفي الربيع أكثر من الشتاء؟

دكتور: من العسير تفسيره لامرأة سعيدة. لكن الملاحظة دقيقة علمياً.

جولي: قتل النفس عادة ما يكون رفضاً وحشياً. لكن أن تقتل نفسك في شرخ الشباب وفي عهد الحب وفي الربيع، إهانة للطبيعة.

دكتور: ربها.

جولي: إنه أيضاً مخالفة قوية لكل الغرائز. الحيوانات لا تنتحر.

دكتور: أحياناً يقوم العقرب بقتل نفسه بزبانه المسموم حين يجد نفسه مُحاطاً بالنار.

جولي: لكن هذا لا يعني انه يسمى الى الموت على نحو اختياري. إنها خطوة متقدمة لتجنب الألم.

دكتور: الألم... هنا، الدافع الأسمى. يبدو لي أن حضرتكِ انتهيتِ من الإجابة على شكوككِ القديمة، دون أن تدركي ذلك. ألا تعتقدين بأن الألم لا يُحتمل مائة مرة حين يُحيطنا الحب والانتصار، عندما يفور الدم شباباً، وكل شيء حولنا ورديُّ؟

جـولي: كلا يا دكتور، حضرتك لا تجعلني أشـك بذلك. الحياة ليست حقوقًا فقط. إنها قبل كل شيء، واجبات.

دكتور: آمل أن تنظري حضرتك الى هذا الأمر هكذا دائماً.

#### \*\*\*\*

"ممنوع الانتحار في الربيع"، قطعة كتابية مُنتقاة من عمل مسرحي بثلاثة فصول قام بتأليفها الكاتب اليخاندرو كاسونا وعُرضت لأول مرة على مسرح أربرو المكسيكي في 12 حزيران/ يونيو عام 1937.

## "لأجل ماذا عشت؟"

#### للكاتب البريطاني: برتراند رىسل

ثلاث عواطف بسيطة لكنها كثيفة بقوة، تحكمت بحياتي: التوق للحب، البحث عن المعرفة، ورأفة لا تُحتمل لمعاناة البشرية. هذه العواطف الثلاث كانت تتأرجح، مثل ريح شديدة، بين هنا وهناك عبر درب غير مستقر، فوق محيط من العذاب عميق حتى حافة الخيبة.

بحثتُ عن الحب أو لاً، لأنه يقود الى النشوة، نشوة كبيرة لدرجة تمنيت في بعض الأحيان أن أضحي بها تبقّى من وجودي من أجل بضع ساعات من المتعة. بحثت عنه في المقام الثاني، لأنه يهدِّئ من غربتي، هذه الوحدة المُخيفة التي يطل فيها ضمير مُترنح على حافة العالم ليربأ عن الهوة السحيقة الباردة دون حياة. وأخيراً بحثت عنه، لأني رأيت في عصمة الحب، وبصورة صوفية مُصغرة، الرؤية المُتوقعة للسهاء التي تخيَّلها القديسون والشعراء. هذا ما كنتُ أبحث عنه، على الرغم انه كان سيبدو أكثر ألفة لهذه الحياة البشرية، وهذا ما عثرت عليه – في نهاية المطاف ....

بمثل هذه العاطفة بحثتُ عن المعرفة. كانت بي رغبة أن أفهم قلب البشر. أردت أن أعرف لم تلمع النجوم. وحاولتُ أن أستوعب القوة الفيثاغورية التي يهيمن فيها الرقم على الفيضان. وحصلتُ على القليل مما كنتُ أصبو إليه.

الحب والمعرفة وفقاً للقياسات التي يكون فيها كلاهما مُحتملين، نقلاني باتجاه الساء. لكن الرأفة دائماً ما كانت تُعيدني الى الأرض. ترن في قلبي أصداء صرخات الوجع. أطفال جياع، ضحايا مُعذَبون من ظالمين، شيوخ مُعدمون، مسؤولية ثقيلة على أبنائهم، وعالم بأجمعه يعاني من وحدة، فقر وألم يتحولان الى سخرية ما كان يجب أن تحدث في الوجود البشري. أرغب أن أخفف من الشرِّ، لكني لا أستطيع، لأنى أعانى أيضاً.

تلك هي حياتي. وجدتها جديرةً في أن تُعاش، وبسرور بالغ سأعيشها من جديد إن سنحت لي الفرصة.



## "سرفانتس واللغة الإسبانية"

الباحثة الارجنتينية: سوزانا مارتوريل دي لاكوني

تعد اللغة التي عكسها سرفانتس في عمله الكبير "دون كيوخته دي لا مانشا"، إحدى اللغات التي كانت مُتداولة بين الفرسان في القرن السادس عشر والسابع عشر. كانت اللغة السائدة في ذلك العهد، حين كانت اللغة القشتالية، والتي سُميت فيها بعد الإسبانية، قد وصلت ذروتها، على الرغم من أن التلاعبات التي كان يهارسها في اللغة، تعكس آثاراً هزلية مع الكلهات القديمة المستعملة. تسود النغمة الفكاهية في العمل كله. وستكشف الدراسة الاجتهاعية اللغوية عن وجود الكثير من المتغيرات الزمنية (diacronicas) والموضعية (diatopicas) فيها يتعلق بالأمور والروابط اللغوية المستخدمة لإثارة المؤثرات الخاصة، كالضحك. يجب أن لا ننسى أن أحد الملامح البارزة في عمل سرفانتس، هي روح الدعابة، إذ كان يمتلك ميزة الاعتراض على نفسه والسخرية منها عند ظهوره المُتكرر في العمل كله، بصفته مؤلفاً اختبارياً.

لا يمكننا التوقف عن التفكير في خاصية أنه، كمبتكر للرواية الحديثة، أرسى في "دون كيخوته" دعامة الواقعية أنموذجاً للروح الإسبانية، رغم أنها لم تتحقق في الكثير من الأعمال الأدبية السائدة آنذاك، كالرواية البيزنطية، والرعوية وروايات الفروسية في بدايات القرن السادس عشر. هذه المحاكاة للواقع الذي كان يشهده، قاده

الى تقليد خطاب الشخصيات من مختلف المناطق والأزمان بها فيه كلام اللصوص ولغة الطبقة الدنيا، إضافة الى اللغة القديمة والمتقصاة للفرسان الجوالين -آماديس - كها سنرى فيها بعد. حتى الأسلوب الذي أطلق عليه "لابوف" عام 1983 تسمية "العامية"، ظهر مع المتغيرات المتطورة عبر مراحل (diafasica) بنطق الكلهات المحظورة. ويُلاحظ أن سرفانتس عمل على استخدام التعددية اللغوية في سابقة هي الأولى من نوعها. ولابد من الاعتراف أن عملاً كهذا يجتاج الى مهارات كبيرة كان سرفانتس يمتلكها.

لنترك الشفاهية المنعكسة في العمل ونعد الى لغة ذلك العهد والذي سمح لنا عمله الجبار أن نعرفها أفضل من أي كاتب آخر.

إن اللغة التي يعكسها سير فانتس في تحفته هي اللغة الإسبانية المُتداولة في القرنين السادس عشر والسابع عشر. في نهاية القرن الخامس عشر، خلال الفترة التي سيّاها دون رافائيل لابيسا 1980 الخامس عشر، خلال الفترة التي سيّاها دون رافائيل لابيسا 1980 الما قبل الكلاسيكية" والممتدة من 1474 الى 1525، والتي فيها بلغت اللغة القشتالية أقصى امتداد لها مع اكتشاف أمريكا وطرد اليهود السفر ديين ذوي الأصول الإسبانية من إسبانيا، والذين حملوا اللغة القشتالية الى الشرق الأوسط ودول البلقان. ومع ذلك، فإن اللغة لم تبلغ "أقصى ذروتها" – مثلها كان يعتقد نبريخ بيل إن أقصى انتشار لها كان خلال القرن السادس عشر في عهدي كارلوس الخامس وفيليب الثاني من خلال توسع الإمبراطورية داخل أوروبا نفسها.

إن توحيد التغييرات الكبيرة في النظام الصوتي الإسباني حدث

خــلال النصف الثاني من القرن الســادس عــشر والربع الأول من القرن الســابع عشر، بحيث أن سر فانتس، الذي كان يعيش في تلك الحقبة، تمكّن من تخليد لغة إسبانية معروفة على صفحاته. وما حدث بعد ذلك، لم يكن على درجة من الأهمية.

ومع ذلك، لا تزال هناك جدليات قائمة. في الأندلس مثلاً لا يتم لفظ حرف p ق إلّا من خلال الصفير الأسناني الأربع أسنان أو سنخي أسناني فيقتصر على واحد: p س الخارج من الأسنان وليس من رأس اللسان مع تفخيم التلفظ الثنائي الصمي والصوتي.

بدأت مفردات القاموس تتكاثر مع الاصطلاحات الايطالية، الفرنسية، البرتغالية، الألمانية والامريكية. وهذا ما انعكس في عمل سرفانتس الذي ساهم في تثبيت اللغة بشعبيتها، بسيطرة تامة.

ما فتئت "دون كيخوته" تحوي على مزيج من الصيغ القديمة جداً والصيغ السائدة. وهكذا نجد مثلاً "أفعل بالأرض" (Haz de la)، والتي يستعمل بدلها آنذاك "Faz"، والتي استعملت في رواية "الغيورة" أيضاً. أمّا فيها يتعلق بصيغة المبالغة (isimo) التي لم تكن شائعة في القرن السادس عشر، فإن سيرفانتيس أظهرها كها لو أنها مبحوثٌ عنها، وهكذا في الفصل 38 من الجزء الثاني، تتحدث السيدة دولوريدا الى الدوقات والى دون كيخوته وسانشو، مستعملة السيدة دولوريدا الى الدوقات والى دون كيخوته وسانشو، مستعملة والكيخوته الأكبر أيضاً (183،840). إن الطابع الفكاهي الذي يعكسه سيرفانتيس في كل عمله، يُوظف هنا في التهكم بالمصطلحات يعكسه سيرفانتيس في كل عمله، يُوظف هنا في التهكم بالمصطلحات

المبحوث عنها والاستعمالات غير المُرسخة.

هناك وسيلة يستعملها سيرفانتيس كثيراً، وتتجلى في التلاعب باللغة. وبهذا يحقق مفعولاً فكاهياً من خلال اللغة القديمة والأشكال التي لم تعد تُستعمل، او من خلال التلاعب في تركيب الكلاحات: "أنا كلياً مع "لا كراما"، النحو (tica) يقول سانشو ولكن لستُ مع "تيكا" الصرف (tica) (tica) "لا حكايات ولا حسابات" (11،3،574). أحياناً يظهر التكرار المتعمد: "أنظروا، عليكم أن تلتزموا بها أقسمتم، ولو لم يكن اعتبارا للقسَم المؤدّى، أقسم أنني سأعود لمعاقبتكم..." (1،4،51).

كل جدلية القرن السادس عشر استعملها سيرفانتيس في الكيخوته. هو نفسه يعتمد على متغيرات موضعية متنوعة :(-diatop) الشال الجنوبي، قشتالة، الأندلس، حتى بيثكايا (بالبيثكايينو المستعمل في الفصول 7 و 9 من الجزء الأول). أحيانا تكون المتغيرات زمنية متنوعة (diacronicas): عندما أراد دون كيخوته أن يبدو ذلك الفارس الرحالة، والذي كان يتخيل نفسه فعلاً كذلك، كان يتحدث مستعملاً لغة قديمة. وهكذا حين خرج لأول مرة وهو يتحدث مستعملاً لغة قديمة. وهكذا حين خرج لأول مرة وهو الأرض الواسعة والرحبة بالخيوط الذهبية لخيوله الجميلة، وبالكاد أقدمت وبألسنتها الطيور الصغيرة والملونة على تحية قدوم الفجر بصوت عذب ومعسل" (1،2،35).

في الفصل ذاته، تكون لغته القديمة والمُنقب عنها محط سلخرية

الفتيات، بعد الفزع الذي أثاره شكله المضحك. يقول: "لا تهربن حضر اتكن ولا تخفن من أي فاسد، لأنه في عالم الفروسية التي أمارسها، لا يمكن إيذاء أي أحد، فكيف يمكن ذلك مع سيدات مرموقات مثلكن، وكما تدل على ذلك هيئاتكن" (1،2،37).

إن ملامح اللغة القديمة تظهر بوضوح في: (هيئاتكن vuestras) (لا "ca "porque") (لأنه Puyan "huyan") (لا "non "no")... الخ. ومن غير المنطقي أيضاً إظهار النغمة الرسمية التي يجري الحديث فيها مع مومسات.

كما يعتمد سير فانتيس على متغيرات أخرى، طبقاً للمستويات السوسيو ثقافية، بين (لغة راقية ولغة شعبية): النبلاء، دون كيخوته والرواة يستعملون لغة راقية، بينها سانشو يستعمل اللغة الشعبية، ومثله الفلاحون مع بعض سكان الأرياف.

اللغة الراقية بالنسبة لسيرفانتيس، هي لغة من يُجالس الملوك والأمراء. في الفصل 19 من الجزء الثاني يقول: "اللغة النقية، الرفيعة الواضحة تُتداول بين صفوة المجتمع الراقي، ولو كانوا من سكان ماجاداهو ندا..." (694،11،11).

وهذا يبعده عن روائيي الثلث الأول من القرن السادس عشر، مثل خوان دي فالديس وغارثيلاسو اللذين يعتبران الأنموذج اللغوي هو المستعمل في طليطلة. إن سير فانتيس يقترب في نمطه من اللغويين المنتمين الى القرن العشرين، في بحثه عن القاعدة التي يمكن أن تتنوع حسب المكان الذي تتموقع فيه الوضعية المطروحة.

سانشو يُظهر عبر طريقة كلامه، مستواه الاجتهاعي المتدني. إذ يغير المفردات او يعطيها معنى آخر. وأحيانا يستعمل نصوصا دنيئة، مما يدفع دون كيخوته الى تصحيح لغته باستمرار.

في الفصل 17 من الجزء الأول، عندما كان سانشو، يعنف وسيِّده من أحد رجال الشرطة، قال: "... بحيث إن قبضة العصا كانت قطعة حلوى أو رغيفًا مدهونًا (...) ليت صاعقة تأخذني وتُثكل الأم التي وضعتني، لأنني لست فارساً جوالاً، ولأني لا أفكر أن أكونه أبداً، وليكن لي من بين كل التفاحات الفاسدة، أسوأ نصيب!" (1،17)

في الفصل 29 من نفس الرواية: ، يحدِّث سانشو نفسه: بالله، علي أن أبيع بثمن بخس فتى مع كبير، او كيفها يمكنني، وإنهم مهها كانوا سوداً، علي أن أحيلهم بيضاً او صفرا. تعالوا إنني أرضع أصبعي" (1،29،296). هنا يستعمل سانشو حرف القسم (بـ (par) بدلاً من (por) والفعل (يـسرقvolar) بدلاً من (يبيع بثمن بخس دمن (chico con grande)، و(malvender)، و(أحيلهم بيضاً conjunta) أي أحيلهم الى قطع معدنية من الفضة (صفرا amarillo) أي الى ذهب.

الجمل التي جعلها الكاتب شعبية والأقوال المأثورة تخرج دائماً من شفتي حامل الدرع. الأقوال المأثورة تأتي دائماً على لسان سانشو، وفي كثير من الأحيان ينطق بها دون كيخوته. وأول مرة استعمل فيها سانشو الأقوال المأثورة بكثرة، جاءت في الفصل 25 من الجزء الأول، لدرجة أثار فيها حفيظة دون كيخوته، الذي قال: رباه، يا

للحاقات التي أدمنتَ عليها. وماذا عن تعاملنا مع هذه الأقوال التي تحيك خيو طها؟" (1،25،233).

في الجزء الثاني، نجد استعمالات أكثر لهذه الأقوال. وهكذا، في الفصل 37 "مع الفصل 36، مثلاً "سلياً ذاك الذي يتفاعل " وفي الفصل 37 "مع المستمع الجيد، تكفي كلمات قليلة " وفي الفصل 58 "ضع جسراً من الفضة للعدو الذي يفر " على لسان دون كيخوته، والأشد حزناً تكمن في الفصل 74 – الأخير في الرواية — "لم يعد هناك عصافير في الأعشاش القديمة" وهذا ما قاله الونسو كيخاو الطيب.

في الفصل 21 الجـزء الأول، يفسر دون كيخوته لسانشـو قيمة الأقوال المأثورة: "يبدو لي يا سانشـو أن ليس هناك قول مأثور غير حقيقي، لأنها جميعاً حِكَم مُسـتقاة من التجارب نفسها والتي هي أم العلوم جميعها، وعلى وجه الخصوص تلك التي يقال فيها... لا يُغلق باب إلا ويُفتح آخر..." (1،15).

ويتحول سيرفانتس الى مؤسس للقواعد حين يُصحح لسانشو في الفصل 21 من الجزء الأول: "تزعم أنني لا أعرف كيف أتعامل مع ما هو مطروح! – قال سانشو – المفروض يجب أن تقول، وليس مطروحاً – قال سيده..." (1،21،198).

من خلال بطله، يُبدي سيرفانتس انشغاله بأداة عمله الأدبي والتي هي اللغة الإسبانية، كما يبرز موقفه إزاء استعمال هذه اللغة.

في مقدمة الكيخوته، يقول المؤلف نفسه لصديقه الافتراضي، الدي يظهر هناك: "لكن حاول ذلك على السهل، بكلمات مُعبِّرة،

صادقة وفي محلها، قل جملتك ولتكن مرحلة رنانة وفيها احتفالية" sino procurar que a la llana, con palabras significati-) vas, honestas y bien colocadas, salga vuestra oración y ....período sonoro y festive

يقول "على السهل" أي ما يشبه "أكتب كما أتكلم" على طريقة فالديسيانو، أي يجب أن تكون "مُعبرة، صادقة وفي محلها". يقول سر فانتس إن كلمة "صادقة" تعني إعطاء صفة منفردة واستعمالها، كما لو أن المعنى يتفوق على الأهمية ولا يضر بمغزى الكلمات التي تعكس الفكرة. وهذا يُرينا الكاتب ميغيل دي سيرفانتس سافيدرا المُنشغل بجمالية الفن الباروكي والذي كان بدأه ولم يستطع أحد أن يوقفه بعد آن وجد نفسه مُنغمساً فيه.

وهكذا، يبدي في هذه الكلمات سيرفانتس اهتمامه بعلم النحو حسب القواعد المعيارية، حيث "إن الكلمات يجب أن تكون في مكانها المناسب". ثمة معيار للتصحيح ينطلق من إلمامه الشامل باللسانيات والنحو والصرف، وهذه الكفاءة مكَّنته من التلاعب باللغة القشتالية، على اعتباره أهم كاتب باللغة الإسبانية.

ومن خلال صفحات الرواية نراه مثل معلم متخصص، يصحح لـ "سانشو" ولكل أولئك الذين يُحرفون الكلمات او يسيئون استعمالها. هكذا يقول للراعي بيدرو: "كريس الشمس والقمر"، "الخسوف يسمى يا صديقي، وليس كريس، حين يكون هذان الكوكبان الكبيران" في ظلام دامس – يقول دون كيخوته..." (1،12،104).

ومثلها أدلى المؤلف برأيه: دون كيخوته لا يمكن أن يتحمل "سوء استعمال مفردات راعى الماعز".

عندما كان دون كيخوته يغضب، يشتم، كما لو أنه يفعل ذلك في الحياة الحقيقية. لدينا هناك أسلوبه العامي، حسب لابوف (1983) الذي يعترف بوجود مستوى مختلف داخل لغة التخاطب العائلية، والتي يسميها "الأسلوب العامي"، اذ يحدث في مواقف خاصة جداً، كما في حالات الغضب. وهكذا يبين لنا دون كيخوته، في هذه المواقف، أسلوبه العامي الذي يتقبل فيه استعمال مفردات غير لائقة، مثلما يحدث في العادة.

وعند التخاصم مع سانشو يقول في الفصل الثلاثين من الجزء الأول: "تعتقدون، أيها الدنيء المنحط، انه لابد من وجود مجال لكي أضع يدي في العكازة وأن كل شيء سينمحي وأسامحكم أنا؟ لا تفكروا بهذا أبداً، أيها المنحرف غير المُتدين، وليس هناك مجال للشك إنك كذلك، إذ أنك تجرأت بالحديث على التي لا مثيل لها، دولثينيا. الا تعرفون أيها الجشع، الحال (ganapán إنسان فظ) السافل (ruin كلمة جديدة أي الدنيء) انه لو لم يكن هناك اعتبار للقيمة التي تبثها في ذراعي، فلا خير بها حتى لو كانت من أجل قتل برغوثة؟" تبثها في ذراعي، فلا خير بها حتى لو كانت من أجل قتل برغوثة؟"

في الفصل 22 من الجزء الأول: "بعد الحرية التي منحها دون كيخوته الى العديد من تعيسي الحظ، الذين مُملوا بسبب مستواهم المتدني، الى حيث لا يرغبون". الفارس يمتطي جواده غاضباً بعد أن

حررهم، وحين يرفض هؤلاء الذين يتزعمهم خينيس دي باسامونته، الذهاب الى دولثينا لرواية "المأثرة": إذن أغرب عن وجهي – قال دون كيخوته بغضب \_ يا بن العاهرة الصغير خينيس دي باريبيو، كما يسمونك، عليك أن تذهب لوحدك، ذيل بين فخذين، مكبل بسلسلة نحو المنحدر..." (21-33،211).

لم يستعمل الأسلوب العامي فحسب، بل لغة السوقة في العصور الوسطى أيضاً. وبصفته فارساً قديراً، لا يعترف دون كيخوته على ما يبدو بالمفردات التي جرى تطويعها دلالياً والتي يستخدمها العبيد. إن الكلاات العامية للمتشردين في عهده، تُستخدم في الأعمال الأدبية للإثارة والضحك. الفكاهة عند سر فانتس، تُظهره أمامنا فارساً ساذجاً، كثير الكلام شريفاً، لا يشعر بمصيدة الكلمات حين فارساً ساذجاً، كثير الكلام شريفاً، لا يشعر بمصيدة الكلمات حين السارقًا" و"كناريًا"، أن "يكون أشقرَ" (لأنه يغرد او يعترف بالشوق او بالعذاب).

يستخدم سرفانتس على مدى صفحات الرواية، مصطلحات السوقة في العصور الوسطى، مثلاً: (يلمح columbrar) بدلاً من (يرقب avizorar): ما أراه وألمحه ليس سوى رجل يركب حماراً".

يستعمل سرفانتس الكثير من كلماتهم في أعماله الأدبية الأخرى: رنكونيته وكورتاديو، مناجاة الكلاب، الوغد المحظوظ وأخرى غيرها.

إن بانوراما اللهجات الشاسع لإسبانيا في عصر الكاتب، تظهر باستمرار في كل أعماله. يعتبر سرفانتس عالم اجتماع ولسانيات عصريًّا في القرن العشرين، كما يظهر من خلال التباين اللغوي الجلي على لسان كل شخصيات أعماله، وفي الوقت ذاته يُعد عالماً لغوياً تقليدياً لا يقبل المخالفات خصوصاً على مستوى القاموس.

وهكذا كانت اللغة الاسبانية السائدة تتجسد في كل أعماله، تماماً مثلما كان يستوعبها ويُغذيها. هذه اللغة وصلت إلينا بصورة حاسمة رغم بعض التغيير.

#### المصادر:

- بلوم هارولد، 2005، أين توجد المعرفة؟ بوينوس آيريس، تاوروس.
- سير فانتس ميغيل دي (1605-1615) دون كيخوته دي لا مانشا، الطبعة الرابعة بعد المائة. أف ريكو، الأكاديمية الملكية الاسبانية. جمعية أكاديميات اللغات، الفاكو ارا.
- فرناندو دي افيانيدا، الونسو (1614) 1971، الطبعة الثانية من النبيل الساذج دون كيخوته دي لا مانشا الذي يحتوي على خروجه الثالث، الجزء الخامس من مغامراته، فالنثيا، كاستاليا.
- هيدالكو، خوان (1906) 1789، روايات من السوقية لمجموعة من الكتّاب بمفردات الأمر لـ (a,b,c) لمؤلفه خوان هيدالكو، طبعة انطونيو دى سانشا، مدريد.
  - لابوف، وليام 1983، "نهاذج اجتهاعي لغوية" مدريد، غريدوس.
  - لابيسا، رافائيل 1980، "تاريخ اللغة الاسبانية" مدريد، غريدوس.

## أفضل عشرة كتب

### لـ "ميغيل دي سرفانتس"

تضمنت الأعمال الأدبية للعبقري الإسباني الشهير ميغيل دي سرفانتس، ناخج ثرية من الأجناس المعروفة في النصف الثاني من القرن السادس عشر. ونستعرض هنا، تاريخياً، عشرة عناوين بَصَمَت على أدب ذلك العهد ثراءً وتفرداً، لأن سرفانتس ليس "دون كيخوتيه" فقط.

#### "لا غاليتيا"

نُـشرت عام 1585 مُنبثقةً من بين ما يُسـمى بالرواية الرعوية بها أُسبغ على أبطالها الرعاة. ترتكز الحبكة في مـكان ما قرب "تاخو" وتحوي عـلى الكثير من الأفكار التي كان يمتلكها "سرفانتس" حول الحب. الشخصيتان الرئيستان "اليثيو" و"اراسترو"، راعيان مُغمرمان بـ "غاليتيا" الشابة التي تُجسِّـد الفضيلة التقليدية للشخصية النسائية للمؤلف: الشرف والمثالية. يتصارع الرجـلان لنيل حب "غاليتيا" التي تُقاوم بها يُسبب الوجع للرجلين.

#### "مأساة نومانثيا"

هي دون شك أعظم أعمال "ميغيل دي سرفانتس" المسرحية، إذ أضفى عليه المؤلف غارات أقل مما في الرواية. تُعرف أيضاً باسم "نومانثيا" ويُعتقد أنها كُتبت عام 1585 مبنية على الحروب السلتي

إيبيرية في القرن الثاني قبل الميلاد. صبغت المسرحية بالتراجيديا الكلاسيكية من خلال سكان "نوماتنثيا" الذين قدَّموا التضحيات قبل أن يرضخوا تحت سيطرة الإمبراطورية. واحدة من أفضل نهاذج المسرح الإسباني للقرن السادس عشر.

#### "العبقري شريف النسب دون كيخوته دي لا مانجا"

يُعد العمل الأشهر بالقشتالية وقمة الأدب الإسباني. ظهر الجزء الأول منه عام 1605. هجاء لروايات الفرسان، تجاوزت هدفها الرئيس وتحولت الى انعكاس عالمي وخالد لتصرفات الانسان. كثير من النقّاد والقراء اعتبر جزأها الثاني الذي نُشر بعد عشر سنوات، كأفضل عمل أدبي مُتخيل. كان وما يزال موروثها وتأثيرها هائلاً. الفارس دون كيخوته وتابعه سانجو بانثا، شخصيتان تطوفان ضمن منطقة "مانجا" ويقومان بمغامرات مُضحكة.

#### "الغجرية الصغيرة"

الأوسع انتشاراً لما يُسمى بـ "الروايات المثالية"، وهي سلسلة من الروايات المثالية"، وهي سلسلة من الروايات القصيرة التي كتبها سرفانتس بين عام 1590 و 1612، ونُشرت عام 3161. تسلطر "الغجرية الصغيرة" حياة طفلة غجرية، يُغرم بها أحد النبلاء ويقرر أن يغادر ارستقراطيته ليتبع طريق الشابة من أجل نيل حبها.

### "رنکونیته وکورتادیو"

تُـدرج ضمن "الروايات المثالية" أيضاً، يتصدى فيها سرفانتس الأدب الصعاليك، وهو الميدان الذي سبقه فيها "لاثاريو دي تورمس"

بنصف قرن. تُعد واحدة من الروايات الأكثر شعبية في إسبانيا في ذلك العهد. يغادر الشابان "رنكونيته وكورتاديو" مكانهما ويستسلمان لحياة مجهولة برفقة مجموعة من المجرمين. يلعب سرفانتس هنا بموضوع الخلاص الشخصي ويقدمه في الكثير من أعماله.

#### "مناجاة الكلاب"

يتغلغل سرفانتس من جديد في حقل المجازات الأكثر مثالية، من الخيال الذي يمتلكه بطلاه الكلبان "ثيبيون وبيرغانثا" اللذان يتميزان بالقدرة على الكلام ليلاً. يقص بيرغانث مغامراته مع تأثير واضح لأسلوب الصعلكة. عسكري جريح يشهد المحادثة بين الكلبين وتتكون لديه خلاصة حول الحياة. تُشكل جزءاً من "الروايات المثالية" أيضاً.

#### "غيور استريمادورا"

يُعتبر الفحوى الداخلي لـ "غيور استريهادورا" واحداً من المنحدرات العسيرة جداً للحب والغيرة، والتي تُدرج أيضاً تحت لائحة "الروايات المثالية". يصف سرفانتس الغيرة المُرعبة التي تستوطن أحد الهنود الذي يقرر أن يسجن زوجته لتفادي اتصالها مع أي رجل. لكنه مع ذلك يبذر في طريقه المذلة الشخصية، حين يخصص أحد العبيد الزنوج لمراقبة زوجته.

#### "الخادمة الشميرة"

في هذا العمل الذي يعتبر أيضاً واحداً من "الروايات المثالية" ينطلق شابان من عائلتين معروفتين "كارريثو وأباندانيو"، جرياً وراء حياة الصعلكة، في إشارة الى "رنكونيته وكورتاديو". يتعرف أباندانيو خلال رحلتها الى الخادمة كونستانزا ويُغرم بها. كانت غير معروفة النسب حتى النهاية حيث تكون المفاجأة وحل العقدة.

### "رحلة الديوان"

نُشر عام 1614 ويعتبر واحداً من مغامرات سرفانتس في حقل الشعر، مع إيحاءات عديدة الى الكلاسيكية الإغريقية. المؤلف هو بطل الديوان. مع شعراء إسبان يقرِّرون خوض نزال ضد شعراء العصور الوسطى المنتفضين على قصائد الغزل. ديوان شعر يتضمن تلميحات لحياة سرفانتس الشخصية ودفاع عن الأدب الجيد.

#### "أعمال برسيلس وسيخيسموندا"

العمل الأخير لسرفانتس هو أنموذج لجنس أدبي ثانوي للرواية البيزنطينية لما يُسمى فيها بعد بأدب المغامرات الذي يُحيي فيه سرفانتس من جديد، نثر اليونان الكلاسيكي. مع ذلك، يبتعد سرفانتس هنا عن الملامح الواقعية لبعض الروايات ويقود حبكة يحتوى احتدامها على عناصر، ستجتمع ثانية بعد قرن جنباً الى جنب الواقعية السحرية لكتاب أمريكا اللاتينية.

# "مفهوم الحياة"

للكاتب الإسباني: خوسيه أورتيغا أي غاسيت

"العشق حالة من البؤس العقلي تضيِّقه حياة ضميرنا، تُفقره، وتشلُّه".

لكنني أريد قبل أن أنتهي، أن أترك لـ "حياتنا" تعريفاً متقدمًا قليلاً.

إن الانشغال الذي نحن عليه الآن، ينشأ وينتج عن غرض يُطلق عليه بالعامية الهدف. هذا ما أنا عليه الآن، وبهذا الفعل أنا حيُّ، قررته بنفسي لأني آمنتُ، من بين الاحتهالات المُتاحة أمامي، أن حياتي هكذا ستكون أفضل. كل واحدة من هذه الكلهات، هي طبقة تحليلها لا ينضب. واستناداً لها، فإن حياتي الحالية التي أمارسها أو ما أقوم به بالفعل، هي التي قررتني: أي أن حياتي ببساطة قبل أن أفعل، كانت تقرير الفعل، أي تقرير حياتي. حياتنا تقرر نفسها وتمنح حضوراً مُبكراً لنفسها، لا إرادة لنا فيها، مثل مسار الرصاصة التي أشير اليها قبل يوم. بيد أن تقرير المصير يفسح المجال في أن تعيش، وتجد نفسك في عالم غير مُحكم، لكنه يُقدم احتهالات دائهاً. العالم الحيوي يتألف بالنسبة إليّ في كل لحظة من القدرة على فعل هذا او الحيوي يتألف بالنسبة إليّ في كل لحظة من القدرة على فعل هذا او مطلقة، وإلّا لن تكون احتهالات عحددة، وفي عالم لا تحديد فيه بصورة مطلقة، وإلّا لن تكون احتهالات عحددة، وفي عالم لا تحديد فيه بصورة

مطلقة، يتساوى فيه كل شيء على نحو احتالي، ولا يعود هناك مكانٌ لتقرير الذات. ولكي ينبع القرار لابد من وجود حد واتساع، تحديد نسبى. وهذا ما أعبر عنه بمصطلح "الظروف". الحياة ترتكز عادة على ظروف معينة وعلى حالة - محيط \_ الأشياء والأشخاص الآخرين. ولا يمكن العيش في عالم غامض، بل إن العالم الحيوي هو الظرف الجوهري هنا في هذا العالم الآن. والظرف شيء محدد ومغلق، لكنه في الوقت ذاته مفتوح وبانسيابية داخلية مع تجويف او خداع أينها تنقل خطواتك وحيثها تقرر مصبرك: الظرف هو سيل خلقت منه الحياة حوضاً حتمياً. أن تحيا يعني أن تعيـش هنا، والآن - الـ هنا والـ الآن ــ صارمتان ومتلازمتان، لكنها واسعتان. كل حياة تقرر نفسها بنفسها على نحو ثابت بين احتمالات عديدة. الكواكب تحث لكنها لا تجرف. الحياة باعتبارها قضاءً وحرية في ذات الوقت، هي أن تكون حراً داخل القدرية المعطاة. هذه القدرية تعرض علينا جدولًا بالإمكانيات المحددة التي لا ترحم، أي أنها تعرض علينا مصائر متنوعة. نحن نقبل هـذه الحتمية التي نقرر من خلالها المصير. الحياة مصير. آمل أن لا أحد من الذين يصغون إلى، ينبهني بالضرورة، بأن الحتمية تناهض الحرية. نعم، إن ما لا أؤمن به، أقول له بأني أشعر بالأسف على الحتمية وعليه. الحتمية في أفضل حالتها وبشكل دقيق، كانت نظرية حول واقعية الكون. حتى لو سلمنا بصحتها، فلم تكن سوى نظرية، ترجمة، وأطروحة إشكالية على نحو واع، من المناسب إثباتها. وعليه، وإن كنتُ من المؤمنين بالحتمية، فلنَّ أستطيع أن أسمح أن تُطبق هذه النظرية بتأثيرات رجعية على

الواقع الأساسي غير القابل للشك الذي نكتشفه الآن. ومن أجل أن يكون غاية في الحتمية، بطريقة عيش غير محددة نسبياً، يقرر بنفسه في لحظة ما أن يتراوح بين الحتمية واللاحتمية. وتبعاً لذلك سيتساوى لديه، في هذا المضمار، الإلمام غير الشامل بالحتمية، وما يعنيه تحليل الواقع البدائي، قبل أية نظرية. لا ينقص شيء حين أقول أنا: الحياة، قضاءٌ وحرية، احتمالية محددة لكنها احتمالية مفتوحة ولا ينتقص من الأمر شيئًا قولي هذا. ليس فقط لا أستطيع تبريره، او القيام بمحاولة لذلك، بــل لأني لا أمتلك الأســباب التي تبرره ولســتُ مضطراً للهرب عن كل المنطق على نحو واع وحشر نفسي بصورة مهذبة للتعبير عن مفاهيم واكتشاف الواقعُ الأصلى الذي يتمثل أمامي، والمُفترض من كل نظرية، كل منطق، وكل محاولة. إن (وصف هذا المسرح) هو بمثابة رؤيا حزينة لا أريد أن أفترضها في حضر اتكم، جاءت عبر ملاحظات أساسية قمتُ بها في البداية. والآن أسمح لنفسي أن أشير الى أن النظرية الحتمية اليوم، هكذا بدون رتوش، غير موجودة لا في الفلسفة ولا في الفيزياء. ولكي تسندني بخطوة ثابتة وشحاعة، أستمتع الى ما يقوله أحد الفيزيائيين الكبار في عهدنا هذا - هيرمان ويل خليفة آنشتاين ــ في كتاب حول منطق الفيزياء، نُشر قبل سنتين ونصف السنة: "حول كل ما قيل، يتضح الهوة الشاسعة للفيزياء اليوم - مع محتواها وسط القوانين والاحصاءات- بوضع يمكنها من المجازفة بالدفاع عن الحتمية". واحدة من تقنيات الكتمان العقلي التي لمحت اليها، تضمن في حال سماع شيء وتحويله الى فعل اعتراضي أساسي جداً، لا نفكر انه سوف يحدث أيضاً للمتكلم او الكاتب، وإننا نحن على الأرجح لم نفهم ما قاله. وإن لم نفكر في هذا، فسنظل مجردين من أية وسيلة دفاع أمام الشخص الذي نسمعه او الكتاب الذي نقرؤه. إنها إذن حياة هذا الواقع المتناقض ظاهرياً الذي يتضمن تقرير ما سوف نكون عليه، او ما لم نكن عليه الى الآن، في وضع اللبنة الأولى ليكون مستقبلاً. وعلى النقيض من ذلك، فإن الكائن الكوني الحي، يبدأ فيها سيكونه لاحقاً. وهذا مستحيل إذا كان الوقت أصلاً وقتاً كونياً.

الوقت الكوني هو الحاضر فقط، لأن المستقبل لم يحن بعد والماضي لن يعود. إذن، كيف لا يزال الماضي والمستقبل جزأين من هذا الحاضر؟ وعليه من العسير إدراك مفهوم الزمن الذي دوّخ الفلاسفة.

إن "حياتنا" مستكينة ترتكز على اللحظة الحاضرة. لكن، ما هي حياتي في هذه اللحظة؟ إن ما أعيشه الآن ليس في تحريك الشفتين فقط، فهذا شيء آليٌّ خارج حياتي ينتسب الى الكائن الكوني، بل في أن أفكر فيها سوف أقوله: في هذه اللحظة التي أكون فيها خطوة سابقة لمشروع مستقبل. لكني ولكي أقولها، أحتاج الى توظيف بعض الوسائل – كلهات وهذا ما يزودني به ماضيٍّ. وعليه، فإن مستقبلي يدفع بي لكشف ماضيٍّ الذي يمكّنني من تحقيقه. الماضي الآن حقيقة، لأني أعيش فيه من جديد وحين أجد في ماضيٍّ الوسائل التي تعينني على تحقيق مستقبلي هي عندما اكتشف حاضري. وكل هذا يحدث في على تحقيق مستقبلي هي عندما اكتشف حاضري. وكل هذا يحدث في الداخلي. أما المستقبل فيثب بي نحو الماضي، وهذا نحو الحاضر، ومن الداخلي. أما المستقبل فيثب بي نحو الماضي، وهذا نحو الحاضر، ومن

هنا أذهب الى المستقبل مرة ثانية، ليرميني في الماضي الذي بدوره يقذفني نحو الحاضر في دورة أبدية.

نحن راسخون في الحاضر الكوني الذي يشبه الأرض التي تطؤها أقدامنا، فيها يميل الجسد والرأس نحو المستقبل. كان الكاردينال كوسانو على حق حين قال فجر عصر النهضة: prae-sive nunc Ita . الساعة او الحاضر يتضمن الوقت كله: الآن، القبل والبعد.

نحن نعيش في الحاضر، في المرحلة الحالية، لكنه غير موجود بالنسبة لنا في المقام الاول، بل منه ننطلق.

وحضرتكم تلاحظون أن من بين كل أركان الأرض، فإن الشيء الوحيد الذي لا يمكن أن ندركه مباشرة هو ذلك الذي يكون تحت سيطرتنا في كل الحالات.

وقبل أن نرى ما يُحيط بنا، نحن عصبة أصلية من الشهية، من الحاس ومن الأوهام. جئنا الى العالم مُزودين بالطبع بنظام من الأفضليات والازدراءات المتوافقة تقريباً مع الغير، الذين يحمل كلُّ منهم داخل نفسه إنساناً مُسلحاً مستعدًا لإطلاق النار على الآخر او على كل شيء، كمجموعة من الظرافة والاستنكار. القلب، هذه الماكينة الدؤوبة من التفضيلات والصدود، هو معين شخصيتنا.

إذن ليس من المحبذ أن نقول بأن الانطباع هو الأساس. ولا شيء أكثر أهمية لتجديد فكرة ماهية الانسان مثل تصحيح المنظور التقليدي الذي بموجبه، إذا رغبنا بشيء ما، فلأننا رأيناه من قبل. إن

هذا يبدو واضحاً، مع ذلك، هناك خطأ في جزء كبير منه. إن الذي يرغب بالحصول على ثروة مادية ، لم ينتظر من أجلها، رؤية الذهب، بل انه سيبحث عنها بالطبع أينها تكن، مهتماً بالجانب التجاري الذي يحمله بداخله في كل موقف. نحن لا نرغب بشيء ما لأننا رأيناه من قبل، بل على العكس، لأننا في أعهاقنا نفضل هذا النوع من الأسياء، فنبحث عنها عبر إحساسنا بالعالم. ومن الضجيج الذي يصلنا كل لخظة، ويمكننا سهاعه مادياً، نسمع فقط في الواقع تلك التي تسترعي انتباهنا، أي تلك التي نفضلها وتشدُّ انتباهنا. إن كل رؤية هي نظرة، وكل سمع هو إصغاء في نهاية الأمر. (...)

Jose ortega y faces

خوسيه اورتيغا أي غاسيت (الأعمال الكاملة، ما هي الفلسفة؟ الجزء الحادي عشر، مطبعة آليانزا 1983)

### اليخاندرا بيثرنيك: القصيدة الملعونة الأخيرة

#### الكاتب الارجنتيني: اينس مارتين رودريكو

#### حين تنتهى الحياة في أخر قصيدة كتبتها

كان ليلاً، رغم أن الظلام قابع في الروح دائماً. لم يكن البرد شديداً، مع أن الطقس في "بوينس آيريس" في أيلول / سبتمبر يكون عادة قارساً. كان المطر قد انهمر في اليوم السابق، وما تزال الشوارع رطبة ببضع قطرات في غير وقتها. (اليخاندرا بيثرنيك 1936–1972)، ما فتئت ترقد منذ ساعات على سريرها تدخن لفافة تلو أخرى. فجأة تنهض وتُصلح شعرها الذي كان مُشعثاً بسبب الرقاد، تُطفئ عقب لفافتها في منفضة طاولتها الصغيرة وتسير ببطء نحو غرفة العمل في الشقة التي تمتلكها في "بوينس آيريس" في بناية مونتفيديو 980. وحالما تصبح هناك، تأخذ قطعة طباشير وتكتب أبياتًا على السبورة التي تتصدر حجرتها: "لا أريد أن أرحل سوى الى الأعهاق".

كل المحفظات والدفاتر وكذلك الأوراق الغاصة بهوامش او قصائد، كانت محفوظة تقريباً بالترتيب ذاته الذي تركته "بيثرنيك".

كانت الأثر الأخير الذي تركته الشاعرة، فعشروا عليه بالكاد بعد أسبوع. في فجر 25 أيلول / سبتمبر من عام 1972 تناولت "اليخاندرا بيثرنيك" جرعة زائدة قاتلة من سيكونال الصوديوم وماتت. هبّت لمساعدتها صديقة، فحملتها الى مستشفى "بيروفانو"

بعد أن فارقت الحياة. كان الموت الذي كثيراً ما تذكره في حياتها وفي أعالها، يبحث عنها في صيغة انتحار. الاصدقاء الذين سهروا على جثانها في "نادي الكتاب الأرجنتيني" رددوا فيها بينهم في اليوم التالي همساً "كان حادثاً عرضياً"، لكنه لم يكن كذلك أبداً، مثل الأبيات الأخيرة التي كتبتها "بيثرنيك" على هيأة وداع، ورأت النور في المكتبات الإسبانية مؤخراً بمجلد أنيق يحمل عنوان "قصيدة مُكتملة".

جمعت الشاعرة والمترجمة "آنا باكثوا" في هذا المجلد عدداً كبيراً من القصائد غير المنشورة التي كتبتها المؤلفة الارجنتينية في آخر مراحل حياتها (بين عام 1962 و1972) والمحفوظة في أرشيفها في "المكتبة العامة لجامعة برينثيتون". "هذا المجلد ليس نهائياً. إنه شذرات من الأخبار وفاءً لـ "اليخاندرا بيثرنيك" وإخلاصاً لعملها الوحيد الذي لا يتكرر". جميع المحفظات والدفاتر وكذلك الأوراق المليئة بهوامش او قصائد، كانت محفوظة تقريباً بالترتيب ذاته الذي تركته "بيثرنيك" والذي حاولت "باكثوا" الحفاظ عليه باحترام غير عاديً.

كانت الشاعرة الارجنتينية دقيقة جداً في ترتيب أوراقها، وظلت هذه الروح معكوسة بإتقان على ملاحظاتها في أسفل الصفحة التي كانت ترافق هذه "القصائد التي لم يجمعها كتاب". ومثل "في الليلة" التي تتصدر الكراس المؤرَّخ بين 1969 و 1970، او "بيت العقل" التي وُجدت في ورقة متفرقة في كراس مخطوطة بالقلم الحبر، إضافة الى الكثير من الأبيات التي للمت في يوم ما في مجموعات مثل "الوطن"، "البريد الأدبي" او "أوراق الارمادانس" لـ "كاميلو خوسيه "الوطن"، "البريد الأدبي" او "أوراق الارمادانس" لـ "كاميلو خوسيه

ثيلا". "هذه الطبعة جاءت لتستدرك بعض الأخطاء الأولية في طبعة لومن" كشفت "باكثوا" في حديث عبر الإيميل مع أي بي سي.

#### موت قبل أوانه

كل قصائد "بيثرنيك" تدور حول محورين مُتناظرين: طفولتها في "بوينــس آيرس"، المدينة التي شهدت ولادتها ولملمتها لتموت، وفتنتها بالموت الذي اختارته في نهاية الأمر. مع ذلك اعتبرت "بكثوا" أن (من المثير للدهشة أن يتواصل الإصرار في قصيدة "بيثرنيك" على أنها نوع من السـرة الذاتية تتعلق بشـهيدة مو جوعة، تشبه الى حدٍّ ما الصور المطبوعة التي يتسلمها القساوسة بعد القداس). فعلاً (حين يتم التطرق الى الشعراء الرجال، فإن الوسائل لا تنشغل كثيراً بمشكلاتهم الشـخصية، فلا يثيرون زوبعة في أبياتهم ليُفسر بأن بعضهم إنا كان يكتب لأنه مدمن، زير نساء، عدائي او شره في التدخين. لا، لا، الشاعر الرجل هو قبل كل شيء، شاعر عظيم. و"اليخاندرا بيثرنيك" كانت شاعرة عظيمة، لأنها من جانب آخر ماتت بإرادتها) وعليه (إن موتها المُبكر، الطوعي او العرضي، لا يجب أن يُؤخذ بالحسبان عند مطالعتنا لكتاباتها)، وتضيف (كتابة قصيدة، وهي تدرك هذا جيداً، هو فعل خطير، إذ يُجازف بحياته ويُقْدِم على عمل مُغامر بإنجاز قصيدة).

لكن بعيداً عن الحدس الشعري، ما الذي كانت تبحث عنه "اليخاندرا بيثرنيك" في سطورها هذه؟ ربها تكون الإجابة هي مشابهة لما أدلت به عام 1964 (الكتابة عمل كثيف لا يُطاق وقد

يكون خانقاً، لكنه رابطة رقيقة تفسح طريقاً للتعايش البريء). مع ذلك، ومثلها تعلن "باكثوا" (كل واحدة من قصائدها هي حقيقة) وبدونها (لن نتمكن من العيش) (كتبت دون توقف من سن الخامسة عشرة بحرارة وصدق وتفانٍ وثقة بالنفس من أنها تسير في طريق الخلاص). من أجل ماذا كان عليها أن تخلّص نفسها؟ لا أحد يعرف، وربها لهذا السب كانت تكتب.

#### أرشيفها

من حسن الحظ، أن أرشيف "اليخاندرا بيثرنيك"، والمُحافظ عليه على هيأة يوميات، مخطوطات يدوية، مراسلات، لوحات وأوراق أخرى، هو واحد من الأرشيفات التي يجد فيها الباحث والأكاديمي مُتعة لا تُضاهى. وحسب ما أدلى به "دون سي سكيمر" المسؤول عن مخطوطات المكتبة العامة لجامعة برينثتون، فإن "أورورا بيرناردث" أرملة "خوليو كورتثار" الصديق المقرب للشاعرة "اليخاندرا" سلمته شخصياً الأوراق التي كانت تحتفظ بها في شقتها في باريس، وعملت على تعريفه بعائلة "بيثرنيك" للتواصل معهم.

ومنذ ذلك الوقت، ما فتئت أعمال الارجنتينية بالنمو، إذ عثر الباحث "باتريثيو فراري" في الأرشيف على مجموعة من القصائد التي كتبتها "بيثرنيك" في فرنسا، وستصدر قريباً باسم "القصائد الفرنسية". كانت القصيدة بالنسبة لها مثل "فسحة ينقلب فيها المستحيل الى الممكن"، مثلها كان موتها.

# مقتطفات من "ضباب"

### الكاتب الإسباني: ميغيل أونامونو

"الواقع المُتخيل! وهكذا لا أحد سيمتلك الحق للمطالبة بإبطال قوانين هذا الجنس الجديد من الأدب... أبتدع أسلوباً أدبياً، وإن ابتداع نوع جديد يكتمل بإطلاق اسم مناسب عليه، وأعطيه أنا القوانين التي تروق لي. وحواراً كثيراً!"

"صعب جداً أن يُضطر الى استغلال أحد الأشياء - فكر أوغوستو \_ واستخدامها. هذا الاستعمال يسيء بل يحطم الجمال كله"

"الذي يسافر كثيراً، إنها يهرب من كل مكان ولا يبحث عن كل مكان بصله"

"نحن البشر لا نستسلم الى المصائب الكبيرة ولا الأفراح العظيمة، لأن هذه المصائب والأفراح تأتي مُقنّعة بغيمة واسعة من الحوادث الصغيرة، وهكذا هي الحياة: غيمة. الحياة ضباب"

"ننادي أنفسنا كما ينادوننا. في أزمان هوميروس كان الأشخاص والأشياء يحملون اسمين، الذي يُطلقه الانسان، والذي تُطلقه الآلهة"

"الحب يسبق المعرفة، وهذا يقتل ذاك"

"سهل جداً أن تتزوج، لكن من العسير أن تصبح متزوجاً"

"حين يجد الانسان نفسه معزولاً ويُغمض عينيه عن المستقبل

وعن الحلم، يتمرد عليه جحيم الخلود الساحق. الخلود ليس مصيراً. حين نموت، نمنح الموت نصف التفاتة ونشرع في المسير الى الخلف، الى الماضي، الى ما كان"

"ما يُسمى بالحب هو قصص كتب، شيء أُخترع ليُتكلم به ويُكتب عنه. حماقات شعراء. الايجابي هو الزواج. القانون المدني لم يتطرق الى الحب بل عن الزواج. كل ما يتعلق بالحب ليس سوى موسيقى" عالباً ما ينتهى الأمر بأن تكون لعبة لتخيلاتك"

"هل حياتي رواية، أم واقع مُتخيل أم ماذا؟ كل ما يحدث لي ويحدث لهم، هل هو حقيقة أم خيال؟ ربما يكون هذا كله حلماً من الله او من كائن مَن يكون، سوف يتلاشى حالما يستيقظ هو، وعليه نصلي له ونرفع له دعواتنا وتراتيلنا، لكي يظل غافياً، ويهدهد حلمه. ربما تكون طقوس الأديان كلها، طريقة لتنمية حلم الرب حتى لا يستيقظ ويتوقف عن الحلم بنا؟"

"الحياة هي المروّض الوحيد للعيش. ليس هناك علم تربية يستحق. فقط يُتعلم للبقاء على قيد الحياة وكل إنسان لابد أن يبدأ بالتمرن على الحياة من جديد..."

"حالما يتكلم الانسان، يكذب، وحينها يتحدث الى نفسه، أي حالما يفكر مُدركاً ما يفكر به، يكذب. ليس هناك أكثر واقعية من الحياة الفسيولوجية. الكلمة، هذا النتاج الاجتهاعي، صُنعت لأجل الكذب"

"الكلمة وكل أنواع التعبير الاصطلاحي مثل القبلة والحضن...

لا شيء نعمل سوى أن يمثل كلَّ دوره. الجميع بشر، أقنعة وممثلون هزليون. لا أحد يعاني او يتلذذ بها يقوله ويعبر عنه، وربها يدّعي انه يستمتع ويعاني، وإلّا فلن يستطيع العيش. نحن هادئون جداً في أعهاقنا. مثلي أنا الآن أقوم بمهزلتي لوحدي، مُمثلاً ومُشاهداً في الوقت ذاته. لا يموت سوى الألم الجسدي. الحقيقة الكبرى أن الإنسان الفيسيولوجي هو الذي لا يتكلم ولا يكذب"

"ربا لا يولد الحب إلّا بولادة الغيرة، هي التي تُلهمنا لنحب. بعشق امرأة لرجل او رجل لامرأة، لا يدركان هذه الحقيقة، ولا يذكرانها أمام أنفسها، أي انه لا يُغرمان ببعضها فعلاً، إلّا حين يرى هو بأنها تنظر الى رجل آخر، او هي تنظر اليه مثلها تنظر الى امرأة أخرى"

"هناك دموع تُنعش وتُفرح القلب، ودموع تُشعل وتخنق"

"حين وطئ الشارع ووجد الساء فوق رأسه، والناس يذهبون ويجيئون، بمشيئتهم او لمتابعة أعمالهم، دون أن يمعنوا النظر فيه حتى، او يكترثوا به لعدم معرفتهم به دون شك، شعر بأنه هو، تلك الأنا التي تنتسب الى "أنا هو أنا" فصار يتصاغر ويتصاغر، وينحسر في جسده باحثاً عن ركن صغير يتكور بداخله وأن لا يُرى مطلقاً. كان الشارع صالة عرض سينهائي، وشعر أنه أحد أفراد هذا العرض، ظل وشبح. وأن هناك دائماً حمامًا وسط هذه الحشود البشرية، ضياع في هذه الكتلة من البشر الذين يذهبون ويجيئون دون أن يعرفوه او حتى ينتبهوا اليه، يثير في نفسه الوقع ذاته لحمام مفتوح على الطبيعة وعلى ينتبهوا اليه، يثير في نفسه الوقع ذاته لحمام مفتوح على الطبيعة وعلى

السماء وعلى زهرة الريح"

"لا أحد نتاج نفسه، إنها هو نتاج الآخرين"

"رؤية الأبناء يكبرون هو الأجمل والأكثر فظاعة، على ما أعتقد. لا تتزوج إذا أردت أن تستمتع بشبابك الخالد"

"ما الذي تريد أن نفعله نحن الفقراء، سوى أن نُطعم الأغنياء أولادنا؟"

"أنا إنسان بسيط غاية في التواضع، عامل في الأفكار، أُللم وأرتب الأشياء لكي يعرف الذين يأتون بعدي كيف يستثمرونها. العمل الانساني جماعي، ولن يكون راسخاً ودائماً بفرديته"

"الوقت الضائع لا يعود حاملاً المناسبات التي تبددت"

"أن تفكر هو أن تشك، ولا شيء سوى أن تشك. ممكن أن تؤمن، تعرف، وتتخيل دون أن تشك. لا الإيان ولا المعرفة ولا التخيل يفترض الشك، لكن من غير الممكن أن تفكر دون أن تشك. من الشك، الذي هو من الايهان والمعرفة، يُخلق التفكير نشيطاً، متحركاً وحيًّا".

"حين يبحث أحدٌ عن حجج لتبرئة نفسه، إنها يفعل بدقة عملًا آخرَ لا علاقة له بالتبرير أمام الله".

"القتل من أجل القتل، فقدان للصواب، على الأغلب من أجل التحرر من الكره الذي لا عمل له سوى إفساد الروح، لأن أكثر من

حاقد شُفي من غله وحلّت عليه الرحمة وأحب ضحيته، حالما انتزع الكره منها. العمل السيّع، لأن القانون يخلق المذنب"

"أن تكون أباً، على أن لا تكون مجنوناً او بليداً، تُوقظ في نفسك أفظع ما في الانسان: الشعور بالمسؤولية"

"الزواج تجربة... نفسية، والأبوة كذلك... مَرَضية"

"كان يرغب بالانتحار لأنه كان نبعاً لمصائبه الشخصية"

"سمعت أن شخصاً ما خرج ذات ليلة مُسلحاً بمسدس وفي نيته قتل نفسه. ظهر بعض اللصوص وهجموا عليه لسرقته. تأهب للدفاع عن نفسه فقتل أحدهم بينها هرب الآخرون. وحين رأى انه اشترى حياته بحياة الآخر، تراجع عن هدفه"

"نعم أنا إسباني، إسباني الولادة والتعليم والجسد والروح واللغة وحتى المهنة والوظيفة، إسباني قبل وبعد كل شيء، والإسبانية ديني، والسياء التي أريد أن أؤمن بها، هي إسبانيا الإلهية الخالدة وإن ربي هو ربُّ إسبانيًّ، وإن ربَّ سيدنا دون كيخوته، هو ربُّ يفكر بالإسبانية، وبالإسباني قال: ليكن النور! وفعله كان فعلاً اسبانيًّا..."

" المتشردون هم، الذين يقولون ما لا يفعلون، ولا شيء لهم سوى فقدان الوعى وخنق التفكير"

"معظم المنتحرين، قتلة مُحبَطون. يقتلون أنفسهم لفقدان الشجاعة في قتل آخرين.."

"...حضرتك لا تريدني أن أكون أنا، أن أخرج من الضباب وأعيش، أعيش، أعيش، أن أرى نفسي، أسمع ذاتي، أشعر بي، أحس بكينونتي، أتألم، أكون: لم لا تريد؟ لم علي أن أموت كائناً من وهم؟ يا سيدي المُنشئ دون ميغيل، حضرتك ستموت أيضاً، وتعود الى اللاشيء الذي خرجت منه... رباه، هل ستتوقف عن الحلم به! ستموت حضرتك، نعم ستموت شئت أم أبيت، ستموت حضرتك وسينقرض جميع الذين يقرؤون هذا القصة، جميعاً، جميعاً، جميعاً لا يبقى منهم أحدٌ"

"لا أستطيع أن أموت. فقط يموت الحي، الذي يعيش وأنا لا أستطيع أن أموت لأني غير موجود... أنا خالد! لا خلود سوى للذين لم يُولدوا ولم يوجدوا وأنا منهم. كائن من خيال هو فكرة، والفكرة خالدة دائماً... الخالدون لا يعيشون، وأنا لا أعيش ولا أظل على قيد الحياة. أنا فكرة! "

"ما أغربه من حيوان، هذا الإنسان! لا يرى أبعد من أنفه. يداعبنا دون أن نعرف السبب و لا لماذا حين نداعبه أكثر ونستسلم له، يرفضنا او يعاقبنا. ليس هناك طريقة لمعرفة ما يريد، هذا إن كان يعرفه هو بنفسه. يظهر دائماً في هيأة أخرى بعيدة عن كينونته، وينظر من حيث لا ينظر، وكأن عالماً آخر يتبدَّى له. ومؤكد انه ما كان سيوجد، لو أن هناك عالماً آخر".



## "خطة فلسفية"

### للكاتب الإسباني: بيو باروخا

يحدث أن يُصاب أحدنا بالغثيان وخيبة أمل لعدم معرفة ما يفعله في الحياة، إذ يجد نفسه ضائعاً دون بوصلة ودون نور يتوجه اليه، او خطة يمتلكها. ما الذي يجب أن يُفعل في هذه الحياة؟ وأي اتجاه لابد مسن اتخاذه؟ إذا كانت الحياة أقوى من أن تجرف أحدهم، فإن مجرد التفكير فيها سيكون أعجوبة، شيء أشبه بعابر سبيل يتوقف ويجلس في ظل شجرة، شيء أشبه بالدخول الى واحة سلام، لكن الحياة غبية تخلو من العواطف والحوادث، على الأقل هنا. أعتقد أن الفكر في كل تعويض لعقم الوجود العاطفي.

- أنت ضائع تمتم أتوريوث- هذا الفكر لا يقودك الى أي شيء جيد.
- سيقودني الى المعرفة والإدراك. هل هناك متعة أعظم من هذا؟ منحتنا الفلسفة القديمة واجهة مُدهشة لقصر. وخلف هذه الروعة لا توجد قاعات مثيرة ولا أمكنة بهيجة، بل سبون مظلمة تحت الأرض. تلك هي القيمة المتأصلة لـ "كانت" الذي رأى أن جميع العجائب التي اكتشفها الفلاسفة، خيالات وسراب، ورأى أن الواجهات الجميلة لا تؤدي الى أي شيء.
  - يا له من اكتشاف! همس أتوريوث.

- هائلاً. برهن "كانت" بأن المبدأين الخطيرين المسلم بها فيما يخص الدين والأنظمة الفلسفية لا يُمكن إثباتها: الله والحرية. والرهيب في الأمر هو إثبات عدم وجود دليل عليها، رغماً عنه.

#### - وماذا بعد؟

- ماذا! كانت النتائج مُرعبة: إن الكون ليس له بداية زمنية ولا حدود فضائية. كل شيء خاضع لسلسلة الأسباب والآثار، وإذ لم يكن هناك سبب أولي، فإن فكرة السبب الأولية، مثلها قال "شوبنهاور"، هي فكرة قطعة من الخشب مصنوعة من الحديد.

### - إن هذا لا يُفاجئني.

- أما أنا، فيُفاجئني. يبدولي كما لو أننا أمام عملاق يسير نحو هدف ويكتشف أحدهم بأن لا عيون له. أصبح العالم أعمى بعد "كانت"، وانحسرت الحرية والعدالة، وظهرت قوى هيمنتْ على الزمان والمكان تحت مبدأ السببية. ولم يتوقف خطر هذه الظاهرة عند هذا الحد فحسب، بل ظهر أيضاً أمرٌ آخر انطلق للمرة الأولى وبوضوح من فلسفة "كانت" وهو أن العالم ليس حقيقة، وأن هذا المكان وهذا الزمان ومبدأ السببية لا وجود له خارج أنفسنا، بل هو ما نراه نحن في دواخلنا يمكن أن يكونوا غير موجودين...

- أووف. غير معقول \_ تمتم أتوريوث

- كلا. انه ليس محالاً فحسب، بل انه عملي. كان بالنسبة لي من قبل، وجعاً كبيراً، اعتبار الفضاء مطلقاً والاعتقاد بأن العالم لا نهاية له، وولَّد لديَّ انطباعاً كبيراً أن أفكر أن الزمان والمكان في اليوم التالي لموتي، سيظلان على ما هما عليه، مما سبَّبَ لي حزناً جعلني اعتبر أن حياتي ليست شيئاً مرغوباً به. لكني هدأتُ عندما أدركتُ أن فكرة الزمان والمكان ضروريتان لأرواحنا وأنهما ليسا حقيقة، وعندما صارت لديّ قناعة في "كانت"، في أن الزمان والمكان لا يعنيان شيئاً، على الأقل بالنسبة للأفكار التي لدينا عنهما، في عدم وجودهما خارج أنفسنا. من الممتع حقاً بالنسبة لي أن أفكر أن شبكية أعيننا تنتج ألواناً، وعقلنا ينتج أفكار الزمان والمكان والسببية. وبانتهاء عقولنا ينتهي العالم، وينتفي الزمان والمكان وقيود الأسباب وتنتهي المأساة بصورة مطلقة. يمكننا أن نفترض بأن الزمان والمكان سيبقيان لدى الآخرين. لكن هذا ليس مهاً ما دام ليس مُلكاً لنا.

- حسنٌ. خيالات! أوهام! - قال أتوريوث.

- بيو باروخا.

شجرة العلم 1911. كاتدرا.

# "أسباب الاقتباس من سيغموند فرويد"

### الكاتب الاسباني: خوسيه لازارو

يعمد "خوسيه لازارو" الى اختيار بعض الاقتباسات من سيغموند فرويد ليقدمها الى مجلة "مفاتيح الأسباب العملية رقم 242". وهكذا يمكننا أن نقرأ عبر رسائل بعض الأصدقاء والزملاء، من خلال كتبهم ومحاضر اتهم، كلمات فرويد عن الجستابو، الشيوعية، الفلسفة، الجنس، الهستيريا، الأحلام، العلوم، الفكر النظري، الفن، والموت إضافة الى المواضيع المهمة الأخرى.

ولأجل السماح لفرويد بالخروج من النمسا، وقعه النازيُّون على تصريح بأنه عومل باحترام كبير من جانب السلطات الألمانية (وخاصة الجستابو)؛ فكان كريهاً في هذا الشأن.

عندما أحضر مفوض النازية الوثيقة، لم يتردد فرويد بالطبع في التوقيع عليها، لكن سأل عما إذا كان سيسمح له إضافة الجملة التالية: "من كل قلبي أستطيع أن أوصي الجستابو لأحد" (مُقتبس من آرنست جونز).

بالإضافة الى كونه كريهًا، كان فرويد رجلاً تقدمياً على نحو جلي، كما يتضح من التعليق الذي أدلى به عندما بدأ النازيون بإحراق كتبه:

كانوا سيحرقونني في العصور الوسطى، أما الآن فهم راضون عن حرق أعمالي. انه تقدم عظيم! (مُقتبس من آرنست جونز).

عندما كان طالباً يبلغ من العمر 19 عاماً، كتب لصديقه

سيلبر ستاين \_ باللغة القشتالية الأولية القديمة التي تعلما قراءتها من سرفانتس \_ يوصيه بالدروس التي كان يرددها:

الفيلسوف برنتانو، الذي تعرفه من رسائلي، سيقرأ الفلسفة الأخلاقية ويطبقها من الساعة 8-9 صباحا، ومن المفيد أن تذهب للاستهاع اليه، لأنه رجل عبقري وذو شأن، رغم أن الناس يقولون عنه انه يسوعي، وهذا ما لا أصدقه أنا، انطلاقاً من ثقتي بحكمي الشخصي بدلاً من شائعات الرب. (1875/ 90/ 19).

### وأصبح نصف شيوعي:

فاجأني فرويد كثيرا حين قال إنه أجرى مؤخراً مقابلة مع شيوعي نشيط جداً، جعله يصبح "نصف" بلشفي، مثلها يُقال في ذلك الوقت. قالوا له إنَّ تسنم البلشفية لسياسة الدولة سوف يؤدي الى سنوات من البؤس والفوضي، يعقبه عصر من السلام العالمي، الازدهار والسعادة. وأضاف فرويد: "قلت له إنني آمنت بالنصف الأول من التنبُّؤ" (مُقتبس من آرنست جونز)

ومثلها يتوجب على فيلسوف مهني، سعى فرويد الى الاحتفاظ باليقين على الشك:

لقد بدأت أشك في نظرية اللذة \_ الألم \_ التي كنت قد أعلنتُ لك عنها بحماس متزايد، لشرح الهستيريا والتعصب الوسواسي. المكونات صحيحة بالطبع، لكني لم أتمكن بعد من وضع قطع اللغز في المكان المناسب. (رسالة الى فيليس، 31 تشرين الثاني/ نوفمبر 1895).

ولكن فطنته لم تمنعه من اللجوء في بعض المناسبات الى الفرضيات الخيالية الى حد ما:

أنا في صدد محاولة عرض فكرة أن المتعة تنتج في كلا الجنسين، عن طريق إفراز المادة الذكورية لـ 23 يوماً، أما إجهاض المتعة فيكون من طريق إفراز مادة لـ 28 يوماً. (رسالة الى فيليس، 6 كانون الاول 1896).

ولم يكن غريباً أن يتوصل الى استنتاجات رائعة:

ينشأ العنصر الهستيري مباشرة من حبس الإثارة في الفعل الجنسي. (رسالة الى فيليس، 8 شباط/ فبراير 1893).

ومن المحال أن يكون هناك مرض عصبي في حال وجود حياة جنسية طبيعية. (وجهات نظري حول دور الجنس في مسببات العصاب، 1906).

لم تكن استنتاجاته صحيحة دائماً من الناحية السياسية:

إن القصور الجنسي الطبيعي للمرأة يفسر ميلها الكبير للهستيريا. (مخطوطة K اختـلال الأعصاب الدفاعي، 1 كانـون الثاني/ يناير 1896)

في مسائل أخرى، لم يكن لديه الكثير من الأوهام:

لنعرف الوهم، إنه اعتقاد ناجم عن اندفاع لإشباع رغبة، بغض النظر عن علاقتها مع الواقع، تماماً كما يستغني الوهم عن أية ضمانات واقعية. (...) جميع العقائد الدينية، أوهام غير قابلة للإثبات ولا يجوز إجبار أي شخص على تقبلها كوقائع. (...) إن علمنا ليس وهماً. (مستقبل الوهم، 1927).

على الرغم من دعوته الفلسفية، يُعد واحداً من العلماء التجريبيين.

سيكون من المحبذ جداً من الفلاسفة وعلياء النفس الذين يطوِّرون نظريات مُستنبطة حول اللاوعي، انطلاقاً مما يسمعونه او من خلال التعاريف التقليدية، أن يسعوا قبلها الى الانطباعات المُستنجة من ظواهر التفكير الاستحواذي، ومن المكن أيضاً أن يُطلب منهم القيام بذلك، إن لم يكن أصعب من أنواع العمل الذي اعتادوا عليه. (حالة من العصاب الوسواس، 1909).

إن صرامته العلمية لم تمنعه من تقييم التفكير النظري:

لا يمكننا الاستغناء عن الأشخاص الذين يجرؤون على التفكير في أشياء جديدة قبل أن يكونوا قادرين على إثباتها. (رسالة الى فيليس، 8 كانون الأول/ ديسمبر 1895).

ولكن مع القاعدة البيولوجية لنظرياته، كان لديه علاقات متقلبة الى حد ما:

يجب أن أؤكد، كإحدى سهات هذا العمل الخاص بي، استقلاليته المتعمدة في البحوث البيولوجية. (ثلاث مقالات عن النظرية الجنسية، مقدمة إلى الطبعة الثالثة، 1915).

كان يعود مراراً وتكراراً الى الحلم الدوائي:

ربها يعلمنا المستقبل كيف نؤثر بشكل مباشر، عن طريق مواد كيميائية معينة، على كميات الطاقة وتوزيعها داخل الجهاز النفساني. ومن الممكن فتح احتهالات أخرى لا شبهة عليها للعلاج. أما الآن فلا نملك أفضل من تقنية التحليل النفسي، وهذا هو السبب الذي يحتم علينا عدم تجاهله على الرغم من قيودها. (مخطط التحليل النفسي، 1940).

لا يمكن القول بأنه كان يقدس آراءه القديمة، لأنه أشار الى تلميذه، التناقض بين طروحاته الجديدة وتلك التي نشرها قبل ثلاثين عاماً:

هذه المشكلة موجودة فقط لأنني كنتُ أكتب بسذاجة منذُ ثلاثين عاماً، دون أن أتوقع انه سيتم قبول كل التفاصيل والتركيز عليها بدقة شديدة مستقبلاً. (مُقتبس من س. بيرنفيلد).

حول الطريقة العلاجية، لم يكن لديه الكثير من الشكوك:

من خلال الكلمات يمكن للإنسان أن يجلب السعادة للآخر، او يقوده الى اليأس. عن طريق الكلمات، ينقل الاستاذ معرفته الى التلاميذ، وكذلك الواعظ الذي يجر مستمعيه وراءه، محدداً بذلك أحكامه وقراراته. الكلمات تهيج المؤثرات العاطفية وتشكل الوسيلة العامة للتأثير المتبادل بين البشر. (مقدمة في التحليل النفسي، 1917).

وحـول مواضيع الفن، كان يؤكد في بعض الأحيان أن ليس لديه ما يقوله، بينها قال في أوقات أخرى:

عندما لا نكون بحاجة الى جهازنا النفساني للحصول على واحدة من الملذات التي لا غنى عنها، نسمح له بالعمل بشكل تلقائي من أجل المتعة، ونبحث عن طريقة لاستخلاصها من نشاطه الخاص. أشك أن هذا، بشكل عام، هو الشرط الذي يخضع له أي نشاط فني، بيد أني أعرف القليل جداً من الفن لمحاولة تطوير هذا التأكيد. (...) الإنسان "طالب متعة لا يعرف الكلل" لا أتذكر عند أي مؤلف وجدت هذا التعبير السعيد إن كل تراجع عن اللذة التي استمتعت بها، تعود عليه بنتائج صعبة. (النكتة وعلاقتها باللاوعي، 1905).

وأوضح فيها يخص مسألة الموت - كها هـ و الحال في العديد من الأمور الأخرى - يميز اللاشعور بشكل جيد جداً بين نفسه وبين الغريب:

في الأعماق لا أحد يؤمن بموته، على الأقل في اللاوعي لأننا جميعاً مقتنعون بخلودنا (...). الإنسان البدائي تبنّى أمام موت الآخرين الغرباء أو الأعداء، موقفاً يختلف جذرياً عمن قبله. موت الآخرين كان بالنسبة اليه لطيفاً. كان يعني له إبادة شيء مكروه لم يتورع عن استفزازه (...). التاريخ العالمي الذي يدرسه أبناؤنا ليس، في الأساس، أكثر من سلسلة من جرائم قتل الشعوب (...) ما بداخلنا دافع يحاول باستمرار قمع كل أولئك الذين يعوقون مسارنا، أساؤوا لنا او تسببوا بأذيتنا. وغالباً ما تتردد على شفاهنا هذه العبارة "وهكذا فليذهب به الشيطان"، على سبيل المزاح الذي نغطي به مزاجنا السيّع، والذي يعني في الواقع، "وهكذا فليأخذه الموت". إنها في اللاوعي، رغبة موت خطيرة وعنيفة. جرائم القتل غير الواعية لدينا، في الواقع، تشمل حتى التفاهات (...). إن أي ضرر يلحق بـ "الأنا" المستبدة كلية القدرة، هو، في النهاية، جريمة لصاحب الجلالة. (الاعتبارات كلية القدرة، هو، في النهاية، جريمة لصاحب الجلالة. (الاعتبارات

<sup>-</sup> خوسيه لازارو هو أستاذ العلوم الإنسانية الطبية في UAM. مؤلف كتاب "حياة وموت لويس مارتين سانتوس" و "عنف المتعصبين".

# "نصوص مُنتمّاة"

للكاتبة الفرنسية: سيمون دي بفوار

"... هناك نساء دائماً، وبسبب تركيبتهن الفسيولوجية، كنّ منذ قديم الزمان خاضعات للرجل أبداً. إن استقلالية المرأة لم تتأتّ نتيجة واقعة معينة أو حدث ما أو شيء قد وصل، بل ظهرت هنا على أنها ضرورة حتمية، لانتقالها جزئيًّا من الطابع العرضي للفعل التاريخي. إن أية حالة خُلقت عبر الزمن، يمكن أن تتفكك في الزمن اللاحق (...). أما الحالات الطبيعية فلا يمكن أن تكون بديلاً. الحقيقة إن الطبيعة ليست فرضاً غير قابل للتغيير، وفي نفس الوقت هي ليست حقيقة تاريخية. إن اعتبرت المرأة شيئًا ثانويًّا لا يمت بصلة الى ما هو جوهري، فلأنها لم تقم بنفسها بهذه الخطوة".

"الانسان يسمو على الحيوان بالمجازفة في حياته، لا في منحها. وعليه فإن البشرية تذكر بتفوق الجنس الذي يقتل وليس الذي يتناسل".

"لدينا هنا مفتاحٌ لكل ما هو غامض [...] الرجل يضمن تكرار الحياة بتفوق الحياة من خلال الوجود، وبواسطة هذا السمو يخلق فروضاً تدين كل القيم التي تقلل من شأن التكرار النقي [...] وإذا تساءلنا كيف يمكن لمتفوق أن يشارك المرأة ذاتها، باعتبارها كائناً موجوداً أيضاً، وإنها هي أيضاً مصدر تفوق، ومشروعها لا يكمن في الإعادة، بل إن سعيها الراقي في خلق مستقبل آخر، إذ تجد أيضاً

في قلب كينونتها تأكيداً للمطالب الذكورية [...] ومن سوء حظها، أنها كُرست بيولوجيًّا لإعادة الحياة".

"تمكن الرجل شيئاً فشيئاً من مراقبة تجاربه، وانتصر مبدأ الذكر في حضوره وفي وجوده العملي. الروح جعلته ينتصر على الحياة، والتفوق على الجوهر، والتقنية على السحر والمنطق على الخرافة. إن نقص المرأة يمثل مرحلة ضرورية في تاريخ البشرية، لأن مكانتها لا تكمن في قيمتها الإيجابية فحسب، بل في ضعف الرجل، إذ تتجسد فيها أسرار الطبيعة القلقة، فيها يتنصل الرجل من سلطته عندما يتحرر من الطبيعة".

"وهكذا لم يكن انتصار الأبوية وليد صدفة، ولا نتيجة تطور عنيف. منذ نشأة الإنسانية، سمح امتيازها البيولوجي للذكور أن يؤمنوا بأنفسهم كهيئات سيادية، ولم يتنازلوا عن هذا الامتياز مطلقاً، (...) مع ذلك، من المحتمل أن تكون المرأة قد حققت مع الرجل انتصاراً على الطبيعة، لو أن العمل المنتج كان مناسباً لمقاس قواها (...) لكن الكارثة التي حلّت بها، بعد أن حيل بينها وبين العمال كشريكة في العمل، كانت تكمن في استبعادها عن العامل البشري: وهذا الاستبعاد لا يُفسر بسبب أن المرأة ضعيفة وقدرتها الانتاجية واطئة، بل لأن الذكر لم يكن يعترف بها مُكملة له ولا هي شاركته طرق العمل والتفكير، فظلت خاضعة لغموض الحياة، ونتيجة لذلك لم يتبنيها ولم يحافظ على امتداد الآخر أمام عينيه. لم يكن الرجل قد فعل شيئًا سوى انه تحول الى طاغ. إن إرادة الذكر في التوسع والهيمنة جعل من عجز النساء، لعنة".

## الجنس الآخر (1949، منبر 2005)

"ولأن الانسان هو السمو، فلن يستطيع مطلقاً أن يتخيل الجنة. إن الجنة هي الراحة، السمو المرفوض، حالة من الأشياء الممنوحة دون تفوق محتمل. لكن في حالة كهذه، ما الذي نفعله؟ ولكي لا يكون الهواء خانقاً، سيكون من الواجب أن نتقدم نحو الأفعال، نحو الأمنيات التي بدورها ستضطرنا الى التفوق: وبذلك ستنتفي كينونة الجنة. إن جمال الأرض الموعودة أنها تسمح لوعود جديدة. الجنات الثابتة لا يمكن أن تَعِدَ بسوى ملل أبدي (...).

إذا كان الله هو المطلق، والملأ الوجودي، فلا وجود للمسافة بين مشروعه وبين كونه حقيقة، لأن إرادته هي الركن الأساس الثابت لكينونته. ما يشاؤه، يُنفّذ. هذا الرب ليس شخصًا بمفرده، إنه الكون كله، الثابت بأجمعه. والكون صامت... إن كاله لا يعطي ممنوحًا. في الحالة هذه، الإنسان ليس سوى حادث عرضي على واقع كينونته، إنه على الأرض مثل مكتشف تائه في الصحراء، يمكن أن يتجه الى الشال أو الى اليمين، ومن المكن أن يتجه حيثا يريد، ولن يذهب الى أي مكان أبداً لأن الرمال ستغطى آثاره".

## بيرو وثينيس 1955

جميل بصورة غير طبيعية هذا المخطط الأولي للمدينة المهجورة على مدى البصر والغافية في قرية على هامش القرون. استندت على مقعد نصف دائري وصعدت عبر السلالم الخارجية للسرادق المركزية. تأملت لفترة من الوقت، الجلال المهيب لهذه المنشآت المبنية لأهداف

ربحية التي لم تصبّ في منفعة ما أبداً. كانت متينة وحقيقية، لكن هجرها جعل منها صورة خيالية، وقد يتساءل أحدهم عن السبب. إن الأعشاب التي نمت باردة تحت ساء الخريف ورائحة أوراق الاشحار الميتة، كانت تؤكد لي أنها لم تغادر هذا العالم فحسب، بل تراجعت مائتي سنة الى الوراء. بحثتُ عن بعض الأشياء في المركبة. فرشت غطاءً وبعض الوسائد وقمتُ بتشغيل المذياع. بدأت أدخن مستغرقاً في الاستهاع الى موزارت. بعد التطلع الى اثنين او ثلاث من النوافذ المُغبرة، تبدت الحقيقة: إنها مكاتب دون شك. توقفت شاحنة أمام أحد الأبواب، خرج بعض الرجال وحمّلوا مؤخرتها حقائب. عدا هذه الحادثة الصغيرة لم يغتصب اضطجاعي ولا حتى زائر. وحين انتهت الحفلة الموسيقية عمدتُ الى القراءة. وراودني شعور مزدوج بالغربة: ذهبتُ بعيداً حيث أمواج نهر مجهول، وحين رفعت نظرى وجدتني وسط هذه الحجارة، بعيداً عن حياتي ".

## المرأة المكسورة (1968) إدعاسا 2007

# رسالة من سيمون بوفوار الى جان بول سارتر

## عزيزي الكائن الصغير

أريد أن أقص عليك شيئاً لطيفاً وغير متوقع تماماً، حدث لي: منذ ثلاثة أيام اضطجعت مع "بوست" الصغير. كنت أنا بالطبع مَن اقــترح عليه، فاضطرمت الرغبة في كلينا. أجرينا خلال النهار بعض المحادثات الجدية، بينها أصبحت الليالي ثقيلة على نحو لا يُطاق. في إحدى مزارع "تيجنس "وفي ليلة ماطرة ، استلقينا على ظهورنا تفصل أحدنا عن الآخر عشرة سنتيمترات. كنا نطالع بعضنا لأكثر من ساعة متلفعين بذرائع مختلفة لإبعاد شبح وقت الذهاب الى النوم. و في نهاية الأمر بدأت أضحك بحاقة ناظرة إليه، فقال لي: "ما الذي يُضحككِ؟" فأجبته "كنتُ أتساءل أية ملامح تصطبغ لو اقترحت عليكَ أن تنام معى". رد: "كنتُ أفكر بأن حضرتك كنتِ تعتقدين بأن لديّ رغبة في تقبيلك ولكن تنقصني الجرأة ". وانقضت ربع ساعة ثقيلة على كلينا قبل أن يتجرًّأ على تقبيل. فاجأته كثيراً حين صرَّ حت بأني كنت أشعر بالحنان الوافر اتجاهه، فاعترف الليلة بأنه كان يحبنى منذ زمن. احتضنته بحنان. وقضينا معاً نهارات غرامية وليالِ عاطفية. يبدو لي أنه أمر كثيف وثمين، وله مكان مثالي في حياتي: النتيجة السعيدة لأية علاقة، كانت تُفرحني دائماً. إلى اللقاء عزيزي الكائن الصغير. السبت سائكون على رصيف المحطة، وإن

بورخس وأنا

لم أكن هناك، فساكون في الحانة. لديّ رغبة أن أقضي أسابيع طويلة معك، سوية.

أقبلكَ بحنان

قندستك

# أفكار فقتطعة

"مشكلة المرأة كانت دائماً مشكلة الرجال".

"سر الهناء في الحب يكمن في أنك تكون أقل بصيرة من أن تغلق عينيك كلها عند الحاجة ".

"من المستحيل أن تواجه مشكلة بشرية بعقل خالٍ من الوهم". "ما يزال الجهال أصعب من أن يُفسر، من السعادة".

"الفتنة هو ما يشرع الآخرون في امتلاكه حتى يبدؤوا في تصديقه".

"إن تجاعيد الجلد، شيء عسير على الوصف، يتأتى من الروح".

"لا يوجد موت طبيعي: لا شيء مما يحدث للإنسان، طبيعي، ما دام مجرد وجوده يجعل العالم في موضع تساؤل. الموت، حادث، وحتى لو عرفه الانسان وتقبله، فهو عنف غير لائق".

"ما تعنيه كلمة ناضج؟ طفل منفوخ بالسنين".

"الشيء الأكثر فضيحة في الفضيحة، هو أن يعتادها الفرد".

"لا تاريخ للناس السعداء".

"من المُباح أن تنتهك ثقافة ما، لكن بشرط أن تنجب منها طفلاً".

"تبدو لي الأرض وكأنها غير صالحة للسكن، إن يكن هناك مَن يُعجب مها".

"طول العمر هو مكافأة على الفضيلة".

"إن طبيعة الانسان شريرة، وطيبته ثقافة مُكتسبة".

"ما الذي تُضمره في جوفك سوى الكذب؟ وما هو التصرف الطيب، سوى أن تكذب بقناعة؟".

"ليس هناك مصير بيولوجي أو مادي أو اقتصادي يحدد الشكل الذي تكون عليه أنثى البشر في كنف المجتمع. الحضارة هي التي تصنع هذا الانتاج الوسيط بين الذكر وبين الخلاصة التي تُصنف على أنها أنثى".

"من خلال العمل، بدا كأن المرأة استطاعت تجاوز المسافة التي تفصلها عن الرجل. العمل هو الشيء الوحيد الذي يمكن أن يضمن حرية كاملة.

"اليوم الذي تتمكن فيه المرأة من أن لا تحب من خلال ضعفها بل من خلال قوتها، ولا بهرب من نفسها بل تعثر على ذاتها، ولا تُقلل من شأنها بل تؤمِّد هويتها، في ذلك اليوم سيكون الحب لها، كها بالنسبة للرجل، نبع حياة وليس خطراً مُميتًا".

"في اتجاه ما، إن سر التجسد يعيد نفسه في كل امرأة، وكل طفل يُولد هو إله يصبح رجلاً".

"فقط حين تشعر النساء بوجودهن على هذه الأرض وكأنهن في منزلهن، تظهر عندها زهرة لوكسمبورغ ومدام كوري. ويُظهرن بصورة مُذهلة بأن دونية النساء لم تكن السبب الذي حدد عدم أهميتها".

(حوارات وأسرار تُنشر لأول مرة)

"الجسد ليس شيئاً أو حالة ما: إنه فهمنا للعالم ومخطط مشروعنا".

"أنا أكثر ذكاءً، أكثر مطلبية وأكثر عبقرية من أن يهتم بي رجل. لا أحد يعرفني أو يحبني تماماً. أنا أمتلك نفسي وحسب".

"لا أحد أكثر تكبراً أمام النساء، أكثر عدوانية او ازدراءً من الرجل الذي يشعر باحترام شديد لرجولته".

"عش بطريقة بعيدة عما تفعله من توبيخ أو إدانة الآخرين الذين حولك".

# "رافائيل سانجيث فيرلوسيو، حجر الهيكل الأخير"

يطلقون اسم "حطام" على كل ما تبقى من سفينة غارقة. هذا التعريف غير دقيق تماماً، لأن رافائييل سانجيث فيرلوسيو (روما 1927) والحائز على جائزة سر فانتس 2004 هو حطام بشري لما تبقى من نفسه، وبعيداً عن غرق المركب. رأيته ذات مرة يسير في الحي المدريدي ببذلته الغامقة من الزمن الجميل، ربطة عنقه، قبعته النازلة على الحاجبين، حقيبته وقناع الوقاية من التلوث يغطى به فمه، ينفث من خلاله جملاً واستفزازات كثيرة. أما تحيات الاحترام والإعجاب التي يتلقاها أثناء عودته الى البيت، من قبل أصحاب الدكاكين ومحلات البقالة والحراس، فإنها تدل على أنه ما يزال يُبحر على نحو عال جدا في مهنته. حين تتأمله عن كثب أثناء مروره، تعجب كيف لرجل مثل "سانجيث فيرلوسيو" يبلغ من العمر 88 عاماً، قادر على تحويل انهيار عمره الجسدي الى شكل من أشكال الأناقة والاغراء. فعلاً، حين يستوطن الخراب التقليدي، فلا يعد هناك شيء أكثر صلابة وجمالية من حجر البناء المربع الأخمير ذاك الذي منه تظهر السحالي لتدل على أنه المكان الذي قبع فيه مسكن او قبر الملك. وحسب الثقافة الإسبانية الحالية، يُعد "سانجيث فيرلوسيو" هذا الحجر.

شيء مختلف تماماً يحدث حينها تحاول أن تصل الى جوهر فكرته

المكتوبة، لأنك في حالة كهذه، لابد أن تخدم نفسك بطريقة غواصة الأعماق. "سانجيث فيرلوسيو" صنع نسيجاً أدبياً بحبكة منعطفة مليئة بالعقد التي يمكن أن تحملك الى الاختناق إذا ادعيت أنك تصل الى نهاية الفقرة دون أن تأخذ نفساً. لكن ما أن تضطجع على سرير ذاكرته، حتى تجد الكنز: "سانجيث فيرلوسيو" الطفل ذو الأربع سنوات يجلس على ركبة صديق وزميل أبيه، خوسيه انطونيو بريمو دي ريفيرا مؤسس "الكتائب"، وذكرياته عن روما، حيث عاش الحرب الأهلية وهـو فتى مغرم بطفلة يهودية ثم مروره بجامعة كو مبالتانسا في مدريد حيث أسس خارج محاضرتها الدراسية مع زملائه: اغناثيو آلدكاو، آلفونسو ساستره، خسوس فرنانديث سانتوس وكارمن ماراتين غايتيه (التي تزوجها فيها بعد) أخوية آوت تمرُّدهم في حيوانات مقهى "خيخون" المحشوة من خلال التهامهم لفول القردة وشرب النبيذ الأحمر الرديء، حصاد الواقعية الاجتماعية والسنوات الخمسين في وحل الوهدة الذي يُعتبر أيضاً النجاح المُفرط لروايته "الخاراما، جائزة نادال 1955" التي تسببت في تشريفات كريهة انتهت بفتح عيونه. "كتبتها ارضاءً لمناهضي حركة فرانكو. لم يعجبني شبابي ولا نضوجي، أخجل منهم كثيراً" يؤكد.

ليذهب كل هذا الى الشيطان. يُقال إن سانجيث فيرلوسيو سقط من حصانه حين وجد نفسه أمام كتاب "نظرية اللغة" للكاتب كارل بوهلر الذي كشف له كل ما يحتويه الأدب من مماطلة وزيف مهما كان لامعاً او سطحياً، إذا لم يُتعمق به. المحادثة تمكنت من إقصائه كثيراً، ربها عن "ديونيسيو دي تراثيا" مؤسس لبنة القواعد الذي عاش في

القرن الثاني قبل الميلاد. لكن دون شك كان أساتذته "كارل بوهلير، ماكس ويبر وثيودور ادورنو" هم الذين حملوه على الإيمان بأن الجمال الأدبي رهين بنائه أكثر من كلماته، فأقترح سانجيث فيرلوسيو التعمق فيه حتى امتلاك سره بمساعدة الفيتامين المُنبه.

إن حللته جيداً، فإن "سانجيث فيرلوسيو" ككاتب يشبه ما كان عليه في الرسم "سيثاني" الذي صاغ لوحاته حسب مخططات متوازية بملعقة الرسام التي يذهب بها الى أعهاق المادة لتدميرها ثم نفحها روحًا. ومن هذا الخراب، وُلدت التكعيبية. وبالطريقة ذاتها، ينفتح تفكير هذا الكاتب، موزعاً الفعل نحو المُكمل المباشر أو المسند إليه، فيصل بسرعة الى مفترق يفرض مروراً مختلفاً، وفق مسار يجري اختياره للمضى قدماً، وأحياناً في الاتجاه المعاكس.

هناك عدة فوارق دقيقة تتبادر الى الذهن في تلك اللحظة، وكل واحدة تتطلب جملاً ثانوية تفتح الطريق أمامه. إن تشابك الفكر يقع في خلط مع متغيرات أخرى، حسب ما يحصل صباحاً، عند الوصول الى عمق التركيبة اللغوية، إذ يتحول بناء الجملة الى علم جبر، والفعل ينطلق مثل سهم في قلب الهدف. كل هذا الإطار يتغير ليصير جملة، أو صوت منبه، أو خطابًا لاذعًا، أو تحليلًا مفاجئًا باستمرار حول الوقت الآني، أو حول فعل يختفي في ظلمات الزمن.

إن كل ما هو فارغ، أو مُقلّد، أو أدبي، أو وطني، أو لامع بالمواضيع والأماكن العامة يبقى للآخرين. باعتهاده على المنطق، يستهين "سانجث فيرلوسيو" بالخيال. ويعطي إحساساً بأنه يتعمق

بصورة زاهدة، في دراسة اللغة، ليس من أجل متعة العلم الواسع، ولا من أجل تذوق نكهة معرفة الأشياء التي لا تهم أي أحد، وإنها بهدف إضفاء الهيبة على صوته، تاركاً وراءه تلك التصورات التافهة، ومطالباً بكل سلطة ساعة إصدار أحكام غير قابلة للطعن، لكونها تنبثق من عمق التركيبة النحوية التي تكمن الجمالية فيها. الحقيقة، إن وجدت الحقيقة فعلاً، تكمن في جملة ثانوية.

أما فيها يخص الباقي، فإن "سانجيث فيرلوسيو" يحتفظ بالثانويات لتفكيره وبغير الثانويات لشخصيته. كها أن الغضب يجعل شعيرات حاحبيه تنتصب، فيركز أكثر على المظهر أمام تفاهة الحياة وتفاهة بعض الناس. لهذا، عندما يمشي "سانشيز فيرلوسيو"، عبر حي "لابروسبيريداد"، بقناع على فمه، فإنه يشبه "دينيس دي تراسيا"، معلم مدرسة "روداس"، الذي يسجل ملاحظات في مذكرة صغيرة متكئًا على غطاء السيارات التي ستتحول فيها بعد الى حطام سفن مغمورة، أو أحجار بناء، أو أعمدة مأخوذة من خراب حقل المكانس.

## السيرة الأدبية

- حسين نهابة
- مُترجم وشاعر وكاتب
  - تولد 1966
- ايميل: info@ebjed.com
- ايميل: husseiny10@yahoo.com
  - رقم الجّوال: 009647831010190
    - رئيس مؤسسة "ابجد" الثقافية.
- رئيس مجلس إدارة صحيفة الأديب الثقافية 2018
- رئيس مجلس إدارة مجلة "كلكامش" لعامى 2010 و 2011.
  - عضو جمعية المترجمين العراقيين.
  - عضو اتحاد الادباء والكتّاب العراقيين.
  - عضو اتحاد أدباء وكتّاب جمهوريات يوغسلافيا.
  - مسؤول النقابة الوطنية للصحفيين العراقيين فرع بابل
    - خريج كلية اللغات لغة اسبانية 1988
    - خريج كلية التربية لغة انكليزية 2004
- أحد عشر كتابًا مُترجمًا من اللغة الإسبانية إلى اللغة العربية:
- 1. البحّار الصغير رواية 1987 بغداد وزارة الثقافة والاعلام.
  - 2. عاصفة في الكون رواية 2010 لبنان دار المختار.
    - 3. الانهيار رواية 2011 لبنان دار المختار.
  - 4. القرود الذهبية الثلاثة رواية 2012 بغداد دار الخيال.

- 5. امبراطورية ري افاراكس رواية 2013 لبنان دار المختار.
- 6. في القصة العراقية عبد الله نيازي أنموذجا نقد 2014 لبنان دار المختار.
  - 7. رحلة الدوقة آنا رواية 2015 لبنان دار المختار.
- 8. العاقر مسرحية فدريكو غارثيا لوركا 2017 مصر/ الإسكندرية دار النوارس
- 9. ديوان شــجرة ديانا للشـاعرة الأرجنتينية اليخاندرا بيثارنيك 2018-المغرب العربي - دار الموجة.
- 10. "انوار بوهيميا" مسرحية الكاتب الأسباني رامون ديل فايه انكلان 2018 دار الدراويش للطباعة والنشر/ بلغاريا.
- 11. ديوان الأعمال والليالي وقصائد أخرى للشاعرة الأرجنتينية اليخاندرا بيثارنيك 2018- العراق دار سطور.

#### - كتابان مُترجمان من اللغة العربية الى اللغة الاسبانية:

- 1. "اخيرا منحني النقاد وسام النسيان" ديوان الشاعر العراقي حسن الخرساني. 2018.
- 2. "حكايا الطاووس والثعلب" قصص للأطفال الكاتبة العراقية ذكرى لعيبي. 2018.

## - كتاب مُترجم من اللغة العربية الى اللغة الانكليزية:

1. "حكايا الطاووس والثعلب" قصص للأطفال - الكاتبة العراقية ذكرى لعيبي. 2018.

### - سبعة دواوين شعرية:

1. تجليات عطشي طبعة أولى 2014 - سوريا/ السويداء - دار ليندا عبد الباقي، طبعة ثانية 2016 - بغداد - دار ميز وبوتاميا. تُرجم الى اللغة الفرنسية، اللغة الانكليزية، اللغة الاسبانية واللغة الصربية.

- 2. طقوس ما بعد الأربعين 2015 بغداد دار ميز وبوتاميا.
  - 3. فجر التعاويذ 2016 مصر/القاهرة مؤسسة بداية.
    - 4. مائة شيبة وشيبة 2016 لبنان دار المختار.
- 5. صلاة الغائب 2017 مصر/الإسكندرية دار النوارس.
- 6. خلخال غجرية 2017 سوريا/ دمشق دار نينوي. تُرجم الى اللغة الاسبانية.
  - 7. اعذرني إن لم أُودّعك 2018-بلغاريا/ دار الدراويش للطباعة والنشر.

#### - مسر حيتان:

- 1. "زفرة العربي الأخيرة" 2017 مصر/ الإسكندرية دار النوارس. تُرجت الى اللغات الفرنسية والانكليزية والإسبانية.
- 2. مسرحية "عائشة الحرة" طبعة أولى 2017 مصر/ الإسكندرية دار النوارس. طبعة ثانية 2018 بغداد/ وزارة الثقافة العراقية/ دائرة الشؤون الثقافية. تُرجمت إلى اللغات الفرنسية والانكليزية والاسبانية.

#### - كتب تأريخ توثيقية:

- 1. كتاب تأريخ توثيقي نقدي "تمائم حميد سعيد" 2017 سوريا/ دمشق دار نينوي.
- 2. كتاب تأريخ توثيقي نقدي "أساطير ناجح المعموري" 2018 سوريا/ دمشق دار تموز.
- 3. كتاب تأريخ توثيقي نقدي "متون بابلية جبار الكواز وصلاح السعيد"
  2018 سوريا/ دمشق دار تموز.

#### - جوائز:

- 1. حائز على المرتبة الأولى لمهرجان ميزابوتيميا العالمي في بلغراد عام 2017.
- حائر على المرتبة الأولى لمسابقة ترجمة القصائد الشعرية الأولى (من الإسبانية الى العربية) لجمعية المترجمين العراقيين عام 2018.

3. حائز على المرتبة الأولى لمسابقة ترجمة القصائد الشعرية الثانية (من العربية الى الاسبانية) لجمعية المترجمين العراقيين عام 2018.

#### - السينها:

1. مدير انتاج الفيلم القصير "لا تخبروا انجلينا جولي" الحائز على جائزة "لجنة التحكيم" لمهر جان ايام دمشق السينهائية 2018، وجائزة أفضل مونتاج في مهرجان الساقية بمصر 2018، وجائزة الإبداع (وزارة الثقافة والسياحة والآثار) لأفضل فيلم روائي قصير لعام 2018.