

# الذهانات

ترجمة: عبد الهادي الفقير



### جاك لاكان ا**لذهانات**

والكتاب الثالث من السيمينار 1955-1956)

الكتاب: الذهانات (الكتاب الثالث من السيمينار 1955-1956)

تأليف: جاك لاكان

تحقيق: جاك آلان مبلير

ترجمة: عبد الهادي الفقير

عدد الصفحات: 368 صفحة

الطبعة الأولى: 2017

الترقيم الدولى: 2-01-948-9938

رقع الناشر: 107-393/17

هذه ترجعة مرخصة لكتاب Le Séminaire. Livre III: Les Psychoses (1955-1956) de Jacques Lacan Texte établi par Jacques-Alain Miller © Editions du Seuil,1981.

الناشر

### المي دار التنوير للطباعة والنشر

تونس: 24، نهج سعيد أبو بكر - 1001 تونس

ماتف وفاكس: 0021670315690

بريد إلكتروني: tunis@dar-altanweer.com

لبنان: بيروت - بئر حسن - سنتر كريستال، الهزيم - الطابق الأول

ماتف: 009611843340

بريد إلكتروني: darattanweer@gmail.com

مصر: القاهرة-جاردن سيتي 2- شارع فؤاد سراج الدين (السراي الكبرى) -الدور الأرضي- شفة رقم 2. هاتف: 0020223921332

بريد إلكتروني: cairo@dar-altanweer.com

موقع إلكتروني: www.dar-altanweer.com

## جاك لاكان

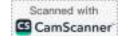
## الذهانات

(الكتاب الثالث من السيمينار 1955-1956)

تحقيق: جاك آلان ميلير

ترجمة: عبد الهادي الفقير





المؤلف: جاك لاكان، من أشهر المحللين النفسانيين: بدأ حياته المهنية طبيباً نفسياً، ثم تحوّل إلى التحليل.

عدا عن النصوص التي كتبها بيده، والتي ليست باليسيرة، فإن القسط الأوفر من عطائه كان على شكل دروس شفوية تم تحقيقها ونشرها في سلسلة كتب، والكتاب الذي بين أيدينا هو أحدها

المترجم: عبد الهادي الفقير، محلّل نفساني وأستاذ محاضر في علم النفس المرضي في فرنسا.

#### تقديم

ما من شك بأن جاك لاكان يعتبر من أشهر المحللين النفسانيين بعد فرويد. وأنه، بعد فرويد، أكثر المحلّلين عطاءً في مجال التحليل وأفيدهم. لقد ترك خلفه عطاءً فيما همه الأساسي استرجاع التحليل النفسي لمضمونه الحق ومساره الأصوب كما سنّهما فرويد وحاد عنهما الخلف بالتجويف والتحريف. وزيادة على النصوص المكتوبة التي خطّها لاكان بيده والتي ليست باليسيرة، فإن القسط الأوفر من عطائه كان على شكل تدريس واظب على القيام به من دون توقّف لفترة تفوق الثلاثين عامًا. ومنذ وفاة لاكان حتى الآن والعمل مستمر على تدوين هذه الدروس الشفوية ثم تحقيقها ونشرها على شكل ملسلة كتب تنقل خطيًا ما قاله لاكان في سيميناره المسترسل على مدى ثلاثة عقود (الله وهذا الكتاب الثالث من سيميناره، تطرّق فيه بالخصوص إلى مسألة الذّهان في التحليل النفسي.

كان لاكان في بداية حياته المهنية طبيبًا نفسيًا. ولقد اهتم آنذاك كثيرًا بالمرضى الذهانيين كما تدل على ذلك كتاباته الأولى. إلا أن إندراجه في التحليل النفسي في أواخر الأربعينات من القرن الماضي، فتح أمامه بابًا واسعًا بشأن مسألة الذهانات التي خصص لها، انطلاقًا من هذا المنظور، مضمون سيميناره على مدى سنة بكاملها تمتد من نوفمبر/ تشرين الثاني 1955 إلى يوليو/ تموز 1956.

من بين أهداف لاكان في هذا الكتاب هو تبيان المآزق والمزالق التي تكتنف الإقتراب الطب-نفسي للذهان وكذلك التنبيه إلى الفهم الخاطئ بصدد التحليل النفسي والذي يصبو، عن قصد أو غير قصد، إلى جعل هذا الأخير مجرد وسيلة وأداة يمكن إضافتها للطب النفسي حتى يتقدم في فهمه المزعوم للجنون. لذا نجد لاكان في هذا

<sup>(1)</sup> يتكون السيمينارمن سبعة وعشرين كتابا (م).

الكتاب لا يفتأ ينبه إلى سلبيات الفهم القبلي والمتسرّع، بل ومخاطره في هذا المجال. فهذا الفهم المسبق الذي يزعمه متخصصو الأمراض العقلية بخصوص الذهان ما هو، في الحقيقة، إلا مجرّد سراب في سراب كما يقول. فلا الطب النفسي بأكمله ولا حتى التحليل النفسي بعد تطويعه لخدمة القيم المجتمعية على حساب تحرّر الذات، سيفلحان في تقصّي الظواهر الذهائية إذا ما بقيا على تعتّهما في القبوع بمقام الفاهم والعارف المتعالى أمام هذه المظاهر.

فها نحن نرى لاكان يشدد في النصح على قراءة فرويد مجددًا ويوصي بإعارة أشد الانتباه إلى الكيفية التي كان يباشر بها الأمور التي تخصّ الجنون. إن عبقرية فرويد في هذا المجال، برأي لاكان، تكمن بالأساس في قراءته المتميزة والممتازة لنص مكتوب بيد شخص مصاب بحنون العظمة، إسمه شريبر Schreber، إنفجر عُظامه عندما تمت ترقيته، وهو في الخمسين من عمره، رئيسًا لمحكمة الاستثناف في مدينة دريسدن بألمانيا. لقد خط الرئيس شريبر كتابه هذا سنة 1903، بعدما استفحل به المرض وتم الزج به في مستشفى المجانين لمداواته رغمًا عن أنفه. كتب شريبر مؤلَّفه تحت عنوان الدفاع عن نفسه قضائيًا حتى يتم الإفراج عنه من الحجز التعسّفي الذي تعرّض له جرّاء الدفاع عن نفسه قضائيًا حتى يتم الإفراج عنه من الحجز التعسّفي الذي تعرّض له جرّاء مرضه، وقد أفلح في ذلك. أما الهدف الثاني فهو إطلاع عامّة الناس والمتخصصين أساسًا، بما اختبره أثناء هذيانه من أشياء وحوادث بالغة الأهمية في نظره، حتى يزداد بها العلم تقدمًا والعرفان منفعة.

فبحسب لاكان إذًا، تكمن عبقرية فرويد، عند اهتمامه بهذه الشهادة المكتوبة، بكونه لم يبتعد ولو قيد أنملة عما صرّح به هذا الرجل العُظامي الفَذّ. إنه حرص كل الحرص، أثناء قراءته وتأويله لكلام شريبر المكتوب، على أن يعير كل الانتباه إلى هذا الكلام وإلى ما يحاول التعبير عنه من خبرة ذاتية جمّة الدلالة. أما الطب العقلي في نظر لاكان، فإنه ما زال يبتعد، رويدًا رويدًا، عن كلام المريض، للاستعانة بدلًا عنه بتنظيرات عضوانية أو سيكولوجوية أو ثقافوية، ترمي بنفسها ومن دون تمحّص في ماء الأيديولوجيات العكر، معتمدة في الأساس على القيم الأخلاقية والمعالم الانضباطية والأنماط السلوكية كركيزة لتحرياتها. أما التحليل الفرويدي فهو على العكس، بقي ملتصفًا بكلام المريض ذاته، يستقصي من هذا الكلام، وليس من سواه، تجارب الذات المعاشة والخبرات التي تنفرد بها وإن كانت من باب الجنون.

فقبل الخوض في مسائل العلاج بخصوص الذهان، يجب تحديد ماهبة الذهان وتدقيق بنية تكوينه واستجلاء الآليات التي تتحكم في سيروراته. فما دمنا لم نقم بهذه التقصيّات النظرية والعيادية الأولية فإن الحديث في مسائل العلاج يبقى مجرد هراء. وكذلك فإن الانسياق في تطبيقات هذا العلاج لن يتم إلا خبط عشواء. فمن بين ما كان يصبو إليه لاكان في هذا الكتاب هو توضيح الفصل بين العُصاب والذهان حتى لا يستمر الخلط بينهما كما كان عليه الحال رغم ما قدمه فرويد في هذا المجال. إن لاكان يعتبر أن كل ذات أثناء تكونها تصطدم بدالً ملغز، إلا أنّ تَبِعات لقاء الذات بهذا الدال تختلف جذريًا في حالة العُصابي عنها في حالة الذهاني.

ففي العصاب يكون الآخر الأكبر بمثابة المقام الذي به تتأسس الذات المتكلّمة وكذلك الذات المستمعة. وهذا يفترض مسبقًا تأسيسًا وتنظيمًا وترتيبًا للمجال الدلالي، ترتيبًا يتوقّف على وجود وسيط ثالث، إذ كما يقول لاكان الا بد من وجود قانون، ومن تواجد سلسلة، ومن انتظام نظام رمزي. لا بد من تدخل نظام الكلام، بمعنى تدخل الأب، وبالضبط على شاكلة إسم-الأب.

إن العصابي، كما يقول لاكان، يتوكّأ على وظيفة الأب الرمزية ويستند إليها في تقبل تساؤلاته وقبولها. إنها الوظيفة التي ترتكز عليها العقدة الأوديبية في تكوينها وتبلورها، وترتكز عليها بصفة أشمل وأوسع كل ذات الفرد في نضجها ونموها. فالأب، انطلاقًا من وظيفته الرمزية هذه هو الذي يحوز على الفالوس(١) والذي يمتلك الأم شرعًا.

وهكذا، فبالنسبة للإنسان بصفة عامة، وخصوصًا بالنسبة للإنسان المعاصر لسيادة الخطاب العلمي، فإن علاقته بنظام الدال تتأسس وتنتظم بواسطة العقدة الأوديبية. ففي إطار علاقة هذا الإنسان بآخره الأكبر، يستفسر إنسان عصر الخطاب العلمي المسائل التي تهم وجوده كمسألة وضعية انتمائه الجنسي (أهو ذكر أم أنثى؟)، ومسائل أخرى لا تقل أهمية كمسألة التسلسل الجيلي ومسألة الموت وما إليها من المسائل المستعصية لكونها مرتبطة لا محالة بالتعرّف والاعتراف الرمزيين.

أما في الذهان، فالأمر غير ذلك، بحيث إن شللًا أو تعطّلًا ما قد يصيب مركز العقدة الأوديبية، تعطلًا سيربطه لاكان في نهاية الكتاب بالشلل الذي يحدث لوظيفة الأب في التركيبة النفسية للذهاني. فهذا التعطل المركزي يجعل الآخر الأكبر ينسلخ عن ذات

<sup>(1)</sup> رمز القوة والسلطة، يتجسد في صورة عضو الذكورة في حالة انتصابه (م).

الفرد مما يمنعه من رفع تساؤلاته إليه. وهكذا يكون الذهاني ملزمًا، كما هو الحال بالنسبة لشريبر، بابتكارٍ ذاتي وبتركيبٍ شخصيٍ وخاصٍ لشبكةٍ ذاتِ شكلٍ رمزي يحاول من خلالها ابتداع إجابات مُرضِية إلى حد ما، لتساؤلاته بخصوص القضايا الوجودية الكبرى بالنسبة إليه.

عبد الهادي الفقير أستاذ علم النفس

## مدخل لمسألة الذهانات

### مدخل لمسألة الذهانات

- الفصام والعصاب
- السيد دو كليرومبو De Clerambault
  - سراب الفهم
  - من الإنكار إلى الإلغاء
  - الذِّهان والتحليل النفسي

نبتدئ هذه السنة بمسألة الذهانات.

أقول "مسألة" بحيث لا يمكننا، كما أطلعكم بذلك إشعار سابق، الحديث مباشرة عن "علاج" الذّهانات وبالأحرى عن علاج الذّهان لدى فرويد الذي لم يتحدّث عن ذلك أبدًا إلا بطريقة إيمائية جدًّا.

سننطلق من المنظور الفرويدي كي نقوم بتقدير ما قدمه فرويد في هذا المجال، إلا أننا لن نتوانى في إدخال المفاهيم التي أعددناها خلال السنوات الماضية ولن نتوانى أيضًا في معالجة كل القضايا التي تطرحها الذّهانات علينا اليوم. فمن بين هذه القضايا نذكر أولًا العيادية منها والتصنيفية والتي بدا لي أنه لم يتم بعد استخلاص كل الفوائد التي يعطيها التحليل بصددها. وهناك أيضًا قضايا العلاج التي هي هدفنا والتي لا بد من أن يتناولها عملنا هذه السنة. فليس من قبيل الصدفة إذًا كوني وضعت كعنوانٍ ذاك الذي سنختم به. فلنعتبر ذلك زلّة لسان، إلا أنها إن كانت كذلك فهي زلّة ذات دلالة.

أريد التأكيد على شيء غالبًا ما يتم إغفاله. إن كل ما تم ويتم القيام به حتى الآن بخصوص علاج الذهانات، فإن الأولوية تعطى للفصامات بالنسبة للعُصابات حيث يتم الاهتمام بالأولى بشدة ويُتوخّى منها نتائج كبرى.

لكن، بعكس ما سبق ذكره، لماذا يحتلّ العُظام في المنظور الفرويدي مكانة متميزة؟ ربما سنقضي وقتًا طويلًا قبل الإجابة عن هذا السؤال الذي سيلازم تفكيرنا بصفة ضمنية. طبعًا إن فرويد لا يجهل الفصام، إذ إن حركة تكوين هذا المفهوم كانت معاصرة له. وإن كان فعلًا قد اعترف بمدرسة زوريخ التي شجّع أعمالها وأعجب بنتائجها، ثم جعل النظرية التحليلية مرتبطة بما كان يتم إنجازه حول بلولر Bleuler، صاحب هذه المدرسة. إلا أنه رغم ذلك بقي بعيدًا إلى حد ما عن كل ذلك الاجتهاد. فاهتمامه أولًا وأساسًا كان من نصيب العظام. ولكي أدلكم على نقطة استدلال يمكنكم الاستعانة بها، أذكر كم بأن فرويد في نهاية عرضه لحالة شريبر Schreber والذي يشكل أهم ما قدّمه حول الذّهانات، قد سطر مفترق الطرق، إن صح التعبير، بين العظام من جهة، ومن جهة أخرى بين ما كان يحلو له، كما يقول، تسميته الهُذاء الفصامي والذي يقابل بكل دقة مجال الفُصامات. إن هذا لمَعيار ضروري لفهم ما سنقوله في ما بعد، ذلك أن حقل الذّهانات، بالنسبة لفرويد، ينقسم إلى قسمين.

فماذا تتضمنه كلمة ذُهان في حقل الطب النفسي يا ترى؟ إن الذهان ليس خبلاً. فالذهانات هي ما يقابل ما سميناه دائمًا وما نواظب بكل عدل على تسميته بالجنون الذي عمد فرويد إلى قسمته إلى شطرين. ولم يهتم بمسألة التصنيف بخصوص الذهان كثيرًا، إلا أنه حيال النقطة السابقة كان واضحًا جدًا. ونظرًا لقيمته كقائل بهذه التفرقة فلن يمكننا اعتبارها وكأنها عديمة الأهمية. فبخصوص هذه المسألة لم يكن فرويد على اتفاق تام مع عصره. أكان متأخرًا عنه جدًّا أم سبّاق؟ يبقى ذلك موضع تساؤل، مع أنه يبدو لأول نظرة وكأنه جدّ متأخر.

ليس بوسعي هنا أن أطلعكم على تاريخ مفهوم العظام منذ ظهوره في بداية القرن التاسع عشر من جانب طبيب نفساني، تلميذ لكانط Kant. لكن، ليكن في علمكم أن مفهوم العظام لما بلغ ذروة انتشاره مع الطب النفسي الألماني، أصبح يغطّي كل مظاهر الجنون تقريبًا. سبعون في المئة من مرتادي مستشفيات الأمراض العقلية كانوا يحملون لقب العظام. وهكذا فإن كل ما نسميه الآن ذهانًا أو جنونا، كان يعتبر عُظامًا.

أما في فرنسا، فإن لفظة العظام لما تم إدخالها في تصنيفات الأمراض العقلية، وذلك في ظرف جدِّ متأخّر لم يتجاوز الخمسين سنة الماضية، فقد رُبطت بشيء يختلف جذريًا. وعلى الأقل، حتى مجيء أطروحة المسمى جاك لاكان ومحاولتها بث اضطراب كبير في الأذهان وإن كان هذا الاضطراب قد اقتصر على فئة ضئيلة من الاختصاصيين والتي أصبحت محاولة جد كافية حتى تجعلنا اليوم لا نتحدّث عن الذّهانيين كما كان عليه الحال في السابق حيث كان يتم تعريف العظامي بأنه إنسان شرير ومتعصب وقبيع الطبع، كله كبرياء وارتياب وحساسية ومبالغة في تقدير ذاته. هذه هي الخاصية التي كانت تشكّل ركيزة تعريف العُظام في الطب النفسي. أما عندما يصبح العظامي أكثر كانت تشكّل ركيزة تعريف العُظام في الطب النفسي. أما عندما يصبح العظامي أكثر عظامية، فإنه قد يَهذي. وهذه المقولة هي أبعد من أن تكون نتاج نظرية بحتة بقدر ما هي استتباب عيادي، وهو استتباب يتمتع بقدر عالٍ من الدقة.

هذا هو بالإجمال، ومن دون مبالغة مني، ما كان عليه الحال في فرنسا بعد نشر كتاب السيد جينيل-بيرّان Génil-Perrin حول البنية العظامية والذي رَجِّح المفهوم الطبعي لإضطراب الشخصية. فهذا الإضطراب يتكون أساسًا مما يمكن تسميته ببنية الطبع الشاذة. فعلى شاكلة الشخص الشاذ، قد يخرج العظامي عن حدوده، فيسقط في هذا الجنون البغيض والذي يتمثّل في تلك المبالغة اللامتناهية لملامح طبعه الدنيء.

إن هذا المنظور يمكن اعتباره سيكولوجيا أو سيكولوجويا أو سيكولوجيا نشئيًا، بحيث إن كل الأدلة الشكلية التي تؤكّد على مصدر عضوي للذّهان، لا تُغيِّر من هذا المنظور في شيء. فبداخل هذا الأخير يتم افتراض حدوث سيرورة سيكولوجية قد يتبعها نمو متواصل مع ما يميّز هذا النمو المستقل من ترابط مفترض يكتفي بذاته في إطاره الخاص. ولهذا السبب نقول إن الأمر يتعلّق هنا بمنظور سيكولوجي رغم رفض وجهة النظر هذه من طرف المؤلف نفسه.

لقد حاولت في أطروحتي إبراز وجهة نظر مغايرة. كنت آنذاك طبيبًا نفسيًا شابًا، ودخلت هذا المجال أساسًا بفضل قراءة البحوث والتتلمذ المباشر وكذلك بعلاقتي المقربة لشخص لعب دورًا كبيرًا في الطب النفسي الفرنسي في هذه الفترة. إنه السيد دو كليرومبو الذي أشرتُ إلى شخصه ونتاجه وتأثيره خلال هذه المذاكرة الإفتتاحية.

فبالنسبة لمن ليست لهم عن أعماله سوى معرفة تقريبية أو بواسطة الأقاويل فقط،

وهم موجودون فعلاً، أقول إنه من الممكن اعتبار السيد كليرومبو بوصفه المدافع الشرس عن المنظور العضواني المتشدد. فأغلب عروضه النظرية كانت تصب لا محالة في هذا المنحى. إلا أنني لا أظن أن الإنطلاق من هذا الإعتبار بوسعه أن يقودنا إلى موقف حتَّ، ليس فقط بخصوص التأثير الذي كان لشخصه ولتعاليمه في ما بعد، وإنما أيضًا بخصوص البُعد الحقيقي لإكتشافاته.

فبغض النظر عما تصبو إليه أعماله من أبعاد نظرية، فإن لها قيمة إكلينيكية واقعية. إنّ العدد هائلٌ لتلك المتلازمات الإكلينيكية التي عاينها بشكل ابتكاري كلي والتي ما زالت مدمجة في إطار الإرث المرتبط بالخبرة الطب-نفسية. ثم إنه أتى بأشياء ثمينة لم يتم الوقوف عليها قبله ولم يتم الرجوع إليها بعده. وأقصد هنا دراساته حول الذهانات المترتبة عن التسمّم. لذا أقول بكلمة واحدة بأن كليرومبو لا يمكن تجاوزه أبدًا في مجال الذهانات.

ففي أعمال كليرومبو وفي تعاليمه، يبدو أن مفهوم الأوتوماتيكية العقلية Anidéique يقوده إلى التمسّك بالبرهنة على خاصّيتها اللافكرية Automatisme mental بالأساس، بحسب تعبيره، والتي تميِّز الظواهر المتجليّة خلال تطوّر الذهان ونموه. فهذا معناه عدم التطابق مع استرسال الأفكار. إلا أن هذا القول، مع الأسف، ليس له أكثر دلالة مما أتى به خطاب المعلم نفسه. ذلك أن هذا التحديد يحصل اعتمادًا على ما يُفترض في الإنسان من قابلية فطرية للفهم Compréhensibilité. إن الرجوع المبدئي لهذه القابلية المفترضة يُستعمل قصدًا لتحديد ما قد يُحدِث انقطاعًا في المعنى لدرجة يظهر هذا الأخير غير مفهوم.

إن هذه لمقولة قد يبدو من المغالاة اعتبارها ساذجة بحيث ما من شك في أنه ليس هناك أكثر من هذه المقولة شيوعًا وانتشارًا بينكم، أو على الأقل لدى الغالبية منكم. فقد يتم الاعتقاد خطأ بأن التقدم الأساسي الذي حققه الطب النفسي منذ إدماجه سبيل الاستتباب والتقصي هذا، والمسمّى التحليل النفسي، يتلخّص في إعادة إدخال المعنى في إطار سلسلة الظواهر. فهذا ليس خطأ بحد ذاته، أما الخطأ فيكمن في تخيّل أن المعنى المراد به هو ما يمكن فهمه. لقد ظُنّ بطريقة عفوية داخل قاعات الحراسة في مستشفيات الأمراض العقلية بأن ما تعلّمناه من جديد بفضل التحليل النفسي هو فهم المرضى. إلا أن هذا ما هو إلا محض سراب.

إن مفهوم الفهم هذا له دلالة واضحة جدًّا. إنه المنطلق الذي جعل منه ياسبيرز

Jaspers تحت إسم علاقة الفهم، ركيزة كل عطائه في علم النفس المرضي والذي سمّاه علم النفس المرضي العام. فهذا المفهوم يؤدي إلى التفكير بأن هناك أشياء مفهومة في حد ذاتها. فإذا حزن شخص مثلًا، فمَرّدُّ ذلك إلى أنه لم يحصل على ما رغبت فيه نفسه. إلا أنه ليس هناك أبعد عن الصواب من هذا القول، ذلك لأن هناك أشخاصًا ملكت أيمانهم كل ما تصبو إليه قلوبهم إلا أنهم مع ذلك يبقون في حزن شديد. فالحزن أذا هو شغف من طبيعة مغايرة تمامًا.

أريد أن أؤكد. فأنتم عندما تصفعون طفلًا فإنه من المفهوم أن يبكي، في حين لا أحد يفكّر في أنه ليس من اللازم البتة أن يبكي. أتذكّر ذلك الطفل الصغير الذي كلما صفع يسأل: «أهذه دعابة أم صفعة؟». فعندما يقال له إنها صفعة، فإنه يبكي، وأما إن قيل له إنها مداعبة فنراه مرحًا منشرحًا. إن هذا لَشيء مرتبطٌ بالمعايير المعتادة وبالعرف المتداول. إلا أن هذا المعنى لا يستنفد المسألة بكاملها. فعوض البكاء، هناك طرق عدة للردّ على الصفعة، إذ يمكن فعلًا ردّها بالوشل أو على العكس، يمكن مد الخدّ الآخر أو يمكن أن نقول: «اضرب، لكن استمع». فهناك إذا ردود فعل متنوعة ومختلفة جدًا من الممكن حصولها. إلا أن هذا بالذات هو ما تم إغفاله في مفهوم علاقة الفهم التي طرحها السيد ياسبيرز.

وفي انتظار الحصة المقبلة، يمكنكم الاطلاع في كتابه على الفصل المعنون: «مفهوم علاقة الفهم» لتتوقّفوا بسرعة على التناقضات التي تكتنفه. فها هنا أيضًا تكمن فائدة خطابنا المسترسل هذا.

إن مفهوم الفهم لا تتم الإشارة إليه إلا كعلاقة متموضعة دومًا على الحدود، كلما تم الإقتراب منها أصبحت بعيدة المنال. فالأمثلة التي يعتبرها ياسبيرز الأكثر تجليًا، بحيث يعتمد عليها أساسًا إلى درجة الخلط بينها وبين المفهوم ذاته وذلك بكل اضطرار وتسرّع، هي بمثابة استنادات مثالية في حدِّ ذاتها. إلا أن المثير للانتباه حقًا هو أنه لم يكن بإمكان ياسبيرز تجنّب هذه الأمثلة التي كانت الوقائع تدحضها دومًا وأبدًا، وذلك رغمًا عن قدرته الفائقة في الدفاع عن هذا السراب. فالانتحار مثلًا، بما أنه قد يشهد على ميول للإندثار والموت، بإمكان أي شخص أن يقول وذلك إذا ما استدعيناه لهذا الغرض خصيصًا بأن الإنتحار يحدث بكل سهولة، وقت ذبول الطبيعة، أي في فصل الخريف. إلا أننا نعرف منذ زمن بأن عمليات الانتحار في فصل الربيع هي أكثر انتشارًا الخريف. فهذا أيضًا غير قابل للفهم، لا أكثر ولا أقل. فالإنبهار بكون منها في فصل الخريف. فهذا أيضًا غير قابل للفهم، لا أكثر ولا أقل. فالإنبهار بكون

عمليات الإنتحار تكون في فصل الربيع أكثر منها في فصل الخريف، لا يمكن إلا أن يتكئ على هذا السراب المتبدد والذي يسمى علاقة الفهم وكأن هناك شيئًا ما من هذا القبيل قد يمكن الإمساك به فعلًا.

وهكذا نتوصل بالتدريج إلى اعتبار أن فكرة النشأة النفسية Psychogenèse مع إعادة إدخال علاقة الفهم المزعومة في إطار الطب النفسي. إلا أن هذا الاعتبار يصعب تخيله لا لسبب إلا لأنه لا يمكن الأخذ به قطعًا. لكن هذا الإعتبار، ككل الإعتبارات التي لم يتم بعد حصرها في مفهوم قويم، يبقى في حالة افتراض ضمني كما بقيت علاقة الفهم مُضمرة في كل التعديلات الشكلية والطفيفة التي طرأت على الطب النفسي منذ ثلاثين سنة. لذا، فإذا كانت هذه هي فكرة النشأة النفسية فإني أقول لأن العالبية منكم قادرون الآن على استيعاب ذلك خصوصًا بعد سنتين من تقديم رؤيتي حول الرمزي والتخيلي والواقعي. وأقوله أيضًا لهؤلاء الذين هم دون هذا المستوى بأن مر التحليل النفسي الأكبر هو عدم وجود أية نشأة نفسية بالنسبة إليه. فإذا ما كانت النشأة النفسية هي كما رأينا، فإن ذلك بالضبط ما يبعد عنه التحليل النفسي بكل حركته وبكل النفسي وبكل ما يجعلنا راسخين إلهامه وبكل فاعليته وبكل ما أتى به وبكل ما يقودنا نحوه وبكل ما يجعلنا راسخين حوله ومتمسكين به.

وللتعبير عن هذه الأمور بطريقة مختلفة، وبطريقة يبعد مداها، يمكن القول إن ما هو سيكولوجي، فهو، إذا ما حاولنا تحديده عن قرب، مرادف للإيطولوجي بحيث يتعلّق بكل سلوكات الفرد ككائن ببولوجي في علاقته مع محيطه الطبيعي. إن في هذا لتعريف مشروع لعلم النفس، إذ هناك ترتيب لعلاقات واقعية مع موضوع يُتوخى تحديده داخل مجال يتم حصر حدوده إلى حد ما. إلا أن بناء أي موضوع علمي يستلزم المضي إلى أبعد من ذلك. فبخصوص السيكولوجيا الإنسانية، يمكن أن نقول ما قاله فولتير Voltaire بخصوص التاريخ الطبيعي، بأن هذا التاريخ ليس بطبيعي في شيء. بل إنه، في مجمل القول، كل ما هو مضاد للطبيعة. وقياسًا على ذلك، فكل ما هو سيكولوجي في السلوك الإنساني يخضع لإضطرابات جد عميقة، ويتضمّن مفارقات جد واضحة، إلى حد تستحيل فيه معرفة ما يمكن فعله بشأنه كي يتسنى التفريق في مجاله بين الخيط الأبيض والخيط الأسود.

فإذا ما نسينا ما يميّز التحليل النفسي وما يشكل بُعده الأساسي، علمًا أن هذا النسيان يشكّل بطبيعة الحال الميل الدائب والملاحظ يوميًا لدى المحلّلين النفسانيين فإننا نتراجع إلى ترّهات تنظيرية من شتى الأنواع، تكوّنت منذ زمن لم يتم تحديده بعد، وإن كان هذا الزمن، يرجع إجمالًا إلى أواخر القرن الثامن عشر. فهناك خرافات عدة منها خرافة وحدة الشخصية وخرافة التوليفة النفسية وخرافة الوظائف العليا والسفلى، وهناك أيضًا خلط حول مسألة الآلية. فكل أشكال تنظيم المجال الواقعي هاته تُبين في كل لحظة إلى أي حد يذهب إليه المحللون في تكسير وتشتيت وتمزيق ونفي الحوادث الواقعية، وتُبين كذلك مدى تجاهلهم للخبرة الأكثر مباشرة.

لكن بعد هذا القول، يجب ألا نخطئ. فأنا لست بصدد الحث على هذه الخبرة المباشرة التي تشكّل ركيزة ما نسميّه علم النفس وحتى ما نسميّه التحليل النفسي الوجودي. فليس للخبرة المباشرة من امتياز يمَكّنها من إيقافنا وإبهارنا أكثر مما هو الحال في أي علم آخر. إنها ليست بتانًا وحدة القياس التي من خلالها نقيس التكوين الذي يتحتّم علينا التوصل إليه في آخر المطاف. فالتعليم الفرويدي، بما هو هنا مطابق كليًا لما يحدث في باقي المجالات العلمية وبما هو مخالف للخرافة التي تحدّثنا عنها، يأخذ بالاعتبار أبعادًا تمشي إلى ما هو أبعد من الخبرة المباشرة ولا يمكن الإمساك بها يأت بوسيلة حسّية بحتة. فالحال هنا هو كما في علم الفيزياء، بحيث إن ما يشد انتباهنا في هذا العلم ليس هو اللون في حالته المحسوسة والمحددة بواسطة الخبرة المباشرة، وإنما هو شيء يتواجد خلفه ويعمل على تكوينه.

فالخبرة الفرويدية ليست قبل-مفهومية إطلاقًا. إنها ليست خبرة محضة. إنها خبرة مبنيّة فعلًا على شيء اصطناعي يتجسّد في العلاقة التحليلية الناتجة عن البوح الذي يقدّمه الفرد بين يدي المحلِّل وبما يقوم به هذا الأخير بصدد هذا البوح. فكل ما يتم تركيبه وإنجازه في التحليل، ينطلق من هذه الصيغة العملية الأولية والمرَّكِبة.

من خلال هذا التذكير، يمكنكم التعرّف على الأنظمة الثلاثة التي كثيرًا ما أكّدتُ أمامكم بضرورتها في فهم أي شيء يتعلّق بالخبرة التحليلية وهذه الأنظمة هي: الرمزي والخيالي والواقعي.

أما الرمزي فلقد أبصر تموه عندما أشرتُ وبطريقتين مختلفتين إلى ما هو أبعد من كل فهم. فبداخل الرمزي يتم إدراج وتأطير كل فهم. وهو يقوم بتأثير يترك اختلالًا ملحوظًا في علاقة الإنسان بنفسه وعلاقته بالآخرين.

ولقد رأيتم الخيالي يبرز لمّا أشرتُ إلى علم السلوك الحيواني والذي يُعنى بتلك الصور والأشكال الخلابة والخادعة التي هي بمثابة السكك الحديدية التي تقود السلوك الحيواني إلى أهدافه الطبيعية. إن السيد بيير ون Piéron والذي ليست لنا به علاقة سمحاء، قد عنون أحد كتبه: «الإحساس، دليل حياة». إنه عنوان جميل جدًّا، لكني لا أظن أنه ينطبق بالفعل على الإحساس بالقدر الذي يدّعيه، زد على ذلك أن مضمون الكتاب لا يؤيّد قوله بتاتًا. فما هو صحيح في هذا المنظور، يكمن في كون المجال الخيالي هو فعلًا بمثابة دليل حياة بالنسبة لكل المجال الحيواني. أما إن كانت الصورة تلعب أيضًا دورًا أساسيًا في مجالنا الإنساني، فإن هذا الدور يتم تناوله بصفة بَعدية، وتتم إعادة صياغته ثم إحياته بواسطة النظام الرمزي. فالصورة تكون دومًا، قليلًا أو كثيرًا، مندمجة في هذا النظام الذي، كما أذكركم بذلك، يتحدد لدى الانسان بصفته بنية منظمة.

فما الفرق يا ترى بين ما يرتبط بالنظام الخيالي أو الواقعي وبين ما يرجع للنظام الرمزي؟ ففي النظام الخيالي أو الواقعي، نجدنا دومًا أمام القليل أو الكثير، أمام عتبة أو هامش أو تتابع. أما في النظام الرمزي، فقيمة كل عنصر تحصل بكونه مضادًا لآخر.

فلنأخذ مثالًا على ذلك من المجال الذي نحن بصدد استهلاله. لقد حكى لنا أحد مرضانا الذّهانيين عن العالم الغريب الذي دخل فيه منذ مدة. فكل شيء أصبح علامة بالنسبة إليه. فهو ليس فقط مرّاقب خِلسة ومُعايّن من جانب آخرين، ينظرون ويومثون إليه، يتحدّثون عنه ويتغامزون ضده، بل الأكثر من ذلك وهنا سيبدو لكم حدوث الإلتباس فإن هذا الإحساس سيجتاح عنده حتى مجال الأشياء الواقعية، غير الحية وغير الإنسانية. لننظر الآن في هذه المسألة عن قرب. إنه إذا ما قابل سيارة حمراء في الشارع والسيارة ليست شيئًا طبيعيًّا فإنه يبادر إلى القول إنها إن مرّت ها هنا فإنما لغرض معيّن يتعلّق به هو.

لنتساءل الآن بصدد هذا الحدس الهُذائي. فلقد تكُون لهذه السيارة دلالة عند الذّهاني إلا أنه غير قادر على تحديد ماهيتها: هل تواجُد هذه السيارة مُواتٍ أم هو مهدُّد؟ إنها إن تواجدت هنا فذلك في نظره من أجل غرض ما، على كل حال.

وكذلك بخصوص ظاهرة أقل تمايزًا وتحديدًا كهذه، يمكن أن نحصل على ثلاثة تصورات مختلفة تمامًا. فيمكننا النظر لهذه المسألة من زاوية الاضطراب الإدراكي. ولا تعتقدوا بأن المحلّلين الآن قد تخطّوا هذا المنظور. ففي فترة ليست ببعيدة، كان السؤال يُطرح على هذا المستوى لمعرفة ما يُحسه ويختبره الشخص المعتوه بصفة أساسية ومبدئية. فربما قد يكون دلتونيًا بحيث يرى الأحمر أخضر أو العكس، وربما قد لا يملك القدرة على التفريق بين الألوان.

يمكننا أيضًا النظر إلى علاقته بهذه السيارة الحمراء على مستوى ما يحدث عندما يلتقي عصفور أبي الحِن بعصفور آخر من فصيلته فيعرض عليه صدريته التي يستمد منها إسمه Rouge-gorge. فلقد بينت الدراسات بأن تزين العصافير هذا يتناسب مع حراسة حدود مجالهم الخاص، وأن الالتقاء مع عصفور آخر لكاف في حد ذاته لتحديد سلوك معين قبالة الخصم. فاللون الأحمر له هنا وظيفة صورية يتم ترجمتها، في إطار نظام علاقات الفهم الإنسانية تحديدًا، بكون هذا اللون الأحمر قد يجعل الشخص يرى شرًا. إنها وظيفة تجعله يعتقد بأن هذا اللون في حد ذاته يحمل السمة المعبرة عن العداوة أو الغضب بشكل مباشر.

وفي الأخير، يمكننا فهم السيارة الحمراء داخل النظام الرمزي بنفس المعنى الذي نفهم به اللون الأحمر في إطار لعبة الورق بأنه مضاد للون الأسود وبأنه يندمج في لغة منظمة قبليًا. فها هي ذي الأنظمة الثلاثة مميَّزة في ما بينها كما تم التمييز بين المستويات الثلاثة التي يمكن لفهمنا الافتراضي للظاهرة الأولية Phénomène élémentaire أن ينخوط فيها.

2

إن التجديد الذي أدخله فرويد عندما تناول العُظام كان أكثر تجليًّا ولمعانًا منه في أي موضوع آخر، وذلك لأن هذا التجديد قد ابتعد بوضوح أكثر عن الخطابات المعاصرة له حول الذهان. فنحن نرى فرويد هنا يتصرّف مباشرة بجرأة تتمتّع بصفة الإبتكار المطلق. ومما لا ريب فيه، فإن تفسيره للأحلام هو أيضًا من باب الإبتكار. ومهما قيل بأنه قد تم الإهتمام بمعنى الحُلم قبله، إلا أن هذا الإهتمام ليست له أي صلة إطلاقًا بهذا العمل الريادي الذي هو أمام أعيننا.

فالقصد هنا ليس فقط التوصّل إلى القول بأن الحلم يعبر عن شيء ما، ذلك أن المسالة الوحيدة التي كانت نهم فرويد تنحصر في التركيبة التي يُعبّر الحلم عبرها عن شيء ما، وذلك على واترة الكلام. فهذا ما لم يتم أبدًا استجلاؤه قبله. لقد تم الوقوف على أن للحلم معنى، ويمكن أن نقرأ فيه هذا المعنى أو ذاك، إلا أن ما لم يتم الوقوف عليه قبل فرويد هو أن الحلم يتكلم.

لنتقبّل فرّضًا بأن مقاربة فرويد للحلم كان قد تم إعدادها من طرف تلك الممارسات الساذجة التي سبقت محاولتها، إلا أن الطريقة التي تعامل بها مع شريبر لم يسبق لها مثيل. فماذا فعل يا ترى؟ لقد أخذ كتاب شخص عُظامي، ذاك الكتاب الذي نَصح بقراءته وهو بصدد كتابة مؤلفه حول الأحلام، قائلًا: «لا تفرطوا في قراءته قبل أن تقرأوني، لقد أخذ هذا الكتاب وفك رموزه فكًا شامبوليونيًّا. فكَّ رموزه بالطريقة التي يتم بواسطتها فكّ الهيروغليفات.

فمِن بين الإنتاجات الأدبية من نوع المرافعة، ومن بين مداخلات أولائك الذين حدثونا، بتجاوزهم الحدود، عن تلك التجربة الغريبة التي يعيشها الذهاني، فإن مؤلَّف شريبر يبقى طبعًا من أبرزها. فها هنا يتجلَّى التقاء خارق للعادة بين عبقرية فرويد وبين كتاب فريدٍ من نوعه.

أقول عبقرية. نعم، لقد حصل، من قبل فرويد، فعلٌ عبقريٌ حقيقي ليس بمدين البتة لأي استشفاف حدسي. إنه الفعل العبقري لأخصائي اللغة الذي عندما يرى بروز العلامة نفسها تتكرّر مرات عدة في نصّ معين فإنه ينطلق من فكرة أن هذا الحدث لا بد أن يكون له معنى. ثم إنه، انطلاقًا من ذلك، يتمكن من إعادة تركيبة استعمال كل علامات هذه اللغة. إن التماهي المذهل الذي استنبطه فرويد في كتاب شريبر بين «العصافير السماوية» وبين «الفتيات» ينخرط في هذا المضمار. إنه افتراض رائع يُمكن من إعادة تركيبة تسلسل نص شريبر بالكامل. فهذا الافتراض يُمكن ليس فقط من فهم العلامات الدلالية المتواجدة، بل وأكثر من ذلك، فإنه يمكن من إعادة تشكيل اللغة في حد ذاتها، هذه اللغة المركزية التي يحدثنا شريبر عنها. فها هنا، أكثر من أي مجال آخر، يتجلى التأويل التحليلي بكونه رمزيًا، بالمعنى المبنين للكلمة.

إنها بالفعل قراءة رائعة. لكن يجب التحوَّط منها إذ أنها تُبقي بمجالي الذهانات والأعصبة على نفس المستوى. فإذا كان تطبيق الطريقة التحليلية لا يعطي أكثر من قراءة رمزية، فإنه سيبدو غير قادر على تبيان التفرقة بين المجالين. لهذا فإن القضايا موضع بحثنا هذه السنة تتعدى هذا المستوى. إنه لمن الجلي أننا نتواجد في داخل النظام الرمزي ما دمنا بصدد خطاب مكتوب لرجل مسلوب العقل. لكن ما هي مادة هذا الخطاب؟ وعلى أي مستوى يجري المعنى الذي قرأه فيه فرويد؟ ومن أين تم استجلاب عناصر التسمية المكوِّنة لهذا الخطاب؟

يمكن القول بصفة عامة إن جسد الشخص هو ما يشكّل هذه المادة. إن علاقة الإنسان بجسده تميّز لديه مجالًا لا يمكن اختزاله وإن كان ضيقًا؛ إنه المجال التخيلي. فإذا كان لدى الإنسان ما يطابق الوظيفة التخيلية كما هي فاعلة عند الحيوان، فهو كل

ما يرجعه بطريقة تلقائية، وإن كانت أبدًا غير ملموسة، إلى الشكل العام لبدنه حيث يتم تسمية هذه البقعة منه أو تلك بالشبقية. فهذه العلاقة الممتدة دومًا على حدود المجال الرمزي، لا يتم الوصول إلى أبعد حدودها إلا بواسطة الخبرة التحليلية. فهذا هو ما يبينه لنا التحليل الرمزي لحالة شريبر، إذ لا يمكننا تعمقها إلا بولوجنا لها من بوابة النظام الرمزي.

3

إن القضايا المطروحة تدور بالتمام حول المفاهيم ذات الفعالية داخل مجالنا المواسي. لقد أصبح متداولاً القول إن اللاشعور في الذهان يبرز على السطح بمثابة شعور. ولهذا تم الاعتقاد بأن العمل على تركيب اللاشعور في التحليل لا يجدي نفعًا. فمن خلال هذا المنظور، القيِّم في حد ذاته، يمكن القول إن اللاشعور لا يستمد فعاليته، كما أكد ذلك فرويد، من خلال هذه الميزة السلبية التي تجعل منه مضادًا للشعور. أما نحن وانطلاقًا من قراءتنا لفرويد، فإننا نقول إن اللاشعور هو بمثابة لغة. وإن كان مبنينًا ومترابطًا فذلك لا يعني أنه معترف به. والدليل على ذلك هو أن فرويد يتعامل معه وكأنه يترجم لغة أجنبية، بل وكأنه يعيد تركيب هذه اللغة بعد تفكيك جزئياتها. فبالنسبة للغته يكون الفرد بكل بساطة في موقع فرويد نفسه. وإذا كان من الممكن أن يتحدث شخص ما بلغة يجهلها تماماً، فبوسعنا القول بأن الذهاني يجهل اللغة التي يتكلمها. فهل هذه الاستعارة كافية؟ طبعا لا، ذلك أن السؤال الحقيقي ليس هو معرفة لماذا هذا اللاشعور المتواجد هنا، والمترابط قبالتنا، يبقي مقصيا من طرف ذات المريض وغير متحمل لديها، وإنما يكمن في معرفة لماذا يتمظهر في الواقعي.

أتمنى أن يكون بينكم من يتذكر التعليق الذي قدمه لنا السيد جان هيبوليت Jean التمنى أن يكون بينكم من يتذكر التعليق الذي قدمه لنا آسف لعدم حضوره بيننا هذا Hyppolite حول مفهوم الإنكار La Verneinung. فأنا آسف لعدم حضوره بيننا هذا الصباح، الشيء الذي يمنعني من التأكد بعدم تشويه مضمون الملاحظات التي توصّلت بفضله إلى استخلاصها.

فالذي ينجلي بكل وضوح في تحليله لهذا النص الأخاذ هو أن ما هو لا شعوري ليس كله مكبوتًا، بمعنى أنه قد تم تجاهله من طرف الذات بعد أن حصل النطق به. لذا يجب التسليم بوجود عملية قبول أولية Bejahung primordiale، قبول بالمعنى الرمزي، كامن خلف سيرورة الكلام والذي من الممكن أن ينعدم وقوعه. تتقاطع هذه النقطة مع نصوص أخرى، وبالخصوص مع مقتطف جلي للغاية يتعرّض فيه فرويد لظاهرة الإقصاء التي يبدو استعمال لفظ الإلغاء Verwerfung صالحًا بخصوصها والتي تختلف عن ظاهرة الإنكار التي تحدث في مرحلة جد متأخرة. فقد يحدث لشخص أن يرفض إدماج شيء ما في عالمه الرمزي رغم أنه قد تم اختباره، وما هذا الشيء بهذه المناسبة إن هو إلا خطر الإخصاء. وكل التطور المتلاحق يبين أن الذات لا تريد أن تعرف عنه شيئًا بصفته مكبوتًا كما يقول فرويد بالحرف.

إلا أن كل ما يختفي تحت قبضة الكبت يتم انجلاؤه، وذلك لأن الكبت ورجوع المكبوت هما وجهان لشيء واحد. إن المكبوت حاضر دائمًا ويعبّر عن نفسه بطريقة جد مركّبة في الأعراض وفي ظواهر عدة. وعلى العكس، فكل ما يسقط تحت قبضة الإلغاء فله قدر مختلف تمامًا.

وبهذا الخصوص، ليس من غير المفيد أن أذكركم بالمشابهة التي أقمتها العام الماضي بين بعض ظواهر النظام الرمزي وبين ما يحدث في هذه الآلات العصرية التي لا تتكلّم بعد كلية والتي لا محالة ستفعله عما قريب. فقد يتم إطعامها ببعض الأرقام القليلة ثم يُترجى منها إمدادنا بحسابات كان من المفروض انتظار مائة ألف سنة للحصول عليها. إلا أنه لا يمكننا إدخال أي شيء في برنامج هذه الآلة إلا توافقًا مع تراتب وظائفها وإلا فسيتم إبطال ما تم إدخاله لعدم إمكانية إدراجه في حساباتها. يمكننا إذًا الإحتفاظ بهذه الصورة بخصوص الذهان، لكن يجب إضافة أن كل ما تم رفضه في النظام الرمزي، بمعنى الإلغاء، فإنه يتمظهر في الواقع من جديد.

إن نص فرويد بهذا الخصوص يبعد عن كل التباس. وكما تعلمون، فإن الأمر يتعلّق بصاحب الذئاب الذي أبدى ميولًا وخصائص ذهانية، ولقد أبان عن ذلك في ذهانه الوجيز الذي حصل له بين نهاية علاجه مع فرويد ولحظة إعادة إخضاعه للمراقبة. إن رفضه أي ولوج للإخصاء وإن كان هذا الولوج متجليًّا في تصرفاته أوأي ولوج إلى مستوى الوظيفة الرمزية، مع عدم إمكانيته أي تحمّل للإخصاء بضمير المتكلم، له ارتباط وثيق بالهلوسة الوجيزة التي حصلت له أثناء الطفولة والتي روى تفاصيلها على مسامع فرويد بدقة فائقة.

فالمشهد هو كالآتي: كان وهو صغيرًا يلعب بموسى وكاد أن يقطع أصبعه لو لم يبق هذا الأخير مشدودًا بقليل من الجلد. لقد روى هذا الحادث على مسامع فرويد في أسلوب وكأنه يعيشه اللحظة وبذلك يبدو أن كل رصد لديه لمعالم الزمن قد اختفى. بعد ذلك الحادث، جلس على مقعد بجوار مربيته التي كانت تقاسمه فعلا أسرار استطلاعاته الجنسية الأولية. إلا أنه لم يتجرأ على محادثتها في الأمر. فكم هو ذو دلالة تعليقُ القدرة على الكلام هذا، خصوصًا صوب مربيته التي كان يحادثها في كل شيء، وفي أشياء من هذا القبيل بصفة خاصة. لقد انفتحت لدى الطفل هنا هوة، فحدث انز لاق زمني ووقع انكسار في الخبرة لديه. بعد ذلك للتو، أصبح الأمر وكأن شيئًا لم يحصل. فبالنسبة إليه، بما أن ما حصل قد فات وانتهى، فلنسكت عن الكلام إذًا. إن العلاقة التي يقيمها فرويد بين هذه الظاهرة وبين هذا التعبير المتميّز جدًّا: «لا معرفة بالشيء ولو بمعنى المكبوت؛ كما هو معبر عنه في النص، يمكن قراءتها على الشكل التالي: كل ما رُفض في النظام الرمزي، تتم معاودة بروزه في الواقعي.

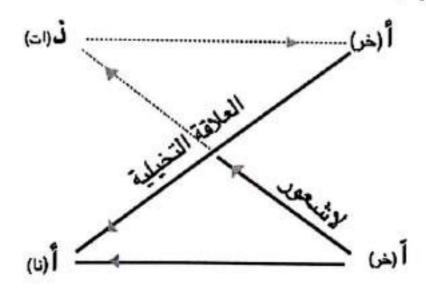
إن هناك علاقة وثيقة، من جهة، بين الإنكار وبين البروز من جديد على المستوى الفكري المحض لما لم يتم إدماجه من طرف الذات، ومن جهة أخرى، بين الإلغاء وبين الهلوسة وذلك بمعنى الظهور من جديد في الواقعي لمِا تم رفضه من طرف الذات. إن لهذه المسألة تشكيلات متنوعة وعلاقات مختلفة.

فيماذا يتعلّق الأمر في ظاهرة الهلوسة؟ يكمن منبع هذه الظاهرة في ما سنسميه موقتًا بسيرورة الذات في المجال الرمزي. لست أدري إن كنت سأحتفظ دومًا بإلتقارب الألفاظ هذا الذي أعتمده الآن، لأن كل سيرورة هي رمزية في حد ذاتها. لكن لنحتفظ مؤقتًا بهذا التعبير. إلا أن الفرق الأساسي هو كالآني: إن منبع المكبوت العُصابي لا يقع في نفس المستوى من سيرورة الذات، أي على مستوى الرمزي، بالمقارنة مع المكبوت الذي يخص الذهان، وإن كانت علاقات وثيقة تربط المضامين في ما بينها. إن هذه التفرقة تحمل لوحدها مفتاحًا يُمكن من وضع المسألة بشكل أكثر سهولة مما تم فعله حتى الآن.

نفس الشيء كذلك بخصوص الخطاطة التي قدمتها لكم السنة الماضية في ما يتعلَّق بالهلوسة اللفظية.

أذكركم بأن خطاطتنا هذه تجسد انقطاع الكلام الممتلئ بين الذات والآخر الأكبر اذكركم بأن خطاطتنا هذه تجسد انقطاع الكلام بالأنانين، (أ) و(أ) وبعلاقاتهما التخيلية. هكذا يتم إبراز بُعد ثلاثي لدى الذات، يطابق كون الأنا هو الذي يخاطب شخصًا أخر (أ) عن نفسه وعن الذات، (ذ)، في محل الغائب. لقد أثار أرسطو الانتباه إلى أنه يكزم عدم القول بأن يفكر بروحه. وعلى هذا القبيل أقول

إن الذات تتخاطب بواسطة أناها. إلا أن التخاطب بواسطة الأنا لا يبدو جليًا كلية لدى الفرد العادي. فعلاقته بأناه جد ملتبسة بالأساس، وكل إعلاء للأنا لديه من الممكن إنقاصه في المقابل. أما لدى الشخص الذهاني، على العكس، فإن بعض الظواهر الأولية وخصوصًا الهلوسة التي تشكّل العنصر المتميز داخل هذه الظواهر، تُبرز لنا المريض إما متوحدًا كلية بأناه الذي يدخل معه في الحديث وإما بتقمصه الأنا كلية على النمط الأداتي. إنه هو من يتكلم عن نفسه، عن (ذ)، بكلا المعنيين الملتبسين للفظ. إن هذا ما يحدث في ظاهرة الهلوسة اللفظية. فعندما تَبرز في الواقعي بمعنى أنها تكون مرفوقة بإحساس الواقعية، هذا الإحساس الذي يشكل الخاصية المركزية للظاهرة الأولية، فإن الذات تتحدّث بالحرف مع أناها وكأن شخصًا أخر (1) مرادفًا يتكلّم ويعلّق على تصوفاتها.



إن هذا ما قادتنا إليه هذه السنة محاولتنا لتحديد مختلف أشكال الذهان بالنسبة للمجالات الثلاثة: الرمزي والخيالي والواقعي. إن هذه المحاولة ستمكننا من تدقيق الوظيفة الحقة التي يمكن إعطاؤها للأنا داخل العلاج التحليلي. وهكذا فإن العلاقة بالموضوع تبدأ في الظهور للعيان.

إن الاستعمال الحالي للعلاقة بالموضوع في إطار العملية التحليلية يتم فهمها بأنها

 <sup>(1)</sup> أرمز الى لفظة «آخر» بألف ومد (آ) عندما يتعلّق الأمر بمفهوم الآخر الأكبر Le grand Autre عند لاكان، وأستعمل رمز ألف وهمزة (أ)عندما يتعلق الأمر بمفهوم الآخر الأصغر Le petit autre (م).

ثنائية. وينبني هذا الاستعمال على تجاهل استقلالية النظام الرمزي، الشيء الذي يؤدي إلى الخلط بين المستوى الخيالي والمستوى الواقعي. لكن العلاقة الرمزية لن يتم إبعادها رغم ذلك، بحيث إننا نستمر في الكلام، بل إننا لا نفعل سوى ذلك. إلا أن ما يحدث نتيجة هذا التجاهل هو أن كل ما يتطلّب الإعتراف به لدى الذات على مستوى التبادل الرمزي الحقيقي والذي يصعب التوصل إليه نظرًا للتشويش الدائم عليه، يتم إبداله بمجرد الإعتراف بالخيال وبالهوام. إن ترسيمًا كهذا لكل ما يتعلّق بالخيالي لدى الذات، إنما يجعل من التحليل غرفة انتظار نحو الجنون ولن يَبق لنا إلا أن نُعجب بكون كل هذا قد لا يؤدي إلى جنون أعمق. إن هذا الحدث بلا ريب، يدلي بما فيه الكفاية بأن الجنون، كي يحصل، لا بد من استعداد معيّن، أو على الأقل لا بد من شرط معيّن.

لقد حدث أن سألني شاب وسيم كنت أشرح له بعض المسائل البسيطة في فينا، في ما إذا كنتُ أعتبر أن أصل الذهانات عضوي أم لا. فقلت له إن هذه المسألة قد تقاضى عليها العهد، وإنني لا أفرق بين النفسي والفيزيولوجي منذ زمن، وإنه بالفعل الن يصبح مجنونا من يشاء، كما كتبتٌ ذلك على جدًّار قاعة الحراسة منذ ذلك الزمن البعيد والعتيق. ومع ذلك، يبقى أن تسيير العلاقة التحليلية بطريقة تعمل على ترسيم التخيلي وإبدال الإعتراف على المستوى الرمزي بالإعتراف على المستوى الخيالي، هو مصدر تلك الحالات المألوفة والمتعلّقة بالانبثاق السريع للهذاء الذي قد يتصلّب ويدوم أحيانًا. فكون التحليل قد يؤدي في أولى لحظاته إلى انبثاق الذهان هو شيء ملحوظ. إلا أن أي أحد لم يُقدِم حتى الآن على تفسير ذلك. فهذا الإنبثاق مشروط فعلًا باستعدادات الذات، إلا أنه يرجع أيضًا إلى التسيير المتهور للعلاقة بالموضوع.

ما أظنني فعلت اليوم أكثر من إحاطتكم علمًا بفائدة ما سنعمل على دراسته في ما بعد. إنه من الأجدى الاهتمام بالعظام وإن كان ذلك وَعرًا وقاحلًا بالنسبة لنا. فذلك سيمكننا من تطهير وتركيب واستخدام أفيد للمفاهيم الفرويدية، وسمكننا كذلك من تقويم لتكويننا التحليلي بنفس المناسبة. أتمنى أنني أكون قد توفقت في جعلكم تحسون بما قد يكون لهذه التركيبة المفاهيمية من فعالية جد مباشرة في الطريقة التي سنعمل على الاقتياد بها في ممارستنا التحليلية اليومية وفي تجنب ما يلزم تحاشيه أثناء هذه الممارسة.

16 نوفمبر/ تشرين الثاني 1955

### معنى الهذيان

- نقد كريبلين Kraepelin
  - خمود الديالكتيك
- سيغلا Séglas والهلوسة النفس-حركية
  - الرئيس شريبر

كلما تعمّقنا في دراسة العظام، كلما ظهر لنا ذا دلالة وأبصرنا التعاليم التي يمكننا استخلاصها من التقدم أو من انعدام التقدم الذي يميز مجال الطب العقلي.

وفي آخر المطاف، ليس هناك ما هو أكثر مفارقة من لفظ العُظام. فإن كنتُ قد اعتنيت في المرة السابقة بوضع الجنون في موضع الصدارة، فذلك لأنه يمكننا القول حقًّا بأن المؤلفين، باستعمالهم للفظ العظام، قد أظهروا كامل الإلتباس الذي يتضمنه استعمال لفظ الجنون، هذا اللفظ القديم الذي يشكّل اللفظ المركزي لما هو متداول.

لم يظهر هذا اللفظ بالأمس القريب ولا مع نشأة الطب العقلي. ومن دون أن ألجأ هنا إلى استعراض تبسيطي لقدرات معرفية لدي، أذكركم فقط بأن الإشارة إلى الجنون تكون جزءًا من لغة الحكمة أو ما يُعتبر كذلك. بهذا الصدد فإن كتاب «تبجيل الجنون» المشهور، يحتفظ بكل قيمته نظرًا لتوحيده الجنون بالسلوك الإنساني العادي، وإن كانت هذه اللفظة الأخيرة غير متداولة بعدُ في ذلك الوقت. فما كان يقال آنذاك في لغة الفلاسفة، إنتهى الأمر إلى أخذه حَرفيًا في الاعتبار، وهو منحى تأكّد مع باسكال Pascal الذي أقرّ بلهجة تنم عن الوقار والتفكير بأن هناك، ومن دون ريب، جنونًا ضروريًا، وبأنه الذي

من الجنون، وبدورة أخرى من الجنون، ألا يُصاب الفرد بجنون هو جنون كل الناس. إن هذا التذكير له أهميته عندما نرى المفارقات الضمنية التي تتخلّل بديهيات المُنظُرين في هذا المجال.

فيمكننا القول بإنه قبل فرويد، كان يتم إرجاع الجنون إلى مجموعة من الأنماط والنماذج السلوكية، في حين كان آخرون يعملون بتقييم سلوك كل الناس على هذه الشاكلة. إلا أن هذه التفرقة التي تعتمد نموذجًا مقابل نموذج، قد لا تبدو للعيان في نهاية المطاف. إذ لم يتم التأكيد الكافي على ما يُمَكن من تكوين صورة لما قد يُعتبر سلوكًا عاديًّا بل وقابلًا للفهم، ثم تمييزه عن التصرف العظامي فعلًا.

فلنبق هنا على مستوى التحديدات. إن تقسيم العظام كان بلا ريب طيلة القرن التاسع عشر أوسع مما أصبح عليه منذ بداية القرن العشرين، وذلك منذ عام 1899، إبان إعادة نشر كتاب كريبلين للمرة الرابعة أو الخامسة. لقد بقي كريبلين لمدة طويلة متمسكًا بالمفهوم الفضفاض والذي يعني إجمالًا بأن الرجل المتمرّس يعرف، بنوع من الحدس، كيف يتعرّف على الدليل الطبيعي لظاهرة ما. فالموهبة الطبية الحقة تكمن في رؤية الدليل الذي يُصنّف الظواهر المرضية بدقة. فهو لم يُدخل تحديدًا أقل فضفاضية إلا نحو عام 1899، حيث أعاد إدخال الذهانات القديمة في إطار الفصام الأولي وذلك بإضافة باب في كتابه خصّصه لشبه العظام. لحظتها قدم تحديدًا لا بأس به للعظام يمكن من عزله عن باقي أنماط الهذاءات العظامية التي بقي مختلطًا بها حتى تلك الفترة.

كريبلين يقول: ايتم تفريق الذهان عما يخالفه بكونه يتميز بأسباب داخلية تنمو نموًا متباطئًا. ويتميّز أيضًا، وفق تطوّر متواصل، بنظام هذائي مستمر وتستحيل زحزحته. وهو يرسو مرفوقًا بحفاظ تام على الوضوح وعلى النظام في التفكير والإرادة والفعل.....

إن هذا التحديد الوارد بقلم رجل عيادي مقتدر، يتميّز بكونه يناقض كل المعطيات العيادية نقطة بنقطة، إن كل شيء به مخالف للحقيقة. فالنمو ليس بمتباطئ في الواقع وإنما هناك دومًا دفعات، وفترات. يبدو لي، إلا أنني لستُ متأكدًا كلية، بأنني أنا الذي أتيت بمفهوم اللحظة الناضجة في الذهان. فهذه اللحظة الناضجة هي دائمًا حسّاسة في بداية عُظام ما. وهناك دومًا انقطاع في ما يسميه كريبلين بعد ذلك، التطوُّر المتواصل للهذاء تحت تأثير أسباب داخلية. إنه من الجلي جدًّا استحالة حصر تطوُّر الذهان على العوامل الداخلية. ويكفي للتأكد من ذلك، النظر في فصل علم الأسباب، من موجز كريبلين ثم قراءة وجهة نظر المؤلفين المعاصرين له، مثال سيريو وكابغرا Sérieux et

Capgras اللذين يرجع تاريخ عملهما إلى خمس سنوات في ما بعد. فخلال البحث من جانب هؤلاء عن الأسباب المفجّرة لذهان ما، تتم الإبانة دومًا، بعد لحظة الإستقصاء اللازمة، عن عنصر انفعالي في حياة الفرد، عن أزمة حيوية يمكن فعلًا ردها إلى علاقاته بمحيطه الخارجي. لذا، قد يبدو مدهشًا حقًّا عدم الوقوف على هذه الخاصية عندما يتعلّق الأمر بهذاء يتميز أساسًا بكونه هذاء العلاقات. أذكر أن هذا اللفظ ليس من ابتكار كريتشمر Kretchmer وإنما هو من ابتكار فرنيك. Vernicke.

أسترسلُ في قراءة نص كريبلين: ١٠.. تطورٌ متواصل لنظام هذائي مستمر وتستحيل زحزحته... إنه قول كله خطأ. ذلك إن منظومة الهذيان تتغير، سواء تمت زحزحتها أم لا. على كل، إنها مسألة ثانوية كما يبدو لي. فهذا التغير يرجع إلى التواصل السيكولوجي، وإلى تدخلات الخارج، وإلى استمرار أو اختلال نظام معين في العالم المحيط بالمريض. فالمريض يكون أشد البعد عن عدم اعتبار هذا التغير، فيعمل خلال تطور هذائه على ضم هذه العناصر إليه وتركيبها بداخله.

- «... إنه يرسو مرفوقًا بحفاظ تام على الوضوح والنظام في التفكير والإرادة والفعل...». طبعًا، لكنه يجب معرفة كنه هذا الوضوح وهذا النظام. فإذا ما تم التوقف خلال عرض المريض لهذاته على شيء يستلزم هذه النعوت، يلزم آنذاك تحديد ما تم سماعه منه فعلًا. وهذا التساؤل قمين في حد ذاته بإثارة الشك حول هذه المفاهيم التي نحن بصدد عرضها. أما بخصوص الفكر والإرادة والفعل، فإننا، بدل اعتبارها مفاهيم مضبوطة مسبقًا، فتتم محاولة تحديدها هنا ارتكازًا على عدد معين من السلوكات الواقعية، ومن بينها سلوك الجنون. لذا يبدو لنا أنه يلزم إعادة وضع علم النفس الأكاديمي تحت محك الممارسة التحليلية حتى يمكنه إنتاج مفاهيم تحصل على الدقة الكافية التي تؤهلها للتبادل، على الاقل داخل نطاق خبرتنا.

فإلى ماذا يمكن إيعاز الالتباس الذي وقع حول مفهوم العظام؟ لأشياء عدة، وربما إلى تقسيم عيادي غير مكتمل. أظن أن أطباء العقل المتواجدين بينكم يتوفّرون على ما يكفي من العلم بخصوص الأنماط العيادية المختلفة مما يمكنهم مثلًا، من معرفة أن هذاء التأويل يختلف كلية عن هذاء المطالبة. لا بد أيضًا من التفريق بين الذهانات العظامية والذهانات الشغفية. إنها تفرقة ممتازة تم إعلاء قيمتها من خلال أعمال أستاذي كليرومبو. هذا الذي بدأتُ منذ الحلقة السابقة أدلكم على وظيفته ودوره وشخصيته وتعاليمه. إن عطاءه يحظى بأهمية عظمى على مستوى التصنيفات السيكولوجية. لكن

هل هذا يعني التمادي في بعثرة الأشكال العيادية، والمضي إلى نوع من التفتت؟ أنا لا أعتقد ذلك. إن الشكل المطروح بالنسبة لنا يتعلّق بإطار العظام في مجمله.

إنَّ قرنًا من العمل العيادي لم يُمكن من تجاوز الانزلاق الدائم حول هذا الموضوع. فكلَّما تقدَّم الطب العقلي بعض الشيء وتعمَّق، كلما فقد نصيبًا وافرًا من المجال الذي تم فتحه وذلك بسبب طريقته في التنظير والتي تترك تأثيرًا مباشرًا في المراقبات العيادية. فالتناقض بين الملاحظة وبين التنظير هو أجلى في الطب العقلي منه في أي مجال آخر.

ويمكننا بالكاد القول إنه ليس هناك خطاب حول الجنون أكثر تجليًا وحساسية من خطاب الأطباء النفسانيين وخصوصًا حول موضوع العظام. إن هناك شيئًا يبدو لي فعلًا في صلب المسألة. إنكم لو قرأتم مثلًا العمل الذي قمت به حول الذهان العظامي فإنكم سترون أنني أؤكد على ما أسميه، مقتبسًا التعبير عن أستاذي كليرومبو، بالمظاهر الأولية، وبأنني أحاول أن أبين الطابع الجد مختلف لهذه الظواهر عما يسميه هو االاستنباط الفكروي، ، بمعنى ما هو مفهوم لكل الناس.

فلقد أكدتُ بكل قوة منذ ذلك الحين على أن هذه الظواهر الأولية، ليست أكثر أولية مما يكمن خلف بنية الهذاء بأكملها. إنها أولية بقدر ما تكون كذلك، بالنسبة لنبتة ما، ورقتها التي يبدو من عليها تفصيل محدد للشاكلة التي من خلالها تتراكب وتندمج الضلوع. إن هناك شيئًا عامًا في النبتة بكاملها، تتم إعادة إنتاجه في بعض الأشكال التي تشارك في تركيب الكل. فعلى هذا القبيل، بنيات مشابهة تتواجد من جديد على مستوى الهذاء بتشكيله وتحفيزه وإعطائه مضمونًا، وكذلك على مستوى الظاهرة الأولية. بمعنى أخر، إنها دومًا نفس القوة المبنية التي تفعل في الهذاء، سواء نظرنا إليها من أحد أجزائها أو في كليتها.

فالمهم إذًا في الظاهرة الأولية ليس كونها نواة الإنبثاق أو نقطة مُنغصة على حد تعبير كليرومبو، في داخل الشخصية، تعمل الذات على إحاطتها ببناء، أو بِرَد فعل يرمي بأليافها لتغلفها كي يبطل مفعولها وفي نفس الوقت ليدمجها، أي ليشرحها كما يقال عادة. إن الهُذاء لا يتم استنتاجه. إنه ينشأ من نفس القوة المكوّنة. إنه هو أيضًا ظاهرة أولية. وهذا يعني أن مفهوم العنصر لا يمكن اعتباره هنا مغايرًا لمفهوم البنية، بصفتها بنية محددة لا يمكن اختزالها في شيء غيرها بالذات.

هذا البعد الخاص بالبنية، كان مجهولًا تمامًا لدرجة أن الخطاب الذي تحدثتُ عنه سابقًا والذي يدور حول العُظام، يحمل علامات هذا التجاهل. هي ذي ملاحظة

يمكن أن تختبروها في قراءتكم لفرويد ومعظم المؤلفين. ستجدون بخصوص العظام صفحات، بل وفصولا كاملة في بعض الأحيان. استخرجوها من إطارها واقرأوها بصوت عالي، فستجدون فيها روائع من بين ما كُتِب حول سلوك العادي من الناس. ولا ينقص إلا الشيء اليسير حتى يَتطابق هذا التحديد للسلوك العادي، مع ما قرأته عليكم قبل هنيهة بخصوص تحديد كريبلين للعظام.

إنكم ستجدون هذا التناقض، وبدون انقطاع، حتى عند بعض المحللين عندما يتموضعون حول ما سميته قبل قليل «النمط السلوكي». إنه لفظ حديث التجلي من حيث تأثيره عبر النظرية التحليلية وإن كان له في هذا الإطار وجود ضمني منذ زمن بعيد.

ولتحضير هذا اللقاء معكم، أعدتُ قراءة مقالة مرَّ عليها الزمن. فهي لسنة 1908، يصف فيها أبراهام Abraham سلوك رجل مصاب بعته مبكر، ويصف كذلك ما يسمى انعدام انفعاله من حيث علاقته بالأشياء. فها هو الرجل ولمدة شهور قد راكم في عقر بيته، واحدة تلو الأخرى، أحجارًا لا قيمة لها في حد ذاتها، ما عدا القيمة الخاصة التي تحظى بها من لدن المريض نفسه. وقد حدث أن تحطم هذا النصب، محدثًا صخبًا كبيرًا في الغرفة بقدر ما تراكم على المشهد من أحجار. بعد ذلك تمت إزالة كل الأحجار وتم تنظيف الغرفة. لكن هذا الشخص الذي بدا وكأنه يعطي كل القيمة لهذه الأحجار، لم يُظهر أي انتباه لما يجري حوله ولم يحتج ولو قليلًا على إفراغ كل هذه الأشياء موضع رغبته، بينما نراه يعيد الكرة بكل بساطة، فيعمل على جمع أحجار أخرى. فهذا هو العته المبكر.

انطلاقًا من هذه الخرافة الحِكمية القصيرة، أود لو نُنشئ أسطورة تُبين بأن هذا هو ما نفعله دائمًا. بل وأكثر من ذلك. إن تجميع وادخار أشياء عديمة القيمة، بُغية استثمارها بين عشية وضحاها، ثم إعادة الكرَّة ثانية، لهو علامة جد حسنة. فيمكننا القول إذًا بأن هناك مغالاة في قيمة الموضوعات عندما يبقى المرء عالقًا بما حصل له إضاعته ولم يعد بإمكانه تحمُّل الإحباطات الناجمة عن ذلك.

فهذه الاستنتاجات ذات القيمة البرهائية المزعومة، هي على درجة عالية من الخلط تجعلنا نتساءل كيف يمكن، ولو للحظة، المحافظة على الانخداع بها إن لم يحصل ذلك عن طريق نوع من إبطال الحس النقدي الذي يستحوذ على كل القراء عندما يفتحون أي كتابٍ ذي مضمونٍ تقني، وبالخصوص عندما يتعلّق الأمر بخبرتنا وبمهنتنا.

الملاحظة التي أبديتها لكم في الحصة السالفة والتي مفادها أن الفهم مسألة تنفلت دائمًا ولا يمكن التحكم فيها، من الغريب أنه لم يتم أبدًا اعتبارها كدرس مبدئي وكقاعدة لا مناص من الانطلاق منها نحو العمل العيادي. ابتدأوا بعدم الإعتقاد بأنكم تفهمون مبدئيًّا. وانطلقوا من الفكرة القائلة بسوء التفاهم المركزي. إن ترككم لهذا الاعتقاد المبدئي ضرورة أولية وبانعدامها ليس هناك حقًا ما يمنعكم من فهم كل شيء ولا شيء فقد يُقدّم لكم أحد المؤلفين سلوكًا ما في إطار معيّن بأنه عبارة عن انعدام الإنفعال في حين أن مؤلفًا آخر قد يقول عكس ذلك. إن تحمّل فقدان نتاج ما، ثم إعادة إنتاجه، يمكن أن يُفهم من خلال دلالات جد متعارضة. وهكذا يتم استعمال مفاهيم يُعتقد بأن الأمر قد حُسم في مصداقيتها، إلا أنها في الواقع ليست كذلك بأي حال.

فها هنا مكمن قصدي. إن الصعوبة في تناول مسألة العظام تكمن بالتحديد في كونها تتواجد فعلًا على مستوى مسألة الفهم. أما الظاهرة الأولية والتي لا يمكن اختزالها فهي هنا على مستوى التأويل.

2

أريد أن أرجع إلى المثال الذي قدمته سابقًا. لنفترض أن العالم بدأ يحمل دلالة خاصة بالنسبة إلى شخص ما. فما معنى هذا؟ لقد كان هذا الشخص ومنذ مدة، عُرضة لظواهر تتمثّل في كونه يكتشف بأن أشياء معيّنة تحدث تجاهه في الشارع. فما هي هذه الاشياء يا ترى؟ عند مساءلته سترون أن هناك نقاطًا تبقى مُلغِزة بالنسبة له وأخرى يتحدّث عنها ببساطة. بتعبير آخر، إنه يرمز إلى ما يحدث له بوساطة المدلولية. وعندما تحاولون التحقّق أكثر، تجدونه في الغالب لا يعرف إن كانت هذه الأشياء تحدث لصالحه أم هي مناوئة له. إلا أنه يبحث دومًا عما يعنيه سلوك ما لبني جلدته، وعن معنى أي مؤشر حصلت له ملاحظته في العالم، هذا العالم الذي من غير الممكن بتاتاً اعتباره أي مؤشر حصلت له ملاحظته في العالم، هذا العالم الذي من غير الممكن بتاتاً اعتباره أبين لكم المضمون المغاير الذي يتخذه اللون الأحمر في قيمته الخيالية وفي قيمته الرمزية. وحتى على مستوى السلوكات العادية فإن بعض المؤشرات التي كانت ذات الرمزية. وحتى على مستوى السلوكات العادية فإن بعض المؤشرات التي كانت ذات صبغة محايدة في السابق، قد تصطبغ بقيمة معينة ابتداءً من لحظة ما.

فماذا يقوله المريض في آخر المطاف، خصوصًا في مرحلة معيّنة من هذائه؟ إنه يقول إن هناك دلالة ما. لكن ما هي إذًا هذه الدلالة؟ إنه لا يعرف، وإنما يقرّ بأن هذه الدلالة تأخذ مكان الصدارة بالنسبة له. إنها تفرض نفسها عليه وهي هكذا تُفهَم عنده بكل جلاء. فالعظام يتموضع هكذا حتمًا على مستوى الفهم كظاهرة غير مفهومة، إن أمكنني القول، ولهذا فهو في نظرنا صعب المنال وذو أهمية قصوى في نفس الوقت.

وهكذا فإن الحديث عن جنون معقلِن، وعن احتفاظ بالوضوح والنظام والإرادة بخصوص الهذاء العظامي، يرجع إلى كوننا نقبع على مستوى الفهم ولا نتعداه، مهما بلغت درجة تعمقنا للمسألة. وإن كنا قد اعتبرنا أن ما فهمناه، قد بقي من غير الممكن للمريض التلفظ به أو تسميته أو إيلاجه في تركيبة لديه تساعد على توضيحه، يكون موقفنا قد تم تحديده قبليًا على مستوى الفهم. ذلك أن الأمر يتعلق بأشياء قد تبدو وكأنها مفهومة في حد ذاتها. وهذا ما يجعلنا نحس بأننا على عتبة فهمها وأنها أصبحت لا محالة في متناولنا.

انطلاقًا من هنا ينشأ الوهم التالي: بما أن الأمر يتعلّق بمسألة الفهم المبدئي، فإننا نحصر عملنا على التفهم. إلا أن الأمر في الحقيقة هو عكس ذلك.

وهذه ملاحظة سبق لأحدنا أن قال بها، إلا أنه توقف عند هذا المستوى الأولي منها. يتعلّق الأمر بشارلز بلونديل Charles Blondel الذي وثّق في كتابه حول «الوعي المضطرب» بأن خاصية الأمراض العقلية تكمن في خداعها للفهم. إنه كتاب ذو قيمة وإن كان بلونديل قد رفض بكل تعنت، فهم أقل القليل بخصوص مسألة تطور الأفكار. في حين أنه من الأفيد إعادة النظر هنا في قضية الزعم بأن كل شيء يتم فهمه قبليًّا.

إننا نلاحظ أثناء التكوين الذي نقدّمه للمتدربين في التحليل بأنه من الأفيد دومًا إيقافهم على هذا المستوى. ففي ذات اللحظة التي يعتقدون فيها أنهم قد فهموا والتي يتسارعون خلالها لملئ الحالة بفهم معين، فإنهم آنذاك يمرون بجانب التأويل الذي يصلح إعطاؤه أو التأويل الذي يفيد كتمانه. فنراهم يعبرون عن موقفهم بقولهم: «هذا ما أراد المريض قوله». فنرد عليهم: «لكن ما أدراكم بذلك؟ كل ما هو أكيد هو أنه لم يقله». ففي أغلب الأحيان، إذا ما تم الإنصات فعلًا لما يقوله المريض، يكون من الأجدى طرح سؤال عليه، قد يكون هذا السؤال كافيًا بوحده لبلورة التأويل الأصح أو على الأقل للتمهيد له.

سأعطيكم الآن فكرة عن النقطة التي يصب فيها خطابنا هذا. إنه ليس من المهم أن تكون لحظة ما من إدراك المريض أو من استنباطه الهذائي أو من تفسيره لنفسه أو من تحاوره معكم، قابلة للفهم إلى حد ما. فقد يحدث لبعض هذه المظاهر أن تتجلى بصفة

تجعلها تُلَمح لوجود نواة قابلة للفهم بشكل كلي، إن كنتم تتمسكون بهذا الاعتقاد. فقابلية الفهم هذه تبقى بكل تحديد عديمة القيمة. إلا أن ما يثير الانتباه فعلًا هو أن هذه النواة تبقى في غير المتناول، جامدة وخامدة بالنسبة لكل ديالكتيك.

لنأخذ مثال الذهان المسمى بالغرامي والذي يبدو جد قريب مما نسميه السواه. فإذا ما تم التركيز بصدده حول أهمية المطالبة لديه فلأننا نعتبر أن الشخص يكون في عدم المقدرة على تحمّل فقدان ما أو خسارة ما وكل مسار حياته يبدو وكأنه يدور حول هذه الخسارة المتكبدة وحول المطالبة التي تترتب عنها.

وهكذا تحتل فكرة السيرورة محل الصدارة في التحليل، لدرجة تبدو وكأنها أكثر أهمية من المسألة الأساس التي تتضمنها. وهنا أيضًا توقُفُ وتعطلٌ في الديالكتيك الذي يُمركز هذه الحالة ومن دون شك، على شاكلة جد مخالفة لما هو عليه في الحالة السابقة.

لقد أبرزت لكم في الحصة السابقة حول ماذا تدور ظاهرة التأويل. إنها ترتبط بعلاقة الذات مع الآخر، إذا ما أخذنا في الاعتبار تحديد النظرية التحليلية للأنا بكونه نسبيًا على الدوام. ففي الذهان العشقي، إن ما تمت تسميته النواة القابلة للفهم والتي هي فعلا نواة الجمود الديالكتيكي، تتموقع بكل تحديد على مقربة من ضمير المتكلم ومن الذات. وبالإجمال، فإن العمل السريري حاد عن الصواب عندما تجاهل جذريًا ومنذ الأبد، البعد الديالكتيكي الكامن في تمظهرات الخبرة المَرَضية. ويمكن القول إن هذا التجاهل يميز طبقة بكاملها من أهل الفكر. فيبدو أنه منذ افتتاح مجال الملاحظة العيادية للإنسان وذلك منذ قرن ونصف من الزمن، عندما تأسست هذه الملاحظة مع بدايات الطب العقلي، منذ اللحظة التي اعتنينا فيها بالإنسان على هذا المنوال، لقد تم التجاهل الجذري لهذا البعد المتعلق بالاستقلالية التامة للسمة الديالكتيكية والتي، بحسب المعنى الذي تحظى به في العلوم الإنسانية، تبدو حية ومقبولة ومتداولة بكل بساطة في مجالات شتى.

لقد تم الحديث عن عدم اضطراب قدرات الشخص العظامي. فالإرادة والتصرف، كما أشرنا قبل قليل لِما قاله السيد كريبلين، تبدوان متطابقتين مع ما هو منتظر من أناس أسوياء. إلا أن ما ننساه هو أن ما يميز السلوك الإنساني يتجلى في الحركية الديالكتيكية للأفعال والرغبات والقيم والتي تجعلها ليس فقط تتغير دائمًا وأبدًا، وإنما قد تؤدي إلى قيم متناقضة يتم بروزها إثر منعطف أثناء التخاطب. فهذه حقيقة نعثر عليها في الخرافات الأكثر شعبية بحيث تُبين بأن ما قد تم حلوله لحظة من فقدان أو خسارة، ينقلب في اللحظة اللاحقة إلى سعادة وافرة مهداة من الآلهة. إن إمكانية إعادة النظر في الرغبة وفي التعلق بل وفي الدلالة الأكثر ثباتًا بخصوص أي نشاط إنساني، بمعنى إمكانية الانقلاب المتواتر لإشارة ما، بحسب الديالكتيكية الكاملة لموقف الفرد، هي بمثابة خبرة جد عادية لدرجة تجعلنا نندهش لعدم انتباهنا لهذا البعد كلما كنا بصدد الاهتمام بنظيرنا، وبالخصوص عندما نريد تشييئه.

إلا أن هذا البعد، لا يتم نسيانه دومًا وكليّة، ذلك أننا نقف على أثره كلما قبِل الملاحِظ الاقتياد طواعية بما يحسّ به قبالة ما يحدث فعلًا. ففي إطار هذا «الجنون العاقل»، قد تؤدي مسألة التأويل إلى مختلف أنواع اللبس. لقد تم الحديث عن «الذهان التركيبي»، إلا أن هذا اللفظ الأخير كان من الممكن أن يكون خصبًا في عطائه لو تم الانتباه إلى ما كان يتم التحدث عنه، بمعنى أن اللغز هنا يكمن حقيقة في تركيبة الظواهر.

إن السؤال الذي قمنا بطرحه بما فيه الكفاية في خطابنا كي يحظي بكامل قيمته هو التالى: مَن المتحدث؟ يجب أن يحتل هذا السؤال محل الصدارة في مسألة الذهان. لقد أوضحتُ لكم ذلك عندما ذكرتكم بالميزة المركزية للهلوسة اللفظية في العظام. إنكم على علم بكم يلزم من الوقت كي يتم التوقف بصفة جلية على كون المريض لا يتلفّظ بما يدّعي سماعه. ولهذا، لا بد من الإشارة إلى السيد سيغلا Siglas وإلى كتابه «دروس سريرية، حيث أثار الانتباه منذ بداية حياته المهنية وبقسط وافر من العبقرية، إلى أن الهلوسات اللفظية تحدث لدى أناس يمكن أن نلاحظ -ببساطة لدى البعض وبشيء من التحري لدى البعض الآخر- بأنهم يتلفِّظون بعلم أو بغيرعلم منهم بنفس الألفاظُ التي سبق أن اتَّهموا الأصوات التي تنتابهم بالتلفظ بها. فهذا الإكتشاف بأن الهلوسة اللفظية ليس مصدرها من الخارج، شكّل ثورة صغرى في إطار الطب العقلي. الشيء الذي أدى إلى الاعتقاد الراسخ بأن مصدرها يكمن داخل الفرد. وهل هناك ما هو أكثر استهواءً من الاعتقاد بأن هذه الهلوسة هي بمثابة رد على دغدغة بقعة مخّية تسمى بالبقعة الحِسّية؟ لكن معرفة ما إذا كان من الممكن تطبيق هذا الاعتبار في مجال اللغة تبقى مسألة عالقة. بمعنى آخر، هل هناك هلوسات لفظية محضة؟ أليست هذه الهلوسات نفس-حركية إلى حدما وعلى الدوام؟ وهل يمكن فصل ظاهرة الكلام بأشكالها السوية أو المرضية عن هذا الحدث الجلي والمتمثل في كون الشخص عندما يتكلِّم فإنه يستمع لذاته؟ فكون شخص آخر ليس هو الوحيد من يستمع إليكم كمتكلمين، يشكل أحد الأبعاد الأساسية

لظاهرة الكلام. لذا فمن المستحيل اختزال ظاهرة الكلام في الخطاطة المستعملة من جانب بعض نظريات ما يسمى التواصل والتي ترتكز على قطبي المرسل والمرسّل إليه وما قد يُتداول بينهما. لقد نبدو هنا وكأننا تناسينا أن ما يميز الكلام لدى الإنسان، بالإضافة إلى أشياء أخرى، هو أن المرسِل يكون هو عينه المتلقي وأننا نسمع صوت كلامنا. فمن الممكن ألا ننتبه لذلك، لكن من الأكيد أننا نسمعه. ملاحظة جد بسيطة كهذه، تغمر مسألة الهذاء اللفظي بكامله. إلا أنه تم إرجاعها إلى منزلة ثانوية في تحليل هذه الظواهر وذلك ربما لتجليها الساطع. وعلى كل حال، فإن ثورة سيغلا البسيطة لم يكن بإمكانها إمدادنا بمفتاح اللغز. ذلك أن سيغلا قد توقّف عند الاستعراض المظهري يكن بإمكانها إمدادنا بمفتاح اللغز. ذلك أن سيغلا قد توقّف عند الاستوى، مكانتها اللائقة بعض الهلوسات، التي لم يعد من الممكن تنظيرها على هذا المستوى، مكانتها اللائقة بعض الهلوسات، التي لم يعد من الممكن تنظيرها على هذا المستوى، مكانتها اللائقة بها. أضف إلى ذلك أنه أنى بإيضاحات سريرية، وبدقة في الوصف، لا يمكن تجاهلها وإنى أنصحكم بالإطلاع عليها.

أما في ما إذا كان بعض من مراحل تاريخ الطب العقلي ذا فاتدة، فإن ذلك مرده ليس إلى العطاءات الإيجابية الواردة منه وإنما إلى الأخطاء التي صدرت عنه. إلا أنه لا يمكننا الاكتفاء باستعادة الخبرة السلبية لهذا المجال وإعادة البناء فقط ارتكازًا على الأخطاء. فمجال الأخطاء هذا وفير إلى درجة يبدو وكأنه من غير الممكن نفاذه. يلزمنا إذًا اتباع طرق غير متداولة لمحاولة الولوج إلى قلب المسألة. وسنفعل ذلك مقتدين بنصائح فرويد، وبرفقته سندخل في تحليل حالة شريبر.

3

خرج شريبر من مصحة الأستاذ فليشسيغ Flichsig وهو معافى كلية على ما يبدو ومن دون عواقب، بعد مرض قصير متمثّل في هذاء وسواس المرض حدث له بين عامي 1884 و1885 وهو يشغل منصبًا ذا أهمية في القضاء الألماني.

بعدها قضى حياة تبدو عادية خلال ثماني سنوات، إذ صرح هو نفسه بأن سعادته العائلية آنذاك لم تتكدّر إلا بتأسفه لعدم إنجابه ابنًا. وفي نهاية الثماني سنوات هذه، عُين رئيسًا لمحكمة الاستثناف بلايبزيغ Leipzig وبما أن إخباره بشأن هذه الترقية البالغة الأهمية حدث قُبيل فترة العطلة الصيفية، فإنه شغل وظيفته في شهر أكتوبر. ولقد كان وقتها، وكما يحدث غالبًا في جل النوبات النفسية، في حالة يبدو فيها وكأن وظيفته قد

تجاوزت طاقاته. فهو لم يكن بعدُ كهلًا وهو في الواحدة والخمسين من عمره، كي يترأس محكمة بهذا المقام. لذا فإن هذه الترقية قد أفزعته شيئًا ما. لقد وجد نفسه بين أناس أكثر منه حنكة وأدرى منه بكثير في تدبير الشؤون المعقدة. لذا فإنه وقع لمدة شهر في حالة ارتباك ذهني، بحسب تعبيره، وعاودته اضطرابات مختلفة كالأرق والهذيان وظهور أفكار ذات مضامين متصاعدة الإزعاج إلى درجة أدت به إلى استشارة طبية مرة أخرى.

فتم احتجازه طبيًا في المستشفى من جديد، وذلك أولًا في مصحة الاستاذ فليشسيخ السابق ذكرها. ثم بعد إقامة وجيزة بمصحة الدكتور بييرسون Pierson بدريسدن Dresden تم نقله إلى عيادة سومينستاين التي أقام بها حتى سنة 1901. وهنا سيتنقل هذاؤه بسلسلة من المراحل، ترك لنا عنها، كما يمكن معاينته، تحقيقًا أكيدًا منظمًا بشكل رائع، كتبه خلال الشهور الأخيرة من احتجازه الطبي. إنه لم يُخْفِ على أحد، عندما كان يطالب بحقه في الخروج، بأنه سيُطلع الإنسانية جمعاء بتجربته قصد إعلامها بالكشوفات الهامة التي تضمنتها والتي قد تفيد الجميع.

نُشر هذا الكتاب سنة 1903 بعد خروجه من المستشفى وأثار اهتمام فرويد سنة 1909. وأثناء العطلة الصيفية تحدّث هذا الأخير مع فيرنشزي Ferenczi عن هذا الكتاب. وفي شهر ديسمبر قام فرويد بكتابة «بحث حول السيرة الذاتية لحالة من العظام الهذائي».

سنقوم هنا، وبكل بساطة، بفتح كتاب شريبر «مذكرات مريض بالأعصاب». إن الرسالة التي تتصدر الكتاب والموجّهة إلى مستشاره الخاص، الأستاذ فليشسيغ، تبين بوضوح الواسطة التي يتم لشخص هاذ من خلالها انتقاد المواضيع التي له بها أكثر الارتباط والتعلق. وهذا شيء - خصوصًا بالنسبة لمن ليست لهم منكم خبرة بهذه الحالات - له قيمة تستحق الوقوف عندها. فإنكم سترون بأن الدكتور فليشسيغ يحتل مكانة مركزية في تركيبة هذيان شريبر.

(لاكان يقرأ الرسالة من الصفحة 11 إلى الصفحة 14).

يمكنكم استحسان نبرة اللطف والوضوح والنظام. إن الفصل الأول تشغله نظرية تتعلّق على ما يبدو بالإله وبإلخلود. ثم إن المواضيع التي يتمركز حولها هذيان شريبر تصبو إلى إعطاء الأعصاب وظيفة أولية في مضمونه.

(قراءة الفقرة الاولى، ص 23 - 24).

إن ها هنا كل شيء. فهذه الأشّعة التي لا تعرف حدودًا والتي تتجاوز معالم الذات الإنسانية بحد ذاتها، تشكّل الشبكة الشارحة والمعاشة في الوقت نفسه والتي ينسج مريضنا حولها نسيج هذائه بكامله.

فما هو أساسي هنا له علاقة بالربط بين الأعصاب، وبالأخص بين أعصاب المريض والأعصاب الإلهية، ويتضمّن مجموعة من الطوارئ، من بينها ما يسمى بإضافة الأعصاب، والتي هي بمثابة انجذاب بإمكانه وضع المريض في حالة تبعية لبعض الاشخاص، وتجعله يتخذ داخل هذائه مواقف محددة تباعًا لنياتهم. إن هؤلاء الأشخاص، أبعد من أن يكونوا عطوفين في البداية، وذلك، على أقل تقدير، لما يختبره المريض من كوارث تحدث له من قبلهم. ثم أثناء الهذيان، نجدهم قد تغيّروا وتم إدماجهم في تطورية أكيدة. فنرى كيف تغلّبت شخصية الدكتور فليشسيغ على بداية الهذيان، وكيف سيطرت على نهايته بنية الإله. فهناك إثبات بل وتطور ملموس للأشعة الإلهية التي هي مصدر الأرواح. إلا أن هذا ما لا يمكن اعتباره بمثابة هوية الأرواح. ذلك أن شريبر أكد أن خلود الأرواح هذا لا يمكن اختزاله وإرجاعه إلى مستوى الشخصية. فاحتفاظ الأنا بهويته لا يقتضي برهانًا بالنسبة إليه. لقد قال كل هذه الأشياء بنوع من الجدية لا تجعل نظريته غير مقبولة.

أما بخصوص هذه الأعصاب، فلقد قدّم المريض وبشكل دقيق، تصويرًا متحولًا مفاده أن الإحساسات التي تسجّل لديه تتحوّل في ما بعد إلى مادة خام تعمل، عند إدماجها في الأشعة، بإمداد وتزويد الفعل الإلهي، ويمكن دومًا هكذا استعمالها في ابتكارات مستقبلية.

إن دقائق هذه الوظائف لها أكبر الأهمية في هذيان المريض وسنرجع إلى ذلك. أما ما يتضح منذ الآن فهو كون عملية التكلّم من طبيعة هذه الأشعة الإلهية. فهذه الأشعة ملتزمة بذلك ولا بدّ لها من الكلام. وروح الأعصاب تتطابق مع ما يسمى «اللغة المركزية»، والتي سأبين لكم بقراءة بعض المقاطع المناسبة، الدقة الفائقة التي بذلها المريض في تحديدها. إنها تقترب من لغة ألمانية رفيعة النكهة، ويتخلّلها استعمالُ جد متقدم للتلميح تم الدفع به إلى درجة اعتماد سطوة الكلمات الملتبسة المعنى. وسوف أقدم لكم قراءة هذه المقاطع فقرة فقرة وبطريقة فعالة في المرة المقبلة.

إنه لمن الملفت للانتباه حقًا هنا، هو هذا التقارب الملحوظ بين ما رأيناه، وبين مقالة فرويد المشهورة حول ازدواجية المعنى للكلمات البدائية. إنكم لتتذكرون أن فرويد ظن أنه توقف على تماثل بين اللغة وكذلك اللاشعور الذي لا يقبل أي تناقض وبين هذه الكلمات التي تتميز بالإشارة إلى قطبين متعاكسين لسمة أو خاصية، على منوال كلمات الجيد والسيئ، الشاب والكهل، الطويل والقصير، إلخ. لقد قدّم السيد بنفنيست Benveniste بصدد هذه المقالة نقدًا دقيقًا من وجهة نظر الألسني في محاضرة ألقاها خلال العام الماضي. وعلى الرغم من ذلك، فإن ملاحظة فرويد تستمد كل قيمتها وفعاليتها من تجربة العصابيين. وأما ما يمكن أن يبرهن على مصداقية وجهة نظر فرويد فهو التوكيد الذي يقدمه لها هنا المسمى شريبر.

إن الهذيان الذي ستبصرون غناه، يُبرز تشابهًا مثيرًا، ليس فقط على مستوى المضمون أو رمزية الصورة وإنما على مستوى التركيبة وعلى مستوى البنية ذاتها، بالإضافة إلى بعض المعالم التي يمكننا نحن العمل على استخلاصها من خبرتنا. فبداخل نظرية «الهياكل الربانية المتكلمة» والتي يمكن للمريض إدماجها وإن كانت منفصلة كلية، بإمكانكم استشفاف شيء لا يختلف كلية عما أُعَلمكم إياه بخصوص الطريقة التي يجب من خلالها وصف سيرورات اللاشعورات.

إن حالة شريبر تصبغ طابع الموضوعية على بعض البنيات المفترض صحتها نظريًا - مع إمكانية الانقلاب المرتقب لاحقًا. فهذه مسألة تُطرح بشأن كل تركيبة انفعالية داخل هذه المجالات الوعرة التي نتنقل فيها عادة. ولقد أبدى فرويد نفسه هذه الملاحظة بالذات، حيث أكد على هذا التماثل والتقابل الذي أذكره. لقد سجّل في نهاية تحليله لحالة شريبر أنه لم ير بعد أقرب من نظرية شريبر حول الأشعة الربانية، لنظريته حول الليبيدو وما تتضمنه من انقطاع في الاستثمار ومن ردود فعل انفصالية ومن حالات تأثير عن بعد. إلا أن فرويد لم ينفعل من جراء ذلك، لأن مجمل عرضه يصبو إلى القول بأن هذيان شريبر يُبرز تقاربًا مثيرًا بين بنيات التبادل البينشخصية والبنيات النفسية الفردية.

فكما ترون، نحن هنا بصدد حالة جنون جد متقدمة. ويعطيكم هذا المدخل الهذائي فكرة عن الطابع المختل لخزعبلات شريبر. إلا أننا بفضل هذه الحالة المثالية وبفضل عقل فرويد الثاقب، نجدنا نحصل ولأول مرة على مفاهيم بنيوية يمكن استجلاؤها في كل الحالات. إنه استكشاف خلاب ومنير في الوقت نفسه، يمّكن من إعادة تصنيف الذهان اعتمادًا على ركائز جديدة كل الجدة. وكذلك نجد في نص الهذاء بالذات، حقيقة غير مكتومة وغير مخبأة، عكس ما نجده في العصابات، فنجدها متجلية بكل وضوح وقد تم تنظيرها إلى حد ما من طرف الهذائي. إن الذهان يقدّم لنا هذه

النظرية، ليس فقط لحظة إمساكنا بمفتاحه، وإنما منذ اللحظة التي يتم اعتبارنا إياه كما هو حقًا وفعلًا، أي بكونه ضِعفًا مقروءًا بكل وضوح لمّا يَقترب منه البحث النظري. فها هنا تكمن السمة المثالية لمجال الذهانات والذي اقترحت عليكم الاحتفاظ له بفسيح المجال، وبقدر وافر من الليونة. وهذا ما يبرر إعطاءنا له انتباهًا خاصًا.

23 نوفمبر/ تشرين الثاني 1955

## الأخر (الأكبر) والذهان

- الجنسمثلية والعظام
- الكلمة واللفظة التكرارية
- الأوتوماتيكية والتنظر الباطني Endoscopie
  - المعرفة العُظامية
  - قواعد لغة اللاشعور

إن حياة المحلل النفساني، كما ذكّرني عدة مرات بذلك، أو لائك الذين قمت بتحليلهم، ليست كلها هناة. فالمقارنة التي تقام بين المحلّل النفساني وبين مستوعب قمامة، لها ما يبرّرها. إنه فعلًا يتحمّل طيلة النهار أقوالًا مشبوهًا فيها، ليس فقط بالنسبة إليه، ولكن حتى بالنسبة للشخص الذي يبوح بها نحوه. إلا أن المحلل النفساني، إن كان فعلًا كذلك، لا يكون فقط قد اعتاد التغلب منذ زمن على هذا الإحساس وإنما، بتعبير أصوب، يعمل على محوه كلية عن ذاته خلال مزاولته لعمله.

لكن بإمكاني القول إن هذا الإحساس ينشأ من جديد وبكل قوة عندما نجدنا مضطرين لمراجعة ما تراكم من أعمال لما يسمى بالتراث التحليلي. فليس هناك من تمرين أكثر بلبلة للإنتباء العلمي مما هو الحال عندما نحاول الإحاطة في وقت وجيز بما قدّمه المؤلفون التحليليون من وجهات نظر حول مواضيع من هذا القبيل. ويبدو لي أن لا أحد حتى الآن، قد عاين التناقضات التي لم يتم بعد حسمها كلما تم التطرّق للمفاهيم التحليلية الأساسية.

إنكم تعلمون بأن التحليل النفسي، قد فسر حتى الآن، حالة شريبر والعظام بمجمله بواسطة الفكرة القائلة بأن الدافع اللاشعوري للشخص العظامي ينحصر في ميوله الجنسمثلية. إن إثارة الانتباه إلى مجموع الوقائع التي تتجمع حول مفهوم كهذا، هو بكل يقين ابتكار مركزي عمل على تغيير عميق بخصوص معرفة هذه الجنسمثلية وبخصوص مستوى التركيبة النفسية التي يتم تفعيلها وكيف تُحتَّم الذهان. لكن يمكنني القول إنه ليس هنالك، بهذا الصدد، إلا بوادر لمحاولات جد تقريبية، بل ومتنافرة جدًّا.

وقد يتم الحديث عن الدفاع ضد انبثاق هذا الميل المزعوم. لكن لماذا يحدث انبثاق الميل الجنسمثلي ولماذا في لحظة معينة بالذات؟ إن هذا ما لا يمكن البرهنة عليه إذا ما حاولنا إعطاء مفهوم الدفاع معنى دقيقًا إلى حد ما. إنما هذا ما يتم تجنبه من جانب هؤلاء المؤلفين حتى يتسنّى لهم الاستمرار بالتفلسف في داخل غياهب الجهل. إلا أنه من الواضح أن لُبسًا متواصلًا يبقى ها هنا، وأن هذا الدفاع يحتفظ مع السبب الذي أدى إليه، بصلة غير أحادية البعد البتة. ومع ذلك، يتم اعتبار هذا الدفاع إما كعون للحفاظ على توازن ما، وإما بكونه المؤدّى إلى المرض.

يتم التوكيد أيضًا على أن المحدِّدات الأولية لذهان شريبر، يجب البحث عنها خلال لحظات انطلاق المراحل المختلفة لمرضه. فأنتم تذكرون بأن النوبة الأولى لمرضه حصلت نحو سنة 1886. واعتمادًا على مذكراته، يحاول المؤلفون إعطاءنا الدلائل على محدِّدات هذه النوبة. إنه قدّم آنذاك، بحسب قولهم، ترشيحه للرايشتاغ. وبين هذه النوبة والثانية، وجد نفسه قد تبوأ منصبًا عاليًا جدًّا، وهو منصب رئيس محكمة الاستثناف بلايبزيغ. لكن هذا الترقي قد وقع بصفة مسبقة لأوانها إلى حدما، أو بالأحرى لم يكن هذا الترقي متوقعًا منه نظرًا لعمره آنذاك.

فهذه الوظيفة التي تتسم بالسمو والرفعة، قد أسبغت عليه كما قيل، سطوة رفعت به إلى مستوى مسؤولية ليست بالسهلة، بل كانت أكثر ثقلًا على كاهله من كل تلك الوظائف التي كان بإمكانه التطلع إليها. وهذا ما دفعهم إلى الإحساس بأن هناك علاقة بين هذا الترقى وبين انطلاق النوبة.

بمعنى آخر، في الحالة الأولى يتم لهؤلاء المحلِّلين توظيف مسألة كون شريبر قد

أخفق في تلبية تطلّعاته، أما في الأخرى، فينظرون إلى هذه التطلّعات وكأنها قد حصلت على إشباع من الخارج في حين أنها غير مستحقة. وهكذا يتم إعطاء هاتين الحادثتين نفس القيمة في عملية إطلاق النوبة. أما بخصوص كون شريبر لم يخلّف ذرية، فلقد تم استغلال هذا الحدث لإعطاء مفهوم الأبوة الدور الأساسي في ذهانه. ولكن في ذات الوقت، يقال إن اعتلاء شريبر في آخر المطاف وظيفة أبوية، أدى إلى إيقاظ الخوف من الإخصاء لديه مع بروز نزوة جنسمثلية موازية عنده. فهذا ما تم اعتقاد تدخيله مباشرة في انطلاق النوبة، وكذالك في إنجاب كل تلك الاعوجاجات والتشوّهات المرضية والأوهام التي ستتطور تدريجيًا إلى هذيان لديه.

لا شك أنه إذا كان الأشخاص الذكور المنتمون إلى الوسط الطبي المحيط بشريبر حاضرون في خطابه منذ البداية، وإذا ما حصلت تسميتهم من طرف شريبر وهم يمرون تباعًا حتى عقر الاضطهاد العظامي الشكل لديه، فإن ذلك لدليل كافي على أهميتهم عنده. وما هذا إلا تحويل، بمجمل القول. وإن كان هذا التحويل لا يمكن اعتباره بالمعنى الذي ألفناه، فهو مع ذلك يفضي إلى شيء من هذا القبيل. إن هذا التحويل لدى شريبر يرتبط وبشكل خاص بكل أو لائك الذين عملوا على الاعتناء به. إن اختياره لأشخاص بعينهم، يُشرَح من هذا المنحى شرحًا كافيًا بلا ريب. إلا أنه قبل الاكتفاء بهذا التنسيق لمجموع جوانب الخطاب، يُستحسن التوقف على أن محاولة تبرير تواجد هؤلاء الأشخاص، يدفع كلية بالمحلّلين إلى إهمال البرهنة بالنقيض. وهكذا نجدهم يهملون التعرّف على أنهم يعطون للخوف من الصراع وللتفوق السابق لأوانه، قيمة علامة أحادية الاتجاه، أي علامة إيجابية في كلتا الحالتين.

ولنفترض أيضًا أن الرئيس شريبر أصبح أبّا صدفة بين نوبتيه. حينها سيتم التأكيد، لا محالة، من جانبهم على هذا الحدث وسيتم إعطاء كامل القيمة لإمكانية عدم تحمّله لهذه الوظيفة الأبوية. وبالإجمال، يمكن القول إن مفهوم الصراع يُستعمل هنا بشكل ملتبس. فيتم وضع ما هو منبع للصراع بنفس المستوى مع ما هو أكثر صعوبة للمعاينة والمتمثّل في انعدام الصراع. فالصراع يترك، إن صح القول، مكانًا فارغًا. وفي هذا المكان الفارغ من الصراع، يظهر رد فعل خاص وتركيبة معينة وتفعيل محدد للذاتية.

إن المقصود من هذه الإشارة هو إطلاعكم على نفس اللبس الذي توقف عنده درسنا السابق، ونراه أيضًا يفعل فعله الآن. إنه لبس دلالة الهذيان بعينها والذي يتعلَق بما نسميه عادة المضمون، وهو ما أفضل تسميته هنا بالقول الذهاني. فأنتم تعتقدون بأن لكم أمرًا مع شخص يتواصل معكم لأنه يخاطبكم بنفس اللغة. ثم إنكم إذا ما كنتم

محللين نفسانيين، قد تحسون بكبر قابلية ما يقوله للفهم، وبأنكم أمام شخص تغلغل، بأكثر مما أوتي لأي شخص آخر من الأحياء، في أغوار آلية نظام اللاشعور بعينه. وهذا ما عبر عنه شريبر في مكان ما من الفصل الثاني من كتابه حيث قال: «لقد أوتيتُ من الأنوار قَلَّ ما حظي به فانٍ». فخطابي اليوم سيقف عند هذا اللبس الذي يُفضي إلى اعتبارنا أن نَسَق الهذائي نفسه هو ما يقدّم لنا عناصر فهمه بالذات.

2

إن الذين يحضرون لجلسات تقديم المرضى التي أشرف عليها، يذكرون أنني قدمت في المرة السابقة حالة امرأة ذات ذهان جِد واضح، وأنهم يتذكرون كل الوقت الذي قضيته كي أنتزع منها العلامة أو الإشارة التي تبرهن على أن الأمر يتعلّق فعلًا بكونها امرأة هذائية وليس فقط كما يقال، بشخص ذي طابع سبئ يتخاصم مع جيرانه.

لقد تجاوز الاستنطاق الوقت المخصص له كالمعتاد قبل أن تنجلي بوضوح قواعد لغة أخرى على مشارف تلك اللغة التي كاد جهدنا أن يخفق في استخلاصها من المريضة. فبرزت لغة أخرى ذات نكهة خاصة وغير مألوفة في الغالب. إنها لغة الهذائي. لغة تحظى فيها بعض الكلمات بنبرة متميزة وبكثافة قد تتجلى أحيانًا حتى في شكل الدال، فتضفي عليه بكل وضوح، هذا الطابع التوليدي لمفردات جديدة، والذي يشد الانتباء في العطاءات العُظامية. وفي الأخير برز على لسان مريضتنا هذه، لفظة «يركض بِخِفّة، galopiner، لفظة قدّمت لنا توقيعًا على الطابع الهذائي لكل ما قيل حتى تلك اللحظة.

إن الأمر هنا يتعلق بشيء مخالف جدًّا لما يمكن اعتباره حرمانًا تكون السيدة قد سقطت ضحيته في ما يخص كرامتها واستقلاليتها، أو على الأقل بخصوص الأمور البسيطة المتعلقة بحياتها اليومية. لقد أصبح لفظ الحرمان هذا، ومنذ زمن، مألوفًا ومتواترًا في كلام الناس العاديين. فمن ذا الذي لا يحدِّثكم طوال اليوم عما عاناه هو نفسه وبما سيعانيه من حرمان أو بما يتكبده الآخرون كذلك من حوله؟ إلا أن هذه السيدة كانت فعلًا في عالم آخر، في عالم تحتل فيه لفظة «يركض بخفة»، وألفاظ أخرى بلا ريب كانت قد كتمتها في وجهنا، محل نقاط استدلال أساسية.

في هذه النقطة بالذات، أحب أن أتريثكم لحظة حتى أجعلكم تحسون كم هي ضرورية هنا تلك المقولات المستمدة من النظرية الألوهية والتي حاولتُ السنة المنصرمة أن أطَوَّعَكم على استعمالها. ففي الألسنية كما تذكرون، هناك الدال والمدلول. أما الدال فيجب الأخذ به على أنه مادة اللغة. إن الفخ الذي يلزم تجنّبه هنا يكمن في اعتبار المدلولية بمثابة مواضيع أو أشياء بعينها. أما المدلول فهو شيء آخر تمامًا. إنه المعنى. وبفضل سان أوغسطين Saint Augustin الذي هو أيضًا ألسني بمستوى السيد بينفنيست، فإني شرحت لكم بأن المعنى يقود دومًا إلى المعنى، أي إلى معنى آخر. إن منظومة اللغة، أيًا كانت النقطة التي تمسكون بها منها، لا تفضي أبدًا إلى إشارة مباشرة نحو نقطة محدّدة من الواقع. ذلك أن الواقع بكامله مغطى بمجموع الشبكة اللغوية. فلن يمكنكم القول بتاتًا إن هذا بالضبط هو ما تمت الإشارة إليه. ولنفترض أن ذلك ما حصل بالفعل، فإنه ليس بمقدوركم أبدًا تحديد ما أنا بصدد الإشارة إليه الآن، بخصوص هذه الطاولة مثلًا، إن كان هو لون الطاولة أو شمكها أو صفتها كشىء أم هو شيء آخر.

لنتوقف أمام هذا الأمر البسيط جدًّا والمتمثّل في لفظة "يركض بخفة"، الصادرة عن مريضتنا السابق ذكرها. شريبر نفسه لم يتوان عن التشديد في كل لحظة على السمة الابتكارية التي تتحلّى بها بعض ألفاظ خطابه. فهو عندما يتحدّث عن "إضافة الأعصاب"، فإنه يؤكّد جيدًا على أن هذا اللفظ يوحَى إليه به إما من طرف "الأرواح المفحوصة" أو من طرف "الأعصاب الإلهية". فهي بالنسبة إليه ألفاظ جوهرية، ولقد أدلى بأنه ما كان بإمكانه أن يجد عبارة أدقّ، وألفاظًا متميّزة وذات كثافة مغايرة، من الألفاظ التي استعملها من أجل الإدلاء بتجربته. فهو نفسه لا يخطئ في حق هذه الألفاظ، إذ هي تطلعنا على تواجد مستويات مختلفة.

فعلى مستوى الدال، وبخصوص طابعه المادي، فإن الهذيان يتميّز تحديدًا بهذا الشكل الخاص من التنافر مع اللغة المشتركة والذي يسمى العملية التوليدية لألفاظ جديدة. أما على مستوى المعنى فإنه يتميز بما لا يمكن أن يتجلّى لكم إلا إذا انطلقتم من فكرة أن المعنى يفضي دائمًا إلى معنى آخر. فما يتميّز به إذًا على هذا المستوى، يكمن حقًا في أن معنى الكلمات الواردة في الهذيان لا يُستنفد بواسطة الإحالة إلى معنى آخر. وهذا ما نستمده من خلال نصّ خطابات شريبر وكذلك من خلال التواصل مع أي مريض ذهاني آخر. فخاصية معنى الكلمات التي قد تستوقفكم عند هؤلاء، تكمن في كونها تحيل إلى الدلالة في حدّ ذاتها. فهي دلالة لا تحيل قطعًا إلى أي شيء غيرها ولا يمكن أبدًا اختزالها. فالمريض نفسه يؤكد أن الكلمة في حدّ ذاتها تحظى بكل الثقل. وقبل أن تُدمج في معنى معيّن، فإنها تومئ في حدّ ذاتها إلى شيء ما يمتنع كلية عن الوصف. فهنا إذًا يتعلّق الأمر بدلالة تحيل قبل كل شيء إلى الدلالة في حدّ ذاتها.

إننا نلاحظ ذلك في قطبي كل المظاهر الملموسة التي تخالج هؤلاء المرضى. فمهما بلغت درجة الكلام الباطني الذي يعتور مجمل المظاهر التي تعتورهم، نجدنا أمام قطبين تبلغ فيهما هذه الخاصية درجة قصوى. وكما ركز على ذلك نصّ خطاب شريبر، فإن نموذجي المظاهر المرضية اللذين تبرز خلالهما توليدية الكلمات هما الحدس وصوغ التعبير.

أما الحدس الهذائي فهو ظاهرة ملأى تكتسي طابعًا مفعمًا بالنسبة للمريض. إنها تفتح له أفقًا جديدًا لا يلبث في التوكيد على طابعه الابتكاري وعلى نكهته الخاصة، كما فعل شريبر عندما تحدّث عن اللغة الأصلية التي أوصلته تجربته إليها. فها هنا تكون الكلمة بكل ما يتضمّنه هذا التعبير من مغالاة تحدث عندما نتحدّث مثلًا عن كلمة اللغز تكون الكلمة هي روح الموقف.

وعلى العكس من ذلك، هناك الشكل الذي تتخذه الدلالة عندما لا يبقى ما تحيل إليه بُعدها. فإن صيغتها هي التي تتكرّر وتتعاود وتتردّد بإصرار جد مُقَولب. وهذا ما يمكننا تسميته اللفظة التكرارية، على العكس من الكلمة.

هذان الشكلان، الأكثر امتلاءً والأكثر فراغًا، يعملان على إيقاف الدلالة. إنهما داخل خطاب المريض بمثابة قطعة معدن ثقيل في قعر شبكة صيد الأسماك. إنها خاصّية بنبوية تمكّننا، لحظة الاقتراب العيادي، من التعرف على توقيع الهذيان.

وهذا هو ما يحملنا على تجاوز مفهوم هذه اللغة التي نقع في فخّها أثناء المقاربة الأولية للمريض الذي قد يكون أحيانًا من كِبار الهذائين، ونُدخل مكانه مفهوم الخطاب. إنه من البديهي أن هؤلاء المرضى يتحدثون نفس اللغة التي نتكلمها. إلا أن عدم التوقف على خاصية الخطاب، قد يجعلنا لا نفهم أي شيء من صلب الهذيان. فتركيبة الخطاب إذًا، وعلاقة المعنى بالدلالة وعلاقة خطاب هؤلاء المرضى بالترتيبة العامة للخطاب المشترك، كلها أبعاد تمكّننا من التأكد أن الأمر يتعلّق فعلًا بالهذيان.

لقد حاولت في السابق افتتاح تحليل خطاب الذهاني وذلك في مقال نُشر في الثلاثينات بمجلة «الحوليات الطبنفسية». لقد كان الأمر يتعلّق بحالة من الفصام المرحلي، يمكن من خلالها فعلا وعلى كل مستويات الخطاب، الدلالي منها والتركيبي، الوقوف على ما تمت تسميته - بجدية ربما ولكن من دون فهم دقيق لجدوى هذا اللفظ بالتفكك الفصامي.

لقد حدثتكم عن اللغة، ويمكنكم بهذا الصدد لمس النقصان والاتجاه الخاطئ الذي

يفشي به تعبير أو لائك المحللين النفسانيين الذين يزعمون بأنه يجب التكلم مع المريض لغة كلامه. ما من شك في أنه يلزم مسامحة أو لائك الذين يتشدّقون بهذه الأقاويل كما هو الحال بصدد أو لائك الذين لا يعون ما هم به قائلون. إن الإشارة لما يتعلّق به الأمر بهذه الطريقة المقتضبة، علامة على تراجع مستعجل منهم، وعلامة على ندم وتوبة منهم. وهكذا يتم ردهم الى ما اقترفوه من ذنب فنراهم يخضعون توًّا للقاعدة المسطرة من قبل غيرهم. إلا أن كل ذلك لا يعمل إلا على إفشاء موقفهم المتعالي وعلى إبراز المسافة التي يتم فرضها على الموضوع المعني بالأمر، ألا وهو المريض عينه. فنراهم يقولون: قبما أنه مريض، فسوف لن نتحدّث لغته، لغة بسيطي العقل والأغبياء الله أن التحاشى التام لما يعنيه الأمر وهو واقع اللغة مجرّد أداة ووسيلة لإفهام من لا فَهم لهم، مبتغاه التحاشى التام لما يعنيه الأمر وهو واقع اللغة.

لنترك المحلِّلين جانبًا ولو للحظة ونتساءل حول ماذا يدور من نقاش بخصوص الذهان في الطب النفسي، سواء كان هذا النقاش من الجانب الفينومينولوجي أو من جانب التفسير السيكولوجي أو العضواني؟ ثم ما هو مدى هذه التقييمات الخارقة للعادة والثاقبة التي قدّمها دو كليرومبو في هذا الإطار؟ البعض يظن أن الأمر يتعلَّق بمعرفة ما إذا كان الهذيان ظاهرة عضوية أم لا. وقد يمكن تلمس ذلك على المستوى الفينومينولوجي بذاته، على ما يبدو. فلمذا لا، لكن لننظر في هذه المسألة عن قرب.

ولنبدأ بالسؤال التالي: هل المريض يتكلّم؟ لو لم نقم بالفصل بين اللغة والكلام، سنقول بلي، إنه فعلًا يتكلّم. إلا أنه يتكلّم وكأنه دمية متطوّرة تفتح وتقفل عينيها ثم تمتص سائلًا، إلخ. إن دو كليرومبو عندما درس الظاهرة الأولية، كان يبحث في داخلها عن التوقيع الميكانيكي الزاحف كالثعبان، ويبحث أيضًا عما شاء الله من كلمات توليدية مبتكرة. بمعنى أنه في تقييمه هذا أيضًا، يفترض الشخصية كمفهوم وإن لم يتم بعد تحديد هذا المفهوم. إنه يقوم بافتراض وجود مفهوم الشخصية بصفة مسبقة لأن تقييمه كله يرتكز على فرضية أولية إمكانية الفهم المترتبة عن الطابع الفكري لنشأتها، ويرتكز أيضًا على علاقة العواطف بتعبيراتها اللغوية. كل هذا يُفترض أنه قائم بذاته، ومنه يتم الانطلاق للتقييم والبرهنة. فهاهم يقولون: إن الطابع الأوتوماتيكي يتم تبينه انطلاقًا من المظاهر في حد ذاتها، وهذا دليل على أن الاضطراب ليس سيكولوجي المنشأ. إلا أنه في الوقت نفسه يتم تحديد ظاهرة ما على أنها أوتوماتيكية بالرجوع إلى المنشأ. إلا أنه في الوقت نفسه يتم تحديد ظاهرة ما على أنها أوتوماتيكية بالرجوع إلى تفسيرها بنشأتها السيكولوجية. وهكذا يتم افتراض مسبق لذات تفهم بذاتها وتلاحظ، وإلا فكيف يمكن الإحساس بالظواهر الأخرى على أنها غريبة؟

لاحظوا معي بأن هذا ليس هو المشكل الكلاسيكي الذي أوقف الفلاسفة منذ لا يبتز، وعلى الأقل منذ الفترة التي تم خلالها التركيز على الوعي بكونه ركيزة اليقين. فهل من اللازم للفكر، كي يمكن اعتباره فكرًا، أن يُفكر نفسَه مفكرًا؟ وهل من الضروري لكل فكر أن يلاحظ نفسه وهو بصدد التفكير في ما يفكر فيه؟ كل هذا بعيد جدًّا عن أن يكون سهلًا، ويفتح مباشرة لعبة تقابل المرايا اللامتناهية فإن كان من طبيعة الفكر أن يفكر في ذاته مفكرًا، فلا بد هنالك من فكر ثالث يفكر ذاته مفكرًا وهلم جرًّا. إن هذا المشكل الصغير والذي لم يتم حله بعد، يكفي بحد ذاته للبرهنة على عدم الاكتفاء بظاهرة الفكر كظاهرة شفافة لذاتها لتأسيس الذات. لكن ليس هذا ما يتعلّق به الأمر هنا.

فمنذ اللحظة التي نقبل فيها بأن المريض له معرفة مباشرة بالظاهرة المشوِّشة ذاتها، أي بكونها ليست صادرة عن ذاته وإنما بكونها منغرسة في بنية الجهاز العصبي وفي اضطراب ما يسمى بمسالك الترابط المخية، نكون آنذاك مضطرين لاعتبار أن المريض له تَنظُّر باطني لما يجري فعلًا داخل أجهزته. فهذه مقولة تفرض نفسها على كل نظرية تجعل من الظواهر العضوية الباطنية مركز ما قد يحدث للذات. لقد عرض فرويد لهذه المسائل بدقة أكثر من غيره، إلا أنه اضطر أيضًا لاعتبار أن الذات تتموضع في مكان متميّز يجعلها متمكّنة من الحصول على تنظر باطني لما يدور في خلدها بالذات.

إن هذا الاعتبار لا يفاجئ أحدًا عندما يتعلّق الأمر بالتنظرات الباطنية، الهذائية إلى حد ما، والتي تخص تصوّر المريض لما يحدث بداخل معدته أو رثتيه. إلا أن هذا الإعتبار يبدو حرجًا عندما يتعلّق الأمر بالظواهر التي تحدث داخل المخ. وهنا يضطر المؤلفون، وبغير دراية منهم في غالب الأحيان، لاعتبار أن لدى المريض قابلية لتنظر باطنى لما يحدث داخل جهاز الألياف العصبية لديه.

لنأخذ حالة مصاب بالارتجاج الفكري، ولنفترض مع دو كليرومبو بأن هذا الارتجاج يرجع إلى انحراف ناتج عن عطب في التراتب الزمني بحيث يتم إيقاف أحد المبرسالين فيصل متأخّرًا عن الآخر وفي حالة صدى له إذًا. وكي يتم إدراك هذا التأخر، لا بد من وجود موقع متميز يمكن الذات من هذا الإدراك ويجعلها قادرة على ملاحظة التنافر الممكن بين جهاز وآخر. فعلى كل حال، أيًا كانت الطريقة التي تم بواسطتها بناء نظرية عضو-سببية، أو نظرية آلاتية، نجدنا ملزمين بإقرار تواجد هذا الموقع المتميز. وبالإجمال، نصبح هكذا نفس-سببين أكثر من اللازم.

فما هو يا ترى هذا الموقع المتميز إن لم تكن هي الروح؟ إلا أننا بهذا القول نكون

أكثر تأليها من أو لائك الذين يعطون لهذه الروح واقعية ما بعدها فظاظة حيث يولجونها داخل ألياف عصبية أو جهاز عصبي، أي بداخل ما سماه الرئيس شريبر نفسه بالليف الوحيد واللصيق بالشخصية. وهو ما تتم تسميته عادة وظيفة التركيب، ذلك أن خاصية تركيبة ما تكمن في توفّرها على نقطة معينة تشغل فيها مكان الإلتقاء والترابط. فهي إذًا نقطة موجودة وإن كانت نظرية محضة.

لهذا، فسواء كنا عضو-سببين أو نفس-سببين، فسنكون ملزمين بأن نفترض، في مكان ما، تواجد كيان أو جوهر موحّد. لكن هل هذا كافي لشرح الظواهر الذهانية؟ هنا يبدو جليًّا عقم هذا النوع من الفرضيات. أما وإن حدث للتحليل النفسي أن كشف عن شيء ذي دلالة، عن شيء منير وساطع النور ومجد ومثمر وديناميكي، فإنه قد فعل ذلك مزعزِعًا أبنية الطب العقلي القزمة والتي أنشئت خلال عقود، اعتمادًا على هذه المفاهيم الجد وظيفية، ومن بينها مفهوم الأنا الذي كان لها بمثابة القناع. وهو عمودها الفقري بكل تأكيد.

لكن كيف يمكن الاقتراب مما أتى به التحليل النفسي من جديد، من دون السقوط في الفخ نفسه بانتهاجنا سبيلًا يتجسد في الإكثار من أشكال الأنا، تأتي بدورها مرتدية أنماطًا مختلفة من الأقنعة.

إن الصيغة الوحيدة التي تنطبق على الاكتشاف الفرويدي تستلزم وضع هذه المسألة على المستوى الذي تتجلّى الظاهرة بمستواه بالضبط. إنه مستوى الكلام. فمستوى الكلام هو الذي يخلق كامل الوفرة والغنى لتمظهرات الذهان. فها هنا نلاحظ كل الجوانب وكل التفكّكات والانكسارات. والهلوسة اللفظية التي هي أساسية في الذهان، تشكّل طبعًا أحد المظاهر الكلامية الأكثر إشكالًا.

أليس هناك من وسيلة للوقوف على ظاهرة الكلام في حد ذاتها؟ ألسنا نرى ولو بمجرد نظرة، بُنى أولية وأساسية تنجلي فتمكّننا من إدخال تحديدات ليست من باب الميثولوجيا، بمعنى أنها لا تفترض مسبقًا نقطة معينة تتواجد بها الذات؟

3

فما هو الكلام يا ترى؟ وهل الذات تتكلّم بالفعل؟ لنتوقف هنيهة على هذا الحدث الذي يتمثّل في الكلام.

فما الذي يفرّق بين الكلام وبين خطاب مسجّل آليًّا؟ إن الكلام، أولًا وقبل كل

شيء، هو مخاطبة آخرين. إنني وضعتُ عدة مرات في المقام الأول من تعليمي خاصبة التحدّث لآخرين، والتي قد تبدو لأول وهلة، جد بسيطة. ولقد وُضعت بالفعل هذه المسألة منذ مدة، موضع الصدارة في الاهتمامات العلمية بخصوص ماهية البلاغ. أما في ما يخصّني، وكما قلت لكم في كل مرة استعملنا فيها هذا اللفظ بمعناه الحقيقي، فإن بنية الكلام تعني أن الذات تتوصّل ببلاغها بصفة منعكسة من قِبل الآخر. فالكلام الممتلئ والأساسي، بمعنى الكلام الملتزم يرتكز على هذه البنية. ولنا عن ذلك نموذجان مثاليان: المثال الأول يتعلق بمسألة إعلان الثقة، أي بالكلام الذي يتعهد بصدق، كأن أقول: «أنتِ امرأتي»، أو «أنتَ مُعلّمي». فكلا العبارتان تعنيان: «إنك أنت من يَشغل كلامي وهذا ما لا يمكنني توكيده إلا بالكلام مكانك. إن هذا آت منك كي يحصل على يقينه مما أبوح به وأتعهد. فكلامي هذا كلام يُلزمك أنت». فوحدة الكلام بكونها مؤسّسة لموقف الذاتين تبدو هنا واضحة. أما إذا لم يبدُ لكم ذلك جليًّا، فإن بكونها مؤسّسة لموقف الذاتين تبدو هنا واضحة. أما إذا لم يبدُ لكم ذلك جليًّا، فإن البرهنة بالنقيض قد تكون، كما جرت به العادة، أكثر جلاءً.

إن العلاّمة التي يُتعرف من خلالها على العلاقة بين ذاتين، والتي تميزها عن علاقة الذات بموضوع ما، تتمثّل في الخداع والتي تشكّل الوجه المعاكس لإعلان الثقة. فها هنا تجدون أنفسكم بحضرة شخص يُفترَض في ما يأتي به من فعل أو قول، وكأنه يصبو إلى مغالطتكم معتمدًا في ذلك على الجدلية التي يتضمنها هذا السبيل، وإن أدى به ذلك إلى قوله الحقيقة كي تعتقدون عكسها. إنكم تذكرون تلك الحكاية اليهودية التي صوَّب فرويد الأنظار نحوها والتي تتعلق بشخص يقول: "إني ذاهب إلى كراكوفي". فيرد عليه مخاطبه قائلًا: "لماذا تقول لي إنك ذاهب إلى كراكوفي؟ أتفعل ذلك كي تجعلني أعتقد بأنك ذاهب إلى مكان آخر؟"، وهكذا، فإن كل ما يصدر عن الآخر من قول هو في ارتباط مركزي وضروري بخداع ممكن، منه يرسل الآخر بلاغه إليّ، ومنه أتوصّل بالبلاغ على شاكلة منعكسة.

فها هي ذي البنية على وِجُهتيها: الكلام المؤسّس والكلام الكاذب، بمعنى الكلام الكاذب في حدّ ذاته.

لقد قمنا هكذا بتعميم نظرية التواصل. وقد أصبحنا أيضًا على وشك إعادة تنظير ما يحدث حتى لدى الكائنات الحية انطلاقًا من هذا المفهوم. اقرأوا، ولو قليلًا، السيد نوربير فينير Norbert Wiener. فهذا المفهوم يقود إلى مدى بعيد لديه. من بين الملابسات العديدة التي أوردها، يقدّم الأسطورة الغريبة التي تتعلّق بالإرسال التيليغرافي لفرد ما

من باريس إلى نيويورك، وذلك ببعث المعلومات الكاملة المتعلّقة بشخصه. وبما أنه ليس هناك ما يَحُد من إرسال المعلومات، فإن إعادة تركيبها نقطة نقطة، وإعادة إنشاء أو توماتيكي لهوية الفرد الحية في مكان بعيد، يصبحان في حيز الإمكان. إن أشياء من هذا القبيل هي بمثابة أطياف خلابة يُعجب بها كل فرد. فهي بمثابة سراب نفسي يتحطّم ريثما ننتبه إلى أن المعجزة لن تكون أعظم من إرسال تيليغرافي على بعد سنتيمترين فقط، وإننا لا نفعل غير ذلك عندما نتنقل على المسافة نفسها. إن هذا الخلط العظيم يُبين، بما فيه الكفاية، بأن مفهوم التواصل يجب مزاولته بارتياب وحيطة.

أما في ما يخصني، فإنني أحدد الكلام، داخل مفهوم التواصل المعمم، بصفته مخاطبة الآخر، بمعنى الدفع بالآخر في حد ذاته للكلام. وإن شئتم، فإننا نكتب هذا الآخر بألف كبيرة Autre! لسبب هذائي من دون شك، وككل مرة نكون فيها مضطرين لإدخال علامات إضافية لما تمدّنا به اللغة. وهذا السبب الهذائي هو كأن تقول: «أنتِ امرأتي» - لكن ما أدراك بذلك؟ وقد تقول: «أنتَ معلمي» لكن هل أنت متأكد فعلا من ذلك؟ إن ما يعطي لهذه التعابير قيمتها المؤسسة يكمن في أن المقصود في البلاغ، وخصوصًا كما يتجلّى في بلاغ المخادعة، يدلي بأن الآخر هنا هو بمثابة آخر مطلق. أقول مطلق بمعنى أنه متعرف عليه ومعترف به، إلا أنه غير معروف. والشيء نفسه بالنسبة للمخادعة، بحيث إنكم في نهاية المطاف لا تعرفون إن كانت فعلاً مخادعة أم لا. إن هذا المجهول داخل غيرية الآخر هو الذي يميّز بالأساس صلة الكلام مخادعة أم لا. إن هذا المجهول داخل غيرية الآخر هو الذي يميّز بالأساس صلة الكلام بصفته موجّهًا نحو الآخر.

سأعمل على إيقافكم بعضًا من الوقت عند مستوى هذا الوصف البنيوي، بحيث لا يمكن تحديد المسائل إلا ارتكازًا على هذا المنطلق. فهل ما قلناه هو فقط ما يميز الكلام؟ ربما، ولكن للكلام صفات أخرى. فهو لا يخاطب الآخر فقط وإنما يتحدّث عن الآخر بصفته موضوعًا. فبهذه الصفة يتعلّق الأمر عندما يحدّثكم شخص عن نفسه. لذ حع الى مثال المد أة الذهائية السابق ذك ها والتي استعملت تعيد الدكف بخفة،

لنرجع إلى مثال المرأة الذهانية السابق ذكرها والتي استعملت تعبير ايركض بخفة ا Galopiner. فهي عندما تحدثكم، فإنكم تدركون أنها ذات. لكنها تحاول مخادعتكم، وهذا ما تعبّرون عنه عندما تقولون إنكم هنا وبكل بساطة بصدد ما تسمّونه عياديًّا بالهذاء الجزئي. وبما أنني قضيت ساعة ونصف في محاولة استخلاص تعبير ايركض بخفة المن فمها، فإنها توقفت عند حدود ما يمكن اعتباره عياديًّا بمثابة هذيان. فخلال كل تلك

<sup>(</sup>١) وهو ما يعبر عنه في اللسان العربي بلفظة "آخر" والتي تكتب بألف ومدة.

المدة جعلتني أخفق في مرماي، في حين بدت هي متمتّعة بعقل سليم. فما تسمونه في إطار لغتكم التقنية بالجزء السليم من الشخصية لديها، يرجع إلى كونها تتحدّث إلى الأخر وإلى كونها قادرة على الاستهزاء به والسخرية منه. فهي لا تتواجد كذات إلا اعتمادًا على ذلك.

والآن هناك مستوى آخر. إنها تتحدّث عن نفسها. وقد يحصل أن تقول أكثر مما كانت تود البوح به. وها هنا نلاحظ بأنها تهذي. وفي هذا الإطار فإنها تتحدّث عما هو موضوعنا المشترك وهو الأخر الأصغر. إنها طبعًا هي التي تتكلّم، لكنها تتكلّم هنا من بنية أخرى لا يتم الإفصاح عنها بتاتًا. فالأمر هنا يبدو وكأنها تحدثني عن مسألة عادية، إلا أنها تحدثني عن أمر يهمها جدًّا، بل ويولع كيانها. إنها تتحدث عن أمر انخرطت فيه كلبة حتى يمكن القول إجمالًا بأنها تقدم شهادة بشأنه.

فلنحاول الآن التوغل شيئًا ما في مفهوم الشهادة ونتساءل: هل الشهادة تُواصل لبس إلا؟ طبعًا لا. لكن، من الواضح أن كل ما نخصه بقيمة كونه تواصلًا، هو من قبيل الشهادة.

أما بخصوص التواصل المحايد، فيمكن اعتباره شهادة مخفقة ليس إلا. فهو من قبيل ما يتفق علية كل الناس. والكل يعرف أن هذا هو المثال الذي يحتذيه توصيل المعرفة. فكل تفكير أهل العلم يرتكز على إمكانية تواصل يُفصَل فيه المقال بتجربة يمكن للكل الاتفاق حولها. أما قيام التجربة في حد ذاتها فترتكز على وظيفة الشهادة. إننا هنا بصدد نوع آخر من الغيرية. سوف لن أكرر كل ما قلته سابقًا حول ما سميته المعرفة العظامية لأنني سأرجع إليه باستمرار خلال خطابي لهذه السنة، إلا أنني سأعطيكم عنه فكرة إجمالية.

فما قد عبرتُ عنه هكذا في مداخلتي الأولى أمام مجموعة مجلة الطور الطب العقلي التي كانت تتمتّع آنذاك بجدية وابتكارية ملحوظتين، كان يتعلّق بالطابع العظامي الذي يصبغ كل معرفة تتعلّق بالموضوع في حد ذاته. فكل معرفة إنسانية تنبع من جدلية الحسد التي تشكل الظاهرة الأولية للتواصل. فيتعلّق الأمر هنا بظاهرة عامة وشاملة تتم ملاحظتها حتى من المنظور السلوكي.

إن ما يحدث بين أطفال صغار يتضمن هذه القابلية الأساسية التي تعبر عن نفسها في حالة طفل يضرب آخر لكنه يقول: "إنه ضربني". فهو لا يكذب بل إنه بمثابة الآخر ذاته. فها هنا تكمن الركيزة التي يتميّز بها عالَم الإنسان عن عالم الحيوان. إن الموضوع الإنساني يتميز بعدم تخصصه، بل بتكاثره اللامنتهي. فهو لا يتوقف على استعداد أو تطابق غريزي لدى الذات كما يتطابق ويتداخل عنصر كيميائي بآخر. إن ما يجعل عالم الإنسان ملينًا بالمواضيع يرتكز على أن الموضوع ذا القيمة الإنسانية هو موضوع رغبة الآخر.

كيف يمكن ذلك؟ يمكن ذلك لأن أنا الإنسان هو الآخر عينه. ولأن الذات في البداية هي أقرب من شكل الآخر منها عن انبثاق نزعتها بذاتها. فهي في البداية عبارة عن تجميع لا متناسق لرغبات - وهذا ما تعنيه حقًا عبارة الجسد المتمفصل ثم إن التركيبة الأولى للأنا هي بالأساس أنا الآخر. إنها تركيبة مستلّبة. ذلك أن ذات الانسان الراغبة تتكون حول مركز متجسد في الآخر الذي يعطيها وحدتها، وكل اقتراب لها بالموضوع يكون بصدد موضوع هو موضوع رغبة الآخر.

فالمعرفة المسماة عُظامية هي معرفة تؤسّس على الغيرة والتنافس في قلب هذا التوحد الأولي الذي حاولتُ تحديده انطلاقًا من مرحلة المرآة. فهذه الأرضية الحسودة والتنافسية في صلب موضوع الرغبة، هي تحديدًا ما يتم تجاوزه في الكلام بقدر ما تحظى باهتمام الغير. فالكلام هو دائمًا تعاقد واتفاق. إننا نتشاور ثم نتفق على ما هو لك وما هو لي. ونتفق أيضًا على هذا الأمر أو ذاك. إلا أن الطابع العدواني للتنافس الأولي يترك بصمته في كل خطاب حول الآخر الأصغر autre، وكذلك حول الآخر الأكبر Autre بصفته مثلّث العلاقة وأيضًا حول موضوع الرغبة. فكل ما هو من قبيل الشهادة يقتضي موقفًا ملتزمًا من طرف الذات وصراعًا محتملًا يبقى فيه الجسم دومًا في حالة كُمون.

إن هذه الجدلية تتضمن دائمًا إمكانية كوني أجدني مضطرًا لإلغاء الآخر وإبطاله وذلك لسبب جد بسيط. إن منطلق هذه الجدلية يكمن في استلابي بواسطة الآخر وقد تأتي لحظة أجدني فيها بدوري ملغّى نظرًا لأن الآخر غير متفق معي. وهكذا فإن جدلية اللاشعور تتضمّن دومًا، من بين محتملاتها، الصراع وعدم إمكانية التعايش مع الآخر. وها هنا تتحلّى حدلية السيد والعيد. إن كتاب فينه مينه له حيا العقل ؟ ديما قد لا

وها هنا تتجلّى جدلية السيد والعبد. إن كتاب «فينومينولوجيا العقل» ربما قد لا يغطي كل ما يتعلّق به الأمر في هذا الإطار. إلا أننا وبكل يقين، غير قادرين على تجاهل قيمته النفسية والنفس-سببية. فانطلاقًا من غيرة مبكرة وخلال صراع أولي وأساسي، ينتج تأسيس العالم الإنساني في حد ذاته، مع فارق بسيط هو أننا نرقب في نهاية المطاف تمظهر الرهانات من جديد.

لقد اختطف السيد من العبد متعته. ولقد استحوذ على موضوع الرغبة بصفته موضوع رغبة العبد. لكنه، بهذا وفي الوقت نفسه، فقد إنسانيته. فالأمر هنا لا يتعلّق أساسًا بموضوع المتعة بقدر ما يتعلّق بالغيرة التنافسية في حد ذاتها. فإلى من يدين السيد بإنسانيته يا ترى؟ فقط لاعتراف العبد له بها. ولكن بما أن السيد لا يعترف بالعبد فإن اعتراف العبد بإنسانية السيد لا قيمة له البتة. وكما جرت عليه العادة على مستوى التطور المألوف للأمور، فإن من حصل على الانتصار واستولى على المتعة يصبح أبله كلية، وغير قادر على شيء آخر غير المتعة. في حين يبقى من مُنع منها حائز على إنسانيته، فالعبد يعترف بالسيد وبإمكانه إذا أن يحصل على اعتراف السيد به. ولهذا إنسانيته، فالعبد بالصراع طيلة قرون حتى ينال هذا الاعتراف قولًا وفعلًا.

إن هذه التفرقة بين الآخر الأكبر أي بصفته غير معروف وبين الآخر الأصغر، أي الآخر الأصغر، أي الآخر الذي هو أنا منبع كل المعارف، هي تفرقة أساسية. ففي هذا الفارق، وفي الزاوية المفتوحة بين هاتين العلاقتين، يجب موضعة جدلية الهذيان بكاملها. فالسؤال المطروح هو التالي: أولًا، هل ذات المريض هي من يكلمكم؟ وثانيًا، حول ماذا تحدّثكم؟

4

بخصوص السؤال الأول: هل هو كلام حقيقي؟ سوف لن أجيب عليه، ذلك أنه لا يمكننا تحديده منذ البداية. أما بخصوص السؤال: عماذا يحدّثكم المريض؟ يمكن القول بأنه، من دون شك، يحدثكم عن نفسه، لكن بداية، بموضوع يختلف عن غيره من الموضوعات، عن موضوع يشكل امتدادًا لجدلية الصراع الثنائي. إنه يحدّثكم عن شيء تحدّث إليه.

إن ركيزة البنية العظامية تكمن في أن العظامي قد فهم شيئًا يجد نفسه بصدد التعبير عنه. بمعنى أن أمرًا ما قد اكتسى لديه صيغة الكلام، وأن هذا الأمر يتحدّث إليه. وبالفعل، لا أحد يشك في أن مصدر هذا الكلام هو مصدر هوامي. والعظامي نفسه لا يشك في ذلك. فهو دائمًا على أهبة الاعتراف بالطابع الملتبس صراحة لمصدر الكلام الموجّه إليه. إلا أن العظامي يقدم لكم شهادته بخصوص بنية هذا الكائن الذي يتحدّث إليه.

يَلزمكم هنا رؤية الفرق من حيث المستوى بين الاستيلاب كشكل عام للمجال الخيالي وبين الاستلاب في الذهان. فالأمر لا يتعلّق هنا فقط بالتوحد، وبالديكور المنحاز إلى جانب الآخر الأصغر، بل يتعلّق الأمر بالآخر الأكبر، ما دامت الذات

تتكلّم. فمن دون هذا الآخر، لن يبقى لمسألة الذهان من وجود ويصبح الذهانيون آنذاك عبارة عن آلات متكلّمة.

إنكم تأخذون في الاعتبار شهادة العظامي لأنه طبعًا يتحدّث إليكم. أما السوال الأهم فيتعلّق بمعرفة بنية هذا الكائن الذي يتحدّث إليه والذي يتفق الجميع على القول إنه كائن هوامي. إنه (ذ) بالمعنى الذي يعطيه التحليل إياه. إلا أنه (ذ) تتبعه نقطة استفهام. فما هي إذًا هذه الجهة التي تتكلّم في الذات؟ إن التحليل النفسي يقول إنها اللاشعور. ولكن حتى يكون لهذا السؤال معنى، لا بد من افتراض أن هذا اللاشعور هو بمثابة شيء يتكلم داخل الذات، وإلى ما بعد الذات، ويتكلّم حتى وإن لم يكن لها بذلك علم، وقد يقول أكثر مما كان في ظنّها. فالتحليل يقول إن هذا هو الذي يتكلم في الذهانات. فهل هذا كاف؟ طبعًا لا، لأن المسألة كلها تتعلّق بمعرفة كيف يتكلّم هذا الشيء، وما هي بنية الخطاب العظامي. ولقد أتانا فرويد عن ذلك بجدلية جد أخاذة.

إن هذه الجدلية تتكئ على التعبير المتعلّق بميل أساسي (من الممكن ملاحظته في العُصاب). إنه تعبيرٌ الْحَبّه أنا و اتُحبّني هي الفرويد يقول إن هناك ثلاث سبل لنفي ونكران هذا التعبير. لقد توصّل فرويد إلى هذه النتيجة من دون لف أو دوران ومن دون أن يشرح لنا لماذا لا شعور الذهانيين ممتاز في مضمار قواعد اللغة وردي على مستوى فقهها. فمن وجهة نظر فقيه اللغة اكل هذا يبقى مشكوكًا فيه جدًّا. فلا تعتقدون بأن هذا يسري بيسر كما هو عليه الحال في قواعد اللغة الفرنسية للسنة السادسة ثانوي. فهناك طرق مختلفة لقول «أحبها أنا» بحسب اختلاف اللغات. إلا أن فرويد لم يتوقف عند ذلك. فهو يقول بثلاث وظائف وثلاثة أشكال للذهان، وقد توفّق في ذلك.

إن الوسيلة الأولى لنفي ذلك التعبير تتجلّى في القول: «لست أنا من يحبه، إنها هي»، زوجتي أو قرينتي. أما الثانية فتجلّى في القول: «ليس هو من أحِبه، إنها هي». على هذا المستوى يكون الدفاع غير كافي لدى الذهائي ويكون القناع غير مكتمل. وبما أن المريض ما زال غير مؤتمن على نفسه، فلا بدله من اللجوء إلى الإسقاط. أما الإمكانية الثالثة فتتمثّل في القول: «أنا لا أحبّه، بل أكرهه». فهنا كذلك، عملية القلب غير كافية، بحد تعبير فرويد على الأقل، ويلزم أيضًا تدخّل عملية الإسقاط، فتصبح النتيجة: «إنه يكرهني»، وهكذا نجدنا في صلب هذيان الاضطهاد.

إن التركيبة الرفيعة التي يتضمّنها بناء فرويد هذا، تمدّنا ببعض الأنوار، إلا أنكم تبصرون الأسئلة التي تبقى مطروحة. لقد رأينا أنه يجب تدخّل الإسقاط كآلية إضافية طالما لم يتعلّق الأمر بمحو وإلغاء ضمير المتكلم. فهذه البرهنة ليست بالغير المقبولة كلية، إلا أثنا نستحسن الحصول على معلومات إضافية بصددها. من ناحية أخرى فإنه من الجلي أنَّ الا، بمعنى النفي في شكله الأكثر صورية، ليس له قطعًا نفس القيمة عندما يُطبق على هذه التعابير في اختلافها. لكن، بصفة إجمالية، يمكن القول إن هذا البناء قد اقترب بعضًا من الواقع وقد توفّق في تحديد الأمور على مستواها الحقيقي نظرًا للأخذ بها من الجانب الكلامي مبدئيًا.

إن ما أتيتكم به هذا الصباح، قد يكون ربما قادرًا على جعلكم تلمحون بأنه بالإمكان طرح المسألة بصيغة مختلفة. فهل تعبير الحبه هو بلاغ أو كلام أو شهادة أو هو اعتراف تلقائي وفض لحدث يتم إبطال مفعوله؟ لنأخذ الأشياء من جانب البلاغ. ففي الحالة الأولى اهي التي تحبّه، تعمل الذات على تحميل شخص آخر لبلاغها. فهذا الاستلاب وضعنا فعلًا على مستوى الآخر الأصغر. فالأنا هنا يتكلم بواسطة أنا الآخر الذي تغير انتماؤه الجنسي بين حين. سنكتفي بملاحظة الاستلاب المنقلب. ففي هذيان الحسد، نجد في المرتبة الأولى هذا التوحد بالآخر مع قلب علامة التجنيس.

من ناحية أخرى، وبتحليلنا للبنية بهذه الطريقة، يتراءى لكم أن الأمر، في كل الأحوال، لا يتعلّق بالإسقاط بالمعنى الذي يجعله يندمج في آلية عصابية. فالإسقاط في العصاب يتكفّل بإلصاق خيانات الذات بالآخر. إن المرء يحسّ بحسد تجاه زوجته بقدر ما يتكتم عن زلات وردت منه وتستوجب اللوم والمؤاخذة. في حين، لا يمكن تفعيل آلية الإسقاط في هذاء الحسد الذي هو ذهاني في الغالب، سواء على المستوى الذي حدده به فرويد أو على المستوى الذي أحاول إيلاجه فيه. فلا يمكن تفعيله هنا لأن الشخص الذي تتوحدون به هو زوجتكم بالذات، التي تجعلونها مرسولة بأحاسيسكم اليس فقط تجاه رجل معين وإنما، كما يبين عن ذلك العمل العيادي، تجاه عدد من الرجال قد يكون لا متناهياً.

إن هذيان الحسد العظامي تحديدًا، يتكرّر إلى ما لا نهاية. فهو ينبثق من كل منعرجات التجربة المعيشية ويعُلق بكل الأشخاص الذين يتراؤون في الأفق، وحتى بأولائك الذين لا يتراؤون.

لننظر الآن إلى الحالة الثانية: «ليس هو من أحِب، وإنما هي». إنه شكل آخر من الاستلاب. فهو ليس منقلبًا وإنما هو محوَّل. فالآخر الذي يصبو إليه مجنون الغرام في خطابه، جد متميز، وذلك أن المريض ليست له به أية صلة واقعية مما دفع إلى الحديث بخصوصه عن وصال صوفي أو حب أفلاطوني. فهو في الأغلب موضوع يتم إبعاده. فيقتصر المريض على التواصل معه بمراسلة لا يعلم إن كانت تصل إلى عنوانه. فأقل ما يمكن أن نقوله هنا هو أن هناك استلاباً محوَّلًا للبلاغ. إن نفي شخصنة الآخر التي يرافق هذا النوع من الاستلاب يتجلّى في هذا الصمود البطولي أمام كل المحن والمعاناة، كما يقول مجانين العشق أنفسهم. فهذيان الجنون العشقي يتوجّه إلى آخر تم إبطاله لدرجة جعلته يكتسي عظمة وسعة الكون بأكمله، بحيث يكون الاهتمام الكوني المرتبط بالمغامرة الذاتية للمريض، عنصر أساسى بداخلها، بحسب تعبير دو كليرومبو.

أما في الحالة الثالثة فنجدنا بصدد موقف أقرب إلى الرفض والإنكار بكثير. إنه استلاب تبدلي بمعنى أن الحب يصبح كراهية. فالاختلال العميق لكامل بناء الآخر ثم تكاثر هذا الآخر، والطابع الانتشاري للتأويل الذي يعم العالم، كل هذا يبين بأن اضطراب المجال الخيالي قد وصل إلى أعلى مستوى.

إن العلاقات بالآخر في الهذاءات تصبح الآن في متناول تقصينا. ويمكننا إبرازها بأحسن ما يمكن، بالقدر الذي تساعدنا به مصطلحاتنا وذلك بالتفريق بين الذات المتكلّمة وبين الآخر الذي هي معه في علاقة تخيلية والتي هي محور أناي الشخصي الذي ليس به كلام. فهذه التحديدات تمكننا من التمييز بطريقة جديدة بين الذهان والعصاب.

30 نوفمبر/ تشرين الثاني 1955

## «إني آتية من عند بائع لحم الخنزير»

- بخصوص ما يتم رجوعه بداخل المجال الواقعي
  - دُميات الهذيان
- مستويات الواقعي (و) والرمزي (ر) والخيالي (خ) في اللغة
  - شَهُونة الذات

في مقالين معنونين بالتتابع، «فقدان الواقع في الأعصبة والذهانات» و«الأعصبة والذهانات»، أعطانا فرويد تعليمات مهمة حول ما يفصل العصاب عن الذهان. سأحاول التوكيد على ما يفرق بينهما بخصوص الإختلالات التي يُدخلانها في علاقات الذات بالواقع. هي ذي أيضًا مناسبة للتذكير، بطريقة دقيقة ومبنينة، بما يلزم سماعه بخصوص الكبت في العصاب.

1

إن فرويد يؤكد على أن علاقات الذات بالواقع ليست في العصاب كما هي عليه في الذهان. وبالخصوص، فإن الطابع العيادي الذهاني يتميز بتلك العلاقة المتشوّشة بعمق مع الواقع والتي نسميها هذيانًا.

إن هذا الاختلاف الكبير في التنظيم أو في الإخلال بالتنظيم لا بدله، يقول فرويد، من سبب بنيوي عميق. فكيف يمكن إبراز هذا الفارق؟ إننا عندما نتحدّث عن العصاب، نجدنا نعطي دورًا معينًا للهروب والتفادي يكون فيهما نصيب للصراع مع الواقع. ثم نحاول أن نعبر بواسطة مفهوم الصدمة، الذي هو مفهوم سببي، عن وظيفة الواقع في اندلاع العصاب. فهذا شيء، أما الشيء الآخر فيخص اللحظة من العصاب التي يحدث فيها لدى الفرد قطيعة مع الواقع.

فبأي واقع يتعلّق الأمر إذًا؟ إن فرويد يؤكد توًّا أن الواقع الذي تتمّ تضحيته في العصاب هو جزء من الواقع النفسي. إننا ندخل ها هنا في نقاش مهم، ذلك إن لفظ الواقع هنا ليس مجانسًا للواقع الخارجي. ففي الوقت الذي ينطلق فيه العصاب، تعمل الذات على تجنب أو تعتيم، كما قيل في ما بعد، جزء من واقعها النفسي، أو بلغة أخرى، من هويتها. فقد يتم نسيان هذا الجزء، إلا أنه يواظب على المطالبة بالإنصات إليه. وبأي طريقة يا ترى؟ إنها الطريقة التي التزم تعليمي كله بالتركيز عليها. إنها الطريقة الرمزية.

ففي مقاله الأول الذي أشرت إليه، يَذكّر فرويد ذلك المستودع الذي تَنْصبه الذات في ركن من الواقع (النفسي) والذي تخزن فيه موارد وقدرات يتم استعمالها في بناء العالم الخارجي. فالعصاب يستعير مواده من هذا الخزان. أما الذهان، كما يقول فرويد، فهو أمر جد مختلف، ذلك أن الواقع الذي تتجنّبه الذات لوقت معين، تحاول إعادة إبرازه وإدراجه مع منحه معنى خاصًا، معنى خفيًا، نحن نسميه رمزيًّا. إلا أن فرويد لم يركز على هذه الخاصية بالشكل الكافي واللائق. وبصفة عامة، فإن الطريقة الانطباعية التي اعتدناها في اقتراب مفهوم الرمزي، لم يتم حتى الآن تحديدها بالشكل الموافق لما يتعلّق به الأمر.

أنبهكم إلى أنني لا أتوفّر دومًا على إمكانية إمدادكم، كما يتوخّاه البعض، بكل نصوص المصادر هذه، وذلك حتى لا يتعرّض خطابي للتقطع بسبب عرضها. إلا أنني سأقدّم لكم نصوص الاستشهاد كلما اقتضى الأمر.

عدة مقاطع من مؤلفات فرويد تشهد على أنه يحس بضرورة تبيان كامل للنظام الرمزي الذي به يتعلّق الأمر في العصاب والذي يعتبره مضادًا للذهان. ففي الذهان يحصل، في لحظة ما، ثقب أو قطيعة أو انكسار أو هوة في العلاقة مع العالم الخارجي. أما في العصاب، وبما أن الواقع يتم ترابطه وترتيبه كلية بصيغة رمزية، يحدث لدى الذات في وقت لاحق، تهرب جزئي من الواقع وعدم المقدرة على مواجهة هذا الجزء الذي يتم الاحتفاظ بالعلاقة معه باطنيًا. وفي الذهان، على العكس من ذلك، فإن الواقع بعينه هو ما يحدث به ثقب منذ البداية ثم يأتي الهوام ليطمره في ما بعد.

هل يمكننا الاكتفاء بتحديد بسيط كهذا، وبمناقضة جد إجمالية بين العصاب

والذهان؟ طبعًا لا، بحيث إن فرويد حدّد وبكل دِقة، بعد قراءته لنص شريبر، بأن الاقتصار على معاينة كيف تنتصب الأعراض غير كافي، بل يلزم اكتشاف آلية تكوينها. لننطلق من فكرة مفادها أن ثقبًا أو هوة أو نقطة انقطاع، داخل العالم الخارجي، يتم ردمها بهذه القطعة المستعارة التي تتمثّل في الهوام الذهاني. فكيف يمكن تفسير ذلك؟ يمكن ذلك بآلية الإسقاط التي هي بين أيدينا.

سأبتدئ اليوم بهذه المسألة مع التركيز عليها بقوة لسبب هو أنه وصلني من بعضكم، ممن يقومون بدراسة النصوص الفرويدية التي قمت سابقًا بالتعليق عليها، بأنهم أثناء رجوعهم لمقتطف أشرت إلى أهميته، توقفوا متر قدين حول معنى فقرة لا يكتنفها غموض مع ذلك. إنها الفقرة المتعلّقة بالهلوسة العارضة التي تجلّت من خلالها الاحتمالات العظامية لدى "صاحب الذئاب". فرغم أنه قد تم لديهم استيعاب ما أكدتُ عليه عندما قلت إن "ما تم إبعاده من الرمزي، يحدث استرجاعه في الواقعي"، لقد رُفِعت مناقشة بينهم حول الصيغة التي ترجّمتُ بها قول فرويد بأن "المريض يرفض، بواسطة الكبت، معرفة ما حدث". وهذا يعني بأن التأثير على المكبوت بواسطة آلية الكبت، يقتضي نوعًا من المعرفة به لأن الكبت وعودة المكبوت هما شيء واحد يتم التعبير عنه خارج نطاق لغة الوعي لدى الذات. لذا فإن ما شكّل صعوبة لدى بعضكم، هو عدم تمكنهم من استيعاب بأن ما يتعلّق به الأمر في مسألة الكبت هو من قبيل المعرفة.

سأعطيكم الآن استشهادًا آخر، مقتبسًا من حالة شريبر. فعندما عزم فرويد على شرح الآلية الخاصة بالإسقاط التي قد تُمكن من تفسير تمظهر الهوام من جديد في الواقع، فإنه قد توقّف ليشد الانتباه إلى أنه من غير الممكن التحدّث في هذه الحالة عن الإسقاط. وهذا واضح جدًّا إذا ما تذكّرنا الشاكلة التي تعمل بها هذه الآلية، مثلًا في هذاء الحسد العصابي المسمى إسقاطي والذي يتلخّص في الرمي على كاهل الزوج بالخيانات التي قد نحس حيالها بالذنب في قرارة أنفسنا. شيء مخالف كلية هو هذيان الاضطهاد الذي يتمظهر بواسطة إدراكات حدسية تأويلية في مجال الواقعي. فهاهي ذي الألفاظ التي تحدّث بها فرويد بخصوص شريبر حيث قال: الا يصح القول بأن الإحساس المقموع داخليًا قد تم القذف به من جديد نحو الخارج...، فهذا هو المكبوت وعودة المكبوت. داخليًا قد تم القول إن ما تم رفضه... "إنكم ربما تتذكّرون نبرة التوكيد التي أدخلها تداول هذه الكلمة - " ... يرجع من الخارج».

وها هو نص آخر يمكن إضافته إلى النصوص التي استشهدتُ بها في نفس المجال،

وهي نصوص محورية. إنه بالتحديد النص المتعلّق بالنفي والذي قدّمه لنا وعلق عليه السيد هيبوليت. فهذا النص مكّننا بالخصوص من تحديد دقيق لفترة يمكن، إن أمكن القول، اعتبارها منبع عملية الترميز بصفة عامة. لكن أرجو الانتباه إنه ليس مرحلة من مراحل التطور، إنما هو هنا بمثابة حل لضرورة تترتب عن لزوم بداية لعملية الترميز. وبعد ذلك، من الممكن أن يحدث، في فترة ما من فترات التطور، شيء ما يعاكس الإثبات الأولي. إنه رفض أولي، إن شئنا، يترتب عنه النفي وما يخلفه من تداعيات عيادية. فالتفرقة إذًا بين آليتي الرفض والإثبات هي تفرقة جد مهمة وأساسية.

فلفظ الإسقاط هذا، من الأفضل التخلّي عنه. فما يتعلّق به الأمر هنا ليس له علاقة البتة بهذا الإسقاط السيكولوجي الذي يؤدّي، مثلًا، إلى استقبال كل ما يفعله أولائك الذين لا تُكِن لهم إلا إحساسات جد مختلطة، بنوع من الحيرة والارتباك بخصوص نياتهم. أما الإسقاط في الذهان فهو ليس على هذه الشاكلة بتاتًا. إنه الآلية التي تعمل على الإرجاع من الخارج ما استحوذ عليه الرفض، أي ما تم رمية خارج سيرورة الترميز الشاملة والمكونة للذات.

فما هي لعبة الشعوذة هذه التي أصبحنا فريسة لها، وما هو لعب البهلواني المتميز هذا الرمزي والخيالي والواقعي؟ وبما أننا لا نعرف من هو هذا البهلواني الذي يتحكم في هذه اللعبة، فإننا هنا نكتفي بطرح السؤال. وسأضع هذا السؤال في قائمة جدول أعمال هذه السنة. فقد يمكننا من تحديد ما نسميه العلاقة مع الواقع، وبنفس الوتيرة، سيمكننا من تحديد ما يقصده ويصبو إليه التحليل من دون السقوط في الخلوطات اللامتناهية والمتعلقة بهذا الموضوع داخل النظرية التحليلية. فعندما نتكلم عن التكيف مع الواقع والانضباط به، عن ماذا نتحدث يا ترى؟ فلا أحد يعرف شيئًا عن ذلك طالما لم نحدد بعد ما هو الواقع، وهذا أمر ليس بالسهل.

وبما أنني أفتتح المسألة، فإنني سأنطلق من جانب آني وفعلي بالكامل. فلا يمكن القول بتاتًا إن هذا السيمينار يقتصر فقط على قراءة النصوص والتعليق عليها وكأن الامر، بكل بساطة، يكتفي بتأويل النصوص. فهذه الاشياء التي نتحدث عنها هي، بالنسبة لنا، تحيا داخل مراسنا اليومي وفي التداريب التي نشرف عليها وفي الكيفية التي نقود بها عملية التأويل وفي الطريقة التي نتعامل بها مع المقاومات بمختلف أشكالها. ولهذا، فسأستعير من جلسات تقديم المرضى التي أعدها حاليًا، مثالًا من جلسة يوم الجمعة الماضى.

فمن حضر منكم جلسات التقديم هذه، قد يتذكّر بأنه كان لي أمر بشخصين يقتسمان نفس الهذيان، وهو ما نسميه بالهذيان الثنائي. لم يكن أيضًا من السهل علي، على غرار ما حدث مع الأم، إبراز قيمة ما أتت به البنت المريضة. وأظن بجدية أنه، قبل تكفلي بها، قد تمت مراقبتها ثم تقديم حالتها مرات عديدة نظرًا للدور الذي يلعبه المرضى في قسم يتكلف بالتدريس كهذا. فمهما بلغت درجة هذيانهم، فإن المرضى يحسون في النهاية ضجرًا ونفورًا من مثل هذا النوع من التمارين، ولهذا لم تكن المريضة في حالة استعداد وتقبل.

ومع ذلك، فلقد تم تبيان بعض الجوانب المهمة وخصوصًا كون الهذاء العظامي لأنها كانت عظامية هو أبعد من أن يرتكز على أرضية تتمثل في طبع متكبر وشكوك وشديد الحساسية، ولا في التشدّد السيكولوجي كما يقال. فبجانب التأوليلات التي يصعب تحديدها والتي كانت تحس هذه الفتاة الشابة نفسها ضحية لها، كان لديها، على العكس، إحساس بأن شابة مثلها، لما تتمتع به من طيبوبة وسلوك حسن ورغم ما تحملته من مصاعب، وما عانته من محن، لا يمكن إلا أن تحظى بالعناية والعطف من لدن الجميع. وحتى رئيس القسم أثناء شهادته لم يتحدّث عنها، والحق يقال، إلا بوصفها كامرأة ظريفة وطيبة ومحبوبة من الجميع.

وعلى كل، فلقد عانيتُ الأمرين في التطرق معها للموضوع بالذات. إلا أنني تمكنت من الاقتراب من مركز ما كان باديًا للعيان. فهمها الأساسي كان، بالتأكيد، يتمحور حول تبيانها وبرهنتها على عدم وجود أمر لديها تتوخى كتمانه. وكانت في الوقت نفسه تحاول تجنب وقوعها تحت وطأة تأويل خاطئ قد يبدر من طرف الطبيب كما كانت تتوقع. إلا أنها أطلعتني بما حدث لها في يوم من الأيام، لما كانت تهب بمغادرة شقتها. لقد وجدت نفسها في الرواق قبالة شخص شائن السلوك. ولم تكن لتندهش لذلك، نظرًا لكون ذلك الرجل البشع كان متزوجًا وفي الوقت نفسه عشيقًا لإحدى جاراتها، قليلة العفة والاحتشام.

فأثناء مروره، وجه إليها شتيمة ما زالت توجع قلبها. إلا أنها ليست مستعدة لإعادة ذكرها بحضرتي، لأنه إن فعلت فسيحط ذلك من قدرها بحسب قولها. وبما أنني حرصت على التقرب منها بلطف، فلقد تمكنا، بعد خمس دقائق من بدئ المقابلة، من

التوصل إلى تواصل إيجابي وطيّب. فأخبرتني للتو، بعد ضحكة تنم عن تنازل من قبلها، بأنها لم تكن، بخصوص ما حدث، كلها صفاء وبراءة، لأنه ورد من جانبها أيضًا قولٌ ما. وما قالته بالمناسبة، أباحت لي به ببساطة تفوق بكثير بوحها لي بما سمعته. أما ما قالته فهو كالتالي: فإني آتية من عند بائع لحم الخنزير، وبطبيعة الحال، بما أني لا أختلف عن كل الناس، فإني وقعت مثلكم في نفس الأخطاء وفعلت كل ما أنهيكم بفعله. فإني لست أقلّ بُعد عن الصواب وإن كان ذلك ينجح لدي شخصيًا. إن رأيًا حقًا لا يعدو كونه مجرد رأي في نظر العلم وحتى في نظر إسبينوزا. فإن أنتم فهمتم، فطوبي لكم، لكن احتفظوا بما فهمتم لأنفسكم. فالمهم ليس هو الفهم وإنما بلوغ الحقّ. أما إن كنتم قد بلغتموه على غرة، وإن كنتم تظنّون أنكم تفهمون، فإنكم لا تفهمون حقًا. وبطبيعة الحال، فأنا أيضًا أفهم، وهذا ما يدل على أنه لدينا جميعًا شيء ما نقتسمه مع الهذّائين. إن لدي كما هو لديكم جميعًا، ما هو هذيان لدى الإنسان العادي.

اإني آتية من عند بائع لحم الخنزير؟. فإن قيل لي إن ها هنا ما يمكن فهمه، فقد يكون في مستطاعي اعتبار بأن هناك إشارة إلى الخنزير.

فأنا لم أردّ عليها بكلمة اختزيرا وإنما قلت لها: احلوف المما كان منها إلا أن وافقت، وذلك ما أردتني أن أفهمه. وربما كان ذلك ما أرادت أن يفهمه الآخر. إلا أن هذا ما لا يجب فعله بالضبط. فما يجب الاهتمام به فعلًا هو لماذا تريد هي أن يفهم الآخر ذلك وليس غير. ثم لماذا لم تصرح له بذلك بكل وضوح وإنما عن طريق التلميح. أما إن أنا فهمت، فإنني سأمر مرور الكرام ولن أتوقف عند هذا الأمر لأنني أكون قد فهمت. فهذا هو ما يُظهر لكم ماذا يعنيه الانزلاق في لعبة المريض. إنه يبغي توريطكم معه داخل المقاومة التي يقوم بها. لذا فمقاومة المريض هي دومًا مقاومتكم أنتم. وما من مقاومة تنجع لدى المريض إلا وتكونوا منغمسين فيها حتى أعناقكم، لأنكم آنذاك تفهمون. فإن كنتم تفهمون، فأنتم على وتكونوا منغمسين فيها حتى أعناقكم، لأنكم آنذاك تفهمون. فإن كنتم تفهمون، فأنتم على خطأ. أما ما يجب فهمه حقًا هو لماذا يوجد شيء نريد عرضه على الفهم. لماذا قالت: «إني خطأ. أما ما يجب فهمه ولم تقتصر فقط على قول: اختزيره؟

لقد كرستُ تعليقي، نظرًا لضيق الوقت، لتبيانكم بأن ما تعلّق به الأمر هنا هو بمثابة لؤلؤة. ولقد أوضحت لكم التشابه مع ذلك الاكتشاف الذي حصل يومًا، عندما توقفنا على ملاحظة مرضى يعانون من هلوسات سمعية وهم يقومون بحركات واضحة من الحلق والشفاه وكأنهم يُصدرون بأنفسهم هذه الهلوسات. فليس الشيء نفسه ما يحدث هنا. إنه مشابه لكن من له أهمية أكبر.

قالت المريضة: القد قلت إني آتية من عند بائع لحم الخنزير". بعدها باحت بالمكنون. وعما قاله الرجل، أجابت: إنه قال اخنزيرة". إن هذا هو الرد المناسب والمرتقب، كأن نفكر في إبرة بعد ذكر خيط... وعلى هذا المنوال تسري الأمور كالعادة.

لتتوقف لحظة بصدد ما سبق ذكره. فإنكم قد تقولون ها هو لاكان فرح مسرور لأن ها هنا ما يود تلقيننا إياه وهو كالتالي: «أثناء الكلام، تستقبل الذات البلاغ الصادر عنها على شكل معكوس، فلتعودوا إلى هديكم، إن الأمر ليس كذلك البتة. فالإبلاغ الذي يتعلّق به الأمر هنا هو أبعد من أن يكون مطابقًا للكلام، بحسب ما حددتُ لكم بكونه ذلك الشكل من الوساطة التي تستقبل فيها الذات إبلاغها من لدن الآخر وبشكل منعكس.

وبداية، من هو هذا الشخص المقصود هنا؟ إنه كما أسلفنا رجل متزوج وعشيق لفتاة هي نفس الصديقة لمريضتنا والمتورِّطة جدًّا في الرغبة التي وقعت المريضة ضحيتها. إلا أن هذه الصديقة ليست المركز بالنسبة لما يحدث لمريضتنا وإنما يمكن اعتبارها الشخص المحوري لها.

فعلاقة مريضتنا بهذين الشخصين هي علاقات ملتبسة. إنهما حقًا شخصان اضطهاديان وعدائيان، إلا أنه لم يتم اعتبارهما منها انطلاقًا من منطلق مطلبي، الشيء الذي تفاجأ منه أو لائك الذين حضروا المقابلة منكم. أما ما يميز علاقات المريضة مع محيطها فهو الحسرة والارتباك. إذ كيف تم الإتيان بها وبأمها إلى المستشفى إن لم يكن ارتكازًا على ادعاءات واعتمادًا على عارضة أعدت ضدهما بلا ريب؟ وعلى هذا المنوال يصبح الاهتمام الكوني الذي يحظيان به قابلًا للتكرار. فها هنا منبع تلك الإفرازات الجنون -غرامية التي قمنا بتحديدها أثناء المقابلة. إنهما ليستا بمجنونتي الغرام بكل معنى الكلمة، إلا أنهما يكنان إحساسًا كونهما موضع اهتمام بالغ.

«الخنزيرة». ما قيمة هذا التعبيريا ترى؟ إنه إبلاغ حقًّا، ولكن أليس هو الإبلاغ الصادر عن المريضة ذاتها؟ ففي منطلق كل ما تمّت الإشارة إليه، هناك اقتحام الجارة للعلاقة الرابطة بين هذين المرأتين المنعزلتين واللتين بقيتا ملتصقتين طوال حياتهما بحيث لم يتمكنا من التباعد بعد زواج البنت الصغرى، بل إنهما تهربان من الوضعية الكارثية التي انقلبت إليها حياتها الزوجية نتيجة تهديدات الزوج لها. فبحسب الشهادات الطبية، لم يكن يصبو هذا الأخير إلى أقل من تقطيعها إربًا. إننا نحس هنا بأن الشتيمة التي يتعلق بها الأمر إن لفظ الشتيمة هو هنا أساسي حقًا، ولذا تم وضعه موضع الصدارة في إطار الاستتبابات الفينومينولوجية المتعلقة بالعظام – تتناسق مع سيرورة الدفاع المتمثلة في

عملية الإبعاد التي اضطرت المريضتين للأخذ بها تجاه جارتهما التي بدت لهما مزعجة أساسًا.

فهذه الجارة، بحسب زعمهما، تطرق باب شقتهما عندما يكونان منهمكين في نظافتهما الحميمية، أو ماضيين في شغل أو أثناء تناولهما وجبة العشاء أو متمتعين بالمطالعة. وبالتالي، فإن همهما الوحيد هو إبعاد هذه الإنسانة الميالة أساسا إلى التدخل المتعمد في شؤونهما. ولم تصبح الأمور أكثر إشكالًا إلا عندما تم وضع هذا النفي وهذا الرفض وهذا الإبعاد، حيِّز التطبيق، أي في اللحظة التي قامتا فيها فعلًا بالرمي بها بعيدًا.

أما السؤال الآن هو هل من الممكن موضّعة ما حدث على مستوى الإسقاط، وكأن ما حدث هو بمثابة آلية دفاعية من لدنهما؟ تجدر الإشارة هنا إلى أن حياة هاتين المرأتين الحميمية قد مرت بكاملها خارج العنصر الذكوري. فلقد اعتبرتا الرجل من باب الغرابة ومن غير الممكن التوافق معه. إن العالم بالنسبة لهما مؤنث بالأساس. ومع ذلك، هل يمكن اعتبار العلاقة التي تربطانها مع الإناث هي من نوع إسقاطي، في حين كانتا في اضطرار للعيش منعزلتين وفي انغلاق تام؟ هل يمكن إرجاع هذه العلاقة إلى التثبيت الجنسمثلي بمعناه العام والذي، كما يقول فرويد، هو بمثابة ركيزة العلاقات الاجتماعية؟ إن هذا ما يفسر كون هاتين المرأتين، المنعزلتين عن العالم الأنثوي، يجدًّان نفسيهما في موضع لا يستقبلان فيه الإبلاغ من لدن الآخر، وإنما يصدران بنفسيهما هذا الإبلاغ صوب الآخر.

ألا يمكن اعتبار الشتيمة بأنها هنا بمثابة الكيفية الدفاعية التي تنعكس بداخل علاقتهما، هذه العلاقة التي أخذت منذ نشأتها، تُدرِج في حوزتها كل الآخرين ومن دون تمييز؟ فهذا محتمل، ويدل بداية على أن الأمر يتعلّق بالإبلاغ الصادر عن الذات وليس بالإبلاغ المتلقّى بصيغة منعكسة.

أيكفي التوقف عند هذا الحد؟ طبعًا لا. إن هذا التحليل قد يجعلنا نفهم بأن المريضة تحسّ بأنها محاطة بمشاعر عدائية. إلا أن المسألة ليست على هذا المستوى. فالمهم هو أن لفظة اخنزيرة قد تم سماعها فعلًا على مستوى الواقعي، فمن الذي يتكلم إذًا؟ بما أن هناك هلوسة ، فإن الواقع هو الذي يتكلم. فهذا متضمن في منطلقاتنا إذا ما وضعنا بأن الواقع يتكون من إدراكات وإحساسات. فبخصوص ذلك ليس هناك أي لبس. فهي لا تقول: «إنني أحسست بأنه يجيبني: خنزيرة»، وإنما تقول: «لقد قلت إني آتية من عند بانع لحم الخنزير». أما هو فقال: اخنزيرة ، فإما نكتفي هنا بالقول بأنها مهلوسة، وإما

نحاول أن نتقدم إلى أبعد من ذلك. وهذا ما قد يبدو محاولة غير معقولة. أُوَلَيْسَ من دور المحلّلين النفسانيين في الوقت الراهن اختبار المحاولات غير معقولة؟

وبداية، هل يتعلّق الأمر هنا بالسمة الواقعية للموضوعات؟ ومن ذا الذي يتكلّم عادة في الواقع بخصوصنا؟ وأيضًا، عندما يحدثنا شخص ما، فهل هذا ما نعتبره واقعًا؟ إن الملاحظات التي أعطيتكم إياها سابقًا حول الآخر الأصغر والآخر الأكبر، كان مفادها أن أبين لكم أن الآخر الأكبر، عندما يتكلّم، فإنه ليس بكل بساطة ذاك الواقع الذي تتواجدون أمامه، بكونه الشخص الذي يتلفظ. بل إن هذا الآخر هو ما بعد هذا الواقع.

ففي الكلام الحق، يكون الآخر هو قبالة من به تتعرفون على ذاتكم. لكن، لا يمكنكم التعرف على ذاتكم إلا لكون هذا الآخر معترف به مسبقًا. فيجب أن يتم الاعتراف به حتى يتم لكم من خلاله التعرف على أنفسكم. وهذه السمة الإضافية، والسمة التبادلية، هي ضرورية كي يتم إضفاء القيمة اللازمة للكلام الذي أعطيتكم عنه هذه الأمثلة النموذجية: «أنت معلمي» و «أنتِ زوجتي»، أو حتى ذلك الكلام الكاذب الذي، وإن كان يقصد العكس، فإنه يَفترض الاعتراف بآخر مطلق يتم قصده بعد كل ما يمكن معرفته والذي لا يكون للاعتراف به من قيمة إلا لأنه أبعد من المعروف. فبالاعتراف به، تقومون بتأسيسه، ليس فقط كعنصر من الواقع، أو بَيدق، أو دمية متحركة، وإنما بكونه مطلقًا غير قابل للاختزال، وعلى وجوده كذات، تتوقف القيمة الأصلية للكلام التي تعملون على التعرف بأنفسكم داخلها. فها هنا شيء ما قد تمت نشأته.

فعندما تقولون لسيدة ما: «أنتِ امرأتي»، فإنكم تقولون لها ضمنيًا: «إني زوجك». 
إلا أنكم أنتم من تقولون بداية: «أنتِ امرأتي»، بمعنى أنكم تؤسسونها في مقام يجعلها 
معترفًا بها، مما يؤدي بها إلى الاعتراف بكم. فهذا الكلام إذًا هو دومًا أبعد ما في اللغة. 
إن هذا الالتزام، كما هو الحال طبعًا بالنسبة لأي كلام آخر وإن كان كاذبًا، يُلزم كامل 
الخطاب المسترسل، بكل ما يتضمنه من أفعال وتصرفات وتحركات دُميوية داخل 
اللعبة التي أنتم أول المشاركين فيها. فانطلاقًا من قول ما، يتم تأسيس لعبة تشبه كلية 
ما يحدث في حكاية «أليس في بلاد العجائب» عندما يشرع خدام الملكة، أو غيرهم 
ممن يترددون على البلاط، بارتداء أوراق اللعبة التي هم بصدد مزاولتها. فيصبحون هم 
ممن يترددون على البلاط، بارتداء أوراق اللعبة التي هم بصدد مزاولتها.

إن قولًا كيف ما كان، من اللازم عليكم مساندته بخطابكم أو التبرؤ منه أو الطعن فيه أو التأكيد عليه أو دحضه. والأشد من ذلك، أنه يلزمكم الخضوع لأوامر عدة تندرج

تحت قواعد اللعبة. وكما تقوم الملكة بتغيير قواعد اللعبة كما يحلو لها، إلا أن ما هو أساسي يبقى كما كان عليه - وهكذا، فعندما يحصل اندماجكم في لعبة الرموز، فإنكم تجدون أنفسكم ملزمون أبدًا بحسب قواعد معينة.

وبمعنى آخر، فإن دمية ما، عندما تتكلّم، فإنها ليست هي من يتكلم. أما الذي يتكلم فهو من يقف خلفها. والسؤال هنا هو معرفة ما هي وظيفة الشخص الذي تم الإلتقاء به في مثالنا السابق. إن ما يمكننا قوله بالنسبة للمريض هو أن هناك شيئًا ما يتكلّم من مستوى الواقعي. إلا أن مريضتنا لا تقول إن من يُكلمها هو شخص يقبع خلفها. إنها تتوصل منه بكلامها لكن بشكل معكوس. فكلامها ينبع من الآخر الذي هو ذاتها. إنه الآخر الأصغر الذي هو صورتها في المرآة. وهو مثيلها. فكلمة اختزيرة هي هنا بمثابة الرد بالمثل. إلا أننا لسنا بعالِمَين بما تم الرد عنه فعلًا. فإن كان الكلام يتم صدوره من الواقعي، فمعنى ذلك أن النطق به ينجم عن الدمية. فالآخر الذي يتعلّق به الأمر في الواقعي، فمعنى ذلك أن النطق به ينجم عن الدمية. فالأخر الذي يتعلّق به الأمر في مفاه الحالة لا يعدو شخص المخاطب، وإنما يتخطّى ذات المتكلّم إلى ما هو أبعد منها. فهذه هي بنية التلميح الذي يتجلّى بنفسه في ما هو أبعد مما يتم قوله. فلنحاول الآن تحديد الأشياء انطلاقًا من هذه اللعبة الرباعية التي استدعاها ما قلته لكم في المرة السابقة.

فالألف الصغيرة (أ)، تمثل الرجل الذي التقت به في السرداب. في حين ليس هناك ألف كبيرة (أ). أما (أ) فهو ذاك الذي يقول: "إني آتية من عند بائع لحم الخنزير"، وعمن صدر القول: "إني آتية من عند بائع لحم الخنزير"؟ إنها (ذ). أما الألف الكبيرة، (أ)، فإنها قالت لهذه الأخيرة: "خنزيرة". في حين أن السيدة التي تُخاطبنا، والتي تحدثت بصفتها هذاءة (أ)، فإنها ومن دون شك، توصلت ببلاغها الخاص من طرف الآخر الأصغر وبشكل معكوس. وما تقوله بصفتها ذاتًا، يتعلق بما هو أبعد منها إذ لا يمكنها أبدًا، لكونها ذاتًا إنسانية، أن تتكلم إلا بواسطة التلميح.

ليس هناك سوى طريقتين للحديث عن (ذ)، هذه الذات التي هي صلبنا. فإما أن تعملوا حقًا على مخاطبة الآخر، الآخر الأكبر، ثم تحصلوا منه، بشكل منعكس، على البلاغ الذي يخصّكم، وإما أن تقوموا بالإدلال بواسطة التلميح إلى وجوده وعلى المضي نحوه. فإن كانت هذه المرأة عظامية حقًا، فذلك لأن الدورة الذي تخصها بهذا الصدد تتضمّن إقصاء الآخر الأكبر، ثم يتم انشطارها هي بعينها إلى قسمين: الآخرين الصغيرين من جهة واللذين هما في قبالتها بمثابة دمية تتكلّم وعليها ينعكس صدى بلاغها بالذات، ومن جهة أخرى، هي نفسها التي هي دومًا آخَر لكونها أنا، لكنها تتكلّم بالتلميح.

فهذا هو الأهم. إنها تتكلم بالتلميح لدرجة يصبح من الصعب عليها معرفة ما تقوله, فماذا تقوله إذًا؟ إنها تقول: "إني آتية من عند بائع لحم الخنزير". لكن، من الذي يأتي من عند بائع لحم الخنزير" الكن، من الذي يأتي من عند بائع لحم الخنزير؟ إنه خنزير متمفصل، إنها لا تدري أنها تقول ذلك، إلا أنها تقوله مع ذلك. فقبالة هذا الأخر الذي تتحدث إليه، تقول له عن نفسها: "أنا الخنزيرة، إني آتية من عند بائع لحم الخنزير، إني مقطعة، جسدي ممفصل وأطرافي مشتتة. إني أهذي وعالمي يندثر إربًا إربًا، كما هو الحال بالنسبة لذاتي". فهذا ما تقوله. إن التعبير بهذه الكيفية التي تبدو لنا مفهومة، هي، على أقل تقدير، مُضحكة ومسلية إلى حد ما.

هناك أيضًا مسألة تتعلّق بالتوقيت. فانطلاقًا من كلام المريضة، يبدو أنها ليست أول من تكلّم. أو على الأقل، ليست هي بالضرورة أول من تكلم. وليس بإمكاننا التحقق من ذلك لأننا سوف لن نحاول تطبيق قياسًا زمنيًا على كلمات لم تكن ملفوظة. فإذا ما كان الطرح الذي أقدّمه صحيحًا، وإذا ما كان الرد هو ما تم النطق به، أي هو ما قالته المريضة حقًّا، آنذاك فإن تعبير (إني آتية من عند بائع لحم الخنزير ايفترض لفظة اخنزيرة كإجابة.

أما داخل الكلام الحق، على العكس من ذلك، فإن الإجابة تكمن في التعبير نفسه. إن ما يُجبب على الكلام، هو تكريس الآخر والإقرار به كما يحصل في قول المرأتي، أو المعلمي، وبهذا، فإن الإجابة هنا تفترض الوجود المسبق للتعبير. أما في الكلام الهذائي فإن الآخر مقصي بالفعل وليست هناك حقيقة نهائية. إن وجود هذه الأخيرة في الرهان يكاد ينعدم إلى درجة تجعل المريض لا يحمل هذاءه أية حقيقة، ويبقى أمام هذه الظاهرة الفظة في حيرة وارتباك. الشيء الذي يتطلب منه وقتًا طويلًا قبل أن يحاول بصدد ما حدث، ترميم نسق، سنسميه النسق الهذائي. إنه يقوم بهذا الترميم، ليس كما يُظن، اعتمادًا على الاستدلال والبناء، وإنما بكيفية سنرى في ما بعد أنها ليست منعدمة الصلة بالظاهرة البدائية نفسها.

وبما أن الآخر مقصي فعلًا، فإن ما يتعلّق بالذات يتم قوله في الواقعي من طرف الآخر الأصغر، أو من أشباح له، أو من طرف أشخاص «مصنوعين بإهمال كامل»، بحسب تعبير شريبر في وصفه للكائنات الإنسانية التي يتم له مصادفتها. فالآخر الأصغر يتميز فعلًا بالطابع الوهمي، أو الميال إلى الوهم. بعد اهتمامنا بالكلام، سنهتم الآن باللغة التي ينطبق عليها التقسيم الثلاثي بين الرمزي والخيالي والواقعي.

من المؤكد أن العناية التي بذلها سوسير من أجل إبعاد الاهتمام بالجانب الحركي للتلفظ في إطار تحليله للغة، يدل عن استقلال هذه عن ذاك. إن الخطاب الحقيقي هو اللغة الواقعية، واللغة تتحقق في التكلّم. أما المستويين الرمزي والخيالي فإنهما يتواجدًّان في اللفظين اللاخريين اللذين يُركب سوسير من خلالهما بنية اللغة وهما المدلول والدال.

أما المادة الدالة، كما تتواجد على هذه الطاولة وفي هذه الكتب مثلًا، فهي، كما قلت دائمًا، بمثابة الرمزي. فإذا ما كانت الألسن المصطنعة جد بليدة، فذلك لأن تركيبها يتم انطلاقًا من المدلولية. خلال الأيام الماضية، ذكّر في أحدكم بأن طرق الاستنباط التي تنظم لسان الإسبيرانطو، والتي تؤدي، انطلاقًا من معرفتنا لكلمة «ثور» إلى استنتاج كلمات «بقرة» ثم «عجل»، إلخ. فطلبت منه أن يعرفني كيف يتم القول بلسان الإسبيرنطو «الموت للأبقار» ونحن نعرف أنه يلزم استنتاجه من قولة «عاش الملك». إن هذا التعبير وحده لكافي لدحض وجود الألسن الاصطناعية التي تحاول أن تتكون ارتكازًا على المدلولية، وهي لهذا تبقى، على العموم، غير مستعملة.

وهناك أيضًا المدلولية التي تُفضي دومًا وأبدًا إلى المدلولية. طبعًا، قد يتم حصر الدال داخل مدلوله، إن أنتم اقتصرتم على إعطائه معنى معينًا، وأنشأتم بذلك دالًا آخر بصفته دالًا، داخل وظيفة المدلولية هذه. فهكذا يمكننا الحديث عن اللغة. إلا أن تقسيم دال -مدلول يتم على الدوام إعادة إنجازه. أما إن كانت المدلولية من طبيعة تخيلية فهذا مما لا شك فيه. إنها كما هو حال الخيالي، دائمًا متلاشية في آخر المطاف لأنها مرتبطة تحديدًا بمنا يشد اهتمامكم، أي إنها مرتبطة بما أنتم مشدودون بداخله والذي من خلاله تعرفون أن الجوع والحب هما الشيء نفسه، فتصبحون محفّزين فعلًا ككل الحيوانات.

إلا أن مدلولة شخصكم المسكينة، والتي تنطوي أيضًا على طابع من العمومية التي تنم على يأس مطلق، وإنسانية لا متناهية، فإنها قد تقودكم إلى أبعد مدى بفضل وجود الدال. فنظرًا لوجود الدال هذا الذي لم تتمكّنوا بعد من فهم كيف تم وجوده ولا كيف تم تواجده هنا وإلى ما يصلح لكم إلى ما يقودكم - فإن به أنتم مقودون.

إن الفرد عندما يتكلّم، تكون تحت تصرفه مادة اللسان بكاملها. وانطلاقًا من هنا يتكوّن الخطاب الملموس. ففي البداية هناك مجموعة متزامنة وهي اللسان من حيث هو نسق متواقت لفئات لغوية متناقضة لكنها مركبة في بنية. وبعد ذلك، هناك أيضًا ما يحدث بكيفية متتالية ومتتابعة وهو الخطاب. فليس بإمكاننا إلا أن نضع الخطاب في مسرى معين للزمن، في منحى يتم تحديده بحسب تعبير دو سوسير، بكيفية تواترية.

إنني لأترك له مسؤولية هذا التعبير. ليس لأنني أعتبره خاطئًا، إذ من الحقيقي بكل تأكيد أن لا وجود لخطاب من دون تراتب ملموس، وإن كان هذا التراتب افتراضيًا. فإن قرأتُ هذه الصفحة مبتدأ من أسفل إلى أعلى بطريقة معكوسة، فلن ينتج نفس الحاصل إن أنا قرأتها في الاتجاه الصائب. وفي حالات معينة قد يؤدي التصرف الأول إلى خلط عميق واختلاط عويص. إلا أنه ليس من الصحيح الافتراء بأن الخطاب يتكون من سطر واحد، بل إنه يتكون من مجموعة سطور متعددة. فالخطاب لا يتكون إلا في داخل هذا التوالي وهذا التتابع. إن الدال الذي يتواجد تتابعيًا، يلحقه داخل الكلام الهذائي تغيرٌ سبقت الإشارة إليه في هذا المكان. وهذا التغير يكمن في أن بعضًا من عناصر الدال تنفصل وتتاقل، فتكتسب قيمة خاصة وقوة مثبطة وتُشحن بمدلولات متعددة أو بالمدلولية في حد ذاتها. إن كتاب شريبر يزدهر بمثل هذا النمط من الدلالة.

خذوا تعبير «إضافة الأعصاب» مثلًا، والذي هو تعبير يستند إلى ما يسميه شريبر اللسان المركزي. إن شريبر يميز بكل دقة بين الألفاظ التي تأتيه بكيفية إيحائية، وعن طريق «إضافة الأعصاب» تحديدًا. فهي ألفاظ تعاد على مسامعه بمدلوليتها المتميزة وإن كان لا يفهما في كل الأحوال. «قتل الروح» مثلاً هو أحد هذه التعابير الإشكالية بالنسبة إليه، إلا أنه يعلم أن لهذا التعبير معنى خاصًا.

وبالرغم من هذا كله، يبقى أن شريبر يتحدّث بخطاب هو نفس خطابنا وكتابه، والحق يقال، جيد الكتابة، واضح التعبير وسهل المنال. وهو أيضًا متماسك ككل الأنسقة الفلسفية الراهنة والتي عادة ما نرى فيها الفيلسوف ينتبه فجأة للسعة عنكبوت أصابته في منعرج طريق، فتجعله يرى بأن مفهوم البوفارية أو الديمومة وكأنها مفتاح العالم. ثم نراه ينطلق توًّا في إعادة بناء العالم بأسره اعتمادًا على هذا المفهوم، من دون أن نعرف البتة لماذا تم التقاطه لهذا المفهوم بالذات من دون سواه. إنني لا أرى أن نسق شريبر أقل أهمية من أنساق الفلاسفة التي أجملتُ لكم مضمونها العام. فلقد تبين لفرويد عند نهاية عرضه لحالة شريبر بأن هذا الأخير قد كتب أشياء رائعة حقًا، «شبيهة بما وصفتُه أنا، فرويده.

إن كتاب شريبر إذًا، وهو مكتوب في إطار الخطاب المشترك، يشير إلى الكلمات التي حملت بالنسبة للمريض هذا الثقل الخاص جدًّا. وهذا ما نسميه نحن بالتهيّج الجنسي، وهكذا نتجنب التفسيرات التبسيطية. فعندما يُشحن الدال على هذه الشاكلة فإن المريض يستبصر ذلك جيدًا. إن شريبر عندما استعمل كلمة «هيئة»، من أجل تحديد مختلف القوى المترابطة التي تتعلّق بالعالم الذي أصبح يخصه، فإنه يقول: «إن كلمة «هيئة» مني وليس الآخرون هم من أمدّوني بها. إنها كلمة من خطابي المعتاد».

فماذا يحدث على مستوى المدلولية إذًا؟ أذكر بأن الشتيمة هي دومًا انقطاع في نسق اللغة. كما هو الحال أيضًا بالنسبة للتعابير عن الحب. فإذا كانت كلمة «خنزيرة» مشحونة بمعنى غامض، وهو محتمل، فإن لدينا ها هنا إشارة إلى هذا التمفصل. فهذه المدلولة، ككل المدلولات، تُؤدي إلى مدلولة أخرى، وهذا ما يميز التلميح هنا. فعندما تقول المريضة: «إني آتية من عند بائع لحم الخنزير»، فإنها تدلّنا على أن قولها هذا يؤدي إلى مدلولة أخرى. إلا أن هذا الإدلاء يحصل مع قليل من التعرّج بحيث إن المريضة تفضل أن أكون أنا من يفهم ذلك.

أحذَركم من أولائك الذين يستعملون تعبير «أنت فاهم؟» في حديثهم. فالهدف هو إبعادكم عما يتعلّق به الأمر فعلًا. وهذا ما فعلته المريضة بالضبط. فعندما تقول: «إنك تفهم بلا ريب...»، فهذا يعني أنها ليست متأكدة من المدلولة، ومن كون هذه الأخيرة تفضي لديها، ليس إلى نسق متواصل ومترابط من المدلولات، وإنما إلى مدلولة تفوق التعبير، إلى المدلولة المركزية لواقعها النفسي ولتمفصلها الشخصي.

ثم هناك الواقعي، أي النطق أو التلفظ المحسوس. إن الكلام المحسوس، وأقصد بذلك الكلام بصفته منطوقًا، يتم تمظهره في نقطة أخرى بمكان معين داخل المجال، وهي النقطة التي يتموقع فيها الآخر أو الدمية بصفتها عنصرًا من العالم الخارجي.

إن التحليل النفسي ينبهنا إلى أن (ذ) الكبرى والتي ليس لها وسيطًا غير الكلام، بعيدة كل البعد عما يتصوره العامة بصددها. فهناك الشخص الواقعي الذي هو أمامكم بحيث يشغل حيزًا معينًا. - فكل تواجد لإنسان ما يتريب عنه ملء موقع مقابل، فيمكنكم على هذا المنوال دخول مكتب وعددكم عشرة إلا أن هذا من المستحيل وأنتم مائة وخمسون. وعلى هذا المنوال، هنالك ما ترونه بأعينكم فيفتنكم ويكون بمقدوره أن يجعلكم ترتمون بغتة في أحضانه، وهو تصرف غير مبرر لكنه ينصهر داخل المجال الخيالى.

ثم هناك الآخر الذي تحدّثنا عنه والذي هو الذات عينها. إلا أنه ليس مجرد انعكاس لما ترونه أمامكم وليس فقط حصيلة رؤيتكم لشخصكم وأنتم تنظرون إلى أنفسكم. فإذا ما كان ما أفوه به الآن غير صحيح، فإن كل ما قاله فرويد غير صحيح أيضًا. إلا أن اللاشعور يعني فعلًا ما تقدمتُ به.

أضيف بأن هناك عدة غيريات ممكنة، وسنرى كيف تتمظهر هذه الغيريات داخل هذيان مكتمل كهذيان شريبر. فهناك أولًا الليل والنهار، وهناك الشمس والقمر، كل تلك الأشياء التي تعود دومًا إلى نفس المكان والتي يسميها شريبر النظام الطبيعي للعالم. وهناك أيضًا غيرية الآخر الذي يطابق (ذ) الكبرى، بمعنى الآخر الأكبر. وهذه الذات غير المعروفة من طرفنا هي بمثابة الآخر الذي هو من طبيعة الرمزي. إنه الآخر الذي نتوجه إليه ونخاطبه بكونه أبعد مما نرى، وبين هذا وذاك تتواجد الموضوعات. ثم بمستوى (ذ)، هناك شيء هو من فصيلة الخيالي، والأمر يتعلق بالأنا وكذلك بالجد متمفصلًا كان أم لا. إلا أنه في الغالب يكون كذلك.

سأترككم اليوم على هذا القدر. إن هذا التحليل البنيوي يفتتح ما سأحدثكم عنه في الحلقة المقبلة. سنحاول، اعتمادًا على هذه الخطاطة البسيطة على السبورة، تفهم ما يحدث لدى شريبر، هذا الهذائي الذي بلغ أعلى ذروة الهذيان والذي مع ذلك بقي منضبطًا كلية. فإن ما يميز شريبر فعلًا، هو أنه لم يتوقّف أبدًا عن الهذيان إلا أنه بقي متوافقًا لدرجة أن مدير المصحة قال بصدده: "إنه طيب للغاية".

لقد ساعدًنا الحظ في الحصول على رجل أبلغنا كل نسقه الهذائي في لحظة بلغ فيها أعلى درجة من النضج. فقبل أن نتساءل عن كيفة دخول شريبر في الهذيان، وقبل أن ننطلق في التأريخ لما يسمى المرحلة الما-قبل ذهانية، أي قبل التصدي للأمور من الجانب النشأوي كما جرت به العادة دومًا وأبدًا، مما يشكّل خلطات لا متناهية فإننا سنأخذ بالأمور كما وردت في ملاحظة فرويد الذي لم يعتمد في تحليله إلا على كتاب شريبر ولم يلتق قط بالمريض نفسه.

وهكذا سيمُكنكم الإحاطة بالكيفية التي تتغير من خلالها عناصر منظومة مبنية انطلاقًا من قوانين اللغة. إنه مقاربة مشروع بلا ريب، لكونه يتعلّق بحالة لم تصلنا إلا من خلال كتاب، وهذا ما سيمكننا من إعادة ترتيب ديناميتها بطريقة فعّالة. إلا أننا سنبدأ من الجانب الذي يخص جدليتها.

7 ديسمبر/ كانون الأول 1955

مضمون الظاهرة الذهانية وبنيتها

## بخصوص إله لا يخادع وآخر يخادع

- الذهان ليس مجرد حدث لغوي
  - لهجة الأعراض
  - دما أجمل أن أصبح امرأة...!)
    - الله والعلم
      - إله شريبر

في أحد الأيام السابقة، قدّمت أمامكم مريضًا وهو في حالة متقدمة من مرضه. لقد كان يُظهر لا شعوره في الفضاء الرحب نظرًا لعدم تمكّنه من ولوج الخطاب التحليلي. إنه كان يجعل لا شعوره يعبر عن نفسه في الفضاء الرحب لأن ما يتم ضَمُّه عادة تحت لواء الكبت عند شخص ما، قد تم تحمله لديه بواسطة لغة مغايرة، نظراً لظروف استثنائية لديه ترتبط باللغة ذات الفعالية المحدودة والتي نسميها لهجة.

فلقد تم لدى هذا المريض، توظيف اللهجة الكورسيكية في ظروف زادت قوة وشدة للوظيفة التمييزية الخاصة بكل لهجة. لقد عاش فعلًا في باريس منذ صباه. كان الطفل الوحيد لأبوين منغلقين كل الانغلاق حول قوانينهما الخاصة، ولا يتكلمان إلا باللهجة الكورسيكية. فالخصومات اللامتناهية بين الأبوين والتي هي بمثابة تعبير معكوس للارتباط المفرط الشدة بينهما، كانت تتواصل عبر الفضاء الرحب، فتقحم الطفل مباشرة داخل علاقتهما الزوجية الحميمية، وكل ذلك باللهجة الكورسيكية. فلقد كان يحيط بهذا الطفل عالمان؛ عالم الوسط العائلي وهو عالم اللهجة الكورسيكية، ثم هنالك كل

ما يحدث خارج هذا الوسط. ولقد كان هذا التقسيم يتواجد حتى في حياة المريض. لقد حدَّثَنا بنفسه أثناء المقابلة عن الفوارق التي تميز علاقاته بالعالم، عندما يكون في حضرة أمه من ناحية، وعندما يكون بصدد التجول في الشارع من ناحية أخرى.

فماذا حصل لهذا الشخص يا ترى؟ لقد حصل شيئان: الشيء الأول تم تمظهره خلال الاستجواب ويتعلّق بصعوبة استعادته لكل ما يخص المستوى القديم والذي يتعلّق بصعوبة حديثه بلهجة طفولته، وهي اللهجة الوحيدة التي كان يتحدث بها مع أمه. وعندما طلبتُ منه أن يتحدّث بهذه اللهجة وأن يسترجع الأقوال التي تم تبادلها مع أبيه مثلا، فإنه أجاب: «إني لست بقادر على استخراجها». ومن ناحية أخرى فإننا نلمح لديه عصابًا وبقايا سلوك تتركنا نخمّن بوجود آلية يمكن وصفها بالنكوص. إلا أنني أستعمل هذا اللفظ دائمًا بحذر شديد. فعلى المستوى التخيلي بالخصوص، نجد أن الكيفية التي تميز ممارسته للجنس، ترنو إلى الاختلاط مع نشاط نكوصي للوظائف التغوطية. إلا أن كل ما يمكن اعتباره من باب المكبوت، أي كل ذلك المضمون الذي يتم التعبير عنه عادة بالأعراض العُصابية، فهو جليٌّ لديه بالتأكيد ولم أجد أية صعوبة في دفعه إلى الإفصاح عنه. ولقد از داد هذا الإفصاح بساطة لديه نظرًا لإيصاله بواسطة لغة الآخرين.

ولقد استعملتُ في هذا الصدد المقارنة مع الرقابة التي قد تتعرّض لها جريدة ليست ذات إصدار جد محدود فقط وإنما أيضًا مكتوبة بلهجة لا يفهمها إلا عدد قليل من الناس. إن تأسيس الخطاب المشترك، الخطاب العمومي أكاد أقول، هو عامل مهم في وظيفة آلية الكبت. فالكبت في حد ذاته، يرجع إلى عدم التوافق مع الخطاب، ويرجع إلى ماضٍ معين من كلام المريض، ماضٍ مرتبط بالعالم المميز لعلاقاته الطفولية، كما أكد فرويد ذلك. فهذا الماضي من الكلام هو بالتحديد ما تستمر وظيفته وفعاليته داخل اللسان الطفولي. وما هذه اللغة بالنسبة لمريضنا هذا إلا لهجته الكورسيكية التي كان بإمكانه أن يقول من خلالها أشياء قد تفوق المعتاد، كأن يقذف أباه قائلًا، على سبيل المثال: «إن لم تنصرف من أمامي، فسوف أرمي بك في الشر». فهذه الأشياء التي من المكن قولها من طرف عصابي كون عصابه على شاكلة المكبوت، تتمظهر لدى مريضنا هذا على مستوى الفضاء الرحب، على مستوى اللسان الأخر، ليس لكونه لهجة فقط وإنما بكونه ينحصر على وسطه العائلي.

فما هو الكبت عند العصابي يا ترى؟ إنه لسان، لسانٌ آخر، يصنعه بواسطة أعراضه. فإذا ما كان هستيريًّا أو وسواسيًّا، فإنه يصنعه بواسطة الجدلية التخيلية بينه وبين الأخر. فالعرَض العصابي يلعب دور اللسان الذي يمَكن من التعبير عن الكبت. وهذا ما يجعلنا نلمس بأن الكبت وعودة المكبوت هما الشيء نفسه. هما وجهان لنفس السيرورة. وهذه الملاحظات ليست بالبعيدة ولا بالغريبة عن قضيتنا هنا.

1

## فما هي إذًا منهجيتنا بخصوص الرئيس شريبر؟

ليس هناك من شك في أن هذا الأخير قد تحدّث من داخل الخطاب المشترك كي يشرح ماذا وقع وماذا سيستمر في الوقوع به حتى لحظة كتابة مؤلفه. إن هذه الشهادة تمثل دليلًا على التقلّبات البنيوية لديه والتي هي واقعية بلا ريب. إلا أن ما يغلب بداخل هذه التقلبات هو اللفظ بحيث لم يحصل لنا الدليل عنها إلا بواسطة الاستشهاد الكتابي للمريض.

فلنتصرف بمنهجية. إننا نعمل على التقدم في تحليل مجال الذهان هذا انطلاقًا من المعرفة التي حصلنا عليها بخصوص قيمة الكلام في بنية الأعراض العصابية. فنحن لا نقول إن للذهان نفس العلل المفسرة للعصاب، ولا نقول إنه بالكامل حدثٌ لغوي كما هو الحال في العصاب. لا أبداً. لكننا نلاحظ بكل بساطة أن الذهان مثمر جدًّا بخصوص ما يمكن التعبير عنه داخل الخطاب. ولنا برهان على ذلك من خلال المؤلَّف الذي تركه لنا الرئيس شريبر، والذي تم إعلاء مرتبته في انتباهنا من جانب فرويد الذي دفع به الاعتناء بهذا المؤلف إلى حد الافتتان. فلقد أبان لنا من خلال هذا الكتاب كيف تمت بنينة العالم الذي يخصّ هذا الذهاني. وهكذا، فإننا سننطلق في مسارنا اعتمادًا على خطاب المريض، وهذا ما سيمكّننا من مقاربة الآليات المكونة للذهان.

فلتتفق إذًا على أننا سنمضي قُدمًا وبمنهجية، خطوة خطوة. ولن نكتفي بما تمليه التضاريس علينا بدعوى أن ما يحدث على سطح الذهان يمكن معاينته أيضًا على سطح العصاب. وبالإجمال، فإننا لن نفعل ما يتم فعله عادة في الكتابات المتخصصة في الموضوع. فهاكم على سبيل المثال ذاك المسمى كاطان Katan الذي ركّز كل اهتمامه على حالة شريبر. إنه يعتبر أن ما لا نقاش فيه هو أن ذهان شريبر ينبع من صراع المريض ضد نزوة ملحّة في الاستمناء، صراع أثارته استثماراته الشبقية الجنسمثلية بخصوص الأستاذ فليشسيغ، ذاك الشخص الذي شكّل النموذج الأول وكذلك النواة لكل النسق الهذائي لدى شريبر.

فهذا بحسب كاطان، ما حدى بشريبر، بعد فترة وجيزة من اشفق العالم الديه، الى قلب الواقع رأسًا على عقب، بمعنى ابتداع عالم جديد، عالم وهمي لن يكون فيه المريض مضطرًا لهذا الاستمناء الذي يعتبر مهددًا له. أفلا يحس كل واحد منا بأن آلية من هذا النوع، إن كان من الحقيقي أنها تتدخل في تكوين معين داخل العُصابات، من الممكن أن تترتب عليها هنا نتائج وخيمة ؟

إن الرئيس شريبر يحكي لنا بكل وضوح عن المراحل الأولى لذهانه، وكذلك عندما يتحدّث عن الهُوام الذي حصل له والذي عبَّر عنه بالكلمات التالية: «ما أجمل أن أصبح امرأة وهي تخضع للجماع». فهو يقدّم الدليل أيضًا على أن هذا الهوام بدا له بين الدفعة الأولى للذهان، وهي مرحلة تسمى، مع قدْر من الموضوعية، بالقبذهانية وبين التكوين التدريجي للمراحل الذهائية اللاحقة والتي كتب شريبر مؤلفه في ذروة استقرارها.

إن شريبر يؤكد الطابع الخيالي لهذه الفكرة التي فاجأته، ويؤكد أيضًا في الوقت نفس على أنه استقبلها في غيظة وسخط. إن هناك نوعًا من الصراع الأخلاقي لديه. فنجدنا هنا بصدد ظاهرة تم التخلي نهائيًا عن اللفظ الذي يخصّها إلى درجة أصبحنا بمستواها لا نعرف كيف نصنف الأشياء. إنها ظاهرة القبشعور. فالأمر يتعلّق بنظام القبشعور الذي جعله فرويد يتدخل في دينامية الحلم والذي أعطاه مرتبة عظمى في كتابه اتأويل الأحلام، إننا نحس جيدًا بأن هذه الفكرة التي راودت شريبر تنطلق من الأنا. فالنبرة التي تخصّ فكرة اما أجمل أن...، تضفي على هذه الأخيرة طابعًا خلابًا ليس بوسع الأنا أن يتغافل عنه.

ففي مقتطف من كتاب (تأويل الأحلام) يخصّ أحلام العِقاب، يقرّ فرويد بما يلي:

قفي المستوى نفس الذي تتدخّل فيه رغبات اللاشعور في الأحلام، من الممكن تواجد
آلية مغايرة لتلك التي ترتكز على التضاد بين الشعور واللاشعور. قإن آلية التكوين،
يقول فرويد، تبدو أكثر شفافية عندما نستبدل التضاد بين الشعور واللاشعور، بالتضاد
بين الأنا والمكبوت، لقد تمت كتابة ما سبق ذكره في فترة كان لم يحصل فيها بعد
لدى فرويد التأطير النظري لمفهوم الأنا، إلا أنه بإمكانكم ملاحظة التواجد المسبق لهذا
المفهوم في ذهن فرويد: قلنلاحظ فقط هنا، يضيف فرويد، بأن أحلام العقاب لا ترتبط
ضرورة بإصرار الأحلام المؤلمة. فهي على العكس تنشأ غالبًا، على ما يبدو، عندما
تكون أحلام اليوم هذه، من طبيعة مهدئة رغم تعبيرها عن تحقيق رغبات داخلية. فكل
هذه الأفكار الممنوعة يتم تعويضها بعكسها في المضمون الظاهر للحلم. وهكذا فإن

الطابع الأساسي لأحلام العقاب يبدو لي كالتالي: إن ما ينتجها ليس هو رغبة لا شعورية واردة من المكبوت وإنما هو رغبة مناقضة يتم تحقيقها عكس هذا المكبوت. فرغبة العقاب هذه وإن كانت لا شعورية، أو قبشعورية بكل تدقيق، فهي في حوزة الأناه.

إن كل الذين يسلكون الطريق الذي أقودكم فيه خطوة خطوة جالبًا انتباههم نحو آلية تختلف عن آلية الإنكار، آلية نراها تنبثق في كل حين داخل خطاب فرويد - يقفون هنا مرة إضافية، على ضرورة التفريق بين شيء قد تم ترميزه وشيء آخر لم يحصل له ذلك بعد.

فهل هناك من علاقة بين الانبثاق داخل الأنا والذي يتم وأؤكد على ذلك بكيفية لا تصارعية، لفكرة: قما أجمل أن أصبح امرأة وهي تخضع للجماع، وبين الفكرة التي أينع الهذيان من خلالها لما وصل إلى اكتماله، والتي مفادها أن الرجل يلزمه أن يصبح امرأة الإله الدائمة؟ إنه لمن الممكن بلا ريب، التقريب بين هذين الطرفين البروز الأول لهذه الفكرة التي خطرت بذهن شريبر وهو لا يزال سليمًا على ما يبدو وبين الحالة النهائية للهذيان الذي يجعله، عندما يجد نفسه أمام شخص قدير وتربطه به علاقات جنسية دائمة، يجعله على حد تعبيره، يتموضع بصفته كائنًا مؤنثًا بالكامل. ففكرة البداية تبدو لنا حقًا بصفتها رؤيا استباقية للمضمون النهائي. لكن يلزمنا رغم ذلك ألا نغفل المراحل والأزمات التي جعلته ينتقل من فكرة جد عابرة إلى سلوك وخطاب جد هدائين. ليس هناك ما ينبئ مسبقًا بأن الآليات الفاعلة لديه هي متناسقة مع الآليات التي نعامل معها عادة في العصابات. فكي يتم التوقف على ذلك، يجب البدء طبعًا بفهم ما يعنيه الكبت، أي بكونه مبنيًا كظاهرة لغوية.

إن السؤال المطروح هنا في حالة شريبر هو معرفة ما إذا كنا بصدد آلية ذهانية خصيصًا، بمعنى آلية تخيلية، تنطلق من الرؤية الإستباقية الأولى للتماهي بالصورة الأنثوية والإلتصاق بها، لتصل إلى ابتداع نسق كوني متكامل تنغمر الذات داخله بتخيلات التماهى الأنثوي.

إن ما أقوله، وقد يكون جد اصطناعي إلى حد ما، يدلكم جدًّا على الوجهة التي يلزمنا انتحامها كي نجد حلا لمسألتنا. وليس لنا من وسيلة لذلك ما عدا التماس وقعها في العنصر الوحيد في حوزتنا وهو النص بعينه، وهو خطاب ذات المريض. ولهذا فإني عملت في المرة السابقة على إعدادكم لما هو ضروري ولازم في توجيه تقصياتنا، والمتمثّل في بنية هذا الخطاب بعينها.

لقد بدأت بالتفريق بين تنظيمات الكلام في حد ذاته. وإنكم لتذكرون بأنه في داخل ظاهرة الكلام، يمكننا ضم المستويات الثلاثة: الرمزي الذي يمثّله الدال والتخيلي الذي يمثله المعنى والواقعي الذي هو الخطاب في بعده الدياكروني والذي يتم البوح به فعلًا.

إن الذات تمتلك مادة دلالية متكاملة وهي اللسان الذي تتوفر عليه سواء كان لغة الأم أم لا. وتستعمل الذات هذه المادة كي تُبلُغ دلالاتها بداخل مجال الواقع. فليس نفس الشيء أن يتم الاستحواذ على عقولنا بل ويتم أسرنا داخل دلالة ما أو أن نعبر عن هذه الدلالة داخل خطاب مفاده إبلاغها وجعلها متناغمة مع باقي الدلالات التي تم استقبالها بأشكال مختلفة. إن في كلمة «استقبال» ما يجعل من الخطاب خطابًا مشتركًا، خطابًا متفق عليه بالإجماع.

إن الخطاب مفهوم مركزي. وحتى بالنسبة لما نسميه بالموضوعية، أي بالنسبة للعالم الذي يضفي عليه العلم صبغة الموضوعية، فإن الخطاب أساسي وذلك لأن عالم العلم، وهو ما يغيب عادة عن أنظارنا، يرتكز بالأساس على عملية التواصل بحيث يتجسد في مداخلات علمية. ولنفترض أنكم أنجحتم أروع اختبار علمي، فإذا لم تقوموا بإيصاله لآخر بعدكم يعمل بتكراره فإنه يبقى عديم الجدوى. فعامل التواصل هذا هو الذي يطلعنا على أن عطاء ما قد تم إيصاله علميًا أم لا.

إنني عندما قدمت لكم تلك الخطاطة ذات المداخل الثلاثة، كنت قد موضعت العلاقات المختلفة التي يمكننا من خلالها تحليل خطاب الهذائي. فهذه الخطاطة ليست خريطة العالم، إنما هي الركيزة الأساسية لكل علاقة. ففي الاتجاه العمودي، هناك مستوى الذات والكلام وكذا أخروية الآخر في حد ذاتها. فنقطة المركز لوظيفة الكلام تكمن في ذاتية الآخر، بمعنى كون الآخر هو من بإمكانه أساسًا، كما هو الحال لدى الذات، أن يُقحم أو يكذب. فعندما قلت لكم إنه من اللازم أن يتواجد بداخل هذا الآخر مجال الأشياء الواقعية فعلًا، فهذا يعني أن إدخال الواقع بداخل هذا الآخر هو دومًا حصيلة وظيفة الكلام. فلكي يتم إرجاع أي شيء بخصوص الذات أو بخصوص الأخر إلى مرتكز في الواقعي، يجب أن يتواجد هناك شيء لا يخادع. إن الحصيلة الديالكتيكية للبنية المركزية التي تجعل من حديث ذات لذات أخرى، كلامًا يتضمن خداعًا، تكمن في أن هناك أيضًا شيء ما لا ينطوي على خداع.

وهذه الوظيفة، كما يمكنكم ملاحظته، يتم تفعيلها بطرق مختلفة تبعًا لاختلاف الرحاب الثقافية التي يتم فيها توظيف وظيفة الكلام الأبدية. وأنكم لتخطئون إذا ما ظننتم بأن نفس العناصر هي التي تتكفل في كل الرحاب بتفعيل هذه الظاهرة.

لنأخذ مثال أرسطو. إن كل ما يقوله لنا بليغ للغاية، إلا أن موقع العنصر غير المخادع لديه يختلف كلية عما هو عليه الحال لدينا. فأين هو موقع هذا العنصر لدينا يا ترى؟

فمهما يعتقد أولائك الذين يقتصرون على المظاهر في تفكيرهم وهم عادة من أصحاب العقول القوية، بل والأكثر وضعانية من بينكم والأكثر تخلصًا من أي فكر ديني فإن تواجدكم في هذة الفترة بالذات من تطور العلوم الإنسانية، غير كافي لوحده ليجعلكم غير مدينين لما تم التعبير عنه بكل وضوح ودقة في إطار التأملات الديكارتية، والذي مفاده بأن الله هو من لا يمكنه خداعنا.

إن هذا لمن الصحة بمكان إلى درجة جعلت أينشتاين، وهو ذاك الشخص الذي يتمتع ببصيرة لا مثيل لها، لم يتوان عن تذكيرنا بذلك وهو بصدد تعرضه للنظام الرمزي الخاص بتخصصه. لقد قال إن الإله محتال، لكنه نزيه. إن الانطلاق من فكرة كون الواقعي عير قادر على الاحتيال علينا، هو شيء أساسي في بناء عالَم العلم.

وبالرغم من هذا، فإني أعترف بأن الاستناد إلى الله الغير المخادع، باعتباره المبدأ الأوحد المقبول به، ينبني على التتائج الصادرة عن العلم نفسه. وهكذا لم تتم أبدًا ملاحظة أي شيء يمكنه أن يدلنا على وجود شيطان مخادع يختبئ في صلب الطبيعة. ومع ذلك فإن هذا الاستناد هو بمثابة اعتقاد كان لازمًا للخطوات الأولى للعلم وضروريًا في إنشاء وتكوين العلوم التجريبية. إنه من البديهي حقًّا لدينا الآن بأن المادة غير متحايلة، وأنها لا تعمل عنوة على إخفاق تجاربنا وعلى تحطيم آلاتنا وأدوات بحوثنا. فقد يحدث كل هذا، لكن إذا ما حدث فإننا لا نعتبر المادة هي مصدر الخطأ وإنما نكون نحن المخطئون. إن هذه الطفرة في التفكير لم تتشكّل في طرفة عين وإنما تطلب تثبيتها كل فترات انتشار التقاليد اليهودية النصرانية.

أما إن كانت نشأة العلم، مع ما تطلّب تطوره من مثابرة وعناد وجرأة ليصل إلى ما هو عليه الآن، قد تمت في وسط هذه التقاليد، فذلك لأن هذه الأخيرة وضعت مبدأ وحيدًا في الأساس، ليس فقط في أساس الكون ولكن أيضًا في أساس الشرع. فبهذا المستوى تجد منبعها كل تلك المجادلات بين مؤيدي النزعة العقلانية والنزعة الإرادية والتي أرهقت وما تزال ترهق بال الفقهاء حتى اليوم. أيمكن القول هكذا بأن معيار الخير والشر هو من قبيل ما يمكن أن نسميه بالإرادة الإلهية؟

على كل، إن راديكالية التفكير اليهودي-النصرائي حول هذه النقطة هو ما سمح بهذه الخطوة الحاسمة، والتي تنطبق عليها حقًا كلمة «الإيمان»، والتي تقضي بأن هنالك شيئًا لا يخادع بخصوص أساس كل شيء. أما إن تم اختزال هذه الخطوة بكاملها في عملية الإيمان، فهذه مسألة أساسية. لنفكر بعض الشيء، وعالمنا على ما هو عليه من التقلّب والسرعة، لما قد يحدث لنا إذا ما تبينا بأن هناك، زيادة على البروتون والميزون وغيرهما من العناصر الأولية، عنصرًا آخر لم ندرجه في حساباتنا من قبل، أي أن هناك عضوًا واثدًا في الآلية الذرية، أو أن هناك شخصًا يعمد إلى الكذب بخصوص أساس كل شيء. في هذه الحالة لن نبقى مبسوطين كما نحن عليه الآن.

أما بالنسبة لأرسطو، فالأمور تختلف كلية. فما الذي يؤمّن له ما يؤكد وجوده في الطبيعة من عدم كذب وافتراء الآخر الذي هو بمثابة الواقعي؟ إن ما يؤمن له ذلك هو هذه الأشياء التي ترجع دومًا إلى محلها، وما هي إلا الأجرام السماوية. إن فكرة كون الأجرام السماوية غير قابلة للانجرار نحو الفساد والإرتشاء لأنها من ماهية ربانية، هي فكرة خامرت الفكر المسيحية الوسطوية التي فكرة خامرت الفكر المسيحي لمدة طويلة. خامرت التقاليد المسيحية الوسطوية التي ورثت هذا التفكير العتيق. ولا يتعلّق الأمر هنا بالإرث السكولاستيكي فقط، ذلك لأن هذه الفكرة، إن أمكن القول، هي فكرة طبيعية لدى الإنسان، في حين نتخذ نحن منها موقفًا استثنائيًا لكوننا توقفنا كلية عن الاهتمام والاعتناء بما يدور في القبة السماوية. فحتى مرحلة جد متأخرة، كانت تتم البرهنة في كل الثقافات، وحتى تلك التي قدَّم فيها علم الفلك مراقبات وبحوث جد متقدمة، على ما يتوفر عليه الاستناد إلى ما يدور في السماء من بصمة نفسية بصفته استنادًا أساسيًا. لقد خالفت ثقافتنا هذه القاعدة منذ أن وافقت، مؤخرًا، على الأخذ بحرُ فية الموقف اليهودي-المسيحي. فحتى هذه اللحظة والمتقاد في الماهية العليا للأدراج السماوية. وما القياس إلا البرهان المادي على ذلك. الاعتقاد في الماهية العليا للأدراج السماوية. وما القياس إلا البرهان المادي على ذلك. إنه في حد ذاته، شهادة على ما لا يخادع.

ليس هناك من بين الثقافات إلا ثقافتنا التي تبرز هذا الطابع الذي، في اعتقادي، يقتسمه كل من هم هنا، ما عدا أولائك الذين قد حصلت لهم معرفة في بعض عجائب علم الفلك، هذا الطابع الذي يتمثّل في كوننا لا نفكر أبدًا في الرجوع المنتظم للأفلاك والكواكب، ولا حتى في ظاهرة الكسوف. فكل هذا ليست له أية أهمية بالنسبة لنا إذ نعلم أن كل هذا يسير سيره بذاته وكفى. فهناك فاصل شاسع، من جهة، بين ما يمكن تسميته كلمة لا أستعذبها: اعقليةً اأناس مثلنا، والذين يجدون ضمانة كل ما يحدث في الطبيعة في مبدأ بسيط، يكمن في كون الطبيعة غير قابلة للمكر بنا وخداعنا ويكمن أيضًا في تصورهم لشيء ما هنالك يضمن حقيقة الواقع والذي يؤكد عليه ديكارت من خلال فكرة إلهه الذي لا يخادع، ومن جهة أخرى، بين الموقف العادي والطبيعي والمشترك والذي يضع ضمانة الواقع في السماء أيًا كانت تصوراتنا لهذا الأخير.

إن هذا العرض الذي أقدمه الآن بين أيديكم له ارتباط وثيق بما نحن بصدد الحديث عنه. وهكذا نجدنا على مقربة من الفصل الأول من «مذكرات» الرئيس شريبر والذي يتعلّق بمنظومة النجوم كمادة أساسية في صراعه ضد الاستمناء.

3

- قراءات من كتاب امذكرات مريض بالأعصاب، الفصل 1، ص 27-23.

بحسب هذه النظرية، كل واحد من أعصاب الذهن يمثل مجمل فردانية الإنسان الروحانية ويضم كامل الذكريات المسجلة به. تتميز هذه النظرية بصياغة جدمُحكمة لا يصعب الوقوف على مثيل لها، كمرحلة من مراحل النقاش على الأقل، في المؤلفات العلمية المتداولة. فمن خلال إحدى آليات الخيال غير المتميزة، نجدنا هنا نلمس الرابط بين فكرة الروح وفكرة أبدية الانطباعات. إن بناء مفهوم الروح على ضرورة الاحتفاظ بالانطباعات الخيالية، يبدو جليًا هنا. ويمكنني القول إن ها هنا تكمن ركيزة الاعتقاد بخلود الروح، ولا أقول البرهنة عليه. فعندما يكون المرء بصدد تعيينه بنفسه هناك شيء من غير الممكن للفرد ألا يدرك وجوده، بل الأكثر من ذلك، ألا يحصل له انطباع بخصوص ديمومته. وحتى هذه النقطة، فإن مريضنا الهذائي لا يهذي أكثر من غالبية الناس.

- متابعة القراءة.

لسنا هنا ببعيدين عن عالم اسبينوزا من حيث كونه ينبني على تواجد خاصيتي الفكر والمجال. وهذا التواجد يشكّل بعدًا مهمًا في تحديد الصفة التخيلية لبعض مراحل الفكر الفلسفي.

- متابعة القراءة.

سوف نرى في ما بعد لماذا انطلق شريبر من فكرة الإله. إن هذا الانطلاق يرتبط لا

محالة بخطابه الأخير والذي عمل بداخله على تنظيم متكامل لهذيانه قصد إمدادنا إياه. إنكم ترونه منذ الآن متورطًا في المأزق التالي: من الذي سيجلب إلى ذاته من الأشعة أكثرها، أهو شريبر أم الإله الذي تربطته به هذه العلاقة الشهوية المستدامة؟ أهو شريبر الذي سيحظى بحب الإله إلى درجة تجعل حياته ووجوده في خطر، أم هو الإله الذي سيمتلك شريبر ثم يرمي به وكأنه منعدم القيمة؟ إنني هكذا أرسم لكم المسألة بطريقة مُسلية، لكن ليس هناك ما يدعو للفكاهة لأن المسألة تتعلّق بنص هذيانِ مريض.

هناك تباعد وتنافر، داخل خبرة شريبر الذاتية، بين الإله بصفته ما وراء الكون، وبين هذا الإله الذي له به في الواقع الحي، علاقات وكأنه جسم حي، وإله حي، على حد تعبيره. أما إن كان هذا التناقض بين الحدين يبدو له جليًّا، فهو ليس على مستوى المنطق الصوري. فمريضنا ليس بهذا المستوى، وهو بذلك لا يختلف عن عامة الناس. وهكذا ليس لتناقضات المنطق الصوري أكثر فعالية لدى شريبر منه لدينا نحن الذين نتقبّل تعايش وتواجد الأنظمة الفكرية الأكثر تنافرًا في أذهاننا. ليس هناك تناقض منطقي إذًا، إنما هو تناقض معاش ومحسوس، تم اختباره من جانب المريض بين الإله القريب من إله اسبينوزا والذي يعمل جاهدًا على الحفاظ بهالة وبخطاطة تخيلية له، وبين الإله الذي يواظب على استدامة العلاقة الشبقية بشريبر الذي يشهد عنها باستمرار.

السؤال المطروح وغير الميتافيزيقي بالمرة، يتعلّق بمعرفة ما يختبره بالفعل المريض الذهاني. ليس بإمكاننا حتى الآن الإجابة على هذا السؤال، بل إنه سؤال لا معنى له عندنا. إن عملنا ينحصر على التحديد البنيوي للخطاب الذي يشهد على العلاقات الشبقية التي تربط المريض بالإله الحي، هذا الإله الذي يكلّمه من خلال الأشعة الربانية ومن خلال جملة من الهيئات والأطياف. إنه يتحدث إليه من خلال هذا اللسان الذي يمكن اعتباره مفككًا من منظور اللسان المشترك، إلا أن لسان شريبر هذا جد مُبنين حول علاقات أكثر ركيزة إلى درجة جعلته يسميه بتعبير «اللسان المركزي».

- متابعة القراءة.

نقف هنا على بزوغ أحد المعتقدات القديمة والتي مفادها أن الله هو رب الشمس والمطر.

- متابعة القراءة.

من غير الممكن هنا عدم ملاحظة العلاقة التخيلية بالأشعة الربانية. وأظن أن فرويد قد أشار إلى ذلك بالحرف عندما أكد على وجود قطبين بخصوص الكبت. فمن جهة يبدو وكأن شيئًا ما قد تم كبحه وإبعاده من دون شك، لكن شريبر من جهة أخرى يبقى منجذبًا لما قد تم كبته في السابق. فلا يمككنا عدم التعرف هنا على المماثلة الساطعة لهذه الدينامية مع الإحساس الذي عبَّر عنه شريبر وهو يحاول بَنْينة وتركيب خبرته.

لقد أشرت قبل حين إلى التنافر الذي اختبره شريبر بخصوص ضرورتين يتطلبهما الحضور الإلهي: تلك التي تُبرر المحافظة على ديكور العالم الخارجي من حوله، وتلك التي تخص الإله كشريك يختبر فيه شريبر تأرجح القوى الحية التي ستشكّل بالنسبة له البعد الذي منه سيتألم وفيه يخفق. وهذا الفارق سيتم تجاوزه بواسطة تعبير شريبر التالي: فريما يتم التوصل إلى الحقيقة المتكاملة بكونها البعد الرابع أو بمثابة خط قطري لا يخطر على بال إنسان وإن كان هذا الخط يقتطع مجموع خطوط تمثلاته. وهكذا يجد شريبر لنفسه مخرجًا، تمامًا كما يحصل في مجال الميتافيزيقا عندما يصعب التقريب بين فكرتين: فكرة الحرية وفكرة القدر مثلًا. على هذا المنوال، يكتفي شريبر بالقول إن هنالك بعدًا رابعًا وقُطرًا أو بالقول إنه يكفينا الشد على قطبي السلسلة. فهذا الديالكتيك الذي يبدو واضحًا جدًّا في كل خطاب، غير خاف عليكم.

- متابعة القراءة.

في آخر المطاف، لا تحصل للإله علاقة كاملة وحقيقية إلا مع الجثث. إن الإله لا يفهم شيئًا عن الأحياء، وجبروته لا يتحكّم في الأشياء إلا من الخارج، وليس من الداخل. فهذه أفكار غير مقبولة في حد ذاتها ولا يتطلّبها تلاحم النسق بالشكل الذي يتم لنا تصور هذا التلاحم.

سوف أرجع في المرة المقبلة إلى هذه النقطة بشيء من التوكيد. لكن لاحظوا أولًا بأن العلاقة الذهانية، في ذروة نموها، تتضمن إدخال دياليكتيك المخادعة الأساسي، بداخل بُعد أفقي مقابل لبعد العلاقة الحقة. فمن الممكن لذات شريبر أن تخاطب الآخر من حيث هو موضع اعتقاد أو خداع، لكن ها هنا وعلى مستوى تخيّل متكبّد منه، وهي السمة الأساسية للتخيّلي، يحصل لديه هذا التطبيق المتواصل للخداع والذي يذهب إلى حد هدم وتخريب كل نظام يرتكز عليه العقل في حد ذاته. وهذا ما يجعل العالم ينقلب عند شريبر إلى مِخْيلة ترقى، في نظره، إلى ما هو أكثر يقينًا لديه. وهذه المِخْيلة تتمثّل في لعلبة الخداع التي يواظب عليها، ليس مع آخر شبيه له، وإنما مع هذا الكائن الأول والضامن للواقع. وهذا ما سترقبونه ينمو ويتبلور بداخل خطاب المريض بالذات.

شريبر نفسه لاحظ بكل وضوح بأن هذه المنظومات الفكرية القبُّلية لـم تُمكنه من

الاستعداد لهذه الخبرة الحية بإله لا متناه. إنها أمور لم تخطر بباله قط قبل هذه الأونة. لقد كان في ما سبق، أكبر من ملحد. إنه كان لا مباليًا بوجود الإله أو بعدم وجوده.

أما بخصوص هذيان شريبر فإن الإله يحتل مكانة القطب المواجه لهوس العظمة لدى المريض، إلا أنه هنا بمثابة إله سجين لعبته. إن هذيان شريبر يصبو فعلًا إلى تبيان أن الإله، لكونه يبغي الإستحواذ على قواه وتحويله إلى فُضالة وإلى نفاية وإلى جيفة، حتى يصبح هكذا موضع مصب كل عمليات التدمير والتخريب التي سمح لمكونات عالمه البيني إنجازها بحق شريبر، هو في الحقيقة سجين لعبته. لذا فإن أكبر خطر يتعرّض له الإله يكمن في آخر المطاف في عشقه اللامتناهي لشخص شريبر.

وسنعمل لاحقًا على بنينة علاقة ما يضمن استقرار الواقع في صلب الآخر، أي ما يضمن علاقة وجود وحضور عالم الإله المستقر بشريبر بصفته واقعًا مجسمًا وجسدًا ممفصلًا. وسنرى، باعتمادنا بعض المراجع المستقاة من أدبيات التحليلنفسي، بأن جزءًا كبيرًا من هوامات شريبر ومن هذاءاته ومن منظومة خوارقه، مكونة من عناصر يتم التعرف بجلاء من خلالها على ما يعادلها من أجزاء وأعضاء جسدية شتى. فسنرى مثلًا ما قد يعادل سلسلة الأقزام على مستوى جسد شريبر. أما محور كل هذه الظواهر فهو القانون الذي هو مختزل بالكامل هنا على مستوى التخيلي، وأمثل على هذا المستوى هنا (على الخطاطة) بالخط العمودي لأنه عبارة عن قطر معاكس لاتجاه العلاقة بين ذاتين، وهو خط اتجاه الكلام بما لهذا الأخير من فعالية.

وفي الحصَّة القادمة سنعمل على مواصلة تحليلنا هذا الذي لم نتجاوز استهلاله الآن.

14 سبتمبر/أيلول 1955

- إضافة

الحصّة اللاحقة: خطاب المنضدة.

لقد تبين لي أنكم قابلتم في الحصة الماضية صعوبة قد ترجع إلى ما يشبه عدم التوازي بين خطابي وبين قراءة نصوص الرئيس شريبر الشيقة. ولقد دفعتني ملاحظة هذه الصعوبة التقنية ألا أطمئن بكل سهولة وألا أكتفي مستقبلًا بقراءة نص ما والتعليق عليه بالشكل المألوف. لقد ظننت أن من المكن قراءة النص من أوله إلى آخره واستخلاص

العناصر التي قد تساعدكم على التقدم في اقتحام بنيته. إلا أن هذه التجربة أثبتت أنه يلزمني أن أتصرّف بطريقة مغايرة وأن أعمد إلى اختيار النصوص قبل قراءتها أمامكم.

إن هذه الملاحظة المنهجية إضافة إلى كوني لم أكن متحمسًا لتقديم سيمينار اليوم ما عدا اشتياقي لرؤيتكم - اضطرتني إلى أن أقرأ عليكم نصًّا يتعلَّق بما نحن بصدده، نصًّا كتبتُه في زمن ليس بالبعيد ولم يُنشر بعد. إنه يتعلَّق بخطاب ألقيته بمصحة الدكتور هوف للطب النفسي بقيينا، حول الموضوع التالي: «معنى الرجوع إلى فرويد في التحليل النفسي». كان الهدف من هذا الخطاب أن أجعلهم يطلعون على مسار الحركة الباريسية في التحليل النفسي وبالخصوص على الأسلوب والاتجاه الذي ينحوه تعليمنا.

لقد قدّمتُ هذا الخطاب في ظروف طغى عليها طابع الاسترجال كما هو الحال بالنسبة لخطاباتي بينكم هنا، وربما أكثر. ففي حين أعمل عادة على تحضير خطاباتي هذه، كان موضوع خطابي هناك قد بدا لي على قدر من العمومية مما جعلني أحبذ التناغم مع مستمعيّ. وسألقي عليكم الآن ما أعدت كتابته من هذا الخطاب بشكل أمين، وبطريقة تحافظ على ما تخلله من استرجال. ولقد اضطررت إلى الزيادة في بعض الفقرات وإضافة بعض الاعتبارات التي أدخلتُها أثناء جلسة لاحقة مصغرة جمعتني ببعض من المحللين الممارسين الذين حضروا في الجلسة السابقة. لقد حدّثتهم في قضية تقنية تخص مسألة التأويل بصفة عامة. ولقد نال الموضوع إعجابهم للوهلة الأولى مما يدل على أنه بالإمكان ربط الحوار في كل الأحوال.

سأحاول قدر المستطاع أن أقرأ على مسامعكم هذا النص محافظًا على الصيغة الكلامية التي حاولتُ الإبقاء عليها كتابيًا والتي أتمنّى أن تحظى بانتباهكم أكثر مما حظيت به القراءات التي قدّمتها لكم في الحصة السابقة.

أثير انتباهكم، وإن كان ذلك فقط من أجل شحذ حبكم للاستطلاع، بأن حادثة يكتنفها قدر من الغرابة، حصلت لي وأنا بصدد إلقاء خطابي. وهي حادثة من غير الممكن استعادتها هنا، وإلا بصيغة مصطنعة تساعد على ربطها بالنص، نظرًا لافتقادنا هنا للمواد التي أدت إلى حدوثها أصلًا.

لقد كان أمامي هناك ما يشبه منضدة، كانت أكثر إتقانًا من هذه التي هي أمامي الآن. وفي لحظة أخذ الاهتمام يتناقص، اهتمام المستمعين وكذلك اهتمامي بالذات. فلم تتوان هذه المنضدة من المجيء لنجدتي، وبطريقة جد غريبة، مقارنة مع ما سمعناه مؤخرًا من أحد أصدقائي القدامي في جامعة السوربون حيث حدث له أن رأى الرسم

المطرز على ستار مكتبه وهو ينقلب إلى صورة قرن وحيد القرن، وفي النهاية إلى قرنبيط. وهكذا، فلقد انطلقت هذه المنضدة في الحديث إلى الدرجة أصبح من الصعب على استرداد حقّي في الكلام. وحتمًا، لقد كان لهذا الحدث أن أدخل نوعًا من اختلال التوازن في تحضير وإعداد خطابي.

- قراءة المقال الذي نُشر في مؤلف لاكان: «كتابات»، ص 401-463، تحت عنوان «المسألة الفرويدية».

21 يناير/ كانون الثاني 1955

## الظاهرة الذهانية وآليتها

- اليقين والواقع
- شريبر ليس شاعرًا
  - مفهوم الدفاع
- التكثيف والكبت
- الإنكار والإلغاء

من المستحسن ألا نترك أفقنا يتقلّص. لهذا أو داليوم أن أذكر كم، ليس فقط بما أقصده عمومًا بخصوص حالة شريبر، وإنما أيضًا بالمضمون المركزي لهذه المحاضرات. فعندما نواصل السير، خطوة خطوة، لمدة من الزمن، تستوقفني دومًا بعض الجدران في آخر المطاف. لكن بما أني أقودكم إلى بعض الأمكنة الوعرة، فلا بأس من إبداء بعض من التشدد في طلب الدقة أكثر مما هو معهود في مرافق وأوساط أخرى موازية. يبدو لي إذًا أنه من الضروري تذكيركم بالمشروع الذي يؤطر مسيرتنا هذه.

سيلزمني التعبير عن مضمون هذا السيمينار بكيفيات مختلفة تتقاطع في ما بينها ثم ترجع كلها إلى نقطة الانطلاق. فيمكنني أن أقول لكم منذ البداية بأن تواجدي هنا هو من أجل تذكيركم بأنه من المجدي أخذ خبرتنا في الاعتبار وبأن كونكم محللين نفسانيين لا يعفيكم من أن تكونوا أذكياء ومرهفي الحنس. فلا يكفي أن تعطى لكم بعض المفاتيح حتى تتخذوها ذريعة للكف عن التفكير وتلوذوا بها كحُجة للاكتفاء، تبعًا للميل العام لدى كل البشر، بترك الأشياء على حالها. هناك كيفيات معينة تم من

خلالها استعمال مفاهيم كاللاشعور والنزوة والعلاقة ما قبل-أوديبية والدفاع، وهي كيفيات همُّها الامتناع عن استخلاص أي نتائج فعلية من هذه المفاهيم واعتبار أن ذلك لا يهم إلا الآخرين ولا مساس له بعمق علاقتكم بالعالم. فأنتم كمحللين نفسانيين لستم ملزمين، اللهم إلا إذا ما حفّزتم أنفسكم لذلك بعض الشيء، بالتفكير بأن العالم ليس هو كما يدركه عامة الناس وإنما هو خاضع لتلك الأليات المفترض أنكم على علم بها.

أما الآن فالأمر لا يعني، وأرجو ألا تخطئوا في ذلك، بأنني سأشرع في ميتافيزيقا الاكتشاف الفرويدي وأن أستخلص النتائج التي يتضمنها بخصوص الكائن بمعناه الأعم. فليس ها هنا مقالي. قد تكون في ذلك فائدة، إلا أنني أعتقد بأنه من المستحسن أن نترك ذلك لآخرين غيرنا وأن نبحث هنا في ما يهدينا إلى هذا الاكتشاف. فلا تظنوا أنه من المحرّم عليكم التطلع نحو هذا الاتجاه، إذ إنكم لن تخسروا شيئًا بتساؤلاتكم عن الوضعية الإنسانية كما استجلاها لنا الاكتشاف الفرويدي. إلا أن هذا التحري ليس هو الأهم ولا الأساسي. ذلك أن هذه الميتافيزيقا تتساقط من أعلى على رؤوسكم. في حين يمكن وضع ثقتنا الكاملة في الأشياء كما تبدو لنا مُبنينة من خلال الاكتشاف الفرويدي. أما هذه الميتافيزيقا وأنتم بداخلها.

ليس من دون سبب أن تم حدوث الاكتشاف الفرويدي في أوقاتنا هذه وأن تكونوا، نظرًا لسلسلة من الصدف الغامضة، أنتم من تحملونه الآن على عاتقكم. لذا فالميتافيزيقا المعنية هنا يمكن إدماجها داخل علاقة الإنسان بالنظام الرمزي. إنكم تغوصون في هذه العلاقة على مستوى يتجاوز كثيرًا خبرتكم كتقنيين وإننا، كما نبهتكم إلى ذلك مرارًا، نقف كذلك على وجودها وآثارها من خلال مذاهب وتساؤلات فكرية محاذية للتحليل النفسي. أما أنتم فإنكم تقنيون. إنكم تقنيون خبراء بأمور تنخرط داخل هذا الاكتشاف. وبما أن تقنيتكم هذه تتبلور بداخل الكلام، فإن العالم الذي تتحركون داخله لمزاولة خبرتكم يتعمق في هذا المنحى. فلنحاول على الأقل من تكوين نظرة صحيحة عن بنيته.

فعلى هذا الطلب الملح يجيب مربّعي البسيط الذي يتقدم من الذات نحو الآخر. وبطريقة معينة يتقدم أيضًا من الرمزي نحو الواقعي ومن الذات إلى الأناثم إلى الجسد. وفي الاتجاه المعاكس يتقدّم نحو الآخر الأكبر، آخر البينذاتية، هذا الآخر الذي لا تدركونه كذات قادرة على الكذب وإنما تدركونه بكونه ثابتًا دائمًا في مكانه. إنه الآخر المتمثّل في الأفلاك السماوية، أو إن شئتم، إنه النظام الثابت للعالم وللموضوع. وبين

هذا وذاك، هناك الكلام بمراحله الثلاث؛ الدال والدلالة ثم الخطاب. فهذا ليس نظامًا للعالم، إنما هو نظام يقود توجّهنا أثناء خبرتنا. فهي خبرة مبنّينة على هذه الشاكلة وبداخلها يمكننا موضعة وتحديد مختلف المظاهر التي نتعامل معها. إننا لن نفهم شيئًا بصدد هذه المظاهر إن لم تأخذوا هذه البنية مأخذ الجد.

فمسألة الجِد هذه، هي طبعًا في صلب القضية التي نحن بصددها. إن ما يميز الشخص العادي هو كونه لا يكترث كثيرًا بعدد من الوقائع التي يعترف بوجودها. وأنتم كذلك محاطون بشتى الوقائع التي لا ترتابون فيها وإن كان بعضها مهدِّدًا لكم، إلا أنكم لا تأخذون ذلك مأخذ الجد بتاتًا لأنكم تعتقدون - كما يقول العنوان الثانوي لأحد كتب بول كلوديل Paul Claudel بأن «الأسوأ ليس دائماً حاصل بالتأكيد»، وتبقون هكذا في حالة وسط، إلا أنها أساسية لأن ما هو أساسي يتمثّل في حالة إحساس سعيد بعدم اليقين، إحساس يُمكنكم من حياة طيبة بما فيه الكفاية. ومما لا شك فيه، فإن اليقين هو ما يكاد ينعدم لدى الشخص العادي. وإذا ما حصل أن تساءل بخصوصه فإنه يدرك لا محالة بأن هذا اليقين مرتبط أشد الارتباط لديه بفعل هو بصدد الانخراط فيه.

إنني لن أسترسل في هذا الموضوع بحيث أننا لسنا هنا بصدد تكوينٍ منظور سيكولوجي أو فيزيولوجي لمن هو أقرب المقربين لنا. إننا نعمل على التوصل إليه، كما يحصل دومًا، بكيفية التفافية وذلك عن طريق أبعد الأبعدين عنا وهو هنا اليوم شرير المجنون.

1

لنبق حذرين إلى حد ما وسنرى بأن شريبر يقتسم مع المجانين الآخرين سمة ستتوقفون عليها دائمًا في حصادكم للمعطيات العيادية الأكثر مباشرة ولهذا السبب بالضبط أعمل على تقديم حالات مرضى أمامكم. إن النفسانيين، من جرَّاء تخليهم شبه الكلي عن مخالطة المجانين، يطرحون سؤالًا يتعلَّق بمعرفة ما يجعل المجنون يؤمن بواقعية هلوسته. لكن رغم تبينهم أن سؤالًا من هذا القبيل غير موات، نراهم يواصلون إتعاب أمزجتهم بالبحث عن منشأ لهذا الإيمان. إلا أنه من الأولى بهم تحديد ماهية هذا الإيمان بحيث إن المجنون، في الحقيقة، لا يؤمن بواقعية هذيانه.

هناك آلاف الأمثلة على ذلك، لكنني لن أستفيض اليوم في عرضها لأنني أريد أن أبقى في مواجهة نص شريبر المجنون. وعلى كل، فإن هذه المسألة هي في متناول حتى من ليسوا أطباء نفسانيين. لقد واتاني الحظ في هذه الأيام كي أفتح "فينومينولوجيا الإدراك لكاتبه موريس ميرلوبونتي، حول موضوع "الشيء والعالم الطبيعي". أحثكم على قراءته حيث ستجدون ملاحظات رائعة حول هذا الموضوع، إذ إن أسهل ما يمكن الحصول عليه من شخص ما، هو اعترافه بأن ما هو بصدد سماعه، لم يسمعه أحد غيره، فيقول آنذاك: "أي نعم، إلا أني سمعت ذلك لوحدي". إن الواقع ليس هو موضوع الاختلاف والتساؤل. فالمريض يقرُّ بكل ما في وسعه من التفاتات تفسيرية بأن هذه الظاهرة هي من نمط مغاير لما هو واقعي. إنه يعلم بأن واقعية هذه الظواهر ليست محققة إلى درجة قد تجعله يعترف بعدم واقعيتها.

وبخلاف الشخص العادي الذي يشكل الواقع مرفاً بالنسبة له، فإن المريض الذهاني، انطلاقًا من لحظة الهلوسة وحتى فترة تأويلها، يبقى على يقين بأن ما يتعلّق به الأمر بهذا الشأن يخصه هو. فالأمر لا يتعلّق بواقعية الشيء لديه وإنما بيقينه به. وحتى عندما يتحدّث ليقول إن ما يختبره ليس من قبيل الواقع، فإن هذا القول لا يزحزح من يقينه بأن الأمر يتعلّق به وحده. إنه يقين مطلق. أما طبيعة ما له به يقين فيمكن أن يبقى في حالة لبس كامل داخل السلسلة التي قد تبدأ بسوء النية وتنتهي بحسنها. إلا أن محصول ذلك عنده ينحصر في دلالة لا يمكن زحزحتها. فهذا ما ينتج عنه ما تمت تسميته، خطأ أم صوابًا، بالظاهرة الأولية وكذلك بالإيمان الهذائي عندما يصل إلى حالة أكثر تطورًا. يمكنكم الحصول على مثال لذلك بتصفّحكم للملخص الرائع الذي أعطانا إيّاه فرويد عن كتاب شريبر عندما كان يقوم في الوقت نفسه بتحليل هذا الكتاب. فمن خلال تحليل فرويد، يمكن التوقف على هذه المسألة وعلى سمتها الخاصة.

إن هناك عنصرًا مركزيًا في هذيان شريبر، عنصرًا يمكن اعتباره مُنطلَقًا في التركيبة التي كونها هذا المريض عن التحوّل الذي طرأ على العالم في هذائه. فهو ما سماه وقتل الأرواح الله أن شريبر نفسه يقدّم هذا العنصر على أنه مُلغِز للغاية. حقًا، لقد تم حذف الفصل الثالث من «المذكرات»، وهو الفصل الذي يقدّم الأدلة على مرضه العصبي ويتعرض فيه لقضية «قتل الأرواح». إننا نعلم أن هذا الفصل يتضمّن ملاحظات تتعلّق بعائلة شريبر، كان من الممكن أن تنيرنا في فهم منشأ هذاته وعلاقة هذه النشأة بأبيه أو بأخيه أو بأي فرد من أقربائه، وفي فهم ما نسميه عادة بعوالم التماهي ذات الدلالة. إلا أن هذا الحذف لا يستحق، على كل حال، أن نتحسّر عليه حقًا، ذلك أن كثرة التفصيلات والدقائق قد تصد، في بعض الأحيان، عن رؤية بعض السمات التخيلية الأساسية.

قالأساسي ليس هو أننا افتقدنا، بسبب هذا الحذف، مناسبة لفهم هذه الخبرة العاطفية أو تلك، بخصوص أفراد أسرته، ولكن الأساسي هو أن المريض يعبر عن تلك الخبرة وإن كان لا يفهمها بالتحديد. فهو يميزها كلحظة حاسمة وفاصلة في اتجاه هذا العالم الجديد الذي انخرط فيه. إن المريض يمدّنا أيضًا بتقارير عن مختلف العلاقات التي تم إعطاؤه تدريجيًّا لمحات عن إمكانية حدوثها داخل هذا العالم الجديد. فهو يعتبر مسألة قتل الأرواح بمثابة حاصل لا بد منه، إلا أن هذه المسألة في حد ذاتها، تتسم لديه، مع ذلك، بصفة ملغزة.

فماذا تنطوي عليه يا ترى فكرة قتل الأرواح؟ أما من ناحية أخرى فإن معرفة التفريق بين النفس وبين كل ما يرتبط بها ليست في متناول الجميع، وإنما هي في متناول هذا الهذائي مع ما يكتنف ذلك من يقين يعطى لشهادته طابعًا متميزًا.

يلزمنا إذًا التوقف عند هذه الأشياء وألا ننسى الطابع المميز لها إن أردنا فهم حقيقة ما يحدث له، وألا نتوخى بكل بساطة، مستعينين ببعض الكلمات الأساسية أو بهذا التضاد بين الواقعية واليقين، التخلي ونفض الأيدي عن ظاهرة الحمق. فهذا اليقين الهذائي، يلزمكم العمل على تفقده أينما كان، وستدركون آنذاك إلى أي حد مثلًا تختلف ظاهرة الحسد عند تواجدها لدى شخص عادي عنها لما تتواجد لدى هذائي. فليس من الضروري أن أذكركم مطولًا بالطابع المضحك، بل والمسلّي، الذي يكتنف النمط العادي للحسد والذي يمكن القول إنه يرفض اليقين بكل تلقائية وأيًا كانت الوقائع الطارئة. إن هذا يطابق قصة ذاك الحسود الذي يقتفي خطوات زوجته حتى باب الغرفة التي تنزوي بها مع عشيقها. إنها قصة تتنافر بما فيه الكفاية مع موقف الهذائي الذي يعفي نفسه من كل مرجعية واقعية.

فالموتخى مما سبق هو أن يوحي لكم بقدر من الحيطة والحذر عندما يتم تحويل اليات تخص السواء، كالإسقاط مثلا، لتفسير منشأ الحسد الهذائي. إلا أنكم تقرّون بأن هذا النوع من التعميم أصبح شيئًا معتادًا. إنه ليكفي قراءة نص فرويد حول الرئيس شريبر لنراه - وإن لم يكن لديه الوقت الكافي لعرض هذه القضية في كل أبعادها يبين كل المخاطر التي تترتب عن استعمال مفهوم الإسقاط في تفسير الهذاءات ومنشأها. والأجدى من ذلك فإن الهذائي، كلما صعد درجة في سلم الهذاءات، كلما زاد يقينه بالأشياء التي يتم اعتبارها لا واقعية. وهذا ما يفرق بين العظام والخبل المبكر. إن الهذبان يربط بين هذه الأشياء ويُركبها باستفاضة تشكل حقًا إحدى السمات العيادية للعظام يربط بين هذه الأشياء ويُركبها باستفاضة تشكل حقًا إحدى السمات العيادية للعظام

والتي يلزم عدم إهمالها وإن كانت من بين السمات الأكثر ضخامة وبروزًا. إن النتاجات الخطابية التي تميّز مجال العظامات تزدهر في أغلب الأحيان على شاكلة عطاءات أدبية وإن كان معنى كلمة أدبية لا يفوق كونها مجرد أوراق مغطاة بالكتابة. ولتلاحظوا أن هذا الإجراء يخدم الحفاظ على وحدة الهذاءات التي تم عزلها ربما بكيفية متسرّعة بوصفها عظامية عن التكوينات المسماة فصامية في التصنيفات الكلاسيكية.

إلا أنه من المجدي أن تدروا هنا ما ينقص المجنون وإن كان كاتبًا، وكذلك ما ينقص الرئيس شريبر وإن قدّم لنا مؤلفًا جدّ خلاب لكونه ذا طابع مغلق وممتلئ ومكتمل.

فالعالم الذي يصفه لنا شريبر هو عالم مترابط وفقًا لمنظوره الذي تعالى إليه بعد فترة العرّض المبهم الذي أصاب حياته باضطراب عميق ومضن ومؤلم، فبحسب هذا المنظور الذي يوفّر له نوعًا من السيطرة على ذهانه، يجد فيه نفسه وكأنه الموازي والمقابل الأنثوي لله. وانطلاقًا من هنا يصبح كل شيء مفهومًا ومُرتبًا. والأكثر من ذلك فإن كل ما يخصّ البشرية يصبح منظمًا ومرتبًا لكونه أصبح يلعب دور الوسيط بين إنسانية أمست لديه مهددة بالانقراض وبين السلطة الربانية التي أصبحت له بها روابط جد خاصة. فلقد تمت تهدئة كل شيء أثناء عملية المصالحة هذه التي حدّدت وضعية شريبر كامرأة للإله. إن علاقته بالإله، كما يحدّثنا عنها، تبدو غنية ومعقدة. إلا أننا نفاجاً بكوننا لا نقف في كتابه، على أدنى إشارة من شأنها أن تفيدنا بأن هناك فعلًا علاقة بين كائنين.

ومن دون اللجوء إلى المقارنة بأحد المتصوّفة الكبار-وإلا سيكون ذلك غير متناغم مع نص كهذا الذي بين أيدينا - افتحوا على كلّ، إن كانت هذه المحاولة قد تسليكم، افتحوا كتابات سان جان دو لا كروا Saint Jean de la Croix. فهو أيضًا من خلال خبرته في صعود الروح، نجده يتموضع في حالة من الاستقبال والهيبة. ولقد ذهب إلى حد القول بزواج الروح بالوجود الإلهي. إلا أنه ليس هناك على الإطلاق أي شيء تشترك فيه النبرة التي أعطيت لنا من كلا الجانبين. وبإمكانكم أيضًا ملاحظة هذا الفرق حتى عندما تكونون بصدد أبسط الشهادات حول خبرة دينية أصيلة. ولنقل إن الخطاب الطويل الذي يشهد به شريبر عما عزم على تقبله في الأخير كحل لإشكاليته، لا يعطي إحساسًا بتجربة متميزة قد تكون الذات منخرطة فيها. إن خطابه عبارة عن شهادة جد مشيأة.

فبماذا يتعلَّق الأمر داخل شهادات الهذائيين هذه؟ سوف لن نقول إن المجنون

هو شخص في غنى عن اعتراف الآخو به. إن شريبر عندما ألّف كتابه الضخم، إنما فعل ذلك لكي لا يجهل أحد ما عاناه وما خبره ولكي يتبين العلماء، إن أرادوا، تواجد الأعصاب الأنثوية التي التحقت تدريجيًا بجسده ويلاحظوا، بموضوعية، العلاقة الفريدة التي حظي بها مع الواقع الإلهي. فكل هذا العمل، إنما هو بمثابة جهد من قبله حتى يحصل الاعتراف به. إلا أن هناك سؤالًا يبقى عالقًا ما دام الأمر يتعلّق بخطاب منشور كتابيًّا. وهذا السؤال يخص معنى الحاجة للاعتراف لدى هذا الشخص المنعزل به. إلا أن اكتفاءه بعالمه الخاص أو التفهم الذاتي الذي يميزه، تتخلله بعض التناقضات. يمكن إجمال موقفنا من خطاب شريبر لما تمت معرفتنا به، بالقول بأن شريبر كاتبً من دون شك، إلا أنه ليس شاعرًا. يمكن الحديث عن شاعرية كتابة ما، كلما تمكّت من دون شك، إلا أنه ليس شاعرًا. يمكن الحديث عن شاعرية كتابة ما، كلما تمكّت من بروز علاقة أساسية وكأنهما لنا ومنا. إن الكتابة الشاعرية تجعلنا غير قادرين على من بروز علاقة أساسية وكأنهما لنا ومنا. إن الكتابة الشاعرية تجعلنا غير قادرين على أنكار أصالة التجربة التي عاشها سان جان دو لا كروا أو بروست أو جيرار دو نيرفال فالشاعرية تكمن في ابتكار ذات تحمل على عاتقها نظامًا جديدًا للعلاقة الرمزية مع العالم. وليس في مذكرات شريبر ما يمُت إلى ذلك بصِلةٍ.

فماذا يمكننا قوله عن الهذائي إذًا في آخر المطاف؟ هل هو وحيد؟ إننا لا نعتقد ذلك، لأنه مسكون بشتى الموجودات غير المحدَّدة فعلًا، إلا أن طابعها الدلالي هو محقق ومعلوم، وهو أيضًا بمثابة معطى أولي، ويحظى ترتيبه بتنظيم أكبر تبعًا لنمو الهذيان. فنرى شريبر عُرضة للاغتصاب وعرضة لتحريكه كدمية وعرضة لتغيير ملامحه وعرضة للكلام عنه بكل الكيفيات الساقطة. وبتعبير آخر، إننا نراه عرضة لتوتر شديد جدًّا. إقرأوا كلام شريبر حول ما يسميه اطيور السماء، وزقزقتها. فهذا ما يتعلق به الأمر حقًّا، إذ يجد نفسه عرضة لمظاهر طائرية شتى. وهذا ما أوحى له بكتابة هذا المؤلف الضخم الذي يضم نحو خمسمائة صفحة والذي هو نتاج بناء متواصل وصبور، اعتمده كحلَّ لتجربته الداخلية وإجابة عنها.

إن الشك بصدد ما ترمي إليه الدلالة يحصل لدى المريض في لحظة معينة منذ البداية. أما وإن كانت الدلالة تومئ إلى شيء ما، فهذا ما لا يشك فيه أبدًا. ولدى شخص من فصيلة شريبر، فإن الأشياء تمضي إلى حد يصبح فيه العالم بأكمله ملفوفًا بداخل هذاء الدلالة هذا، وبكيفية تجعلنا نقول إن شريبر، بدلًا من أن يكون وحيدًا، فإنه يتواجد في

كل ما يحيط به بشكل أو بآخر. وعلى النقيض، فإن كل ما يخلقه داخل هذه الدلالات يبقى خاليًا من ذاته هو. وهذا ما يبرزه بألف كيفية وخاصة عندما يلاحظ بأن الله، وهو مخاطبه المتخيل، لا يفهم شيئًا لما يخالج الأفتدة ولا بما يتعلّق بالكائنات الحيّة وذلك لأنه لم يحصل لهذا الإله أن يتعامل إلا مع ظلال أجساد ميتة أو جثث خامدة. وهكذا يكون عالم شريبر قد تحوّل إلى تركيبة هوامية مكونة من أشباح رجال صنعوا بارتجال وبلا مبالاة. (Bacles à la six - quatre - deux) بحسب الترجمة الفرنسية.

2

وانطلاقًا من منظور التحليل النفسي، تُفتح أمامنا مسالك عدة لفهم تركيبةٍ كهذه عندما يتمّ حصولها. أما ما تم التعرف عليه في التحليل حتى الآن، فيتعلّق بالجوانب السهلة ويأتي في مقدّمتها مفهوم الدفاع الذي تم إدخاله في إطار التحليل منذ البداية. أثناءها تم اعتبار الهذبان كعملية دفاعية للذات. وبالطريقة نفسها تم تفسير العصابات كذلك. إنكم لتعلمون إلى أي حد أؤكد على الطابع الناقص والمُجازف لهذا التفسير الذي يؤدي إلى شتى التدخلات المتسرّعة والمضِرة والتي أصبح من الصعب التخلّي عنها كما تعلمون أيضًا. فمفهوم الدفاع هذا يتعلّق بشيء من الممكن تشييئه، مما يجعل هذا المفهوم على هذه الدرجة من الإلحاح ومن الإغواء في مجالنا. فبما أن المريض في حالة دفاع كما يقال، فلنُونَه على أن يفهم بأنه لا يقوم إلا بالدفاع عن نفسه ولنُبين له كذلك الشيء الذي يقاوم ضده. إلا أنكم عندما تندفعون في هذا المنحى، تجدون أنفسكم أمام مخاطر عدة، وفي مقدّمتها تخلّيكم عن المسار الرئيس الذي يتوجّب على تدخلكم انتحاؤه. لذا يلزمكم دومًا وبكل حزم تحديد النظام الذي يتمظهر فيه الدفاع.

لنفترض أن هذا الدفاع يتمظهر على مستوى الرمزي وقد يصبح بإمكانكم استجلاؤه بصفته كلامًا بالمعنى المملوء، أي بوصفه يخص الدال والمدلول لدى الذات. فإذا ما عرض المريض على مسامعكم كلا الدال والمدلول، فيمكنكم آنذاك أن تتدخّلوا لتبينوا له التقاء هذا الدال بذاك المدلول. لكن لا تفعلوا ذلك إلا عندما يتواجد الاثنان بداخل خطابه. أما إذا لم تحصلوا على الاثنين ممّا بداخل قوله ووقع لديكم إحساس بأن ذات المريض تقاوم شيئًا ترونه أنتم ولا يراه هو، بمعنى أنكم ترون بكيفية جلية بأن المريض يخطئ في حق الواقع، فقد يصبح مفهوم الدفاع آنذاك غير كافي بنانًا كي تدفعوا بذات المريض في مواجهة هذا الواقع.

تذكّروا ما قلته لكم في وقت سابق عن الملاحظة الجميلة التي قدمها كريس Kriss بخصوص ذاك الشخص المهموم بفكرة كونه منتجلًا لأفكار غيره وبالذنب المترتب عن هذه السرقة الأدبية المفترضة. لقد اعتبر كريس تدخله أثناء التحليل عبقريًّا اعتمادًا على مفهوم الدفاع. وهكذا لم يبق بين أيدينا إلا مفهوم الدفاع هذا. فبما أن الأنا ملزَّم بالمقاومة على ثلاث جبهات، جبهة اللاشعور وجبهة الأنا الأعلى وجبهة العالم المخارجي، فلقد ظُن أنه يجوز التأثير على المريض من على إحدى هذه الجبهات.

فلما عاود هذا الشخصُ الإشارة إلى كتاب أحد زملائه زاعمًا أنه كرر عملية الانتحال مرة أخرى، سمح المحلل لنفسه بقراءة الكتاب المفترض انتحاله. وعندما تبين له أن هذا الزميل لم يُقدم في كتابه ما ينم عن ابتكار قد يدعو للانتحال، لم يتوان كريس عن التصريح بذلك للمريض إذ أصبح من المعتاد اعتبار تدخل من هذا القبيل جزءًا لا يتجزأ من التحليل. وبهذا المنحى يجد المحلل نفسه يتصرّف بقدر فائق من الانقياد والعماء. وما نقدمه كبرهان على صدق تأويلنا هذا، هو كون المريض قد أتى إلى الجلسة اللاحقة، بائحًا للمحلل بأنه قصد توًا بعد الجلسة، مطعمًا مجاورًا للعيادة، تناول فيه أكلته المفضلة التي تتكوّن من أمخخ طرية. وبما أن تصرّف المريض هذا قد أتى ردًّا على تدخل المحلل فلا بد أن هذا الأخير قد ابتهج بذلك الرد رغم مغبته.

لكن ماذا يعني كل هذا؟ كل ما يعنيه هو أن المريض لم يفهم بتاتًا ما تعلّق به الأمر، ولم يفهم أيضًا قيمة ما أتى به كتصرّف موجه في الحقيقة إلى المحلّل. وهذا ما قد يجعلنا الآن لا نرى أين يكمن التقدّم الذي تم افتراض تحقيقه في التحليل. لقد وضع كريس حقًا أصبعه على الزر الصائب، إلا أنه من غير الكافي بتاتًا النقر على زر لائق. ذلك أن ذات العريض اندفعت ها هنا وبكل بساطة في عملية تفعيل Acting out. وأنا أوافق على كون التفعيل معادلًا لظاهرة هوامية من نوع هذائي، تنطلق عندما تقومون كمحللين بالترميز بتسرّع، أي عندما تعملون على مقاربة أمر ما فقط على مستوى الواقع وليس بداخل المجال الرمزي، فيقتضي من المحلل الرمزي. أما اقتراب مسألة الانتحال هذه من داخل المجال الرمزي، فيقتضي من المحلل ومنذ البداية، التركيز على فكرة أن لا وجود فعلًا لهذا الانتحال، إذ ليس هناك المحلل ومنذ البداية، التركيز على فكرة أن لا وجود فعلًا لهذا الانتحال، إذ ليس هناك المعرف هذه النبرة وهذا الثقل؟

يلزم على المحلّل أن ينتظر هنا ما سيقدّمه له المريض قبل القيام بعملية التأويل. وبما أن الأمر يتعلّق هنا بعصاب عويص يقاوم محاولة تحليلية لا يستهان بها حقًّا - أُذَكّر بأن المريض خضع في السابق لتحليل نفسي قبل مجيئه عند كريس - فإنه من المحتمل جدًّا أن يكون هذا الانتحال من طبيعة هوامية. أما إذا أعددتم تدخّلكم انطلاقًا من مستوى الواقع، أي إذا ما تراجعتم إلى العلاج النفسي الأكثر بدائية، فماذا سيبقى للمريض فعله إذًا؟ إنه سيستجيب بالكيفية الأكثر بساطة وعلى مستوى الواقع الأكثر ثقلًا. إنه سيأتي بالدليل على أن شيئًا ما ينبق من هذا الواقع بعناد شديد ويُفرَض عليه فرضًا قويًا، وكل ما يمكن أن نقوله له بعد ذلك لن يغيّر شيئًا في صلب المسألة. فعندما نبرهن له مثلًا بعدم كونه منتجلًا، فإنه يوريكم بما يعنيه الأمر بالنسبة إليه وذلك بإطعامكم أمخاخاً طرية. وهو بهذا يعيد تحديد وتجديد عرضه حول هذه النقطة التي ليست أكثر ارتكازًا ولا وجودًا من تلك التي أرسى عرضه حولها منذ البداية. ولنتساءل أيضًا: أهو فعلًا بصدد تورية شيء ما؟ سأمضي بعيدًا في القول بأنه لا يوري أي شيء بالفعل. إن الشيء نفسه هو الذي يبدو للعيان وهو الذي يصر على التمظهر من جديد. نحن هنا في صميم ما سأحاول أن أبين لكم بخصوص الرئيس شريبر هذه السنة.

3

إن مقاربة العيادي لحالة شريبر يُظهر أمورًا مِجهرية لكن بكيفية مُكَبَّرة. وهذا ما سيمكنني من توضيح ما عبر عنه فرويد بكل وضوح بخصوص الذهان. إلا أن فرويد لم يدفع بتعبيره إلى أبعد حد، وذلك لأن المسألة لم تبلغ في زمنه ما بلغته من حدة واستعجال داخل الممارسة التحليلية في زمننا هذا. ففي هذه الجملة الأساسية التي عملتُ على سردها مرارًا، يقول فرويد إن ما تم إبعاده من الداخل يعود تمظهره في الخارج. وسوف أعود لهذه المقولة.

أقترح عليكم تحديد المسألة على الشكل التالي: إن الذهانات تدلنا على أنه، قبل أي عملية ترميزية وهذه القبلية ليست هنا بالمعنى الزماني وإنما بالمعنى المنطقي هناك مرحلة قد يتعطل خلالها انبثاق جزء من هذه العملية. وهذه المرحلة الأولية تسبق جدلية العصاب التي تتميز بكونها عبارة عن كلام مترابط يكون فيه المكبوت وعودة المكبوت وجهين لعملة واحدة. أما في الذهان، فمن الممكن ألا ينخرط خلال عملية الترميز هذه، عنصر أولي من مكونات الذات، فيصبح هذا العنصر ليس مكبوتًا فقط وإنما مرفوضًا بالكامل.

إن ما سبق ذكره لم يتم تقديم البرهان عليه ولكنه ليس مجرد فرضية فقط. إنما

هو عبارة عن تركيبة للمسألة. فالمرحلة الأولى للذهان لبست عبارة عن فترة معينة يلزمكم تحديدها لحظة النشأة. إنني، والحق يقال، لا أنكر بأن ما يحدث على مستوى الترابطات الرمزية الأولية، أي على مستوى التمظهر الأولي للذات، من شأنه أن يضعنا أمام أسئلة جمة. لكن حذار من أن تسقطوا في الافتتان بلحظة النشأة وبإغوائها لكم. فالطفل الصغير التي تلحظونه يجدُّ أثناء لعبه في إظهار لعبته بعد إخفائها - وهو بذلك يتعلم التحكم في الرمز قد يحجب عنكم، إن أنتم افتتنتم بلعبته، التواجد العظيم والقبلي للرمز، وباحتواء هذا الرمز للعبة من كل جانب. وهذا الافتتان قد يحجب عنكم كذلك تواجد اللغة التي تملأ المكتبات حتى الفيض. ويحجب عنكم أيضًا كون هذه اللغة هي ما يبلور كل تصرفاتكم ثم تتحكم فيها وتقودها. وحتى إن كنتم منغمسين في فعل ما، فإنها هي من يفرض عليكم التحرك فتقودكم إلى حيثما شاءت. كل هذا وأنتم عنه منشغلون براية طفل يجتهد من أجل الاندراج داخل الرمزي. فلنحاول إذا أن نتموضع على مستوى وجود الرمز في حدُّ ذاته، والذي نحن بداخله مُنضَوون.

فبدافع علاقة الذات بالرمز، من الممكن وقوع عملية إغفال أولية، بمعنى أن شيئًا ما لا يتم ترميزه وبذلك يتم تمظهره في الواقعي. لذا يصبح من اللازم إدخال مفهوم الواقعي الذي يستحيل تحاشيه في النصوص الفرويدية. إني أعطيته هذا الاسم لكونه يحدد مجالًا مغايرًا للرمزي. ومن هذا المستوى بالذات يمكن استجلاء الظاهرة الذهانية وتتبع تطورها. فعلى مستوى عملية الإثبات المطلقة والأولية، والتي من الممكن أن تحصل للذات أم لا تحصل، يحدث انقسام جذري. فهناك إذًا ما يخضع للإثبات وللترميز الأولي، فتحصل له تطورات شتى، وهنالك ما يسقط تحت وطأة الإغفال الأولى ويكون له منحى مغاير.

سوف أسير اليوم قدمًا وأوقد فتيلتي حتى تبصروا إلى أين أنا ذاهب بكم. فلا تُأخذوا ما أطرحه بين أيديكم بمثابة عمل قد تم تركيبه تعسفًا ولا بمثابة ثمرة خضوع أو خنوع أمام النص الفرويدي، وإنما هو حقيقة ما قرأناه داخل هذا النص المثير والذي عمل السيد هيبوليت لسنتين خلت، على تفسيره لنا. إن خطابي هذا هو السبيل الوحيد لإدخال دقة وتناسق وعقلانية في ما يحدث داخل الذهان وخصوصًا ذهان شريبر الذي يتعلق به الأمر هنا. سأبين لكم في ما بعد، كل الصعوبات التي قد تترتب عن الفهم المتداول لهذه الحالة، ثم أبين لكم الضرورة التي تلح منذ البداية على تركيب كهذا الذي أقوم بتقديمه بين أيديكم.

فمنذ البداية إذًا، قد يحصل للذات إما الإثبات بمعنى الإقرار بما هو كائن، وإما الإغفال. وبالنسبة للتطور اللاحق لعملية الإثبات هذه، لا يكفى طبعًا أن نتوقف فقط عند جزء من الخطاب قد يتم اختياره وعزله من جانب المريض، كي نعتبر بأن هذا الخطاب يتوافق، ولو جزئيًا، مع عملية الإثبات هذه. ففي أي خطاب، هناك دومًا أشياء لا تتوافق البتة. وهذا شيء بديهي جدًّا إذا ما تركنا جانبًا الفكرة التي تنبني عليها كل السيكولوجيا الكلاسيكية والأكاديمية والتي مفادها أن الكائنات البشرية هي كاثنات منضبطة كما يقال لأنها كاثنات حية وهي بذالك متوافقة مع البيئة بخصوص كل ما يتعلِّق بحياتها. أما أنتم فإن سلّمتم بهذه المقولة فإنكم لستم بمحللين نفسانيين في شيء. إن موقف المحلِّل النفسي يقتضي، وبكل بساطة، الأخذ في الاعتبار ببديهية أن ليس هناك أكثر اختلالًا وعشوائية من الواقع الإنساني. أما إن كنتم تعتقدون بأنكم تمتلكون أنا جد منضبط ومعقول ويعرف كيف يتصرف ويتعرّف على ما يجب وما لا يجب فعله انسجامًا مع الوقائع، فلن يبقَى لكم إلا الانصراف من هذا المكان بعيدًا. إن التحليل النفسى - محتذيًا الخبرة المشتركة ببين لكم أن ليس هناك أكثر غباءً من مصير إنسان ما، بمعنى أننا كبشر دائمًا عرضة للتضليل. وحتى عندما نحقّق نجاحًا ما، فذلك لم يكن في الواقع قصدنا. وليس هناك أكبر خيبة أمل إلا لرجل يدّعي تحقيق كل أمنياته وقد تكفي ثلاث دقائق من الحديث الصريح معه وهي إمكانية لا تفسحها إلا أريكة التحليل تحديدًا لكي نعلم أن كل هذه الأمور التي نجح في تحقيقها إنما هي في آخر المطاف موضع سخرية منه بالفعل، وبأنه جد مكفهر ومتضايق لأشياء عدة أخرى. فما التحليل النفسي إلا إدراك ذلك وأخذه في الاعتبار.

فليس من قبيل الصدف أن نَعبُر الحياة ولا نلتقي إلا بالتعساء. ونظن بأن السعداء إن وجدوا فهم موجودون في غير هذا المكان. فإن لم تزيلوا هذا التخمين من عقولكم، فإنكم لم تفقهوا شيئًا عن التحليل النفسي، فهذا ما أسميه حمل الأمور محمل الجد. فعندما أقول لكم إنه من اللازم حمل الأمور محمل الجد، فذلك من أجل أن تحملوا محمل الجد كونكم لا تحملون هذه الأمور أبدًا بكل الجد اللازم.

فخلال عملية الإثبات إذًا، قد تقع للذات حوادث جمة، في حين لا شيء هنالك قد يدلنا على أن الطرح أو الخصم الأولي قد تم حدوثه فعلًا وبطريقة جلية. بل من الممكن أننا لن نعرف شيئًا ولزمن طويل عن أسباب ذلك، لا لشيء إلا لأن وقوعه قد تم خارج كل عملية ترميزية. أما إن حصل لأحد، في يوم من الأيام، الوقوف على معرفة

ما حدث بالفعل، فقد لا يكون ذلك من حظ المحلل النفسي. المهم في الأمر هو أن الذات تعمل على تركيب وبناء عالم خاص بها، انطلاقًا مما تبقى من ذلك الحدث. وتعمل بالخصوص على التموضع داخل هذا العالم بمعنى أنها ستحاول أن تقترب من الصيغة التي تعرّفت عليها واعترفت بها لنفسها. فهي في هذه الحالة إما رجل لكونها من صنف الذكور وإما على العكس قد تكون امرأة.

فأنا عندما أضع هذه المسألة في المقام الأول فذلك لأن التحليل يؤكد بأن ها هنا تكمن إحدى القضايا الرئيسية. فلا تنسوا أبدًا أن كل ما يتعلّق بسلوك الإنسان بصفته ذاتًا، وبكل ما يُمَكّنه من تحقيق هذه الذات، وبكل ما تتواجد هذه الذات بداخله، لا يمكنه أن ينسلخ عن خضوعه التام لقوانين الكلام.

إن الاكتشاف الفرويدي يعلمنا بأن التكافؤات والتطابقات الطبيعية هي في حالة تشوّش واختلال دائمين لدى الإنسان. وليس فقط لأن الجنس الازدواجي يلعب دورًا أساسيًا عنده. أما إن كان هذا الجنس الازدواجي غير مستغرب لديه من المنظور البيولوجي، فإن المسالك المؤدية إلى تنظيم وتسوية هذا الجنس هي أكثر تعقيدًا وتنوعًا لديه عما نلاحظه عند الثدييات وعند الحيوانات الفقارية بشكل عام. إن الترميز، أي القانون بمعنى آخر، يلعب لديه دورًا رئيسيًا في هذا المجال.

أما إذا كان فرويد يؤكد وبشدة على عقدة أوديب، مما أدى به إلى بناء سوسيولوجيا للطواطم والتابوات، فذلك لأن القانون بالنسبة له على ما يبدو، متواجد منذ البداية. فلا مجال إذًا للتساؤل عن مسألة المنشأ. فالقانون موجود منذ البداية ومنذ الأزل، ولا بد للجنس لدى الإنسان من أن يتحقّق ويتحدد انطلاقًا من هذا القانون ومن خلاله. فهذا القانون الأساسي لا يعدو كونه قانون الترميز. وهذا ما يعنيه الأوديب.

ففي هذا الإطار إذًا يمكن أن يحصل كل ما يمكنكم تخيله، وذلك تحت ألوية المجالات الثلاثة: التكثيف والكبت والإنكار، فالتكثيف هو قانون سوء التفاهم ليس إلا. فبفضله نبقى على قيد الحياة وبفضله أيضًا نتمكن دفعة واحدة من إبراز أعراض متعددة. وبفضله كذلك يمكننا مثلا، إن كنا من صنف الرجال، تلبية تامة لميولنا المتنافرة وذلك باتخاذ، داخل علاقة رمزية، موقفًا أنثويًا مع البقاء كرجل مكتمل، متوفر ومحافظ على فحولته بالمستويين الخيالي والواقعي. فوظيفة الأنوثة هذه والتي قد تكون على درجة متفاوتة من الشدة، يمكن أن تجد لنفسها تلبية في هذه الاستقبالية الأساسية والتي هي إحدى الوظائف المركزية لدى الإنسان. إن قولي هذا ليس من قبيل الاستعارة،

ذلك أننا نحصل فعلًا على شيء ما عندما نتلقّى الكلام. فقد يكون للاشتراك في علاقة الكلام دلالات مختلفة في نفس الوقت، وقد يكون بإمكان إحدى هذه الدلالات أن تجد تلبية لها في الوضعية الأنثوية بكونها أساسية لتكوين ذاتيتنا.

أما الكبت فهو ليس قانون سوء التفاهم. إنه ما يحدث عندما يكون الأمر ليس على ما يرام على مستوى السلسلة الرمزية. فكل سلسلة رمزية يكون لنا بها ارتباط، تتوفر على ترابط وتناسق داخليين مما يجعلنا مضطرين في لحظة لاحقة، لتسديد دين استذنا به سابقًا. لكن قد لا يكون بإمكاننا تسديد الديون على كل الجبهات دفعة واحدة، وهكذا بتعبير آخر، يصبح القانون غير متحمل بالنسبة لنا. وهذا لا يعني أن القانون غير متحمل في حد ذاته وإنما الوضعية التي نجدنا فيها، تتطلب منا تضحية تصبح مستحيلة على مستوى الدلالات. وهكذا نعمل على كبت بعض من أفعالنا ومن أقوالنا ومن سلوكنا. والتأكيد على مديونيتها، وكل ذلك من خلال العرض العصابي. وعلى هذا الأساس يكون الكبت بجانب العصاب.

أما الإنكار فهو من قبيل الخطاب ويتعلّق بما نحن قادرين على الإتيان به إلى قارعة النهار بطريقة ملفوظة. وعلى هذا المستوى بالتحديد يتدخل مبدأ الواقع. ولقد عبر فرويد عن ذلك بوضوح تام في ثلاثة أو أربعة مواضع من عمله، سبق أن تعرضنا لها خلال فترات مختلفة من تعليقنا. يتبين من خلالها أن الأمر يتعلّق بإسناد أو إضفاء الذات لقِيمة الوجود على الموضوع وليس فقط قيمة الرمز. فبخصوص هذا المستوى الذي يحدده بمثابة مستوى حكم الوجود، يشير فرويد، وبعمق يضاهي ألف مرة التعبير المعتمد في زمانه، إلى أن ما يتعلّق به الأمر، بالخصوص، هو العثور على الموضوع من جديد.

فكل اقتراب إنساني للواقع يتوقف على هذا الشرط الأساسي ويخضع له. ذلك أن الذات تبحث عن موضوع رغبتها في حين ليس هنالك ما يمكنها من الاقتياد إليه. أما الواقع فتتم هلوسته منذ البداية لكونه ينبني على الرغبة. إن النظرية الفرويدية المتعلّقة بنشأة عالم الموضوعات والمتعلّقة بالواقع كما تم تحديده مثلًا في آخر كتاب «تفسير الأحلام»، والذي يتم الرجوع إليه كلما تعلّق الأمر بهذا الواقع أساسًا، تتضمّن فكرة أن الذات تبقى عالقة بمستوى ما هو بمثابة موضوعها المركزي، موضوع تحقيق رغبتها الأساسة.

فهذا هو الصنف من عمل فرويد ومن فكره الذي يتم استرجاعه باستفاضة في إطار 
هذه الكتابات التي يتم إنجازها حاليًّا حول العلاقة ما قبل-أوديبية والتي تفضي في آخر 
المطاف إلى القول خطأ بأن الذات تبحث دومًا على تحقيق العلاقة البدائية بالأم. وبتعبير 
آخر، ففي حين أدخل فرويد جدلية المبدأين المتلازمين واللذين لا يمكن التفكير في 
أحدهما من دون الآخر وهما مبدأ اللذة ومبدأ الواقع، فلقد تم تفضيل أحدهما وهو مبدأ 
اللذة وتم التركيز عليه على اعتبار أنه يسيطر ويشتمل على مبدأ الواقع.

إلا أن مبدأ الواقع هذا يتم تجاهله من حيث ماهيته. فهو يعني بالضبط ما يلي: ليس من المتنظر أن تجد الذات موضوع رغبتها إذ لا يتم اقتيادها إليه بواسطة القنوات والسكك الطبيعية المسخّرة لتوافق غريزي مركّب بصفة مسبقة كما نلحظه في عالم الحيوانات، بل يَلزمها، على العكس، أن تعيد إيجاد الموضوع الذي يكون انبثاقه مهلوّسًا أساسًا. وهذا يعني طبعًا أنها تعيد الالتقاء به. وهذا بالتحديد ما يعنيه مبدأ الواقع. فالذات لا تلتقي أبدًا إلا بموضوع آخر كما يقول فرويد وهو موضوع يلبي الضرورات المعنية بطريقة مُرضية إلى حد ما. فهي لا تجد أبدًا إلا موضوعًا مختلفًا. وهذه هي النقطة الأساسية التي يتمحور حولها إيلاج مبدأ الواقع داخل الجدلية الفرويدية.

إن ما يلزم إدراكه، وذلك ما علمتنا إياه الخبرة العيادية، هو أن ما يتمظهر في الواقعي، يخالف ما تم اختباره والبحث عنه من طرف الذات. إنه يخالف ما تصبو إليه الذات تحت تأثير الأنا بصفته جهاز التفكير والسيطرة والبحث مع ما يتضمنه من استيلابات ركيزة. إن ما يتمظهر في الواقعي يمكنه أن يُبرز إما على شاكلة منعزلة ومنفردة كما هو حال الهلوسة الوجيزة التي تمت الإشارة إليها في حالة صاحب الذئاب، وإما بكيفية أكثر شمولًا وانتشارًا كما حدث في حالة الرئيس شريبر،

4

فما هي الظاهرة الذهانية يا ترى؟ إنها عبارة عن بزوغ دلالة عظمى، وهي دلالة تبدو وكأنها قد لا تعني شيئًا إذ إنه من غير الممكن ربطها بأي شيء آخر، وذلك لأنها لم تدخل أبدًا في نظام الترميز. إلا أنه بإمكانها في ظروف معينة، تهديد التركيبة النفسية في مجملها. ففي حالة شريبر، هناك دلالة تخص ذات المريض، إلا أنه تم رفضها ولم يبق لها إلا أثر باهت في أفق شريبر وأخلاقياته. وبزوغ هذه الدلالة من جديد، هو الذي يسبّب الاقتحام الذهاني. وسترون إلى أي مدى يختلف ما يُسبب الاقتحام الذهاني عما

يُحدد الاقتحام العصابي. فالأمر يتعلّق بشروط متعاكسة تمامًا بينهما. ففي حالة الرئيس شريبر، لهذه الدلالة المرفوضة علاقة وطيدة بالجنس البدائي المزدوج الذي حدثتكم عنه قبل قليل. فالرئيس شريبر لم يعمل أبدًا على إدماج أي شكل من أشكال الأنوثة في ذاته وهذا ما سنعمل على تبيانه من خلال النص.

إنه لمن الصعب اعتبار أن قمع ميل ما أو رفض أو كبت نزوة تحويلية إلى حد ما بخصوص الدكتور فليشسيغ، هو ما أدى بالرئيس شريبر إلى بناء هذيانه الهائل. فمن الضروري أن يكون هناك سبب يتناسب مع ما حصل له بالفعل.

وأدلكم مسبقًا بأن الأمر يتعلّق بالوظيفة الأنثوية في ما لها من دلالة رمزية أساسية والتي لا يمكننا التوقف عليها إلا على مستوى الإنجاب، وسترون لماذا. فهذا ما سيتجلى لدى شريبر، ليس أبدًا في لحظة اختلال عقلي وإنما وهو في لحظة رفيعة من حياته، على شاكلة انبثاق في مجال الواقعي لأمر لم يختبره من قبل. سيبدو له على شاكلة بزوغ لغرابة عارمة تؤدي تدريجًا إلى إغراق شامل لكل معاييره لدرجة تضطره إلى إعادة ترتيب عالمه بالكامل.

فهل يمكننا الحديث هنا عن سيرورة تعويضية أو عن شفاء، كما لم يتوان البعض عن القول، زاعمين بأن المريض لحظة استقرار هذائه، قد تمكن من الحصول على حالة أكثر هدوءًا مما كان عليه لحظة بزوغ الهذيان. فهل هذا شفاء حقاً؟ إنه سؤال يستوجب الطرح، إلا أننى أعتقد أن الحديث هنا عن سيرورة شفاء هي من قبيل المغالاة والتعسف.

فماذا يحدث إذًا في اللحظة التي يتمظهر فيها من جديد على مستوى الواقعي ما لم يتم ترميزه؟ إنه على كلّ، من غير المفيد الحديث بهذا الصدد عن مفهوم الدفاع. فمن الواضح هنا أن ما يظهر في مجال الواقعي إنما يظهر على مستوى الدلالة، إلا أن هذه الدلالة لا تصدر عن مكان محدد ولا تُفضي إلى شيء آخر غيرها. إنها دلالة أساسية وتخص ذات المريض بالضبط. في هذه اللحظة يهتز ويتداعى الكبت الذي يتدخّل كلما وقع صراع بين الأنظمة. لكن لماذا لا يلعب الكبت دوره هنا، بمعنى أنه لا يؤدي إلى ما يحصل عندما يتعلق الأمر بالعصاب؟ فقبل معرفة لماذا، يجب أولًا دراسة الكيف. وسأعمل على التركيز على ما يمكن من التفريق بين العصاب والذهان.

فعندما تظهر نزوة أنثوية أو مهدئة لدى شخص ما وقد يتم إدماجها داخل نقاط مختلفة من عملية الترميز الأولية لديه، داخل عصابه الطفولي مثلًا، فإنها قد تعبّر عن نفسها بواسطة أعراض متنوعة. وهكذا، فإن ما تم كبته، يعبر عن نفسه على كل حال، وذلك لأن المكبوت وعودة المكبوت هما شيء واحد، بل إنهما الشيء نفسه. فمن داخل الكبت، بإمكان ذات المريض أن تنجو مستعينة بما هو مستجد لديها، فيحصل اتفاق وتراضٍ. وهذا ما يميز العصاب. إنه الأمر الأكثر جلاء على وجه البسيطة وإن كان الجميع يجتهد في عدم إبصاره كذلك.

أما الإلغاء فهو على غير مستوى الكبت. فمع بداية الذهان، عندما يأخذ اللامرموز له في العودة من جديد في الواقعي، فقد تحصل إجابات من جانب آلية الإلغاء، إلا أنها إجابات غير متوافقة. فما هي بداية الذهان ياترى؟ وهل للذهان، كما للعصاب، فترة قبتاريخية؟ وبداية، هل هناك ذهان طفولي؟ لا أقول إننا سنجيب على هذا السؤال وإنما سأطرحه على الأقل.

فكل شيء يشير إلى عدم وجود فترة قبتاريخية في الذهان. فقد يحدث، خلال ظروف معينة، لا بد من تحديدها، أن يظهر في العالم الخارجي شيء لم يتم ترميزه مبدئيًا. فتجد ذاتُ المريض آنذاك نفسها في حالة قصور وتعطّل مطلق، غير قادرة على إنجاح عملية الإثبات بخصوص الحادث. فما يحدث إذًا يتميّز بكونه مقصيًّا كلية من عملية التراضي التي تؤدي إلى الترميز داخل العصاب. فما هو مقصي تتم ترجمته في مجال آخر، على شاكلة ردود فعل متواصلة بالمستوى الخيالي.

ففي الذهان، نظرًا لانعدام قدرة ذات المريض على إعادة الاتفاق بينها وبين الآخر، وبانعدام قدرتها على إقامة أي وساطة رمزية بينها وبين ما جدَّ لديها، فإنها تندرج داخل كيفية مغايرة للوساطة تختلف كلية عما هو عليه الحال في العصاب. ففي الذهان يتم تعويض الوساطة الرمزية بتفتت وانتشار تخيليين، تندرج فيهما إشارة مركزية لوساطة ممكنة، لكن بشكل مشوَّه وعديم الرمزية. أما الدال فتحدث به تقلبات عميقة تعمل على إضفاه نبرة خاصة للحدوسات الأكثر دلالة بالنسبة لذات المريض. فاللسان المركزي عند الرئيس شريبر هو فعلًا عبارة عن إشارة إلى بقاء متطلبات الدلالة داخل عالمه الخيالي هذا.

إن علاقة ذات شريبر بالعالم هي علاقة مرآوية. فعالمه يتكون أساسًا من علاقته مع هذا الكائن الذي هو في مكانة الآخر بالنسبة إليه. إنه الله ذاته. وكأن شيئًا شبيهًا بعلاقة رجل بامرأة قد تم تحقيقه بينهما. إلا أنكم سترون، عندما ندرس هذا الهذيان بتفصيل، بأن هذين الشخصين؛ الله من ناحية وكل ما يتعلّق به من كون وسماوات، ومن ناحية أخرى شريبر وهو بالحرف مجزَّء إلى شتى الكائنات المتخيلة. وسترون بأنهما عبارة

عن بنيتين متناوبتين بكل دقة. إنهما يَعرضان أمامنا وبكيفية جد جذابة، كل ما يتم تجنبه وتغطيته وتهذيبه في حياة الإنسان العادي والمتعلّق بجدلية الجسد الممفصل مع العالم الخيالي، وهي الجدلية نفسها التي ترتكز عليها البنية العادية.

إن دراسة هذبان شريبر تحظى بفائدة جمّة لكونها ستمكننا من الوقوف بشكل جلي على الجدلية الخيالية. فإن كانت هذه الجدلية تتميز عن كل ما يمكن افتراضه في علاقة غريزية وطبيعية، فذلك بسبب بنية أولية حددناها في البداية وهي بنية مرحلة المرآة. فهذه البنية تضع العالم الخيالي للإنسان وبكيفية مسبقة بكونه عالمًا مفككًا. وهذا ما نقف عنده هنا بصفة مكبَّرة، وهي واحدة من فضائل تحليل الهذيان في حد ذاته. فلقد أكد المحللون دائماً أن الهذيان يبين لنا لعبة الهوامات في طابعها الازدواجي وإلى أقصى حد. فالشخصان اللذان ينحصر فيهما العالم بالنسبة لشريبر، قد تم تكوين أحدهما طبقًا للآخر، والواحد منهما يقدم للآخر صورته منعكسة.

المهم هو معرفة كيف تتم الإجابة هكذا، عن طلب تم تقديمه بشكل جانبي لإدراج ما تم بروزه في الواقعي والذي يمثل ما لم يتمكن المريض من ترميزه قط. إن ضرورة ملحة من طرف النظام الرمزي، ما لم يتم إدماجها داخل ما تضمنته الجدلية التي عاش المريض من خلالها، تخلّف تشققات متتابعة وتهتكات في شبكة المنسوج من خطابه وهو ما يسمى هذيانًا. إن الهذيان لا يفقد بالضرورة علاقته بالخطاب العادي، إذ بمقدور المريض أن يرضى بهذيانه وأن يقاسمنا إياه كعالم لم تنقطع بداخله كل أواصر الاتصال. وسنتابع تحليلنا في الحصة المقبلة حول نقطة الإلتقاء والتقاطع بين الإلغاء والكبت من جهة مع الإنكار من جهة أخرى.

11 يناير/ كانون الثاني 1956

## التظتُّت الخيالي

- دُورًا Dora ومُضَلُّعها الرباعي
- الأيروس والعدوانية لدى سمك أبي شوكة
  - ما يسمى الأب
    - تفتُّت الهوية

كنت أنوي أن أتعمق هذا اليوم في هوية الحمق، وفكرت بأن هذا حمق في حد ذاته. ثم إني طمأنت نفسي معتبرًا بأن ما نقوم به هنا ليس بعمل انفرادي ولا اعتباطي. إلا أن ما سنقوم به ليس بالعمل السهل. لماذا؟ لأن كل عمل إنساني وبالخصوص الأعمال الوعرة، طبقًا لقضاء محتوم، تنتهي دومًا بالتعطل بسبب هذا الأمر الملغز الذي نسميه بالكسل. ولقياس صعوبة هذا العمل الذي ننوي القيام به هنا، يكفي إعادة قراءة نص فرويد حول الرئيس شريبر، قراءة غير متحبرة، بتمعن وتعقل، يتم تنظيفهما من كل الأغلاط التي نسمعها الآن حول المفاهيم التحليلية.

إنه نص يتمتع بامتياز مطلق. إلا أنه لا يفعل أكثر من وضعنا في طريق حل اللغز. فكل التفسير الذي يعطينا فرويد إياه حول الهذبان يصب فعلًا في رافد مفهوم النرجسية الذي لم يعمل على إيضاحه بعد، وعلى الأقل، خلال الفترة التي كان يكتب فيها عن شريير. إن المحللين اليوم يتصرفون وكأن النرجسية شيء مفهوم بذاته. فتراهم يتسابقون إلى القول بأن الذات قبل أن تتجه نحو مواضيع خارجية، فإنها تمر بمرحلة يتخذ فيها الشخص جسده كموضوع. ففي هذه السمة يأخذ لفظ النرجسية معناه فعلًا، لكن هل

هذا يعني أن لفظ النرجسية لم يُستعمل قط إلا بهذا المعنى؟ إن السيرة الذاتية للرئيس شريبر، كما أتى بها فرويد للاستشهاد على هذا المفهوم، تدلنا رغم ذلك على أن ما تشمئز منه نرجسية الرئيس هو اتخاذه لوضعية أنثوية في علاقته مع أبيه، وضعية تتضمن الإخصاء لا محالة. وهذا ما سيجد حلّا له في العلاقة المبنية على هذاء العظمة بحيث أن الإخصاء سوف لن يُخِيفه بتاتًا انطلاقًا من اللحظة التي يصبح الله فيها شريك حياته.

بالإجمال، وتطابقًا مع الصيغ التي اقترحها فرويد حول العظام في هذا النص، فإنه يمكن تلخيص فكرته على الشكل التالي: «أنا لا أحبه هو، أما من أحبه فهو الله» وبالمقلوب، «إن الله من يحبني». لقد جعلتكم في المرة السابقة تلاحظون أن هذا ربما غير مُرضٍ كلية. إنه ليس أكثر إضاءة من الصيغ التي أتى بها فرويد وإن كانت مضيئة للغاية. إن الانقلاب المكرَّر (إني لا أحبه، إني أكرهه، إنه يكرهني) يقدَّم فعلًا مفتاحًا لآلية الاضطهاد. إلا أن المشكلة تتعلق باسم الإشارة للغائب، «هو». فلقد تم تعدده وإفراغه من ذاتيته على ما يبدو. إن ظاهرة الاضطهاد تكتسي هنا شكل علاماتٍ تتكرّر إلى ما لا نهاية. فالشخص المضطهد لا يعدو كونه ظِلًا لموضوع يكون بالفعل هو مصدر الاضطهاد. وهذا ليس أقل حقيقة بخصوص الإله الذي يتعلق به الأمر أثناء يُنوع هذيان الرئيس شريبر.

ولقد جلبتُ انتباهكم إلى المسافة الكبيرة التي تفصل بين علاقة الرئيس شريبر بالإله وبين أبسط عطاءات الخبرة الصوفية. إنها مسافة جد واضحة لدرجة أن إعادة النظر فيها يصبح مثيرًا للسخرية. إن وصف شريبر الشديد الدقة لله كشريك وحيد له، مع ما يترتب عن ذلك من تمجيد لشخصه هو، يتركنا في حالة ارتباك حول طبيعة هذا الإله.

فما قاله لنا فرويد بخصوص انسحاب التعلق الليبيدي لدى شريبر من الموضوع الخارجي، هو في صميم المسألة. لكن يبقى علينا التفكير في ما يعنيه هذا القول. فعلى أي مستوى تتم مزاولة هذا الانسحاب؟ إننا نحس بأن شيئًا ما قد عمل على تغيير الموضوع بعمق لدى شريبر. لكن هل من الكافي إرجاع هذا التغيير إلى أحد تنقلات الليبيدو والتي نعتبرها بمثابة المركز للآليات العصابية؟ فما هي يا ترى المستويات والمجالات التي يعنيها الأمر هنا، بخصوص شريبر، بحيث تمكننا من تحديد التغيرات التي تطرأ على طبع الآخر والتي تمثل دائمًا عمق الاستلاب في الحمق؟

سوف أسمح لنفسي هنا برجوع قصير إلى الوراء كي أحاول أن أجعلكم تبصرون بكل صفاء بعضًا من ملامح المظاهر التي ألفتموها. ولنأخذ حالة ليست من باب الذهان، حالة كان بودها أن تدشن الخبرة التحليلية الحقّة كما رتبها فرويد، إنها حالة دورا.

إن دورا هستيرية ولذلك لها علاقات جد متميزة بالموضوع. إنكم تعلمون بالحيرة التي خلَّفها اللَّبس المتعلَق بخصوص موضوع حُبِها الحق، سواء على مستوى المقابلة العيادية أو على مستوى مواصلة التحليل. إن فرويد أبصر خطأه في آخر المطاف، وصرح بأن عدم تعرفه على موضوع حب دورا الحقيقي قد أدى به إلى إفشال التحليل، بحيث إن هذا الأخير توقف قبل الآوان من دون أن يسمح بحل صائب لما كان موضوع تساؤل لديها.

إنكم تعلمون بأن فرويد قد ظنَّ أنه لمَح لديها مكنونًا متصارعًا ينجم عن عدم إمكانيتها التخلي عن موضوع حبها الأول والذي هو أبوها، كي تنتقل إلى موضوع أكثر سواء يتمثل في شخص رجل آخر. إلا أن موضوع دورا الحقيقي ليس هو غير المرأة المسماة في عرض الحالة بالسيدة ك. والتي هي عشيقة أبيها تحديدًا.

لننطلق أولًا من عرض الحالة ثم أُقدَم تعليقي بعد ذلك. إنها، كما تعلمون، عبارة عن قصة رقصة مكونة من أربعة أشخاص؛ دورا وأبوها والسيد ك. والسيدة ك.. إن السيد ك. يصلح لدورا بمثابة أنا، إذ بواسطة هذا الأنا يصبح بإمكانها مواصلة علاقتها بالسيدة ك. أطلب منكم أن تتبعوني بخصوص هذه النقطة وأن تضعوا ثقتكم في، ذلك أنني كتبت ما فيه الكفاية حول هذه الحالة في مداخلة حول التحويل، مما يمكنكم العودة إليها بكل سهولة.

إن وساطة السيدك. لوحدها تُمكن دُورا من مواصلة علاقة يمكن تحمّلها. فإن كان هذا الوسيط أساسيًا للحفاظ على الوضعية فليس لكون موضوع شغفها من نفس جنسها وإنما لأن لها مع أبيها علاقات يحفظها التوحد به والتنافس معه بشكل عميق. ويزيد من حدة هذه العلاقات كون الأم عديمة القيمة في نظر زوجها. فبما أنه لم يكن بمستطاع دورا أن تتحمّل العلاقة الثلاثية، فإنه أصبح بإمكانها تحملها، بل ومواصلتها بالفعل عن طريق هذه التركيبة الرباعية.

وما يبرهن على ذلك، هو ما حدث فعلاً عندما صرح السيد ك. لدورا، ذات يوم، بهذا القول المنذر: "إن امرأتي لا تساوي شيئًا عندي". لحظتها حصل لدى دُورا رد فعل وكأنها تجيبه على الشكل لتالي: "فماذا بقي إذًا أن تساويه أنت عندي؟" وما كان منها إلا أن صفعته للتو، وإن كانت قد احتفظت في حقه حتى الآن، بعلاقة أساسية لكنها ملتبسة من أجل الإبقاء والمحافظة على المجموعة الرباعية. وهذا ما أدى إلى اختلال توازن الوضعية.

إن هستيرية دورا من مستوى الحالات الخفيفة. فهي تبدي القليل من الأعراض. أتمنى أنكم تذكرون التركيز الذي بذلتُه بصدد البُحة التي لا تحدث لها إلا في لحظات الخلوة واللقاءات الحميمة مع موضوع حبها. إنها ترتبط حقًّا بالشبقية الجد مفرطة للوظيفة الشفاهية التي تنعدم خدمتها العادية كلما اقتربت دورا جدًّا من موضوع رغبتها.

إلا أن هذا عرض جد بسيط وليس بوسعه أن يدفع بها إلى طلب مساعدة فرويد، ولا أن يحُث أقاربها على الدفع بها نحوه. وعلى العكس، لما تخلى الشخص الرابع عن مقامه، حدث للوضعية خلل وتفكُّك وظهرت لدى دورا متلازمة بسيطة متكوّنة من عرض الاضطهاد تجاه أبيها. فحتى هذا الحد، كانت الوضعية معقدة شيئًا ما، لكنها لم ترق إلى ما يمكن تسميته بالأوبيريت الفييناوية. وكما أفسحتُ عن ذلك التحريات المتتالية، فإن دورا كانت تتصرّف بلباقة فائقة كي لا يحصل خلاف أو خصام بسببها، وحتى يحتفظ أبوها مع السيدة ك. بعلاقة حُبية مُرضِية. إلا أن كل هذه العلاقات لدى دورا، بقيت والحق يقال، ملفوفة بكثير من الضبابية. لقد كانت وبقيت دُورا تغطي وتحمي الوضعية بأكملها، وكانت تتوفق في ذلك بكل سهولة وطمأنينة. إلا أن دورا، مع تفكك هذه الوضعية، بدأت تدعي وتؤكد بأن أباها يريد أن يدفع بها إلى ارتكاب الزنى وذلك بالرمي بها في أحضان السيدك. حتى يحتفظ هو، في المقابل، على علاقته الملتبسة مع زوجة هذا الأخير.

فهل هذا سيسمح لي بالقول بأن دورا ذهانية؟ إنني لم أقل ذلك أبدًا وأنتم تعرفون كم أنا حريص على الدقة في باب تشخيص الذهان. لقد اضطُررت يوم الجمعة الماضي للمجيء هنا قصد مقابلة مريضة ذات سلوك عويص ومشاكس لكل من يحيطون بها. لقد جيء بي كي أؤكد بأنها ذهانية وبأنها ليست مصابة بعصاب قهري كما قد يبدو للوهلة الأولى. إلا أنني رفضت وضع تشخيص الذهان لأنه ليس هنالك ولا واحد من الاضطرابات التي تعرّضنا لها في دراستنا هذه السنة والتي تتعلّق بمجال اللغة. فقبل أن نضع تشخيص الذهان، يلزمنا، أولًا وقبل كل شيء، التأكد من وجود اضطرابات في هذا المجال.

لهذا، لا يكفي وجود مطالبة لديكم ضد أشخاص ينوون الإضرار بكم، كي نجدنا بخصوصكم أمام حالة ذهان. فقد تكون هذه المطالبة غير مبررة وقد تشارك في هذيان الاعتداد بالنفس، إلا أننا مع ذلك قد لا نكون بعد بصدد ذهان محقق. بالفعل، ليست هذه المطالبة بغير صلة بالذهان بحيث إنها قد تبدي بصيصًا من هذيان. وقد يتم فعلا التوقف على تلامس واستمرارية هذه المظاهر مع ما هو معروف عن العظامي بأنه شخص مفرط الحساسية ومتعصب وشكوك وفي حالة صراع دائم مع أقربائه. إلا أنه لا بد من وجود اضطرابات لغوية حتى يمكننا الحديث عن الذهان. فهذا، على كل حال، بمثابة اتفاق، أقترح عليكم الأخذ به ولو موقتًا.

إن دورا تحس تجاه أبيها إحساسًا ذا دلالة، إحساسًا ذا طابع تأويلي بل وهذائي، إلا أنه ليس بإمكان هذا الإحساس تكوين هذيان. ومع ذلك فإنه إحساس حدسي يتمثّل في اعتبار الآخر مصدر العدوائية وسوء النية وذلك بخصوص وضعية شاركت فيها ذات المريضة حقًا بعد أن عملت على تزكيتها بكل إصرار وتمعن.

فما معنى كل ذلك؟ قلنا إن خللًا حصل للوضعية نظرًا لتغيَّب أحد عناصر رباعي الأضلاع الذي مكن دورا من التماسك والتوازن حتى الآن. يمكننا هنا استعمال مفهوم المباعدة إذا ما عملنا على استعماله بالحذر الكافي. لقد تم حتى الآن استعمال هذا المفهوم بشكل فوضوي. أما نحن فلن نرفض لأنفسنا، من جراء ذلك، الاعتماد على هذا المفهوم مع ضرورة الاحتفاظ له طبعًا بتطبيق يتناسب مع الوقائع. وهذا ما يؤدي بنا إلى صلب المسألة النرجسية.

2

فما هو الفهم الذي سنكونه حول النرجسية انطلاقًا من عملنا هذا؟ إننا نعتبر العلاقة النرجسية بمثابة علاقة مركزية في التواصل البيإنساني. فما الذي جعل خبرة المحلل النفساني تتبلور حول هذا المفهوم وترتكز عليه؟ إنه التباس في المقام الأول. إن النبساني تتبلور حول هذا المفهوم وترتكز عليه؟ إنه التباس في المقام الأول. إن النرجسية علاقة شبقية - فكل تماو شبقي وكل تقمص للآخر بواسطة صورته داخل الاستحواذ الشبقي، يحصل عن طريق العلاقة النرجسية - وهي أيضًا ركيزة التوتر العدواني. وابتداء من اللحظة التي دخل خلالها مفهوم النرجسية في إطار النظرية

التحليلية، تم رفع مرتبة العدوانية أعلى فأعلى داخل الاهتمامات التقنية. إلا أن بلورة هذين المفهومين لم تتخط مرحلة البداية. وعلينا أن نمضي أبعد من ذلك.

ولهذا الغرض بالضبط تصلح مرحلة المرآة. إنها تضفي وضوحًا أكبر على طبيعة هذه العلاقة العدوانية تتدخّل في هذه العلاقة العدوانية وعلى دلالتها. فأما إذا ما كانت العلاقة العدوانية تتدخّل في هذه التكوينة التي قد تسمى الأنا، فذلك لأنها مُكونة لها، وذلك أيضًا لأن الأنا هو في حد ذاته آخر وينبني على ازدواجية بداخل الذات. إن الأنا هو ذاك السيد الذي تقتبسه الذات من آخر بحيث يتموضع في داخلها متقمصًا وظيفة السيطرة لديها. أما بخصوص ما قد يحدث لدى الذات من صدى لعلاقة الإقصاء المتجسدة في مقولة وإما هو وإما أنا، خلال أي علاقة مع الآخر ولو على المستوى الشهواني، فذلك لأن ذات الإنسان، على المستوى الخيالي، تتكون على هذه الشاكلة. بمعنى أن الآخر على أهبة للأخذ مجددًا بزمام السيطرة لديها وبأنها أيضًا تحتوي على أنا غريب عنها ولو جزئيًا، وهو بمثابة سيد منغرس لديها من على كل ميو لاتها وسلوكاتها وغرائزها ونزواتها.

إنني هنا، وبطريقة جد دقيقة أصبو إلى تبيان المفارقة، لا أفعل سوى التعبير عن تواجد صراعات بين النزوات وبين الأنا. وهذه الصراعات تحتم ضرورة القيام باختيار ما. فهناك من النزوات ما يتقبلها الأنا وهناك ما لا يتقبلها. وهذا ما تمت تسميته عادة، ولست أدري لماذا، بوظيفة التوليف لدى الأنا. وبما أن هذا التوليف، عكس ما هو متوقع، لا يتحقق أبدًا، فمن المستحسن القول بوظيفة السيطرة بدل وظيفة التوليف. أما هذا السيد فأين هو مقامه؟ أهو في الداخل أم في الخارج؟ إنه دومًا وفي نفس الوقت في الداخل وفي الخارج. وعلى هذا الأساس فإن كل توازن خيالي مع الآخر هو دومًا موسوم بتذبذب في الأساس.

لنقم هنا بتقارب مع علم نفس الحيوان. إننا نعلم بأن للحيوانات حياة أقل تعقيدًا منها عند الإنسان. فعلى الأقل، نحن نعتقد ذلك اعتمادًا على ما نلمحه. ثم إن اللجوء إلى ما هو بديهي كاف لوحده لجعل الحيوانات تحتل مقام المرجعية بالنسبة للإنسان وذلك منذ الأزل. فقد تكون للحيوانات علاقة بالآخر عندما يحصل لديها حاجة به. وتكون هذه الحاجة على شاكلتين: الأولى تتمثل في الحاجة إلى أكله والثانية في مضاجعته. ويحدث كل ذلك داخل إيقاع طبيعي يتمثل في سلوك غريزي. وفي مقابل ذلك، لقد تم إبراز الدور الأساسي الذي تلعبه الصورة في علاقة الحيوانات بأشباههم، وبالضبط بخصوص انطلاق الدورات الغريزية.

إن الدجاج وما يشاكلها من طيور أهلية، يصيبها فزع كبير عندما تبصر ملامح طائر خطاف ولو تم تعويدها على رؤيته. فرؤية هذه الملامح تخلف عندها ردود فعل هروبية وتحدث لديها نوعًا من الزقزقة وصياح الهلع. في حين أن ملامح مختلفة بعض الشيء قد لا تترك أية رد فعل لديها. والملاحظة نفسها تنطبق على مسألة انطلاق السلوكات الجنسية. وبنفس الشاكلة، يمكن مغالطة ذكر وأنثى سمك أبي شوكة. فأثناء المغازلة والاستعراض، يكتسي ظهر أحد الشريكين لونًا معينًا يُطلِق لدى الآخر دورة السلوك الذي ينتج عنه تقاربهما النهائي.

فليس هناك إذا ما يمنع لدى الحيوانات، من الوقوف على نقطة الالتقاء بين الأيروس وبين العلاقة العدوانية والتي حدثتكم عنها لدى الإنسان. وذلك ما يمكن إبرازه واستجلاؤه بل واستخراجه لدى سمك أبي شوكة. إن أبا شوكة يتصرّف في منطقة جغرافية تتسع كثيرًا عندما تحلّ فترة استعراضه الذي يتطلب مساحة لا بأس بها في أعماق مياه تكسوها أعشاب. وفي نوع من احتفال عُرْسي، يقوم الذكر برقصة حقيقية هدفها الأول يتمحور حول إثارة وجلب انتباه الأنثى ثم جعلها تستقبل وتتقبل مبتغاه. ثم يدفع بها داخل نفق صغير أعده خصيصًا لها. إلا أن هناك أيضًا شيئًا آخر لا يمكن تفسيره بكل سهولة. ذلك أن الذكر، بعد تحقيقه لمرماه، يجدرغم ذلك فائضًا من الوقت ليحفر هنا وهناك حفرًا عدة.

لست أدري إن كنتم تذكرون مسألة فينومينولوجيا الثقب في كتاب الكينونة والعدم. إلا أنكم تعرفون الأهمية التي خصّصها سارتر Sartre لهذه المسألة بخصوص سيكولوجية الإنسان وبالخصوص، الإنسان البورجوازي وهو يلهو على شاطئ البحر. إن سارتر يرى في ذلك ظاهرة سلبية تقترب من إحدى مظاهر السلبية المزيفة. وبخصوص هذه الظاهرة، فإني أعتقد بأن أبا شوكة يُعلمنا الكثير. فهو أيضًا يحفر ثقوبه الصغيرة، وهكذا يضفي على العالم الخارجي سلبيته الخاصة. فبثقوبه هذه يجعلنا نحس حقًا بأنه بصدد امتلاك مجالٍ معين من الوسط الخارجي بحيث لم يعد من المسموح به لأي ذكر آخر دخول هذا المجال الذي تم تحديده، وإلا ترتبت على هذا المتحام ردود فعل قتالية.

أما الاختباريون، لما يعتورهم من حب اطلاع فائق، فلقد حاولوا معرفة إلى أي حد يتم توظيف رد الفعل القتالي. فحاولوا معرفة ذلك أولًا بتغيير المسافة الفاصلة بين أبي شوكة ومنافسه، ثم بتعويض المنافس بشبّه له. ولقد لاحظوا فعلًا في كلتا الحالتين بأن حفر الثقوب أثناء الاستعراض وحتى قبله، هو فعل مرتبط أساسًا بالسلوك الشبقي. فإذا ما اقترب المهاجِم مسافة معينة من المكان المحدد، فإن رد الفعل القتالية تصدر عن الذكر. وأما إذا بقى المهاجم بعيدًا إلى حد ما فإن رد الفعل لن تحدث.

فهناك إذا نقطة معينة تجد فيها ذات أبي شوكة نفسها في مفترق طرق بين التأهب للهجوم أو عدمه. فماذا يحدث آنذاك في هذه النقطة؟ إن ما يحدث هو مظهر السلبية النزّوي والذي هو عبارة عن نشاط السلوك الجنسي متمثلًا في حفر الثقوب. بمعنى آخر، عندما لا يعرف أبو شوكة ما هو فاعله على مستوى علاقته مع مشابهه من نفس الجنس، عندما لا يعرف هل يقوم بالهجوم أم لا، فإنه أنذاك يقوم بفعل شيء ما، شيء يفعله عادة عندما يتعلق الأمر بممارسة الجنس. فهذه النقلة التي لم تَغب عن ناظِري المتخصص الإيتولوجي، لا يخص أبا شوكة وحده. إنه لمن المعتاد لدى الطيور أن يتوقف العراك فجأة فيأخذ أحدها بتمشيط ريشه في شغف كما يحصل له عادة عندما يتعلق الأمر بنيل إعجاب الأنثى.

إنه لمن المدهش أن كونراد لورينز Conrad Lorenz، وإن لم يشارك في سيميناري، قد ظنَّ بأنه من اللازم تصدير كتابه بصورة جد جميلة وملغِزة لأبي شوكة أمام المرآة وهو في وضعية ماثلة؛ الذنّب إلى أعلى والأنف إلى أسفل. إنها وضعية لا تحصل عن أبي شوكة أبدًا إلا وهو في استعداد للضرب بأنفه على الرمل كي يحدث فيه ثقوبًا. وبتعبير آخر، فإن صورته في المرآة لا تتركه غير مبالٍ وإن كانت لن تدفع به إلى تحقيق دورة السلوك الشبقي بكاملها والتي بإمكانها أن تضعه فعلًا عند رد الفعل الحدي بين أيروس والعدوانية والتي يتم الإعلان عنها بحفر الثقوب.

وهكذا، فإن الحيوان كذلك خاضع لتأثير لغز خديعة الشبه. فالخديعة تدخل في وضعية اصطناعية وملتبسة وتتضمّن اختلالًا وتنقلًا على مستوى السلوكات. وهذا ليس من شأنه أن يدهشنا ما دمنا قد تبيّنا قيمة الصورة المرآوية لدى الإنسان. إن وظيفة هذه الصورة أساسية لدى الإنسان بحيث إنها تمده بالمكمل الأورتوبيدي لنقصانه الولادي، ولفقدانه القدرة على التوافق الأساسي الناجم عن عدم اكتماله لحظة الولادة. إنَّ لَمَّ شملِه لن يتم بالكامل ما دام قد حصل له بالتحديد عن طريق استلابي وعلى شاكلة صورة غريبة عنه، تُكوِّن لديه وظيفة نفسية جديدة ومبتكرة. وهكذا فإن التوتر العدواني المتعلق بداما أنا وإما الأخرة تندمج كلية في كل شكل من أشكال النشاط الخيالي لدى الإنسان.

فلنحاول إذًا أن نتصور العواقب التي تنجم عن الطابع الخيالي لسلوك الإنسان. وهذا الاقتراح نفسه مُتخيل وأسطوري لسبب هو أنه لا يمكن أبدًا، وبكل بساطة، اختزال السلوك الإنساني داخل العلاقة الخيالية. لكن، لنفترض لحظة، إنسانًا ما قد انغمس كلية داخل علاقاته مع أشباهه وداخل هذا الانجذاب المشبّة والمميّز في آن، فما قد ينتج عن ذلك؟

لقد سبق لي، لأجل توضيح ما أقوله، أن استقبت أمثلتي من مجال تلك الآلات الصغيرة الشبيهة بالحيوانات والتي أمسينا نلهو بابتكارها مند زمن. ففي تركيها تتحكم آليات أُعدَّت لدراسة عدد من السلوكات التي قبل بإمكانية مقارنتها بسلوكات الحيوانات، وهذا ممكن إلى حد ما. إلا أن هناك أيضًا عددًا من السلوكات التي يمكن دراستها كأحداث لا يمكن التكهن بوقوعها، مما يجعل هذا النوع من الدراسة يشمل أيضًا التصورات التي يمكن لنا تكوينها عن أي نشاط يستمد طاقته من ذاته.

لنفترض آلة لا تضم جهازًا يشرف على تنظيمها، مما يجعل العضو الذي يحرك الرجل اليمنى لا يتناغم مع العضو المحرك للرجل اليسرى. وهذا التناغم لا يمكن تحقيقة في هذه الآلة إلا بتوسط آلة تصوير تنقل إليها صورة آلة أخرى وهي في حالة نشاط متناغم. تفكّروا في تلك السيارات الصغيرة التي نراها خلال الحفلات الشعبية تتنقّل بسرعة فائقة داخل مجال غير منظم والتي ينتظر منها التصادم كهدف أساسي للتسلية واللهو. فإذا كان هذا النوع من الفرجة يخلف كل هذه اللذة، فربما لأن التصادم يشكل ضرورة مُلِحة لدى الإنسان. فماذا قد يحدث لو أن عددًا كبيرًا من هذه الآلات الصغيرة تم الدفع بها وسط الحلبة؟

أما إذا كانت كل واحدة منها موحدة ومنظمة بفضل رؤيتها لآلة أخرى، فلن يكون من المستحيل حسابيًّا التخمين بأن ذلك قد يؤدي إلى تجمّع تلك الآلات الصغيرة وسط الحلبة حتى تصبح مجمدة كلها في كتلة واحدة لا يحد من انصهارها إلا مقاومة هياكلها الخارجية. فيحدث هكذا اصطدام شامل وتهشيم كامل. إلا أن هذا ما هو إلا مجرد خرافة حكمية مفادها أن تبرز لكم بأن التباس العلاقة الخيالية والفجوة التي تنبني حول هذه العلاقة، يتطلبان أمرًا ما يضمن بقاء واستمرارية العلاقة والوظيفة والمسافة.

فعقدة أوديب تعني أن العلاقة الخيالية والصراعية والمَحرمية مغبتها التناحر والهلاك. ولكي يتمكّن الإنسان من تحقيق العلاقة الأكثر طبيعية، علاقة الذكر بالأنثى، فلا بد أن يتدخّل وسيط بصفته صورة تنم عن النجاح وكنموذج للتلاؤم والتناغم. بل لا بد من قانون ونظام رمزي ولا بد من تدخل نظام وسلسلة الكلام. وبمعنى آخر، وبالإجمال، لا بد من تدخل الأب. إن النظام الذي يمَكُن من تجنب الاصطدام الذي قد يؤدي إلى تحطيم الوضعية بالكامل، ينبني على وجود اسم الأب هذا.

أقول وأكرر بأن النظام الرمزي يجب اعتباره كظاهرة ترادفية ومن دونها لا يمكن للإنسان، هذه الذات العجيبة والغريبة، أن يحظى حتى بحياة حيوانية. إن الأمور تتراءى لنا على هذه الشاكلة في الوقت الراهن. إلا أن هناك ما يجعلنا نعتقد بأنها كانت هكذا دومًا، ذلك أنه كُلّما تم العثور على هيكل عظمي، فقد يتم اعتباره إنسانيًا كلما وُجد مدفونًا. فما الباعث يا ترى لدفن هذا الحطام داخل غرفة من حجر؟ إن هذا الحدث يستلزم وجود نظام رمزي مكتمِل، نظام يتطلّب أن نخط على حَجَر القبرِ مكانة الشخص في السلم الإجتماعي. وكونُه يحمل هذا الاسم أو ذاك، هي مسألة تتعدى فعلًا وجوده المادي. إن اسمه غير مرتبط إطلاقًا بوجوده المادي بل يتحدّاه ويدوم إلى ما بعده وهذا شيء لا يفترض بتاتًا أية اعتقاد في أزلية الأرواح.

فإذا ما كنتم غير مبصرين بأن ابتكارية فرويد تكمن في كونه قد أبرز هذه المسألة، فيحق لنا أن نتساءل عما أنتم فاعلوه في التحليل النفسي ولماذا أنتم باقون في مجاله. إن نصًا كهذا الذي سنقوم بقراءته لن يحصل على أهمية ما إلا ابتداء من اللحظة التي نلمح خلالها بأن ها هنا يكمن ما هو أساسي في التحليل. فلكي يمكنكم الإقتراب من بنية ما يقدمه الرئيس شريبر، يتوجب أولًا أن تبقى حاضرة في أذهانكم هذه الفكرة التي تفيد بأن النظام الرمزي متواجد في حد ذاته، خارج الذات، وبأنه منفصل عن وجودها بل وبأنه مسبب ومحدد لها.

3

إن مذكرات شريبر هذه، والمرتكزة على مراقبة جد غنية، ليست فريدة من نوعها، لكنها تفوق كل مثيلاتها من دون شك. ومن المرجح أن هذا الامتياز يرجع، من جهة، إلى تمكن شريبر من نشر كتابه رغم ما تعرَّض له من حذف في مضمونه، ويرجع أيضًا من جهة أخرى، إلى اهتمام فرويد بهذا الكتاب.

أما الآن وأنتم على بينة من وظيفة الترابط الرمزي، فإنكم ستصبحون أكثر حساسية وانتباهًا لهذا الاجتياح الخيالي الذي تتعرض له الذات كما يعرضه علينا شريبر. إن ما يغلب على العلاقة المرآوية يتمثّل في اندثار هوية الآخر. فكل الأشخاص الذين يتحدّث شريبر عنهم - ابتداء من اللحظة التي أصبح فيها على مقدرة من ذلك، بحيث إنه قضى مدة طويلة وهو غير قادر حتى على الكلام، وسنرجع إلى دلالة تلك الفترة ينقسمون إلى فصيلتين متواجدتين مع ذلك في جهة واحدة، ومحصورتين داخل حدود معينة. فهناك من هُم ظاهريًّا على قيد الحياة، ومن هم إلا ظلالُ بشر يتنقلون وقد تم صنعهم وتركيبهم بتسرّع وبلا مبالاة. وهناك الأشخاص الأكثر أهمية، وهم الذين يقتحمون جسد شريبر ويسكنونه. ولكنهم في الغالب عبارة عن أرواح ينقلبون أمواتًا في آخر المطاف.

أما ذات المريض فما هي إلا نسخة شاحبة لِهَويته. فلقد أُوحي إليه لحظة ما، بأنه قد مات خلال السنة المنصرمة ولقد تم الإعلان عن موته في صفحات الجرائد. ولقد بقي شريبر يحتفظ لهذا الزميل الفقيد، بذكرى تجعل هذا الأخير أكثر ذكاءً منه. إن شريبر يتموضع ها هنا في محلِ آخرَ، إلا أنه هو عينه من يتذكّر هذا الأخر.

إنَّ تفتت الهوية هنا يطبع بخاتمه كل جوانب العلاقة التي تربط شريبر بجميع أبناء جلدته على المستوى الخيالي. وفي أوقات أخرى يتحدَّث عن فليشسيغ الذي قال عنه شريبر بأنه مات أيضًا وبأن روحه صعدت إلى المكان الذي لا توجد فيه إلا الأرواح الإنسانية والتي ستتلاحم شيئًا فشيئًا مع الكلّ الربّاني بعد أن تنسلخ عن طابعها الفرداني. ولكي يتم ذلك، يلزمها اجتياز اختبار يُزيل عنها دنسها ويُسقط الشهوات اللاصقة بها وكل ما هو من قبيل رغباتها. لقد تم تهشيم الهوية وأصيبت ذاتُ المريض، لا محالة، من جراء الطعن الذي لحق بهويته. لكن هذا ما شاءت به الأقدار، بحسب شريبر. وفلا يمكنني أن أقدم شهادة إلا على ما أوحي به إلى»، يقول شريبر.

وهكذا نرى، على طول هذه الحكاية، فليشسيغ وقد تلاشت أجزاؤه: فهناك من ناحية، فليشسيغ الأعلى، أو فليشسيغ المنير، ومن أخرى، جزء أسفل منه ذهب به الحال ليتفتت إلى أرواح صغيرة يتراوح عددها ما بين الأربعين والستين.

إني أتخطى كثيرًا من أمور ذات قيمة، وأرجو أن تعيروها الاهتمام الكافي حتى يتسنّى تتبعها في دقائقها. إن أسلوب شريبر هذا، مع ما يتميز به خطابه الهذائي من قوة، لكفيل بأن ينبّهنا إلى التقائه مع الفكرة التي تفيد بأن الهوية التخيلية للآخر، ترتبط ارتباطًا وثيقًا مع إمكانية تفتتها وتمفصلها. أما إذا كان هذا الآخر قابلًا بنيويًا للإزدواج والتكاثر، فذلك ما يبدو واضحًا جدًّا في الهذيان.

وهناك أيضًا تصادم هذه الصور في ما بينها لدى شريبر، بحيث نجدنا، من ناحية، أمام

هويات متعددة لشخص بعينه، ومن ناحية أخرى، هناك اللهويات الصغيرة والملغزة والتي تخلف أضرارًا مختلفة الشدة بداخله والتي يسميها مثلًا بالرجال الصغار. فلقد أثرت هذه التركيبات الهلامية كثيرًا في خيال المحللين النفسانيين لدرجة جعلتهم يتساءلون بصددها في ما إذا كان الأمر يتعلق حقًّا بأطفالٍ أو بحيوانات منوية أم هي أشياء أخرى. لكن لماذا لا نكتفي بكل بساطة باعتبارها مجرد رجالٍ صغارٍ وليس غير.

فهذه الهويّات التي لها بالنسبة لهويته قيمة هيئة، تعمل على اقتحام شريبر فتسكّنه ثم تقسمه على نفسه. فالفكرة التي يكوّنها عن هذه الصور المختلفة، توحي له بأن هذه الأخيرة في تضاؤل مستمر وفي انقراض متواصل نظرًا لامتصاصها وابتلاعها داخل مقاومته الذاتية. ولا يمكن لهذه الصور أن تحافظ على استقلاليتها وهو ما يعني استمرارها في الإيذاء والإضرار به - إلا إذا حصَلت العملية التي يسميها بعملية الارتباط بالأراضي والتي لن يكون له بها علم إلا عن طريق ما يسميه اللسان المركزي.

وهذه الأراضي ليست مقصورة على الأراضي التي نطأها وإنما تعم أراضي الكواكب وأراضي النجوم. إنكم لتتعرفون هنا على هذا المجال الذي سميته سابقًا بمجال الكواكب عندما عرضت عليكم مربّعي السحري. ثم إنني لم أبتكر هذه الفكرة بالمناسبة فقط، وإنما لكوني أحدثكم منذ زمن عن وظيفة الكواكب في الواقع الإنساني. فليس من دون سبب إن كان الاسم الذي يتم إعطاؤه لكوكب ما، منذ الأزل وفي مختلف الثقافات، يلعب دورًا أساسيًا في بناء عدد من العلاقات الرمزية المركزية التي تبدو أكثر بداهة كلما وجدنا أنفسنا بصدد ثقافة أكثر بدائية كما يقال.

وهكذا، فكل جزء ينفصل عن الروح لدى شريبر، يتم ربطه في مكان آخر. وهنا يلعب إخوان كاسيوبي Cassiopée دورًا كبيرًا. كاسيوبي هو اسم إحدى فيدراليات الطلبة أثناء حياة شريبر الدراسية. إن ارتباطه بزمالة كهذه والتي أبان التحليل عن طابعها النرجسي وحتى الجنسمثلى، يشكل بصمة مميزة للسوابق الخيالية لدى شريبر.

فمن الممكن تصوّر أنه حتى لا ينعدم كل شيء لدى شريبر، وحتى لا تنكمش وتنغلق على نفسها شبكة العلاقة الخيالية لديه دفعة واحدة، فتختفي في الظلام الدامس الذي كان شريبر بالقرب منه في البداية، كان لا بد من ابتداعه هذه الشبكة ذات الطابع الرمزي والتي تحتفظ على نوع من ثبات ودوام الصورة داخل العلاقات البيإنسانية.

ولقد أسرف المحللون، وبإطناب شديد في التفاصيل، في تأويل الدلالة التي تتعلّق، من جانب الاستثمارات الليبيدية لدى المريض شريبر، بكون فليشسيغ يبدو مسيطِرًا ثارة، وأخرى يبدو على شاكلة صورة ربانية تتموضع بمختلف طوابق الإله، بحيث إن الله نفسه له طوابقه. فهناك الله السابق والله اللاحق. بإمكانهم إذًا تخيل إلى أي مدى ذهب المحللون في تفصيل وتدقيق كل هذا. طبعًا، قد لا تفلت هذه المظاهر من تأويلات ممكنة، إلا أن هنالك مجالًا يبقى مسيطرًا بالنسبة لهذه المظاهر. ومع ذلك لم ينتبه إليه أحد حتى الآن. فمهما بلغت هذه المظاهر من الغنى ومن الإثارة المسلية، ومهما بلغت من الليونة التي تمكن التوقف على مختلف الموضوعات في إطار اللعبة التحليلية، فهناك وهذا هو الأهم - ظواهر سمعية متدرجة للغاية، تخترق هذيان شرير من بدايته إلى نهايته.

إنها تبدأ من الهمس الخفيف لتصل إلى درجة خرير المياه، عندما يتصادم شرير ليلا بأحريمان. إلا أنه يقوم بتعديل ما صرّح به في السابق، قائلاً إن أحريمان لم يكن هناك لوحده. بل كان هناك أيضًا أورموزد، بحيث إنه لا يمكن الفصل بين إله إلخير وإله الشر. فلقد كان شريبر إذًا، لحظة ما، في تصادم مع أحريمان وهو يراه هذه المرة بعين البصيرة وليس بشفافية فوتوغرافية كما يحصل له خلال رؤيات مختلفة. فعندما كان في تقابل صدامي مع الله، قال له هذا الأخير القول الحق، القول الذي يرتب الأمور ويضع الأشياء في نصابها، لكونه الوحي الرباني في سموه وكماله. وماذا قال له؟ لقد قال لشريبر بصفته الإنسان الوحيد الذي سيبقى بعد غسق العالم: قأنت جيفة).

ربما هذه الترجمة ليست مطابقة بكل دقة لكلمة Luder الألمانية. إنها الكلمة المستعملة في الترجمة الفرنسية، وإن كانت أقل ألفة واعتيادًا من مثيلتها الألمانية. إنه من النادر حقّا أن ننعت زميلًا بكلمة (جيفة). فالكلمة الألمانية لا تتضمّن فقط سمة الانقراض والزوال وإنما تحتوي على ضمنيات تجعل هذه الكلمة تقترب من أخرى يحصل استعمالها للإشارة إلى تأنيث المعني بالأمر. وهذه الكلمة التي يسهل التوقف عندها في إطار المحاورات الأخوية وهي كلمة نتانة Pourriture أو النتانة اللطيفة.

المهم في الأمر هو أن هذه الكلمة التي تطغى على هذه المواجهة الفريدة مع الله، هي ليست كلمة معزولة، ذلك أن الشتيمة أمر متواتر في العلاقات التي يربطها هذا الشريك الرباني مع شريبر. تمامًا كما يحدث في إطار العلاقة الشهوانية عندما يرفض أحد الشريكين الإندراج مباشرة فيشرع في التمنع. إنه الوجه الآخر لما قد ينجم عن العالم الخيالي. فالشتيمة المبيدة تمثل إحدى أعلى قمم فعل الكلام.

فكل سلاسل جبال مجاله الكلامي المتراصة والمنتظمة حول هذه القمة، يعمل

شريبر على وصفها عن طريق عرض فائق الاقتدار. فكل ما يمكن لاختصاصي اللسانيات تصوّره بخصوص تفكك اللغة، يمكن التوقف عليه في ما يحسه شريبر ويعانيه وما يعمل على إبرازه مع التوكيد على تنوع مستوياته ودرجاته، مما يضفي على المعلومات التي يقدمها في كتابه وفرة وغنى.

فعندما يتحدث عن الأمور التي تنتمي إلى اللسان المركزي والتي تنظّم العلاقات التي تربطه بالكائن الواحد والوحيد، فإنه يفصل بين مجموعتين: من ناحية هناك ما هو Echt وهي كلمة تصعب ترجمتها وقد تعني ما هو أصيل وحق. إن شريبر يتواصل معه دومًا على شاكلة أنماط لفظية تستحق الاهتمام وتتكون من عدة أنواع يتم الوحي بها كلها إليه. ومن ناحية أخرى، هناك ما قد تم له حفظه عن ظهر قلب. لقد تم لشريبر حفظه مع غياب تام للمعنى وعلى شاكلة تكرار لفظي لبعض العناصر الجانبية من الجبروت الرباني وحتى الساقط منها. يضاف إلى ذلك أنماط جد مختلفة من الإخراجات اللفظية التي قد تمكننا من الوقوف على مختلف الأبعاد التي تتبلور خلالها ظاهرة الجملة ولا أعنى ظاهرة الدلالة.

إننا نقف هنا على وظيفة الجملة في حد ذاتها، من حيث لا تحمل بالضرورة معها دلالتها. وخير دليل على ذلك يكبن في ظاهرة الجمل المنبثقة من لا ذاتية شريبر وقد تم انقطاعها و توقف استرسالها بحيث يبقى المعنى معلقًا. فعندما يُنطق بجملة قد يحدث انقطاعها في الوسط، يصبح ما تبقى منها ضمنيًّا وفي انتظار دلالة. إن انقطاع الجملة يتطلّب نهاية ليست محددة، ويمكن التقاط هذه النهاية ضمن تشكيلة جد ساشعة من الدلالات، إلا أنها ليست أية دلالة. فها هنا يتم إعطاء القيمة والاعتبار للسلسلة الرمزية في بعدها الاسترسالي والمتواصل. فها هنا إذًا، في علاقة ذات شريبر باللغة كما في عالمها الخيالي، خطرٌ يكمن في إمكانية انحصار كل هذه التركيبة الهوامية في وحدة قد عودي بشريبر ليس إلى زواله هو، وإنما إلى زوال وجود الله الذي هو لغةٌ بالأساس. إن شريبر قد كتب ذلك قَطعًا، قائلًا إنه يلزم على الأشعة أن تتكلّم، ويتحتّم عليها في كل لحظة إحداث مظاهر التسلية واللهو حتى لا يتم اختزال الإله في الوجود المركزي لذات لمريض. إن هذا ليس بالأمر الهين، لكنه يبين بكل وضوح علاقة الخالق بمخلوقه. فإذا المريض. إن هذا الوظيفة فلن يبق خلفها إلا العدم الذي هو بمثابة مرادف لها.

فالكلام قد يحدث أو لا يحدث. فإن حدث فذاك باختيار تعسّفي من طرف الذات إلى حد ما. فالذات ها هنا في محل الخالق، إلا أنها أيضًا مرتبطة بالآخر، ليس بصفته موضوعًا أو صورة أو ظلًا لموضوع، وإنما بالآخر في بعده الأساسي الذي نعمل دومًا على تفاديه وتجنّبه إلى حد ما، بهذا الآخر الذي لا يمكن اختزاله إلى أي شيء آخر سوى إلى ذات أخرى، بمعنى الآخر بكونه اهوا. إن ما يميز عالم شريبر هو أن هذا اهوا قد تم فقدانه ولم يبقَ إلا اأنتا.

إن مفهوم الذات يرتبط بوجود شخص ما قد أوقل وأنا أفكر فيه: "إنه هو من فعل كذا". فليس هو الشخص الذي أبصره أمامي وهو يتصرّف وكأن الأمر لا يعنيه. إنما هو ذاك الذي ليس هنا. إن «هو » هذا، هو المجيب عن كينونتي ومن دون هذا «هو » فليس بإمكان كينونتي أن تكون أنا بصيغة ضمير المتكلم. فمأساة علاقة شريبر مع هذا «هو » توسس الاندثار الكامل لعالمه الذي يتقلّص فيه «هو » إلى مشارك واحد. إنه هذا الإله غير المتجانس ومتعدد الأجناس في آن واحد، والذي ما زال موجودًا في العالم الذي يتعامل شريبر معه.

فبفضل هذا الإله حقًا، يبقى بإمكان شريبر أن يقول قولًا حقيقيًا، إلا أن هذا القول ميزته أنه دومًا ملغِز. إنها ميزة كل أقوال اللسان المركزي لدى شريبر. ومن ناحية أخرى، فإن هذا الإله يبدو وكأنه ظِلَّ لشريبر. فهو مصاب بتقلُّص تخيلي على مستوى الغيرية مما يجعله، على غرار شريبر، مصابًا بنوع من التأنيث.

وبما أننا لم نلتق بشريبر شخصيًا، فإننا مضطرون، على كل حال، لدراسة حالته من خلال فينومينولوجيا لغته. فبطوافنا إذًا حول ظاهرة اللغة، وبالتحديد، حول ظواهر اللغة المهلوسة والغريبة والحدسية والمضطّهِدة، فإننا سنعمل على استجلاء بُعد جديد من فينو مينولوجيا الذهانات.

18 يناير/ كانون الثاني 1956

## VIII

## الجملة الرمزية

- مفهوم الدفاع
- شهادة المريض
- الإحساس بالواقع
  - الظواهر اللفظية

سوف نتمكن جميعًا من ولوج نص شريبر. إن حالة شريبر بالنسبة لنا هي نص شريبر المكتوب. وإني سأحاول هذه السنة أن نتعرف على اقتصادية هذه الحالة بشكل أفضل.

إنكم لا محالة تحسون بالانزلاق الذي يحدث رويدًا رويدًا داخل التنظيمات التفسيرية في التحليل النفسي. لقد ذكرتكم سابقًا أن تفسير فرويد يرتكز على كون شريبر المريض يمرّ باقتصادية نرجسيّة أساسًا. إنها فكرة جدُّ ثرية ويلزمنا استخلاص كل تبعاتها. إلا أنه لم تُستخلص في حينها، فتم نسيان ما تفيده النرجسية عند النقطة التي توصَّل إليها فرويد في تنظيره عندما كتب حالة شريبر. وابتداءً من ذلك الحين، لم يعد بالإمكان اعتبار ما أتى به فرويد من جديد في هذا المجال، مقارنة بالتفسير الذي كان معمولًا به آنذاك.

سوف أرجع إلى أحد أولائك المؤلفين الذين أتوا بالأفكار الأكثر متانة بخصوص مسألة الذهانات وهو كاطان Katan. لقد أعطى هذا الأخير لمفهوم الدفاع مكان الصدارة. وبما أني أود ألا نكتفي بالتعليق على التعليقات السابقة، يجب الانطلاق من كتاب شريبر نفسه كما يحدّثنا فرويد عنه.

ويما أننا أطباء نفسانيون، أو بما أننا على الأقل مؤهلون انطلاقًا من مشارب شتى في مجال الطب النفسي، فإنه من الطبيعي أن نقرأ بأعيننا كأطباء نفسانيين كي نُكوِّن فكرة عما يدور في حالة شريبر.

1

يجب عدم نسيان تطور مفهوم النرجسية في فكر فرويد. إلا أننا الآن نستعمل مفهوم الدفاع بخصوص كل شيء، معتقدين أننا هكذا نستعيد ما ورد ذكره سابقًا في عمل فرويد. صحيح أن مفهوم الدفاع لعب دورًا مبكرًا في هذا العمل، وأن فرويد منذ -1894 في 1895 قام باقتراح تعبير «الذهانات العصبية الدفاعية». إلا أنه استعمل هذا اللفظ في معنى جد محدد.

فعندما تحدّث عن هستيريا الدفاع مثلاً، فقد عمل على فصلها عن النوعين الآخرين للهستيريا. وهنا تكمن أول محاولة لوضع أول تصنيف تحليلنفسي حقيقي. فلترجعوا إلى المقال الذي أشيرُ إليه. فبحسب الموضة البلوليرية Bleulerienne، كان يتم اعتبار الأنماط الهستيرية بكونها نتاجًا ثانويًا للوضعيات التنويمية الشكل. وهكذا تنجم هذه الأنماط عن فترة متميزة، عن فترة تنويمية الشكل، يحدث أثناءها اضطراب في الوعي. أما فرويد، فهو لا ينفي وجود هذه الوضعيات التنويمية، إلا أنه يقول فقط: "نحن لا نهتم بذلك. فليس ذاك ما نعتبره بمثابة السمة الفاصلة داخل تصنيفنا».

لذا، يجب علينا أن نتحقّ مما نفعله عندما نقوم بالتصنيف. فبخصوص وردة على سبيل المثال، قد تبدأون بعد ما يعرض على أبصاركم من العناصر الملونة والتي نسميها بتكة. وهكذا فإن الوردة، في كل الأحوال، تعرض على الناظر، عددًا من الوحدات يمكننا عدها، مما يجعلنا آنذاك نقوم بتطبيق بدائي لعلم النبات. لكنكم إذا ما دققتم وأمعنتم النظر، فإنكم تدركون بأن ما تبصرونه ليس ببتلات وإنما هي فصلات ولا تقوم بنفس الوظيفة طبعًا. الشيء نفسه بخصوص مجالنا. فهناك مستويات مختلفة يتدخل فيها بشكل متشابك ما هو جسدي ونشأوي ووراثي وبدني ووظيفي. أما التصنيف، فلكي تكون له مصداقية، فلا بد أن يكون طبيعيًا. لكن كيف يمكننا البحث ثم الحصول على هذه السمة الطبيعية؟

إن فرويد لم يرم عرض الحائط بالوضعيات التنويمية الشكل، كما قلنا، وإنما قال إنه لن يعطيها أكثر مما تستحق، لأن ما يهمه في إطار الخبرة التحليلية، وخصوصًا في هذه الفترة من استجلاءاته الأولية، فهو شيء آخر. فما كان يهمه بالأساس يتعلّق بذكري الصدمة. وهذا بالذات ما كان يعنيه لديه مفهوم هستيريا الدفاع.

لقد انبئق مفهوم الدفاع عنده، ولأول مرة، في إطار مجال التذكّر واضطراباته. وكان ما يهم فرويد آنذاك يتعلّق بما يمكن تسميته برواية المريض وبما يمكن لهذا الأخير تبليغه منها عن طريق الكلام. وكما تعلمون فإن الآنسة أنّا أو. Anna والتي أعطاني أحدكم طابعًا بريديًا يحمل صورة لها عندما تُوجت بمرتبة ملكة المساعِدات الإجتماعيات -قد سمّت هذه العملية «العلاج بالكلام».

وهكذا فإن هستيريا الدفاع هي هستيريا يُعبِّر عما يحدث فيها من داخل الأعراض وبواسطتها. ولهذا فإن ما يتطلب بخصوصها في العلاج يكمن في إطلاق سراح الخطاب. وكما ترون، فليس هناك حتى الآن أثرٌ لمفهوم النكوص ولا لنظرية الغرائز في تنظير فرويد، في حين نلاحظ بأن التحليل النفسي بكامله يتموضع على هذا المستوى.

من جهة أخرى، يقوم فرويد أيضًا بفصل نوع ثالث من الهستيريا، ميزته تكمن في كونه يحتوي مضمونًا في انتظار التعبير عنه، لكنه لم يحصل بعدُ على التعبير عنه في أي مستوى. ونظرًا لما بلغه فرويد في تنظيره آنذاك، فإنه من المدهش حقًا أن يتمكّن من إدلالنا على المستوى الذي قد يحصل فيه هذا التعبير. وعلى الرغم من ذلك، فإن معالم هذا المستوى بدت له مرسومة بكل وضوح، منذ ذلك الحين.

إن عمل فرويد هذا جد ملي، بمسائل تتنظر الحل، وهذا ما يسرني جدًّا. فكلما فتحنا مقالة لفرويد ليس فقط نجدها حبلى بأشياء لم نكن نتوقعها، وإنما أيضًا نجدها تتمتع بسهولة فائقة وبوضوح تام. في حين، ولا واحدة من هذه المقالات تفتقر للجواهر التي تتنظر منا استكشافها. لهذا يمكن القول إن فرويد هو المفكر الوحيد الذي ابتكر، وهو على قيد الحياة، المفاهيم اللازمة لاقتحام وتنظيم المجال الجديد الذي عمل على اكتشافه. وكل هذه المفاهيم، أتى بها فرويد، مع ما يرافق كل واحد منها من أسئلة عالقة. فالأعذب عند فرويد هو أنه لم يجهد في ستر هذه الأسئلة عنا. وكل نص من نصوصه يحتفظ على طابعه الإشكالي بحيث أن قراءتنا لما جاء به فرويد تكمن أساسًا في إعادة طرح الأسئلة العالقة.

أما بخصوص اضطرابات التذكّر، فهي المجال الذي يلزمنا الرجوع إليه دومًا كي نتوقّف على الأرضية التي انبئق منها التحليل النفسي. وحتى وإن تم تجاوز هذه المعطيات ومرّ عليها الزمن، فإنه يلزمنا اعتبار وقياس المسافة التي تم قطعها منذ تلك الفترة. لذا قد يبدو غريبًا ومدهشًا أن نسمح لأنفسنا بتجاهل المعطيات التاريخية. سوف لن أتابع بالتفصيل المسافة التي تم قطعها بين هاته المرحلة وتلك التي سيُدخل فيها فرويد مفهوم نكوص الغرائز. إنني تعرضت لذلك بما فيه الكفاية خلال السنوات الماضية بما يجعلني أكتفي بأن أقول لكم بأنه من خلال استجلائنا لإضطرابات التذكر وبابتغائنا استرجاع الفراغ الذي يدور حوله سرد المريض لماضيه، وكذلك بتقصينا لما استحالت إليه أحداث حياته، توصلنا إلى التمكن من ملاحظة أن كل هذه المضامين قد اختبأت لدى المريض في أماكن بعيدة عن توقعنا، بمعنى أنه يحدث لديه ما حدثتكم به المرة السابقة، وهو عبارة عن انتقال إلى مستوى سلوكه.

وهكذا نلاحظ بأن الأمر لا يتعلّق فقط بالوقوف على موقع الأحداث المخزونة في الذاكرة وكذا على تواترها الزمني كي تتم استعادة قسط من الزمن المفقود. إنما يتعلّق الأمر أيضًا بوجود أشياء تحدث على المستوى الموضعي والسلوكي، إن تمييز مستويات مختلفة كلية في عملية النكوص يبقى حاضرًا إذا، إلا أنه هنا في حالة ضمور. وبتعبير آخر، فإن ما ننساه دائماً وأبدًا هو أنه إذا ما احتل أمر ما باب الصدارة فذلك لا يعني أن أمرًا آخر لا يحتفظ بثمنه وبقيمته في إطار النكوص الموقعي، فها هنا تستقي الأحداث معناها السلوكي بالأساس.

وهكذا تم اكتشاف النرجسية. لقد أدرك فرويد بأن بعض التقلبات تقع على البنية الخيالية بخصوص العالم، وبأن هذه التقلبات تتفاعل مع التقلبات التي تحصل بالبنية الرمزية والتي يلزم تسميتها كذلك بحيث إن التذكر يحدث بكل تأكيد داخل النظام الرمزي.

فعندما يفسر فرويد الهذيان بنكوص نرجسي لليبيدو، مما يؤدي إلى انسلاخ الليبيدو عن الموضوعات وإلى انعدام موضوعاتي، فإن هذا يعني لديه، وفي حدود ما توصل إليه آنذاك من تنظير، بأن الرغبة التي يلزم التعرف عليها داخل الهذيان، تتموضع بمستوى مخالف تمامًا لما هو عليه الحال بالنسبة للرغبة التي تصبو إلى الاعتراف بها بداخل العصاب.

فإذا لم نفقه إلى ذلك، فلن نبصر أبدًا ما يفصل الذهان عن العصاب، ولا لماذا نصطدم، بخصوص الذهان، بصعاب جلّى عندما نحاول إعادة بناء علاقة ذات المريض مع الواقع، رغم أن الهذيان قد يكون جليًّا جدًّا. فهذا ما يمكننا قراءته، على الأقل، في بعض مقتطفات أعمال فرويد. وهي قراءة يجب تدعيمها وتعميقها عكس ما جرت به العادة. إن الهذيان واضح بالفعل ومقروء من دون عناء، إلا أنه مسطور بسجل مغاير لما

يحصل في العصاب. فبخصوص العصاب نبقى دائماً داخل النظام الرمزي، بالإضافة إلى ازدواجية المدلول والدال والتي هي بمثابة ما ترجمه فرويد بعبارة التسوية العصابية. أما الهذيان فإنه يحصل بمستوى مغاير تمامًا. فالهذيان واضح فعلًا لكنه لا يفضي إلى حل. فكيف يحصل ذلك؟ هنا نقف على المسألة الاقتصادية التي بقيت معلّقة عندما أنهى فرويد كتابة حالة شريبر.

إنني أقول هذه الأمور بطريقة مُجمَلة. فالمكبوت، في حالة العصابات، يعاود تمظهرَه في مكان الكبت نفسه، في المكان الذي تم كبته فيه، أي في وسط الرموز. ولكون الإنسان يندمج في هذا الوسط ويتعامل معه كفاعل وناشط، فإن المكبوت يتمظهر في المكان نفسه مُقنَعًا. أما المكبوت في الذهان، إذا ما كنا نفقه قراءة فرويد، يعاود الظهور في مكان مغاير، في مستوى الخيالي ومن دون قناع. إن هذا لواضح جدًّا وليس بجديد ولا بمبتدع وإنما يلزم الإدراك بأنه نقطة الأساس. ففي الفترة التي وضع فيها فرويد نقطة النهاية لدراسته حول شريبر، بقيت المسألة أبعد من أن تجد حلًّا. بل بالعكس، أخذت المشكلات تتفاقم انطلاقًا من هذه الفترة.

وبعد فرويد، حاول بعضهم حمل المسألة على عاتقهم. اقرأوا كاطان Katan مثلا، إنه حاول إمدادنا بنظرية تحليلية للفصام، تجدونها في المجلد الخامس من مؤلف «التحليل النفسي للطفل». وبقراءته تتجلّى لنا المسافة التي تم قطعها حتى الآن في التحليل النفسي.

لدى فرويد، تبقى مسألة مركز الذات دائمًا مفتوحة. ففي تحليله للعظام مثلًا، نراه يتقدّم خطوة خطوة، كي يبين كيف يتطوّر لدى الذهاني اضطراب ليبدي في أساسه، وهذا الاضطراب هو عبارة عن لعبة معقدة لمجموعة رغبات متراكمة وقابلة للتحويل وللتغيير، وأيضًا قابلة للنكوص كذلك. أما مركز كل هذه الجدلية فيبقى لدينا دائمًا مشكلًا. إلا أن المنعرج الذي حدث في التحليل النفسي إبان وفاة فرويد، أدى إلى الرجوع إلى ذلك المركز المتمادي في القدم. إنه ذلك الأنا الذي، في اعتقاد البعض، يشد بزمام الأمور ويقود عملية الدفاع. وهكذا أصبح الذهان لا يؤول انطلاقًا من الاقتصادية المعقدة لدينامية النزوات، وإنما انطلاقًا من الأسلوب المستعمل من طرف الأنا حتى ينجو بنفسه أمام النزوات، وهكذا يعود الأنا ثانية، ليس فقط ليصبح مركز الذات فحسب وإنما أيضًا منبع الاضطرابات كذلك. الأنا ثانية، ليس فقط ليصبح مركز الذات فحسب وإنما أيضًا منبع الاضطرابات كذلك.

نتحدّث عن مقاومة إغراء ما. وهكذا يتم تفسير كل جدلية حالة شريبر انطلاقًا من المجهودات التي يبذلها أناه كي ينجو أمام نزوة تمت تسميتها جنسمثلية وقد تُهدّد اكتماله. وكذلك فإن الإخصاء لم يبق له هنا من معنى آخر سوى ما يدل على فقدان الكمال العضوي. ويقال لنا، من دون تردّد، إن الأنا، عندما يفقد الإتكاء على العالم الخارجي في دفاعه ضد النزوة القابعة في الهو، يجد في حوزته إمكانية دفاعية أخرى تكمن في اختراع هذه التكوينة الجديدة المتمثلة في الهلوسة والتي هي عبارة عن رد فعل مغاير من أجل تغيير فحوى نزواته الثنائية. إنه تصعيد على طريقته الخاصة، لكنه تصعيد تكتنفه مساوئ جلّى.

إن ما يتخلل هذا المنظور من ضعف مع ما يعتري هذا التفكير من نواقص عيادية، يلفت النظر بشدة. أما فيما إذا ما كانت هناك صيغة تخيلية لتلبية دافع الحاجة، فذلك ما تركز عليه النظرية الفرويدية. لكن هذه الصيغة لا يتم اعتبارها إلا بصفتها عنصرًا في نشأة وتحديد المظاهر. ذلك أن فرويد لم يعمل أبدًا على تحديد الذهان الهلاسي اعتمادًا على نموذج الهوام وحده كما قد يحصل بصدد الجوع الذي يمكن إشباعه بواسطة الحلم لا غير. فالهذيان لا يتجاوب أبدًا مع نهاية من هذا القبيل. إلا أن الإختصاصيين يبتهجون دائماً لمًا يقفون على ما قد سبق لهم تصوره. فعلى هذا المنوال يتم ابتكار كل عالم الموضوعات الإنسانية بكامله، كما يعلمنا فرويد إياه. ونحن أيضًا نجدنا نحس بارتياح شديد لمّا نتوقف على بعض مضامين العصاب الرمزية بداخل الذهان. وهذا ليس من غير المشروع، إلا أنه يجب الاعتراف بأن ذلك لا يغطي إلا جزءًا يسيرًا من المشهد.

فبالنسبة لشريبر، كما هو الحال بالنسبة للجنسمثليين، يمكن تلخيص التغير الخيالي للدفعة الجنسمثلية لديه في تكوين الهذيان الذي يجعل من ذات المريض الله، ويجعل منها وعاء للإرادة وللسلوكات الربانية القويمة. إنها فكرة مفحِمة بما فيه الكفاية وبالإمكان الوقوف بداخل نص شريبر ذاته، على تبرير لهذه الفكرة بواسطة تعابير بالغة الرقة والأناقة في تدرجها. فضلًا عن ذلك، فإن التمييز الذي عرضته عليكم المرة السابقة بين تحقيق الرغبة المكبوتة على المستوى الرمزي في العصاب، وتحقيقها على المستوى الخيالي في الذهان، هو كافي إلى حدما، لكنه لا يرضينا بشكل كلي. لماذا؟ لأن الذهان لا يقتصر على هذا فحسب. إنه ليس عبارة عن نمو علاقة تخيلية وهوامية مع العالم الخارجي فحسب. أما مبتغاي اليوم فلا يعدو أن يجعلكم تقدرون ما للمسألة من أهمية. فهل في ما يبدو من حديث هذا الشخص الفريد الذي هو شريبر والذي ستنبعث

الإنسانية ابتداءً منه بولادة جيل شريبيري جديد - مع شريكه الملغِز والذي هو الرب الشريبيري أيضًا، يكمن كل ما في الهذيان؟ طبعًا لا. فالهذيان ليس أوسع من ذلك، لكن يستحيل فهمه كلية من هذا الجانب الخيالي فقط. إنه لمن المدهش أن نكتفي بتفسير جزئي إلى هذا الحد لظاهرة عظمى كالذهان وذلك بعدم الأخذ إلا بما هو جلي من الأحداث التخيلية. فإذا ما كنا نريد التقدم في فهم الذهان، فيلز منا بالتأكيد تركيب نظرية تبرّر تكتّل وثقل هذه المظاهر التي سأعطيكم بعض الأمثلة عنها هذا الصباح.

2

سوف نبدأ من النهاية وسنحرص على فهم الأشياء بشكل تقهقري. إن اعتمادي لهذه الطريقة ليس من باب التكلف والإصطناع في العرّض، وإنما لأنها تتوافق وتتطابق مع المادة التي هي بين أيدينا.

فها هو شريبر وقد أصابه المرض من 1883 إلى 1884، نعِمَ بعدها بنماني سنوات براحة البال. إلا أنه مع بداية السنة التاسعة بعد بداية الأزمة الفائتة، أي في أكتوبر 1993، عاوده المرض فدخل المصحة التي عُولج فيها المرة السابقة والتي يديرها الدكتور فليشسيغ. وسيبقى فيها حتى منتصف يونيو 1894. فحالته كانت جد معقّدة وبالإمكان القول إن ظاهرها العيادي يغلب عليه خلط هلاسي بل وذهول هلاسي. إنه سيعطينا لاحقًا على كل ما خبره آنذاك، تقريرًا مُلتويًا ومعقدًا بكل تأكيد. ونحن نستعمل هنا لفظ الخلط كي نصف الطريقة الضبابية التي اعتمدها شريبر أثناء تذكره بعض الحوادث. إلا أن جوانب أخرى، وبالخصوص علاقاته الهذائية مع مختلف الأشخاص المحيطين به أن جوانب أخرى، وبالخصوص علاقاته الهذائية مع مختلف الأشخاص المحيطين به لم يتم إتلافها أو خلطها، الشيء الذي مكّنه من استعادة ذكريات دقيقة وصحيحة عنها. ومع ذلك، تبقى هذه الفترة من أكثر الفترات غموضًا في ذهانه. لاحظوا جيدًا أنه لا يمكننا التعرّف على هذه المرحلة من ذهانه إلا من خلال الهذيان. السبب في ذلك هو يمكننا لم نكن متواجدين هناك آنذاك، وأيضًا لأن شهادات الأطباء بخصوص هذه الفترة الأولى تبقى هزيلة. إلا أن شريبر كان لا محالة يتذكّرها جيدًا عندما كان بصدد الكتابة النها مما أدى به إلى تحديد فروقات وتمايزات، وبالخصوص إلى معاينة تحول مركز انباه ما أدى به إلى تحديد فروقات وتمايزات، وبالخصوص إلى معاينة تحول مركز انباه نحو علاقاته الشخصية مع الأرواح.

فهذه الأرواح ليست بكائنات إنسانية، ولا بالأشباح التي كان له أمر بها، وإنما هي كائنات إنسانية ميتة، له بها علاقات جد خاصة، مرتبطة بمختلف الإحساسات لديه بالتغيرات والانضمامات والاقتحامات والتبدلات الجسدية. إنه هذيان تلعب فيه نغمة الألم دورًا مهمًا. فأنا هنا لم أنطق بعدُ بلفظة «مُراق» hypocondrie التي ما زالت حتى الآن بمثابة لفظة فضفاضة في قاموسنا، ولهذا أكتفي بوضع الخطوط العريضة فقط.

فمن وجهة النظر الفينومينولوجية، ومع كل الاحتياطات اللازمة، يمكن افتراض أن ها هنا حالة يمكن تسميتها غسق العالم، إذ لم يَعُد شريبر بصحبة كائنات واقعية. إن تعبير قعدم البقاء مع يحظى هنا بطابع متميز، ذلك أن شريبر يتواجد مع عناصر أخرى أكثر إرباكًا له ويشكل الألمُ النبرة الغالبة على العلاقات التي تربطه بهذه العناصر والتي تتضمن افتقاده لاستقلاليته. إن هذا الاضطراب العميق وغير المتحمل من طرف شريبر، يدفع به إلى سلوكات عدة يدلنا عنها بكيفية مُعتَّمة بالضرورة. إلا أننا نستوضح هذه السلوكات من خلال الكيفية التي تمت معاملته بها. لقد وُضِع فعلًا أثناء استشفائه تحت رقابة مستمرة وكان يتم حبسه ليلًا في زنزانة ويُمنع من كل عُدَّة أو أداة للكتابة.

بعد ذلك حدث لديه تحوّل، كما يقول، نحو فبراير - مارس/آذار 1894. فلقد حل لديه محل الأرواح التي كان يحاورها وهو عرضة لاقتحام جسده أو تفككه، ما سماه ملكوت الأرواح اللاحقة. آنذاك حدث لديه حدس استعاري لما هو خلف الظواهر. فأصبح يتمظهر له هذا الملكوت بكيفية مزدوجة، أي على شاكلتي أورموزد، وأحريمان، وكذلك تظهر له الأشعة الصافية النقية والتي تتصرف بكيفية مختلفة عن الأشعة المسماة المفحوصة لكونها أشعة دنسة. إن شريبر يُعبّر لنا هنا عن الإرتباك العميق الذي تُحدِق به آثار هذا الصفاء المفترض وهي آثار لا يمكن إرجاعها إلا إلى نية ربانية تحميه من الإضطراب المترتب عن عناصر تنطلق من الأرواح المفحوصة. فهذه العناصر هدفها هو مغالطة وإرباك الأشعة الصافية كي تتمكّن من استجلاب واستغلال قوتها حتى تتمكن من اعتراض وصولها إلى شريبر.

إن منهجية الأغلبية الساحقة من هذه الأرواح المليئة خُبثًا، قد وصفها شريبر بكل دقة، وبالأخص منها مُتصدِّر القائمة، المتجسد في شخص فليشسيغ الذي يقوم بتقسيم روح شريبر وبعثرة أشلائها في الفضاء الشاسع والفاصل بين شريبر وإلهه المبتَعِد. إلهه الذي يحق فيه تعبير: (إني من هو مبتعد): نجد هذه العبارة التي تحمل صدّى إنجيليًا، في ملاحظة هامشية ضمَّنها شريبر ما يفضي به الله إليه سرًّا. وهكذا فإن الإله بالنسبة لشريبر ليس «من هو كائن» وإنما «من هو ... مبتعد جدًّا».

أما الأشعة الصافية فهي تتكلم. إنها متكلّمة بالأساس. فهناك ترادف بين كلمات «أشعة»، «أشعة متكلّمة»، «أعصاب الإله»، إضافة إلى كل الأشكال الخاصة التي يمكن لهذه الأشعة اتخاذها وصولًا إلى أشكالها الخارقة ومن بينها «المقصّ».

فكل هذا يوازي ويقابل مرحلة يغلب فيها ما يسميه شريبر: «اللسان الأعظم» . Grundsprache . إنه نوع من لسان ألماني جليل ورفيع النكهة، يميل إلى التعبير بالتلميح وبقلب المعنى. فالعقاب مثلا يسمى ثوابًا، وبالفعل يمكن القول إن العقاب في صيغته الخاصة لدى شريبر عبارة عن ثواب. وعلى كل، سوف نرجع إلى أسلوب هذا اللسان المركزي كي نعيد فتح ملف المعنى المتناقض للكلمات البدائية.

وبخصوص هذا الموضوع، يستمر سوء تفاهم كبير حول ما أدلى به فرويد الذي كان فقط من سوء حظه أنه استشهد بأحد اختصاصبي اللسانيات الذي لم يكن عالي الرتبة لكنه، والحق يقال، توصّل إلى أمر حق. إنه آبيل Abel. ولقد قدم لنا السيد بينفنيست بهذا الصدد مداخلة قيّمة مفادها أنه ليس من الممكن في أي نسق دلالي، تواجد كلمات تدل كل واحدة منها في الحين نفسه على أشياء متضادة. فحيث ما وجدت كلمات، فلقد تم وضعها بالتأكيد على شاكلة أزواج متناقضة. ولا يمكن للكلمة الواحدة أن تضم بين ضلوعها قطبين متعاكسين. أما إذا نحن درجنا إلى مستوى المدلولية، فهذا شيء آخر. وهكذا، ليس لنا أن نندهش أمام إطلاق اللفظ اللاتيني Altus على بئر عميقة، ذلك أنه بالنظر إلى نقطة الانطلاق العقلي التي كان عليها اللسان اللاتيني، كما يقول بينفنيست، فإن نقطة الانطلاق تبدأ من عمق البئر. ويكفينا أن نفقه بأنه يتم تسمية يوم الحساب في الألمانية بيوم الحساب الفتي كان عليها المولودة الأخير» ونعني بذلك أصغر المواليد. الصورة المتداولة. فنحن فعلاً نقول: "مولودك الأخير» ونعني بذلك أصغر المواليد. أما يوم الحساب فيوحي لنا بالشيخوخة.

في سنة 1894 نُقل شريبر إلى مصحة بيبرصون Pierson بِكوسفيتز Koswitz حيث بقي خمسة عشر يومًا. إنها مصحّة خاصّة، والوصف الذي تركه بصددها يظهرها، إن أمكن القول، جد مشوِّقة. فمن وجهة نظر المريض نتعرِّف على سمات للمصحة قد تُسلِّي من بقي لديهم ميل للفكاهة. إنه وصف لمصحّة خاصّة مع ما يطبعها من إهمال كبير لم يستر شريبر عنا منه شيئًا. إلا أن شريبر لم يقبع فيها طويلًا حيث تم نقله إلى أقدم وأجَل مستشفى بألمانيا، وهو مستشفى بيرنا Pirna.

فقبل مرضه الأول كان يقطن في شيمنتز Chemnitz، وتوظّف في لايبزيغ Leipzig.

ثم قبل سقوطه في المرض مرة ثانية، تمت ترقيته في مدينة دريسدن Dresden إلى مرتبة رئيس لمحكمة الاستئناف، ومن دريسدن نقل إلى لايبزيغ لمعالجته. أما كوسفيتز بالنسبة للايبزيغ، فتوجد في مكان ما من الجهة المقابلة على نهز الألب Elbe. وهكذا فإن المكان الذي سيقضي فيه مدة عشر سنوات من حياته هو في هضبة مطلة على نهر الألب.

فعندما دخل مستشفى بيرنا، كان لا يزال مريضًا جدًّا ولم ينطلق في كتابة مذكراته إلا ابتداءً من 1897-1898. وبما أنه كان في مستشفى عمومي، الشيء الذي يؤدي إلى بعض من التماطل الإداري في أخذ التدابير، فلقد استمر حجزه ليلا في ما يسمى ونتف انزهة المعتوه، حيث كان يرافقه في علبة صغيرة من حديد أبيض، قلم رصاص ونتف أوراق أخذ يخط عليها ملاحظات مقتضبة، أطلق عليها اسم «الدراسات الوجيزة». فهناك بالفعل، زيادة على المؤلَّف الذي خلّفه لنا، ما يناهز الخمسين دراسة وجيزة يشير إليها ويستشهد بها بين الفينة والأخرى. إنها عبارة عن ملاحظات خطها في تلك الفترة ووظفها في ما بعد كمادة خام لتأليف كتابه. فمن الجلي أن نصَّ الكتاب الذي لم يبدأ كتابته إلا ابتداءً من سنة 1903 والذي استرسل في كتابته حتى سنة 1903 وهي الفترة التي تم فيها إطلاق سراحه يشهد بكل يقين وبكل قوة على الوضعية النهائية للمرض. وما عدا ذلك، فنحن لا نعلم متى توفي شريبر. فأما ما لنا به علم فهو أن المرض عاوده سنة 1907 وتم استقباله مرة أخرى في مصحة أخرى، وهذه إشارة في منتهى الأهمية.

سوف ننطلق من الفترة التي كتب فيها شريبر مذكراته. إن ما سيشهده انطلاقًا من هذه الفترة، به من الإشكال ما يجعله يستقطب اهتمامنا. وإن كنا لن نتمكّن من حل لمشكل الوظيفة الاقتصادية لما سمَّيته في ما قبل، بظواهر الإستلاب اللفظي ولنسمَّها موقتًا الهلوسات اللفظية - فإن ما يهمنا هو ما يميز وجهة النظر التحليلية في تحليل الذهان.

3

أما من وجهة نظر الطب العقلي المتداول، فإننا لم نتقدّم قيد أنملة. فبخصوص الفهم الحقيقي لاقتصادية الذهان، إننا إذا ما قرأنا التقرير الذي أُنجز نحو 1903 حول مرض التخشّب - عاودوا التجربة بأنفسكم واختاروا واحدًا من الأعمال الجادة آنذاك سنتبيّن بسرعة أنه لم يتمّ التقدّم ولو خطوة واحدة في تحليل هذه الظواهر. أما إذا كان هناك شيء يمكن به تمييز وجهة نظر التحليل النفسي، فهل يكمن، بخصوص هلوسة لفظية مثلا، في التساؤل في ما إذا كان المريض يسمع قليلًا أو كثيرًا، أو إذا كان ما سمعه

حادًا، أو على شكل انفجار أو إذا ما كان قد سمع ما سمعه بأذنيه أو بقلبه أو ببطنه؟

إن هذه الأسئلة الجد مهمة تنطلق من المنظور الطفولي إلى حد ما والذي مفاده إجمالًا بأننا نجدنا جد مندهشين لكون شخص ما يسمع أشياء لا نسمعها نحن. إننا نتصرف هنا وكأننا معصومون من تلك الرؤيات التي تحدث لنا في كل لحظة، وكذلك مما يختلج في أنفسنا من تعابير قد تكتسي قيمة أخاذه لكياننا، بل وقد تكون في بعض الأحيان خاطفة لعقولنا وموحية لمصائرنا لكننا، بطبيعة الحال، لا نعامل ولا نستغل هذه الرؤيات وهذه العبارات كما يفعله الذهاني بصددها.

إن هذه الأشياء تحصل في النسق اللفظي ويتم الإحساس بها من جانب المريض وكأنها مسموعة منه. فإذا ما نحن ركزنا اهتمامنا قبل كل شيء، كما تعلمنا ذلك في صفوف المدرسة، على ما إذا كان الأمر يتعلّق بإحساس أو بإدراك أو بتفهّم أو بتأويل، وبالإجمال، إذا ما توقفنا عند مستوى العلاقة الأولية بالواقع، فإننا لا محالة نفتقد قيمة ما يعنيه الأمر هنا بالكامل. فبخلاف نظرية تؤكد التدرّج من الإحساس، مروراً بالإدراك ثم الوصول في النهاية إلى السببية وتنظيم الواقعي، فإن الفلسفة، منذ مدة وعلى أقل تقدير، منذ كانط Kant، تعمل كل ما في وسعها من أجل تنبيهنا إلى تواجد مجالات مختلفة للواقع وبأن المشكلات تتموضع وتنتظم بمستويات مختلفة أيضًا. لذا فإن الأهم قد لا يكمن في محاولة معرفة ما إذا كان هناك قولٌ تم سماعه بعد ذلك أم لا. إننا هكذا لن نحصل من هذا المنحى على نتيجة تُذكر.

فماذا يقدمه لنا المرضى في أغلب الأحيان يا ترى؟ إنهم في الغالب لا يأتونا إلا بما نظلبه منهم، أي بما نقترح عليهم الإجابة به نحونا. إننا، بخصوص ما يختبرونه، نسارع إلى إقحام تقسيمات وقوالب لا تهمهم هم وإنما تخدمنا نحن. لذا فإن الطابع التسلطي والخارجي للهلوسة اللفظية يتطلّب التوقف عليه انطلاقًا من الكيفية التي يَرُد بها المريض. فإذا لم نشدد في التأثير عليه بتركيزنا على مسامعه تباعًا للاعتقاد بأن السماع يحصل بالأذنين، فيجب الأخذ بأن الهلوسات الأكثر حسية تبقى مجرد هلوسات، ويجب أن تعتبر كذلك. في حين أن هلوسات أخرى لا تقل قوة إدراكها الباطني، يكون لها عند الذات طابع جد فاصل مما يزيدها يقينًا.

إن التمييز الذي قدمتُه في بداية حديثنا بين المعتقدات الراسخة واليقينية وبين الوقائع في حد ذاتها، هو ما يهم بالأساس، وهو ما يقودنا إلى تصنيفات ليست في نظرنا، نحن المحللين، فوق - بنيوية وإنما هي بنيوية بالذات. إن هذا لأمر يعنينا نحن كمحللين

بالتحديد لأننا، على خلاف العياديين الآخرين، على علم بأن الكلام متواجد بيننا سواء نطقناه أم لم ننطق به. إنه دائمًا موجود ها هنا في منظومة قد تم إدماجها بداخل السيرة الذاتية، وتم ضمها داخل شبكة الأزواج والمتضادات الرمزية.

قد يظن البعض أنه من اللازم استعادة بناء حياة الفرد المعيشية وكذلك استعادة تتابع الصور المسقطة على شاشة ذاته، حتى يمكن تحديد هذه الذات في ديمومتها، على الطريقة البيرغسونية. إلا أن ما نتوصل إليه عياديًّا ليس أبدًا على هذا المنوال. إن استرسال كل ما عاشته الذات منذ نشأتها لا يصبو أبدًا لمعاودة بروزه. وعلى كل، فليس هذا ما يهمنا بتاتًا. أما ما يهمنا فيكمن في النقاط الفاصلة والمحدِّدة في التركيبة الرمزية وفي التاريخ بالمعنى الذي تقصدونه عندما تتحدِّثون عن تاريخ فرنسا مثلًا.

ففي أحد الأيام، وقفت الآنسة دو مونبونسييه بين المتارس. وربما كانت تتواجد هناك صدفة. إلا أن وجودها هناك حظي بمعنى معين، وهو المعنى الذي تم الأخذ به وتم تسجيله في التاريخ الرسمي. ففي ذات اللحظة، قد يكون معنى هذا الحدث حقيقيًّا إلى حد كبير، لكن بداخل التاريخ الرسمي، يكتسب معنى هذا الحدث طابع حقيقة مطلقة قد يكتسبه منذ الوهلة الأولى أو من جراء ترتيبات لاحقة.

ولهذا فإن ما نسميه الإحساس بالواقع عندما يتعلق الأمر باستحضار الذكريات، يبقى شيئًا مبهمًا، لأن هذا الاستحضار يتبلور في إطار استمرارية تاريخية. فليس ذاك الاستحضار لوحده ولا هذه الاستمرارية بمفردها هو ما يضفي على هذا الإحساس الصبغة الواقعية وإنما كلاهما في تضافر مفعولهما المزدوج. بل وأكثر من ذلك، فإن اقتران هذين المستويين، قد يخلف أيضًا الإحساس بتفكك الواقع. ففي مجال الوجدان، ما هو إحساس بالواقع هو أيضًا وفي الوقت نفسه إحساس بما هو غير واقعي. وما هذا الإحساس بما هو غير واقعي إلا دليل على التواجد في الواقع، وإن كان ينقص هذا التموقع مقدار ذرّة. إن الإحساس بما «قد سبقت رؤيته» الواقع، وإن كان اصطدم النفسانيون بصعوبات جمّة بخصوصه، يمكن اعتباره بصفته جناسًا لما نحن بصدد الحديث عنه، وذلك لأن المفتاح الرمزي هو ما يصلح دومًا لفك محتواه. إن "ما بامتياز، فتعيد تكرار حالة رمزية مشابهة تم نسيانها بعد اختبارها في السابق، ثم تطفو وتنتعش هكذا من دون أن يكون لصاحبها وعي بسوابقها وتوابعها. فهذا ما يترك لدى الفرد إحساس بأنه قد رأى في السابق ما يحدث الآن. إن ظاهرة «ما قد سبقت رؤيته»

تقترب كثيرًا مما تدلنا عليه الخبرة التحليلنفسية بخصوص «ما قد سبق الحديث عنه». فهما يتموضعان على نفس المستوى إلا أن الفرق بينهما هو أن «ما قد سبق الحديث عنه» يتعلّق في الواقع بما لم يتم الحديث عنه بعدُ في التحليل.

فإذا ما كنا نسلم بوجود اللاشعور على الشاكلة التي عمل فرويد على صياغتها، فإنه يلزمنا افتراض بأن هذا اللاشعور بصفته جملة أو تركيبة رمزية، يغطي بنسيجه حياة الإنسان المعيشية برمتها. إنه تركيبة متواجدة على الدوام، وبصيغة مضمرة إلى حد ما. وهو بذلك يشكّل أحد العوامل الأساسية في انضباط وتوافق الإنسان. أما إن كان اللاشعور يفعل فعله رغمًا عن عدم تحكم فكرنا فيه، فهو ما تم اعتباره هراءً ولزمن طويل. لكن ما رد الفعل هذا إلا افتراء لا قيمة له بيننا، ذلك لأن تعبير «فكرة لا شعورية» في حدّ ذاته، لا يعنى شيئًا آخر.

فعندما استعمل فرويد في كتابه «تفسير الأحلام» عبارة «الفكرة اللاشعورية» مضيفًا إليها عبارة sit venia verbo، فإنه يؤكد أن كلمة «فكرة» تدلّ على أن الشيء تتم صياغته وتركيبته لغويًّا. فإن بقينا بمستوى كتاب «تفسير الأحلام» فليس هناك من تأويل لهذه العبارة غير هذا الذي أقدّمه.

ومن الممكن أن ننعت هذه اللغة بأنها لغة داخلية. إلا أن هذا النعت يساهم في تضليلنا. فهذا الحديث الفردي الذي نظنه باطنيًّا، هو في ارتباط مستمر ومتواصل مع الحديث الخارجي. ولهذا السبب يمكننا القول إن اللاشعور هو أيضًا خطاب الآخر. إلا أن ما هو مسترسل، لا يكون كذلك في كل حين. وعلى هذا المستوى يلزمنا البدء في قول ما نود قوله، والاتجاه إلى ما نصبو إليه، مع إمكانية تصحيح ما تم إتلافه من هذا القول. وليكن في علمكم بأن هناك قوانين رمزية بالأساس، تصبغ بنية كل قول، فتتجلّى في عمليات الفصل بين المعاني أو تعليقها أو إيقافها. إنها قوانين تحول فعلًا دون تسجيل الكلام الداخلي على شاكلة متواصلة. فهذه البنية العالقة بمختلف التصرفات المعتادة، هي في الأساس بنية اللغة.

أما ما يهم الإنسان، فهو أن يتمكّن من التعايش مع هذا التعديل المستمر، بحيث لا يشغل باله أكثر من اللازم. ولهذا الغرض يتم تدبير الأمور لديه بشكل يدفع بوعيه إلى عدم الاهتمام بذلك. إلا أن الإقرار بوجود اللاشعور يعني أن التعديلات التي تطرأ على الحديث الداخلي، وإن تفادى المرء الانتباه إليها، فإنها لا بد حاصلة. وليس هناك من معنى آخر يمكن إضفاؤه على اللاشعور الفرويدي غير هذا. وإن لم يكن كذلك،

فإن اللاشعور الفرويدي يصبح عبارة عن مسخ ذي ستة أرجل، لا يمكن استبطان كنهه بالمرة. ويبقى هكذا، على كل حال، مبهمًا كلية داخل الاستقصاء التحليلي.

وبما أن وظائف الأنا في حد ذاتها تشغل بال الباحثين الآن، فلنقل إنه من بين مشاغل هذا الأنا هو ألا يصبح مسمومًا بجملة ما تقبع في استرسال مستمر ولا تتوخى إلا البزوغ بآلاف الأشكال المقنعة إلى حدِّ ما والمنغصة. بمعنى آخر، إنه يجب الأخذ حرفيًا بالجملة الإنجيلية التي تقول: "إن لهم آذانًا كي لا يسمعون". فوظيفة الأنا هذه، مفادها أن تعفينا من سماع هذه التركيبة اللغوية التي تنظم أفعالنا وكأنها أفعال منطوقة وملفوظة. وهذا ليس بمقتبس من تحليل الذهان ولا هو من أجل البرهنة، مرة إضافية، على المسلمات الفرويدية وعلى المفهوم الفرويدي لللاشعور.

ففي هذه الظواهر الذهانية، ولنسمّها موقتًا بالمساخية، يبدو ذلك فيها جليًّا. ولن أجعل من هذه المسألة العارض الأساسي في الذهان على غرار ما فعلتُه سابقًا بالنسبة للعنصر التخيلي. لكننا ننسى كثيرًا بأن هذه الجملة وهذا المونولوج وهذا الخطاب الداخلي الذين حدثتكم عنهم، يبدون بكل جلاء، وبالكيفية الأكثر تركيبًا في حالات الذهان. إننا أول من تمكّن من تحديد ذلك لكوننا، إلى حد ما، على استعداد لاستقباله والإنصات إليه.

لذا ليست لنا من حجة تجعلنا نمتنع عن التعرف على هذه الأصوات في اللحظة التي يعبر المريض عنها بكونها جزءًا لا يتجزأ من معيشه اليومي.

4

(الكان يقرأ الصفحة 248 من مذكرات شريبر).

هذا ما يقوله لنا المريض في إضافة استذكارية لمذكراته. إن تباطؤ الجملة مع مر السنين، يرجع بحسبه وبصفة استعارية، إلى المسافة الشاسعة التي انزوت إليها الأشعة الإلهية. فليس هناك إبطاء فقط وإنما إمهال وتوقيف وتأجيل. إنه بالنسبة لنا، ذو دلالة كبرى أن تتنوع وتتطوّر على مرّ السنين، الفينومينولوجيا التي تتمظهر من خلالها الشبكة المسترسلة للخطاب، وأن يتم في ما بعد إفراغ المعنى من فحواه بعد أن كان جد ممتلئ. زد على ذلك أن الأصوات التي تصل إلى شريبر، تُصدِر تعاليق من الغرابة بمكان كمثل: وكلّ لا- معنى ينعدم.

إن بنية ما هو بصدد الوقوع، جديرة بألا نعمل على إغفالها. وسأعطيكم مثالًا على ذلك: إن شريبر يسمع "ينقصنا الآن...". بعدها تنقطع الجملة ولا يسمع شيئًا آخر. لكن هذه جملة تحوي المعنى الضمني التالي: "ينقصنا الآن التفكير المركزي". ففي جملة مبتورة، لكنها مُرتبة بصفة دقيقة نحويًا، تتواجد الدلالة بها دومًا على شاكلتين: تكون فيها وكأنها منتظرة من ناحية، إذ تم تعليقها. ومن ناحية أخرى تبدو وكأنها مكرَّرة بحيث يتم إرجاعها دومًا إلى إحساس يومئ إلى أن سماعها قد تم حصوله مسبقًا.

وبما أننا نفتتح مجال تحليل اللغة، فمن الصائب الإهتمام شيئًا ما بتاريخ اللغة. فاللغة ليست مسألة طبيعية. أما التعابير التي تبدو لنا قائمة بذاتها فإن ترتيبها يحصل على مستويات بحسب درجة ارتكازها. إن الأصوات التي تشغل بال شريبر بخطابها المسترسل، يمكن اعتبارها وكأنها اختصاصي نفساني. إذ أغلب ما تقوله هذه الأصوات يخص «إدراك معاني الأرواح»، بمعنى أن ما تقوله يتعلق بسيكولوجية الإنسان. إنها تأتيه بمختلف أنماط التفكير. تنطق بها في حضرته وهي تُبرز ما تم انتظامه منها. فلهذه الأصوات منظورها في السلوكات وكأنها في ذلك بلغت المرحلة القصوى لما تصبو إليه المدرسة السلوكية.

وكما يتم الإنكباب في الجهة المقابلة من المحيط الأطلسي على محاولة تفسير الكيفية اللائقة التي يتم بواسطتها إهداء باقة ورد لفتاة شابة من جانب عشيقها، فإن لهذه الأصوات، بالمثل، أفكار محددة عن الكيفية التي يلزم على الرجل والمرأة التحلي بها قبالة الآخر، وحتى عن كيفية اقتسامهما الفراش. لقد بقي شريبر أمام ما أتت به تلك الأصوات في حيرة وذهول، قائلًا بأنه قد شيء للأمور أن تكون كذلك، إلا أنه لم ينتبه من قبل إلى ما آلت إليه من أحوال. وهكذا ينقلب نص كتاب شريبر بجملته إلى حالة ألفاظ مكررة ritournelles تبدو لنا محَيِّرة إلى حد ما.

أما بخصوص هذه الجملة المبتورة (ينقصنا الآن..)، فقد يعاودني شيء شد انتباهي عندما قرأت للسيد صوميز Saumaize قاموس المتحذلقات الذي ألفه نحو -1660 فهذه المتحذلقات شيء تافه بطبيعة الحال، إلا أن حركة المتحذلقات الأدبية لعبت دورًا مهمًّا في تاريخ اللغة وفي التفكير وفي العادات، مما أدى إلى ابتداع الحركة الفكرية السوريالية نحو العام 1920، والتي كان لها أثرها الثقافي الفعال. إنها حركة أناس يعالجون الرموز والألفاظ بطريقة غريبة. ومن دون هذه الحركة الفكرية، كما يعلم الجميع، ما كان لنا أن نتوقر على النمط نفسه من اللافتات الإشهارية التي تشد أبصارنا

الآن. إن حركة المتحذلقات ذات أهمية من منظور اللسان أكثر مما نعتقد. فهناك طبعًا كل ما حكاه موليير Molière، ذاك الشخص العبقري. لكن بخصوص هذه المسألة، من المحتمل أنه قد نُسب إليه أكثر مما أراد قصده وقوله. فقد يصعب عليكم عدّ كل تلك التعابير التي تم ابتداعها آنذاك والتي تبدو لنا الآن وكأنها طبيعية. فعلى سبيل المثال، يلاحظ صوميز أن أول من تفوّه بعبارة "تنقصني الكلمة"، هو الشاعر سانأمان Saint-Amant. وفي المقابل، إذا كنا الآن لا نسمي المقعد المريح بتعبير "وسائل تسهيل المحادثة" كما كان عليه الحال، فذلك لمجرد صدفة بحتة، إذ قد يُكتب النجاح والاستمرار لبعض التعابير في حين يكتب العكس لغيرها. إن هذه التعابير التي تم اندماجها في اللسان، يرجع نشوءُها إلى حلقات تجاذب أطراف الحديث بالصالونات حيث يجدُّ المتحدثون في ابتداع لغة أكثر نكهة وأناقة.

إن حالة لسان ما، تتميز بما يحضر فيه وما يتغيب منه. لهذا فإنكم تجدون داخل حوار شريبر مع الطيور «الناجية بأعجوبة» Oiseaux méraculés، طرائف من هذا القبيل: فقد يقال لها على سبيل المثال: «الحاجة لتنفس الصعداء»، الأهمية بمكان. فمن منكم أنها تسمع محل ذلك: «crépuscule» غسق. إن هذا لمن الأهمية بمكان. فمن منكم لم يحدث له أن سمع شخصًا يخلط بصفة متواترة وخلال حديث لا يخص العامة بالمضرورة، بين Amnistie و مثلاً، فإنني على يقين ننا سوف نحصل على التوالي عما تسمعونه بكلمة معلى التوالي على فكرة جيدة بخصوص الاختلاط الذي ينتاب فكركم بخصوص كلمة كهذه، عادة ما تستعملونها بكل عفوية. إنها ستنتهي بعد حين لتصبح La superstructure. وعلى هذه الشاكلة، يمتلك في مجال الطب، ما يسمى الظواهر العارضة دلالة خاصة. إن لاينيك Laënnec

إن منشأ كلمة تطيّر superstition يدلنا عليه سيسيرون Cicérone في كتابه superstition الذي أنصحكم بقراءته. وستلمسون من خلاله، كم هي قديمة وكم هي حالية أيضًا، القضايا التي طرحها الأقدمون بخصوص طبيعة الآلهة. Les Superstitiosi هم أناس كانوا يقيمون الصلاة ويقدمون قربانًا طيلة اليوم كي تنجو ذريتهم بعد مماتهم. فعملية التطير تتلخص إذًا في انكباب أناس على التعبد لأجل تحقيق غرض يبدو لهم أساسياً. إن هذا ليُعلمكم الكثير عن المنظور الذي كوَّنه القدامي حول فكرة استمرارية النسل والتي تحظى بأهمية قصوى في إطار الثقافة البدائية. وربما كان بإمكان هذا

المرجع أن يمدنا بأفضل كيفية تمكننا من تحديد حقيقي لظاهرة التطيّر التي يكمن فحواها في انتزاع جزء من سلوك ما محل أجزاء أخرى. وهكذا نلحظ علاقتها بكل تكوين جزئي وبكل تحويل ممنهج في إطار الآلية العصابية.

المهم هنا هو أن نفهم جيدًا ما نحن بصدد قوله. ولكي نفهم ما نقوله يجب إبصار تضاعيفه بوضوح وإدراك الأصداء الناجمة عنه والتراكمات الدلالية التي تكونه. فأيًا كانت هذه الدلالات ومهما تكاثرت المعاني المتعاكسة، فذلك ليس محض صدفة إطلاقًا. إن الذي يتأمّل بخصوص جسد اللغة، يلزمه أن يكون حائزًا على معرفة أضفى وأشمل بهذا الجسد. وبصدد كلمة ما أو تعبير ما، يلزمه أن يعمل على إعداد أغنى وأوفر سجلً ممكن. إن اللغة تتحرّك دومًا داخل الالتباس بحيث إنكم، في أغلب الأحيان، غير دارين البتة بما أنتم به ناطقون. إن قيمة اللغة في حديثكم المعتاد، محض اعتبارية إذ لا تفعلون بواسطتها سوى أنكم تعيرون مخاطبكم الإحساس بأنكم دومًا ها هنا. بمعنى أنكم قادرون على إعطائه الإجابة المتوخّاة والتي لا علاقة لها بما يمكن التعمّق فيه. وعلى هذه القابلة، فإن تسعة أعشار الخطابات المتداولة فعلًا ما هي إلا اعتبارية ومختلقة بالكامل.

إن هذا المعطى الأولي ضروري لمن يريد التعمّق في الاقتصادية النفسية للرئيس شريبر ولمن يريد تفهم ما هو من صنف اللا - معنى، هذا الذي يموضعه هو نفسه في إطار غلاقاته بمحدثيه الخياليين. لهذا أستدعيكم للقيام بفحص دقيق لتطور الظواهر اللفظية في سيرة الرئيس شريبر، حتى يتسنى لكم ربطها في ما بعد بالتنقلات والتحويلات الليبيدية لديه.

25 يناير/ كانون الثاني 1956

## بخصوص اللامعني وبخصوص بنية الإله

- مبادئ تحليل الهذيان
  - المحاورة الهذائية
    - الإهمال
    - الحوار والنشوة
      - سياسة الإله

بخصوص تعبير استعمله شريبر بصدد الأصوات التي تدله على أن شيئًا ما ينقصها، لقد أشرتُ إلى أن تعابير كهاذه ليس لها وجود بذاتها وإنما تنشأ خلال تاريخ اللسان. تنشأ في لحظة يبلغ فيها الابتكار ذروته مما يجعل تعابير كهذه تترعرع بالتحديد داخل إحدى حلقات المهتمين بقضايا اللغة. تبدو هذه التعابير وكأنها نتاج طبيعي للتنظيم الخاص بالدال، إلا أن ظهورها في لحظة معينة يمكن تحديده تاريخيًا.

لقد قلتُ إذًا إن تعبير «تنقصني الكلمة»، وإن كان يبدو لنا طبيعيًا، هو وارد في كتاب صوميز وكأنه منحدر من أزقة المتحذلقات. ففي هذه الآونة تم اعتبار هذا التعبير بكونه ممتازًا لدرجة دفعت صوميز بتدوين ظهوره ناسبًا أصله إلى سان آمان. وهكذا فإني سجلت ما يناهز المائة من أشباه هذه التعابير: - C'est la plus naturelle des femmes - المعابير: - Unit avec Untel - Il a le sens droit - Tour de visage - Tour d'esprit الأنها عابير قد تبدو لكم طبيعية جدًّا لأنها أصبحت متداولة. وبصدها تمت الإشارة في كتاب صوميز وكذلك في كتاب بيري

في البلاغة، الصادر في سنة 1663، على أنها نشأت داخل حلقة المتحذلقات. وهذا الأكبر دليل للصد عن الأخذ بالفكرة الوهمية الزاعمة أن اللغة تتقولب حول اقتراب بسيط ومباشر بالواقع. إن تعابير كهذه تفترض بلورة طويلة الأمد، وتتطلّب انخراطات واختزالات متعدّدة للواقع يمكننا اعتبارها بمثابة تقدم ميتافيزيقي. فإذا ما كان الناس يتعاملون بطريقة معينة مع بعض الدوال، فذلك اعتبارًا لمنطلقات مختلفة. وهكذا فإن تعبير الكلمة متواجدة ها هنا.

1

سوف نعمل اليوم على متابعة حديثنا وذلك طبقًا للمبادئ المنهجية التي أرسيناها. ولكي نتقدّم شيئًا ما داخل هذيان الرئيس شريبر، فسنعمل على اعتماد النص الكتابي، إذ ليس لدينا بديل عنه على كل حال.

لقد أثرت انتباهكم إلى أن النصَّ كتبه شريبر في فترة جد متقدَّمة من ذهانه، الشيء الذي مكّنه من التطرّق له وعرضه. وبهذا الصدد، أُبدي بعض التحفظات المشروعة معتبرًا أن ما يمكن أن نفترضه أكثر بدائية وقبلية وأصولية في هذا الذهان، فهو شيء يفلت من قبضتنا. إنه ذاك المعاش اللامتصور وغير الممكن التعبير عنه والذي يخص الذهان أثناء مرحلته البدائية والمثمرة.

إن لنا كامل الحرية في أن نبقى مسلوبي الألباب بهذا الاعتبار، وأن نعتقد بأننا فقدنا هكذا ما هو أجدى وأفضل. لكن تأشفنا بأننا قد فقدنا الأفضل، ما هو في الغالب إلا وسيلة لغض النظر عما هو تحت أعيننا والذي قد يكون من الأجدى والأفيد أخذه في الاعتبار. ولذا فقد تكون حالة الهذبان النهائية أقل إفادة من حالته الابتدائية. لكنه من غير المؤكد أن تمثل هذه المرحلة النهائية أقل قيمة، لا سيما ونحن ننطلق من المبدأ القائل بأن علاقة الذات بالرمزي هي علاقة أساسية بخصوص كل ما يتعلق باللاشعور.

وهذا المبدأ يقتضي منا أن نتخلّى عن هذه الفكرة التي تتضمّنها نظم فكرية متعددة، مفادها أن كل ما يصوغه الفرد من كلام ما هو إلا توليفة غير صائبة وملتوية دومًا في حق تجربة معاشة يتم اعتبارها واقعًا لا يمكن اختزاله. إنها فعلًا الفرضية التي يتمركز حولها كتاب بلونديل Blondel «الوعي المَرضي» والذي هو بمثابة مرجع مفيد أستعمِله بعض الأحيان بصحبتكم. إن تجربة الهذائي المعاشة، بحسب بلونديل، تتضمّن مكنونًا أصيلًا لا يمكن اختزاله بحيث إن المريض إذا ما تحدّث عنه، فإنه لم ولن يمدّنا إلا بتعبير

يصبو إلى خداعنا والتضليل بنا. لهذا لم يبق لنا، بحسبه، إلا التراجع والتخلي عن تعمق واستشفاف هذا المعاش الحصين والممتنع. إن هذا الافتراض السيكولوجي هو نفسه الذي ينبني عليه ضمنيًّا ما يمكن تسميته بالفكر المعاصر. ويدل هذا الافتراض عن نفسه من خلال الاستعمال المعتاد والمفرط لكلمة «فكرنة» Intellectualisation. إذ بالنسبة لطائفة لا يستهان بها من المفكرين العصريين، هناك شيء ما لا يمكن تعمقه وتفقهه ولا يمكن للذكاء، كيفما فعل، إلا أن يفتقده. ولقد قدم بير كسون Bergson الكثير من أجل إرساء هذا الاعتقاد الخاطئ والخطير.

نحن هنا إذا أمام أمرين. فإما أن نذهب إلى أن الهذيان لا يمت بأية صلة بمجالنا نحن المحللين النفسانيين، بمعنى أن لا علاقة له باللاشعور، وإما أن نعتبر بأنه ينجم عن اللاشعور في الصيغة التي ركبناه فيها، نحن هنا جميعًا، خلال هذه السنوات الأخيرة.

إن اللاشعور، في كنهه، مبنين ومترابط ومنسوج من لغة. وليس فقط يلعب فيه الدال دورًا جد مهم، وإنما يلعب فيه الدور الرئيسي. فنسق الدال هو ما يميز اللغة بالفعل. أما الترابط المعقد للدال بالمدلول، فيطرح أسئلة سنتوقف الآن عند حدّها لأننا لسنا هنا بصدد القيام بدرس في اللسانيات. إلا أنكم حتى الآن قد أصبحتم على علم بأن علاقة الدال والمدلول هي، كما يقال في نظرية المجموعات، أبعد من أن تكون متوازية الفعالية.

فالمدلول ليس هو بمثابة مواد خامة، معطاة بصفة قبلية وفي انتظار الدلالة. فالدلالة هي بمثابة الخطاب الإنساني لكونه يفضي دومًا إلى دلالة أخرى. ففي دروسه الألسنية الشهيرة، أدخل السيد سوسير Saussure خطاطة يتخللها مدُّ يمثل الدلالة ومدُّ آخر يمثل الخطاب الذي يتم سماعه. فهذه الخطاطة تبين أن تقسيم جملة إلى عناصرها المختلفة، يتضمن قدراً من التعسف والاصطناع. فهناك بلا ريب هذه الوحدات التي تكوُّنها الكلمات. لكن إذا ما نظرنا مليًا فسنجد أنها ليست بالفعل وحدات. وعلى كل، فإن السيد سوسير يعتقد بأن ما يمكن من تقسيم الدال، فهو نوع من ارتباط متبادل بين الدال والمدلول. وحتى يمكن تقسيمهما في اللحظة نفسها، فلا بد من حصول وقفة أثناء ترابطهما.

إنها خطاطة قابلة للنقاش. فنحن نرقب بالفعل، على المستوى الدياكروني، ومع مرور الوقت، حدوث انزلاقات دلالية. ويكون النسق التطوري للدلالات الإنشائية، على أهبة التنقل في أي لحظة، فيغير بذلك فحوى الدَّوال التي قد تنخرط في استعمالات مغايرة، وهكذا دواليك. أتمنى أنني توفقت في أن أجعلكم تشعرون بهذه المسألة بواسطة الأمثلة التي قدمتها لكم قبل قليل. فعلى مرَّ الأزمان والعصور، تحدث انز لاقات دلالية تحت نفس الدوال، مما يبرهن على عدم إمكانية التدليل بوجود تقابل متزامن ومتوازِ بين النسقين.

فكل نسق دوال أو كل لسان يحظى بخصائص معينة تُميَّز مقاطع الألفاظ واستعمالات الكلمات فيه وكذا التعابير التي تتجمع من خلالها الكلمات. وهذا ما يُحتم كل ما يحدث في اللاشعور وحتى في أعماق تركيبته الأولية. فإذا كان اللاشعور هو بالذات ما رسم فرويد معالمه لنا، فإن جِناسًا لوحده، غير موجود بداخل لسان مجاور، من الممكن أن يكون في حد ذاته بمثابة وتد يقوم بشدًّ عرض ما إليه. وهذا لا يعني بأن العرض ينبني دومًا على جناس، وإنما ينبني على وجود الدال في حد ذاته، على علاقة معقدة بين كل وكل، أو بكل دقة، بين نسق كامل ونسق كامل، أو بين منظومة دوال ومنظومة دوال.

فهذا هو منظور فرويد بالتحديد بحيث ينعدم أي معنى آخر يمكن وضعه تحت لفظة التحديد التضافري، Surdétermination لديه، وتحت لازمته التي تنص بأن العرض كي ينشأ لا بد، على أقل تقدير، من وجود ازدواجية، وعلى الأقل صراعين، الواحد منهما راهن والآخر قديم. ومن دون الازدواجية المركزية هذه بين الدال والمدلول، فلن يبقى للتحليلنفسي من وجود. فالمواد المرتبطة بالصراع القديم تبقى محفوظة في اللاشعور على صيغة دال بالقوة وليس بالفعل، أي على صيغة دال افتراضي، حتى يتسنى لها الانخراط داخل مدلول الصراع الحالى فتقوم بخدمته كلغة، أي كعرض.

لهذا، فعندما نقترب من الهذاءات معتبرين أنه بالإمكان فهمها في إطار التحليل النفسي، داخل نظام الاكتشاف الفرويدي وتباعًا لنمط التفكير الذي أتاحه لنا بخصوص العرض، فها أنتم ترون أنه ليس هناك من داع للرمي بالتفسير الذي أعطانا إياه شريبر حول نسق تصوره الخاص للعالم. فلا داعي إذًا للرمي به كحصيلة لعملية تسوية لفظية محضة، وكنتاج ثانوي للهذبان في حالته النهائية حتى وإن كانت هذه الشهادة التي يعرضها علينا لا تنجو كلية من كل انتقاد.

نحن نعلم جيداً أن العظامي يعمل على استعادة التفكير في ماضيه بمستوى تَقدُّم هذائه. وهكذا يتراجع إلى أقدم السنوات ليموضع فيها منبع الاضطهادات التي أصبح عرضة لها. إنه قد يصادف في بعض الأحيان صعوبة قصوى في تحديد حادث ما، فنحس جيدًا بنزوعه نحو إسقاط هذا الحادث، داخل لعبة تَقابل مرآني، على زمن سابق

يصبح هو ذاته غير قابل للتحديد، بصفته الزمن العودة الأبدية، على حد تعبير شرير. لكن الأساسي ليس ها هنا. إن مؤلَّفًا بمستوى كتاب الرئيس شريبر، قد يحظى بقيمة كاملة إذا ما نحن أخذنا في الاعتبار التآزر المتواصل والعميق للعناصر الدلالية فيه، منذ بداية الهذيان حتى منتهاه. وبكلمة واحدة، فإن التنظيم النهائي لهذيان شريبر يمكننا من التوقف على العناصر الأولية الفاعلة فيه. وعلى كل حال، فإن الانتباه إلى هذا التنظيم يمكننا بكل مشروعية من البحث عن هذه العناصر.

وهكذا يجعلنا تحليل الهذبان نقف على العلاقة المركزية التي تربط الذات بالمستوى التي تنتظم فيه وتتبلور خلاله تمظهرات اللاشعور بكاملها. وربما قد يبين لنا النا التحليل بأن هذه العلاقة، إن لم تكن آلية الذهان الأساسية، فعلى الأقل يبين لنا أنها العلاقة الخاصة بالذهان على مستوى الرمزي. وربما قد يكون في وسعنا آنذاك أثناء نمو الذهان، منذ لحظة النشأة وحتى مرحلته الأخيرة، إذا ما اعتبرنا أن للذهان مرحلة نهائية أن نلمس مباشرة كيف يموقع المريض ذاته بالنسبة للنظام الرمزي بكامله. إنه نظام أصيل ويشكّل وسطًا مختلفًا عن الوسط الواقعي وعن البعد الخيالي. فالرمزي هو النظام الذي لا مناص للإنسان من التعويل عليه، إذ هو النظام الذي يؤسس الواقع الإنساني.

فلا يجب علينا، بحجة أن المريض هذّاء، أن ننطلق من فكرة كون نسق تفكيره لا بد أن يكون متناقضًا ومتنافرًا. إنه فعلًا غير قابل للتطبيق، وهذه إحدى السمات المميزة للذهان. فبالمقارنة مع ما يتم تداوله داخل المجتمع، فهو غير معقول كما يقال، بل إنه جد مربك. إن أولى ردود فعل طبيب العقل بحضرة شخص أخذ يحكي له من شتى الألوان والأشكال، تكمن في إحساسه بنوع من التضايق للاستماع لهذا الشخص الذي يفوه بتصريحات قاطعة وفي الوقت نفسه مناقضة لنظام السببية العام والمعمول به. إن هذا ليزعج الطبيب حقًا. وخلال الاستجواب، يصبح همّه الأول، قدق الأوتاد القصيرة في الثقوب الضيقة، كما يقول بيكي Péguy في أخريات كتاباته، عندما كان يتحدّث عن التجربة التي عاناها، وعن هؤلاء الأطباء الذين أصبحوا يحبذون، عندما تم له إعلانهم اقترابه من الطامة الكبرى، أن تبقى الأشياء كما كانت عليه من قبل: قتحدّث بانتظام، هذا ما بقى لهؤلاء الأطباء أن يأمروا به المريض.

إن الهذيان، مثله مثل كل خطاب، يجب أن يُعتبر بمثابة مجالٍ دلاليَّ عَمِل على تنظيم نسق دلاليُّ معينٍ، مما يجعل القواعد الأولية لاستجوابِ جيدٍ، وحتى لاستجلاء جيدٍ لكنه الذهانات، تكمن في ترك المجال للمريض كي يتكلّم أكثر فأكثر. بعدها يكون بإمكاننا تكوين فكرة لائقة عن هذا الهذيان. إني لا أقول إن الأمور تمشي، في كل مقابلة مع المريض، دائمًا على المنوال الذي ذكرته، وذلك لأن العياديين، على العموم، يقودون الأمور بلياقة كافية. لكن الفهم الذي تم تكوينه حول الظاهرة الأولية وكذلك التصنيفات الحالية للهلوسات ولاضطرابات الانتباه والإدراك وكذلك كل تصنيفات المستويات المختلفة في مجال القوى المتضاربة، كل هذا ساهم بالتأكيد في تعتيم علاقتنا بالهذائين.

أما بخصوص شريبر، فلقد أُتيحت له إمكانية الكلام من دون قيد، لسبب مهم هو أن لا أحد عمل على مخاطبته، وبهذا حرز على ما يتطلبه وما يكفيه من الوقت ليخطَّ لنا كتابه الضخم.

2

لقد رأينا في المرة السابقة بأن شريبر يُدخل تصنيفات بين الأصوات التي تستحوذ على مسامعه من حيث هي نتاج لتلك الهيئات التي يسميها بملكوت الإله. إن تعددية باعثي الخطاب إليه لكفيلة لوحدها بطرح مشكلة كبرى، ذلك لأن شريبر لا يعتبر هذا التعدّد بمثابة دليل على استقلاليته. ففي نص الكتاب فقرات رائعة كتِبَت لتحدثنا عن الأصوات، ولتجعلنا نحسُّ بالعلاقة التي تربط هذه الأصوات بالكنه الإلهي. لكن، يجب علينا ألا نسارع إلى القول إنه أوحي إليه بها، ذلك أننا إذا فعلنا ذلك فسنكون أول من يبتدئ بإعطاء تأويل مسبق. لذا يجب أن نتتبع خطاب المريض وألا نسبقه. فهو لم يتحدّث أبدًا عن وحي.

على هوامش صفحات إحدى نسخ كتاب شريبر التي وقعت بين يدي، توجد بقايا ملاحظات خطّها شخص يَعتبر نفسه جد متضلّع، بحيث وضع تفسيرات مختلفة قبالة لفظ Procession، أحد ألفاظ شريبر. فمن دون شك أن هذا الشخص قد سمع بالسيد بلوتين Plotin، إلا أن فهمًا كهذا الذي أبداه هذا الشخص هو من قبيل أنماط الفهم المتسرّع التي يلزمنا تفاديه. فأنا لا أظن أن الأمر هنا يتعلّق بأمر يمت إلى Procession البلوتينية مصلة.

ففي المقطع الذي قرأته على مسامعكم، يؤكد شريبر على أن الصوت الذي يخدثه لديه الخطاب الموجه إليه، هو على درجة من الاعتدال جعله يسميه بالهمس. إلا أن هذا الخطاب لا يفتأ في الاسترسال طول الوقت ومن دون انقطاع. فيمكن للمريض أن يغطيه، بحسب تعبيره، بكل أنشطته وكلامه، لكنه خطاب في أهبة دائمة للاسترسال وبنفس النبرة الصوتية.

وكفرضية بَحث، كما يقال حاليًا، يمكن أن نفترض بأن هذا الخطاب قد تم تصويته من أجل المريض. لكن هذا تمادي كبير في القول، لذا سنترك لحظتها هذه المسألة جانبًا. فهذا الخطاب، على كل حال، له ارتباط بما نفترض كونه ذاك الخطاب المسترسل الذي يَحفظ في الذاكرة، لدى كل ذات، تصرفاتها لحظة لحظة، وهو بذلك يرادف حياتها. فنحن ملزمون بالتسليم بهذه الفرضية ليس فقط اعتبارًا لما افترضناه سابقًا بخصوص بنية وتركيبة اللاشعور وإنما لكون الخبرة الأكثر مباشرة تجعلنا نلمس ذلك بالفعل.

في زمن ليس بالبعيد، حدثني شخص عن خبرة حصلت له على الشكل التالي: لقد فوجئ هذا الشخص بخطر آت من سيارة كانت على وشك صدمه ودوسه، فنجمت عنه، كما هو منتظر، الحركات اللازمة والكفيلة بتجنيبه الخطر، إلا أن لفظًا، في اللحظة ذاتها، بزغ في رأسه، إن أمكن القول، ملفوظًا داخليًا، إنه تلفظ traumatisme cranien اصدع الجمجمة، فلا يمكنا القول إن هذا التلفظ يشكل جزءًا من ردود الفعل الصائبة لتجنب الصدمة التي قد تؤدي لما سماه بتصدع الجمجمة، ذلك لأن هذا التلفظ، بالعكس، لا يوازي الحادثة بكل دقة، زيادة على كونه يفترض لدى هذا الشخص، سوابق محدّدة وجد متنوعة، تضفي لديه على تعبير الصدع الجمجمة؛ دلالة محدّدة وجد خاصة. إننا نعاين هنا كيف انبثق هذا الخطاب الكامن والذي هو دائماً على أهبة للانبثاق من على مستوى يعلو على كامل سلوكية الذات.

فهذا النوع من الخطاب يحصل لذات شريبر، في مرحلة مرضه التي يحدثنا عنها، مع ما يتخلله من طابع يغلب فيه اللامعنى. إلا أن هذا اللامعنى ليس ببسيط. فهذا الشخص الذي يكتب ويبوح لنا بمكنونه، يقدم نفسه تحت سطوة هذا الخطاب، في حين أن الشخص المتكلم، يفوه بأقوال جد واضحة وهما جانبان مرتبطان وإلا ما كان بإمكاننا اعتبار شريبر مجنون كأقواله التي سبق أن أوردتها لكم وهي: «كل لا معنى ينعدم، يُرفع ويتحوّل». فهذا ما يقوله الرئيس شريبر بأنه قد سمعه في سجل المخاطبة الموجهة إليه من جانب مخاطِب دائم ومواظب.

إن فعل أبطَلَ Aufheben غني جدًّا. إنه إشارة إلى المشاركة، وإلى حل مُواتي للامعنى هذا، والذي هو بعيد عن أن يكون، كما قال كانط Kant في تحليله للقيم السلبية، مجرد غياب، أو مجرد انعدام المعنى. إنه لا معنى إيجابي ومنظم. إنه عبارة عن متناقضات تتشابك في ما بينها وتترابط. وكما هو معلوم، فإن معنى هذيان مريضنا هو هنا أمامنا بالكامل، فيضفي على قصة حياته طابعًا خلابًا. فهذا اللامعنى هو ما يتعارض وما يتركب وما يسترسل وما يترابط من هذا الهذيان. فالنفي ليس هنا بمثابة انعدام، وسنرى في المقابل ماذا ستكون لهذا النفي من قيمة؟

فما هو يا ترى منطوق ذات المريض التي تتحدّث من خلال الأصوات، وكذلك منطوق الذات الذي تُقدّم لنا كل هذه الأمور على أنها دالة؟ إن بهذا تعقيد جلل.

لقد بدأتُ المرة الفائنة بافتتاح هذه البرهنة مؤكدًا على الطابع الدلالي لتعليق المعنى الذي يحدث من جراء عدم إتمام الأصوات لجُملها. إن لفي هذا وسيلة متميزة للإشارة للدلالة، وسيلة تمنحنا إمكانية اعتبار هذه الدلالة كبنية، تلك التي بيَّتُ لكم معالمها بخصوص تِلكم المريضة التي ريشما سمعتُ بأن قبل لها اخزيرة، حتى همستُ بين شفتيها: اأنا آتية من عند بائع لحم الخزيرة، بمعنى أن هناك وفي الوقت نفسه، الصوت الذي يوحي، وهناك أيضًا ما تصبو إليه الذات بطريقة غير مباشرة. لقد تمكنا سابقًا من إبصارٍ ها هنا بنية جد قريبة من الفكرة التي نعطيها عن العلاقات بين الذات التي تتكلم فعلاً والتي تحمل الخطاب على عاتقها، وبين الذات اللاشعورية المتجسدة حرفيًا في هذا الخطاب الهلوسي. إنها هنا مقصودة، ولكن ليس في ما هو أبعد منها، بحيث إن الأخر ينعدم في الهذيان. فليس من المستحيل متابعة هذه البرهنة، لكن متابعتها ستؤدي بنا إلى إقحام متسرع جدًّا الأفكار من الممكن أن تبدو مسبقة بالنسبة للمُعطَى. ففي بنا إلى إقحام متسرع جدًّا الأفكار من الممكن أن تبدو مسبقة بالنسبة للمُعطَى. ففي ما هر الهذيان هناك الكافي من المعطيات التي يسهل تتبعها، الشيء الذي يمكننا من مناشرة الأمور بطريقة مغايرة مع استغلال الوقت الكافي لأجل ذلك.

إن أخذ الوقت الكافي، والحق يقال، يساهم في الحصول على الإرادة الحسنة التي أركز هنا على الالتزام بهاكي يحصل التقدم في استنباب بنية الهذيان. إن ترك هذا الأخير بين قوسي الطب العقلي هو في حد ذاته منبع لعدم الفهم الذي تم التمسك به حتى الآن في حقه. وهكذا أصبح يقال إن الأمر يتعلق في الهذيان بظاهرة غير سوية. وبهذا أيضًا نحكم على أنفسنا بعدم فهمه البتة إذ نجدنا ندافع عن أنفسنا منه ونحتمي هكذا من إغوائه. هذا الإغواء الذي يبدو شفافًا لدى الرئيس شريبر الذي سأل طبيب العقل بكل بساطة: «ألا ينتابك الخوف بين الفينة والأخرى من أن تصبح مجنونًا؟» وهذا التساؤل صحيح جدًا بالفعل. فحتى من بين أقطاب الطب العقلي الذين تتلمذنا على أيديهم،

هناك من كان يقشعر لما قد يؤدي به الإنصات لهؤلاء المعتوهين الذين يتشدّقون طيلة اليوم بأشياء غير معقولة.

أفلا ندري، نحن المحللين النفسانيين، بأن الذات العاقلة تتمثّل أساسًا في شخص يقف موقف عدم أخذ الجزء الأكبر من خطابه الداخلي مأخذ الجد؟ فلتتأملوا الأشخاص الأسوياء، وكذلك أنفسكم أنتم أيضًا، فسترون كم هي كثيرة تلك الأشياء التي يكون همكم الوحيد هو عدم أخذها من لدنكم مأخذ الجد. وربما هذا ليس إلا الفرق الأول بينكم وبين مسلوب العقل. ولهذا السبب يجسد المجنون بالنسبة للكثيرين المآل الذي يتظرنا إذا ما نحن انسقنا في حمل مثل هذه الأمور محمل الجد. لنأخذ إذًا حالة الرئيس شريبر مأخذ الجد من دون تخوف شديد. وبما أننا غير قادرين على التغلغل المباشر، لا في غرض هذا اللامعنى الخاص لديه، ولاحتى في ترابطاته وأبعاده، فلنحاول الاقتراب، بواسطة أسئلة معينة، من كل ما يحصل أمام أعيننا ولسنا منأجل ذلك بدون بوصلة.

3

ولنبدأ بالسؤال، هل هناك مخاطب؟ نعم هناك مخاطب وهو في صلبه فريدٌ من نوعه. إنه لمن المسلي النظر إلى هذه الوحدة Einheit، إذا ما نحن رجعنا إلى نص هايدجر Heidegger حول اللوغوس Logos والذي يحدده هذا الأخير من خلال الواحد Ein الهير قليطي. ومنرى بالتحديد بأن هذيان شريبر، على طريقته الخاصة، هو صيغة لعلاقة الذات بمجموع اللغة.

إن ما يعبر عنه شريبر، يُبرز لنا الوحدة التي يستشفها من ذاك الذي ينطق بهذا الخطاب الدائم والذي يحس بنفسه أمامه في حالة استيلاب. وما يُعبر عنه شريبر، يبرز لنا أيضًا تعدد الصيغ وتعدد الفاعلين الثانويين الذين يسند إليهم مختلف أجزاء هذا الخطاب. إلا أن الوحدة مركزية فعلًا. إنها مسيطرة ويسميها إلهًا. فهذا ليس بالغريب عنا. أما إن قال هذا الرجل بأن الأمر يتعلق بالإله، فإن له دواعيه. لكن لماذا نرفض له استعمال لفظ نعلم بقيمته الشمولية؟ فهذا اللفظ هو في أعين البعض من بين الأدلة القاطعة على وجود الله. لكننا ندري بما فيه الكفاية كم يصعب لدى الغالبية من معاصرينا تحديد مضمون الإله ودقائق كنه، فلماذا إذًا نرفض الثقة بالهذائي خصوصًا عندما يتحدّث عن هذا الإله؟

إن ما يشدُّ الانتباء هو أن شريبر من بين مريدي حركة الأنوار. والأكثر من ذلك هو

أنه من أواخر أفضل نتاجاتها. فلقد قضى طفولته في عائلة لا مكان للتديّن بوسطها وهو أيضًا يعرض علينا لاتحة مطالعاته. كل هذا لدليل بالنسبة إليه على جدية ما يحس به ويختبره. إنه، على كل حال، لا يدخل في مناقشة ما إذا كان لم يكن على يقين، إذ يقول: همكذا تسير الأمور، بمعنى «أنني حزت بخصوص هذا الحدث على البراهين الأكثر مباشرة. وهذا الحدث لا يخص سوى الله، إن كان لهذه الكلمة من معنى. لم يسبق لي حتى الآن أن أخذت هذه الكلمة بمأخذ الجد، وانطلاقًا من اللحظة التي أحسست فيها ببعض الأمور، فإني اختبرت وجود الإله. وهكذا، فليست الخبرة هي الضامن لوجود الإله بل الإله هو الضامن للخبرة. إني أحدثكم عن الإله. ومن المفروض أنني قد استخلصته من مكان ما إلا أنني لم آت به ضمن رزمة اعتقاداتي الطفولية، وهكذا يبدو شريبر هنا جد ذكي. فهو بالإجمال، ليس فقط شاهِدًا ممتازًا، وإنما أيضًا لم يسقط في الإسراف والمغالاة بخصوص علم اللاهوت. والأكثر من ذلك أنه على اطلاع وافر في هذا المجال، ويمكنني أن أقول إنه يساوي جودة طبيب عقلى كلاسيكي.

إننا نجد في كتابه استشهادًا مأخوذًا من الطبعة السادسة لكتاب كريبلين Kraepelin، استشهادًا عمل على إمعان النظر فيه مما أتاح له الفرصة للإستهزاء بما يعتبره كريبلين من باب الغرابة أن يمتلك ما يختبرة الهذائي قدرة فائقة في الإقناع.

النتبه، يقول شريبر، فالأمر ليس كذلك أبدًا. من الملاحظ جدًّا أنني لست هذاء كما يدّعي الأطباء، لأنني قادر تمامًا على إيلاج هذه الأمور في إطار الكلام المتبادل مع الآخرين، بل وحتى في إطار التفكير السليم. وهكذا، فقد يحصل أن يصل إلى مسامعي صوت القطار أو صوت الباخرة المجرورة بجنازير، مما يحدث صخبًا عاليًا ومسترسلًا. أما الأفكار التي تراودني أثناءها، فهي تنخرط داخل الفواصل المنتظمة التي تتخلّل هذه الأصوات المتراتبة والمجلة، كما يحدث عندما نرتب الأفكار التي تختلط في ذهننا حول أصوات السكك الحديد المألوفة لدينا عندما نستقِل القطار ونجدنا داخل القاطرة. فأنا أميّز جيدًا بين الأشياء. أما الأصوات التي أسمعها فهي من نوع آخر، إنها من الأشياء التي لا تعطونها حق قدرها ومعناها».

إن هذا التحليل الشريبيري، والذي نجد له أمثلة أخرى في نص الكتاب، يفسح لنا المجال كي ننتقد من الداخل بعض النظريات التطورية بصدد التأويل أو الهلوسة.

فما هو إذًا، هذا الإله الذي أوحي إليه به؟ إنه أولًا حضور، وصيغة حضوره هي صيغة التكلّم. ملاحظة: ليست لدي حاجة كي أمضي بعيدًا في البحث عن الاستشهادات التي تمكنني من تبيان وظيفة الإنجاد التي يضعها العامة على عاتق آلهتهم. لست أقول إن هذه هي أفضل طريقة لاقتراب المسألة من منظور علم اللاهوت. لكنه حصل لي، لما فتحت صدفة كتابًا يتحدّث عن الآلهة الأبيقوريين، أن قراءة هذه السطور المكتوبة بكل أنقة: قمنذ أن حصل الإيمان بالآلهة ونحن نعتقد بأنهم يعملون على تنظيم أمور الناس، وبأن هذين الجانبين من الإيمان مترابطان جدًّا (...). لقد وُلد الإيمان من الملاحظة المتكررة آلاف المرات بأن أغلب أفعالنا لا تبلغ هدفها، فتبقى هناك مسافة جد ضرورية بين مبتغانا الأفضل إعدادًا وبين تحقيقه. وهكذا نبقى قابعين في عدم اليقين؛ أمَّ الرجاء والخشية، إن هذا النص هو للأب فيستوجيير Festugière. فهو كاتب رفيع وعارف مقدمته المخصصة لقضية دوام الإيمان بالآلهة، لمتأثر بالموضوع الذي تم التطرّق إليه معدمته المخصصة لقضية دوام الإيمان بالآلهة، لمتأثر بالموضوع الذي تم التطرّق إليه أي بكون المذهب الأبيقوري يرتكز بكامله أساسًا على مسألة تواجد الآلهة وتدخلهم في الأمور الإنسانية. فلا يمكن إلا أن نندهش لهذا الطرح الذي يحصر الفرضية الإلهية ويختزلها في وظيفة الإنجاد، أي في ضرورة كوننا نُجازى خيرًا على حسن نياتنا وذلك تبعًا للمقولة: ومن تصرّف بطبوبة، خيرًا يره، وعلى كل، فإن لهذا دلالة.

والأكثر من ذلك، فإن هذا ما ليس له وجود البتة لدى شريبر الذي يمكن اعتبار هذاته في صميم علم اللاهوت واعتبار مخاطبه ربانيًّا. حقًّا، إن ملاحظة غياب شيء ما هو أقل جدوى من ملاحظة حضوره، ذلك أنه لا يمكن أبدًا الاعتماد على شيء غير حاضر أثناء تحليل الظواهر. وربما قد يكون بالإمكان تكذيب هذا المبدأ لو كان بإمكاننا الحصول على المزيد من التفاصيل بخصوص هذاء الرئيس شريبر. لكن، من ناحية أخرى، فإن ملاحظة غياب شيء ما قد تكون له قيمة قصوى في تحديد تموقع البنية. وهكذا أدلكم على الآتي: إن مفهوم الإنجاد أو مفهوم الجزاء الذي يحتل المكانة الرئيسية في حركية اللاشعور، مع إمكانية انبثاقه في الشعور، لهو منعدم تمامًا لدى شريبر. ومن ثم، فلنقل إجمالًا بأن هذا التعلق العشقي بالإله من جانب شريبر، لا يمكن بالضرورة تسجيله في سجل الأنا الأعلى. فهذا الإله هوذا إذًا. لقد تعرفنا في ما قبل على أنه هو من يتكلّم طوال الوقت، وهو من لا يتوقف عن قول أشياء منعدمة الفائدة. وذلك ما تيقّن به شريبر لدرجة دفعت به لتخصيص عدد كبير من الصفحات للتحقق مما قد يقصده هذا الإله الذي يتكلّم عن غير قصد ومن دون ترو، وإن كان يتكلم من دون انقطاع.

فوظيفة الإله غير المجدية هذه، لا يمكن فصلها ولو لحظة واحدة عن كيفية حضوره لدى شريبر. إلا أن علاقات شريبر بالإله هي أبعد من أن تقتصر على هذا الجانب، وسأحاول الآن إبراز العلاقة المركزية والملتبسة التي لدى شريبر مع إلهه والتي تتحدد على نفس المستوى اللغوي الذي يوجد به هذا الإله الآن، أي في حالة المتحدث من دون توقف.

يمكن القول بأن هذه العلاقة أخذت في التواجد منذ البداية، أي قبل أن ينجلي له وجه الإله ومنذ اللحظة التي كان فيها الهذيان يتكئ على أشخاص، وفي مقدمتهم فليشسيغ، أول معالجيه. إن التعبير الألماني الذي سأشدد عليه بعد فرويد، يعبر لدى ذات المريض عن طابع علاقته الأساسية مع مخاطبه المركزي، ويمكن من الربط بين أول وآخر المخاطبين في الهذيان. مما يجعلنا نتوقف على القاسم المشترك بين فليشسيغ والأرواح المفحوصة والملكوت وما يكتنف كل هذه الأحوال من دلالات مختلفة سابقة ولاحقة، جليلة أو دنيثة وبين الإله الأخير الذي يدور كل شيء حوله في أخر المطاف، في حين يتموضع شريبر في موقف عظامي. فسواء كان في بداية الهذيان عندما تعلق الأمر باغتصاب جنسي وشيك على شخص المريض أو باعتداء على فحولته وهو ما أكد عليه فرويد، أو كان في النهاية، عندما استقر وتوطد الدفق الشهواني فحولته وهو ما أكد عليه فرويد، أو كان في النهاية، عندما استقر وتوطد الدفق الشهواني الذي من المنتظر أن يحصل من خلاله الإله على إشباع يفوق ما حصل عليه المريض، فإن ما تعلق به الأمر وما لا يحمد عقباه، هو أن يتم بعد كل هذا، إهمال المريض كلية فإن ما تعلق به الأمر وما لا يحمد عقباه، هو أن يتم بعد كل هذا، إهمال المريض كلية للنهان ما تعلق به الأمر وما لا يحمد عقباه، هو أن يتم بعد كل هذا، إهمال المريض كلية للنه ما تعلق به الأمر وما لا يحمد عقباه، هو أن يتم بعد كل هذا، إهمال المريض كلية الموتف على المناس المناس المناس كلية المريض كلية الموتف علية المريض كلية المريض كل

إن ترجمة تعبير Liegen lassen بهذا الشكل جد حسنة لأنها تتضمن رنّات عاطفية أنثوية. أما في الألمانية فإن التعبير يبقى أقل تشديدًا وأكثر اعتدالًا مما يمكن ترجمته بتعبير Laisser gésir إن تهديد الإهمال التام لشخص شريبر، يتردّد على مدى هذيان هذا الأخير كإيقاع موسيقي أو كالخيط الأحمر الذي نعمل عادة على تفقده وتتبعه في الكتابات الأدبية أو التاريخية.

فمنذ بداية الهذيان، ينخرط هذا التعبير ضمن النيات السيئة التي يحيكها حوله المغتصِبون والمضطهدون، وهذا ما يلزم تجنبه بكل ثمن. وهكذا، لا يمكننا تفادي الإحساس بأن الرباط العام للمريض مع كامل الظواهر التي كان عرضة لها وضحية، يتمثّل في هذه العلاقة المتناقضة وجدانيًّا. فكيفما كان الطابع المؤلم والمنهِك والمزعج وغير المتحمّل لهذه الظواهر، فإن الإبقاء على العلاقة معها تمثّل ضرورة ملحّة لا يُحتمل

انقطاعها بتاتًا. فعندما تتجسد هذه العلاقة أي عندما يقوم بالاتصال مع الإله الذي له به وصال على مستويين، مستوى العماع ومستوى آخر أكثر إلغازًا، وهو مستوى حضوره المرتبط بما يسميه شريبر نعيم الشريكين، بل نعيم شريكه أكثر من نعيمه هو، وبالعكس أيضًا، كلما انقطعت هذه العلاقة، وكلما حصل انسحاب الحضور الإلهي، تنفجر لديه شتى أنواع ظواهر التمزّق الداخلي، وظواهر الألم المتفاوت الدرجات.

فهذا الشخص الذي تربطه بشرير علاقة مزدوجة؛ علاقة تخاطب وعلاقة شبقية، وهما علاقتان متميزتان إلا أنهما غير منفصلتين أبدًا، يتميز أيضًا بالطابع التالي: إنه لا يفقه ولو قيد أنملة في كل ما هو إنساني. لقد تعرضت هذه السمة لكثير من السخرية تحت قلم شرير. فبخصوص الأسئلة التي يطرحها عليه الإله كي يقوده إلى أجوبة متضمنة طبعًا في الاستجواب ولكنه يمتنع قطعًا عن إعطائها، يقول شريبر: «إنها فخاخ جد ساذجة يتم نصبها قبالتي». والأكثر من ذلك، فإن شريبر يقدّم تنظيرات شتى، عذبة العقلنة، حول سمات اليقين المتعددة لديه ويعطي لذاك تفسيرًا، إذ كيف يُعقل أن يكون الرب على هذه الحالة حتى لا يفهم حقًا أي شيء بخصوص متطلبات الإنسان وحاجاته الضرورية؟ كيف يمكن له أن يكون أبله لدرجة تجعله مثلاً، يعتقد بأنني إن توقفت لحظة عن التفكير في أمر ما، فإنني قد أصبح معتومًا كليّة، بل وإنني قد أسقط في العدم؟ وهذا ما يظنه الإله حقًا، بل إنه يغتنم هذه الفرصة لينسل وينسحب مني. وكلما حدث ذلك، ما يظنه الإله حقًا، بل إنه يغتنم هذه الفرصة لينسل وينسحب مني. وكلما حدث ذلك، فإنني انكب بكل ذكاء على الإهتمام بنفسي، وأظهر حضوري. فإن كان هذا الإله يعتقد فإنني من رغم خبراته التي تعد بالآلاف، فإنه لعديم التربية فعلاً وغير قابل للتهذيب».

حول هذه النقطة بالذات، يقدم شريبر تنظيرات جد بعيدة عن أن تكون بليدة. إنه يقدّم افتراضات وبراهين تجد مكانتها داخل نقاش لاهوتي حقًا. فبما أن الكمال من صفات الله ولا يتطلّب اكتمالًا، فإن مفهوم التقدّم من خلال الخبرة المكتسبة غير وارد في حقه. لكن شريبر يرى أن هذا الدليل مصطنع إلى حد ما لأن هذا الكمال الرباني يبقى أعمى بخصوص المسائل الإنسانية. فعلى عكس الإله الذي يعلم ما في القلوب وما تكنّه الصدور، فإن إله شريبر لا يعلم من الأمور إلا ما طفا على سطحها. فهو لا يرى إلا ما يبدو ظاهريًا وأما بخصوص الكنه فإنه لا يفقه شيئًا. لكن، بما أنه يتم تسجيل كل الأشياء في مكان ما وعبر نسق الملاحظات المخطوطة على ظهر بطاقات صغيرة، فإن الأشياء في مكان ما وعبر نسق الملاحظات المخطوطة على ظهر بطاقات صغيرة، فإن هذا الإله سيصبح، لا محالة، على هلم بمجموع ما تم تسجيله.

إن شريبر يشرح جيدًا كيف أنه من المسَلّم به أن ليس للإله من منفذ إلى معرفة الأمور

العارضة والتافهة كمثل وجود الآلات البخارية والقاطرات. إلا أن الأرواح الصاعدة إلى النعيم كانت قد سجّلت كل ذلك على شاكلة حطاب حرز علية الإله، مكونًا من خلاله فكرة عما يحصل على سطح البسيطة من اكتشافات طفيفة، ابتداءً من العبة الشيطان، للأطفال وحتى القنبلة النووية. إنه تنسق جد جميل ومنتظم، وبشأنه يخالجنا الإحساس بأن اكتشاف شريبر هذا قد تم بواسطة تطور لديه عالي البراءة، وبواسطة تراتب استنتاجات دلالية، وخلال تلاحق متناغم ومتناسق ومستمر في مختلف مراحله التي تدفعها وتقودها العلاقة المختلة التي تربطها ذات المريض مع ما يتعلق بالوظيفة العامة للغة، مع النظام الرمزي ومع الخطاب.

ليس بإمكاني أن أحدّثكم عن كل ما تتضمنه هذه الجوانب من غنى ووفرة. فهناك مثلًا نقاش ذو روعة فائقة حول علاقات الإله بألعاب القمار. فهل بإمكان الإله أن يتكهن بالرقم الرابح في اليانصيب؟ إنه سؤال بعيد كل البعد عن البلاهة. فبإمكان من لهم اعتقاد راسخ بذلك من بين الحاضرين هنا أن يتأملوا المسألة. إن درجة العلم بالغيب التي يفترضها التكهن ببطاقة الرقم الرابح الذي قد يخرج من سلة اليانصيب، لكفيلة بطرح صعوبات جمة. فمن حيث بُعد الواقعي، ليس هناك، داخل هذه الكتلة المتوازنة التي تشكلها السلة، أية فروق بين بطاقات اليانصيب، ما عدا الفروق الرمزية. فيجب إذًا الإفتراض بأن الله يَدخل ويندمج في الخطاب. فنجدنا هكذا في حالة تمديد لنظرية الرمزي والخيالي والواقعي.

فهذا التساؤل يتضمن الفكرة التالية: إن نيات الله ليست واضحة. فليس هناك إذًا أكثر إثارة للانتباه من رؤية كون الصوت الهذّاء المنبثق من خبرة جد فريدة من نوعها، يتضمّن لدى هذه الذات نوعًا من حُرقة اللغة التي تتمظهر من خلال الإحترام الذي يبذله المريض للمحافظة على ما يلي: كون صفات العِلم الكلّي والنيات الحسنة هي صفات لازمة للألوهية. إلا أنه من غير الممكن أيضًا للمريض ألا يرى وخصوصًا في بداية هذيانه، عندما كانت الظواهر المؤلمة تنطلق نحوه من شتى الأشخاص المُضِرّين بأن الله، مع ذلك، سمح بكل ذلك. إن هذا الإله يسلك سياسية غير مقبولة على الإطلاق، سياسة أنصاف الحلول وأنصاف المضايقات. وبهذا الخصوص أطلق شريبر تعبير الخيانة والإحتيال، وفي آخر المطاف، بإمكاننا أن نفترض لدى المريض وجود اختلال مركزي في نظام الكون. وكما تقول الأصوات: «تذكروا بأن كل ما هو مُعولِم بضمين تناقضًا في صلبه». إنها قولة ذات جمال لستُ بحاجة لأبرز لكم ملامحه.

لنتوقف اليوم عند هذا المستوى من التحليل لبنية شخص الإله. أما الخطوة المقبلة فستتمثّل في تحليل علاقات مجمل هوامات شريبر مع مجال الواقعي نفسه. فبواسطة السجل الرمزي والسجل الخيالي والسجل الواقعي، سنقوم بتقدّم جديد، تقدّم يمَكننا من اكشاف طبيعة ما يتعلّق به الأمر داخل التحاور الهذائي.

1 فبراير/ شُباط 1956

CamScanner

## بخصوص الدال في الواقعي

## وبخصوص معجزة العويل

- حَدَثُ الطب العقلى الأول.
  - خطاب الحرية
    - سكينة المساء
  - طوبولوجيا الذاتية

لقد وجد البعض في الحصة الماضية أنني مررت مرور الكرام عندما تعرّضت لاعتبارات الرئيس شريبر حول صفات الجبروت والعِلم الإلهيّين وعندما انصرفت في تقدير وتقييم مفعولها.

لقد اكتفيت بالإشارة إلى أن هذا الرجل، الذي تنضوي خبرته بالله كاملة في إطار الخطاب، تراوده أسئلة بخصوص ما هو موجود في نقطة الالتقاء بين الرمزي والواقعي، أي بخصوص ما يُدخِل في الواقعي، التضاد والمعاكسة الرمزية. ربما كان من المفروض أن أؤكد أن المثير للانتباه حقًا هو ما يوقف تفكير المريض، إذ يبدو له من الصعب أن يكون بإمكان الإله التكهن بالرقم الرابح في اليانصيب.

إن هذه الملاحظة لا تُبعد طبعًا ما قد يؤدي إليه نفي كهذا من انتقادات قد تصدر عمن هو على استعداد للرد على المريض. لقد جعلني أحدكم ألاحظ، مثلًا، بأن الأرقام

تختلف وتتمايز فيما بينها بواسطة حيثيات مكانية، وبأنه لا يتم الاعتماد على شيء آخر للتمييز بين الأفراد عندما يُطرح مشكل مبدأ التفرّد.

أما أنا، فقد أشرت إلى حساسية المريض في الجانب المعقلِن منه بخصوص الفرق بين اللغة كمجال رمزي وبين حواره الداخلي والمستمر، هذا الحوار الذي هو، بتعبير أدق، بمثابة تمايل بين سؤال وجواب يقوم بهما الخطاب ذاته والذي تحسُّ ذات المريض تجاهه بنوع من الغرابة فتبدي حياله نوعًا من الحضور.

إن الخبرة الذهانية التي يطلعنا عليها شريبر هي منبع إيمانه بالله، إيمانًا لم يحصل أبدًا أن تم إعداده له في سابق حياته. فلقد تعلّق الأمر لديه بإدراك مجال الواقع الذي بإمكانه التكفّل بهذا الحضور الذي يغطي جزءًا من الكون وليس كُلّه، ذلك لأن القدرة الإلهية، في نظره، لا تعرف شيئًا عن الإنسان، فلا شيء بإمكان الله فهمه عن كنه الإنسان، وعن إحساسه بالحياة وعن الحياة ذاتها إلا بما حرز عليه من معلومات انطلاقًا من اللحظة التي انقلب فيها الكل إلى مخطوطة لا متناهية.

في حين نجد شريبر، هذا الشخص المعقلِن، الذي اصطدم بخبرة تحظى، في نظره، بكامل سمات الواقع والتي أدرك خلالها الثقل الخاص لحضور لا جدال فيه لإله من لغة، نجده يتوقّف ليذكر حدود قوة هذا الإله من خلال مثال يتعلّق الأمر فيه باستعمال إنساني واصطناعي للغة. إن الأمر يتعلّق بمستقبل عارض، من الممكن فعلًا بصدده طرح السؤال بخصوص حرية الإنسان وفي الوقت نفسه، بخصوص عدم قدرة التنبؤ من جانب الله.

إن ما يهمنا هو أن شريبر يميّز بين مستويين مختلفين جدًّا في استعمال اللغة. ولن يحظى لدينا هذا التمييز على قيمته الكاملة إلا إذا سلّمنا بالطابع الأوَّلي إطلاقًا للتعارض الرمزي بين الزائد والناقص بحيث لا شيء يفضي إلى التمييز بينهما ما عدا تعارضهما المبدئي، وإن كان لا بد لهما من وعاء مادي. إنهما يتعالان عن كل معطى واقعي آخر ما عدا قانون تعادلهما على مستوى الصدفة.

فانطلاقًا من اللحظة التي نؤسس فيها لعبة التبادل الرمزي، يلزمنا أن نفترض بأن لا شيء يعمل على تمييز العناصر في إطار الفعالية الواقعية. فليس انطلاقًا من قانون تجربة ما وإنما اعتمادًا على قانون قبلي، يكون بودنا الحصول على حظوظ متساوية حتى يتم إخراج الزائد والناقص في اليانصيب. فلن يمكن إضفاء طابع المعقولية على اللعبة إلا إذا ما وفَرنا عنصر مساواة الحظوظ. ففي هذا المجال، يمكننا القول إن الرمزي يعطي

هنا قانونًا قبليًّا، ويُدخل تفعيل عملية تستعصي على كل ما يمكن أن نستخلصه من الأحداث في وسطها الواقعي.

1

يجب ألا نكف عن طرح السؤال عما يجعلنا متمسكين بمسألة الهذيان. ولكي نفهم ذلك، يكفي أن نتذكّر العبارة التي غالبًا ما يتداولها البعض من دون تروَّ، بخصوص آلية التحليل والتي تفيد بأننا في عملنا كمحللين، نعتمد على الجزء السوي من الأنا. أليست الهذاءات التي تسمى كلاسيكيًّا بالهذاءات الجزئية، هي أجلى مثال عن تواجد متعاكس داخل الأنا لجزء سوى وآخر مستلب؟

أهناك مثالٌ شبيه يرقى إلى مستوى القوة والدقة التي يحظى بهما كتاب الرئيس شريبر الذي يعطينا عن نظرته للعالم وعن خبراته عرضًا عالى الحساسية ومنعدم التشدد، والذي يتطرق بنفس قوة التدليل إلى الكيفية اللامتقبلة التي تصبغ خبراته الهلوسية؟ في حين - وهذا هو الحدث الأولى في الطب العقلي من منا يتناسى بأنه ليس بإمكان أي اعتماد على الجانب السوي للأنا أن يجعلنا ننجح في التغلب ولو قدر أنملة على الجانب المستلب منه؟

إن حدث الطب العقلي الأولي هذا والذي يمكن المبتدئ من التدرّب على الاقتراب من الحمق في حد ذاته، يقود إلى التخلي عن كل أمل في العلاج انطلاقًا من هذا المنحى. وحتى مجيء التحليل النفسي، لقد مشت الأمور دائمًا على هذا المنوال وإن اختلفت القوى المبهمة، مثل الوجدان أو الخيال، التي يتم اعتمادها في كل اختزال معقلِن للهذيان الذي يبدو مع ذلك جد مترابط وقابل ظاهريًّا للقوانين التي تعطي للخطاب تماسكه. أما التحليل النفسي، على العكس، فلقد حظي الهذيان فيه بعناية جد خاصة ومتميزة، إذ حباه بنفس المشروعية التي يعمل التحليل في المعتاد على مستواها. فهو يتوقّف في خطاب الهذيان على ما يحصل عليه عادة بخصوص خطاب اللاشعور. إلا أن خطاب الهذيان الذي تم انبئاقه في الأنا مهما بلغت درجة ترابطه، بل ويمكننا اعتباره مقلوبًا في غالبيته وموضوعًا بين قوسي الإنكار ينكشف في آخر المطاف غير مطاوع ولا قابل للاستشفاء أو الاختزال.

وبالإجمال، يمكننا القول إن الذهاني هو شهيد اللاشعور، مع إعطاء لكلمة شهيد معناها الذي يخص وضعية الشاهد. إن الأمر يتعلّق بشهادة مفتوحة. والعصابي بدوره شاهد على وجود اللاشعور. إنه يعطي عن اللاشعور شهادة مستترة يلزم فك ألغازها. أما الذهاني من حيث هو، وبتقريب أولي، شاهد منفتح، يبدو ثابتًا ومتحجرًا في موقف يجعل منه غير قادر على استعادة أصيلة لمعنى ما هو شاهد عليه وعلى تقاسم هذا المعنى بداخل الخطاب المشترك.

سأحاول أن أجعلكم تتحسّسون الفرق الموجود بين خطاب مفتوح وخطاب مغلق اعتمادًا على مناظرة حية وسترون أنه في العالم العادي للخطاب هناك نوع من اللاتناظر أو اللاتماثل، يعطي نظرة مسبقة عن اللاتماثل الذي يتعلّق به الأمر بخصوص تناقض العصاب مع الذهان.

إننا نعيش في مجتمع لا يُعترف فيه بالعبودية. إلا أنه من الجلي أن هذه العبودية، من وجهة نظر أي عالم اجتماع أو فيلسوف، غير ملغاة البتة رغم ذلك. وهذا ما كان موضوع مطالبات نضالية جدمعروفة. ومن الجلي أيضًا، أنه بالإضافة إلى عدم إلغاء هذه العبودية، فإنه قد تم تعميمها، إن أمكن القول. إن ما نسميهم بالمستغِلِين والمستثمِرين هم أيضًا في وضعية خَدم ككل الناس داخل مجمل الاقتصاد. وهكذا فإن ازدواجية السيد والعبد قد تم تعميمها بداخل كل منخرط ومشارك في مجتمعنا.

إن عبودية الوعي العميقة هذه وما يترتب عنها من شقاء، يلزم إرجاعها إلى الخطاب الذي أحدث هذا التغيير المجتمعي العميق. وهذا الخطاب، يمكننا تسميته مرسال الأُخُوة. إن الأمر يتعلق هنا بحدث جديد لم يَنتظر نشأة المسيحية حتى يَظهر للوجود، وإنما تم التمهيد له من جانب مذهب الرواقية على سبيل المثال. وعلى كل، فخلف العبودية المعتمة، يقبع خطاب خفي، في حين تمكث على مستوى المكبوت رسالة تدعو للتحرر.

هل الأمر كذلك بالنسبة لما سنسميه خطاب الحرية الظاهر؟ طبعًا لا. فلقد انجلى منذ زمن، عدم التوافق بين انتفاضة الشعب في حد ذاتها وبين الفعل الاجتماعي وما يحظى به من فعالية لإحداث التغيير. ويمكنني القول إن الثورة المعاصرة في مجملها ترتكز على هذا التمييز السابق الذكر، وعلى الفكرة التي تفيد بأن خطاب الحرية تحديدًا ليس فقط منعدم الفعالية، بل هو أساسًا في حالة استلاب بخصوص مغزاه وموضوعه، بل وبأن كل ما يجسد هذا الخطاب في الواقع هو حقًّا عدو لكل تقدم في اتجاه الحرية التي قد تعمل على تنشيط حركة متواصلة داخل المجتمع. ورغم ذلك، يبقى خطاب الحرية منغرسًا في أعماق كل الأفراد كممثل لحق كل فرد لتمتعه باستقلاليته.

وهكذا يبدو أن مجالًا معينًا أصبح لازمًا للإنسان المعاصر كي يتنفّس نفسيًا، مجالًا تثبت فيه استقلاليته ليس فقط أمام كل سيد، بل وأمام كل إله، إنه مجال استقلاليته كفرد لا يمكن اختزالها، مجال وجوده الفردي. وفي هذه النقطة بالذات ما يستوجب مقارنته بخطاب هذائي. إنه خطاب هذائي بالفعل، يفعل فعله في الوجود الحياتي للفرد المعاصر وفي علاقته ببني جلدته. وبكل تأكيد، فإني لو طلبت منكم أن تعبروا عن هذه الحرية، وأن تحددوا منها القسط المضمون في الظروف الراهنة فلربما قد تجيبوني متذرعين بحقوق الإنسان أو بالحق في السعادة أو بأشياء عدة من هذا القبيل. إلا أننا لن نذهب بعيدًا قبل أن نلمس بأن الأمر هنا يتعلق قبل كل شيء بخطاب حميمي وخاص بكل فرد، وبأنه أبعد من أن يلتقي مع خطاب جاره حول أية نقطة كانت. وبالإجمال، يبدو لي مما لا ريب فيه وجود خطاب مسترسل حول الحرية لدى الفرد المعاصر.

أما الآن، فكيف يمكن لهذا الخطاب أن ينسجم، ليس فقط مع خطاب الآخر ولكن أيضًا مع سلوك الآخر، إذا ما حاول هذا الأخير بناء سلوكه نظريًا على هذا الخطاب؟ إن ها هنا مسألة مثبطة حقًا. والأحداث تبين في كل لحظة بأنه ليس هناك فقط تعامل واكتفاء بما يأتي به كل فرد بل بأن هناك تراجعًا وتخليًا راضخًا أمام الواقع. وعلى الوتيرة نفسها، فإن شريبر، مريضنا الهذائي، بعدما ظنّ بأنه الوحيد الذي نجا من غسق الكون، قد رضخ للاعتراف بالوجود الدائم للواقع الخارجي. فليس بإمكانه تبرير وجود هذا الواقع، إلا أنه مضطر للاعتراف بوجوده الدائم وبأن أي شيء لم يتغير البتة. وهذا ما يبقى غريبًا في نظره بحيث أن ها هنا مستوى من اليقين أدنى مما تأتيه به خبرته الهذائية، إلا أنه مع ذلك.

أما نحن وبكل يقين، فلنا ثقة أقل في خطاب الحرية. إلا أننا عندما نضطر للتصرف، وبالخصوص باسم الحرية، فإن موقفنا حيال ما يلزم تحمّله في الواقع أو بخصوص عدم إمكانية التصرّف المشترك والمتقاسم من أجل هذه الحرية، فقد يكتنفه فعلًا طابع الخنوع المستسلم، طابع التخلّي عما هو، رغم ذلك، جزءًا أساسيًا من خطابنا الداخلي الذي يقر بأن لنا ليس فقط حقوقًا لا رجعة فيها وإنما أيضًا بأن هذه الحقوق ترتكز على حريات مبدئية وأولية، ضرورية داخل ثقافتنا لكل كائن إنساني.

هنالك ما يدعو للاستخفاف في مجهود النفسانيين لإختزال التفكير ورده إلى فعل قد تم البدء فيه أو تجنّبه أو تصوّره، وكذلك إرجاع هذا التفكير إلى ما قد يجعل الإنسان على الدوام في مستوى اختباره لواقع أولى، لواقع يرتبط بمواضيع تخصّه هو بالذات. إنه لمن الواضح جدًّا أن التفكير لدى كل الناس يشكّل شيئًا غير ذي قيمة، وهو ما يمكننا تسميته اجترارًا نفسيًا حقيقيًا. لكن لماذا يتم تبخيس الفكر إلى هذا الحد؟

إن كل فرد يطرح على نفسه أسئلة لها علاقات وطيدة مع المفاهيم المتعلّقة بالتحرّر الداخلي وبتمظهر شيء ما تحتويه الذات. إلا أننا، انطلاقًا من هذا المنظور نجدنا توًا متورطين في مأزق، لكون أي نوع من الواقع الحي المندمج داخل روح المجال الثقافي للعلم المعاصر يدور في حلقة مفرغة بالأساس. ولهذا أيضًا نقوم دومًا بمراجعة الطابع المتزمّت والمتردّد لتصرفاتنا الشخصية ولا ننطلق في اعتبار المسألة بأنها وصلت إلى مرتبة الخلط العقلي إلا انطلاقًا من اللحظة التي نأخذ فيها الأمور من موقف المفكر، وهذا ليس مصير كل الناس. فكل فرد يتوقف عند مستوى تناقض لا حل له بين خطاب لازم دومًا على مستوى معيّنٍ وبين واقع لا يرضخ له، لا من حيث المبدأ ولا من حيث ما شهدت به التجرية.

ألا تلاحظون بالفعل بأن التحليل النفسي مرتبط بشكل عميق بخطاب الذات المزدوج هذا، بهذا الخطاب المتناقض والمثير للاستهزاء والذي هو أناها؟ والذي هو أنا كل إنسان معاصر؟ أليس من الجلي أن الخبرة التحليلية قد انطلقت من واقع أنه، في آخر المطاف، ما من شخص في إطار الحالة الراهنة للعلاقات البيإنسانية داخل ثقافتنا قد يحس بطمأنينة؟ فلا أحد من الممارسين يحس بالأمانة والنزاهة الكافيتين للإدلاء بأي نصيحة قد تتضارب مع المبادئ. فليس فقط لأننا نجهل الكثير عن حياة الشخص، هو ما يجعلنا نتواني عن نصحه في ما إذا كان من الأحسن أن يتزوج أو لا يتزوج في ظروف معينة، وإنما لأن دلالة الزواج في حدّ ذاتها تبقى لدى كل واحد منا بمثابة مسألة مفتوحة. وهي مفتوحة بشكل يجعلنا لا نحس بأننا قادرون على الرد عندما يتم اللجوء إلينا بصفتنا مرشدين أو مُدِيري وعي. إن هذا الموقف الذي بإمكان كل واحد منا أن يتوقف على مصداقيته إن هو بقي في المقام المنوط به ولم يستبدله بسلوك الواعظ أو العارف، هو أيضًا الشرط الأول الذي يجب طلبه ممن يمكن تسميته معالجًا نفسانيًا، ذلك أنه من المنتظر من علاجه النفسي لذاته أن يلقّنه مغبّات ومخاطر المبادرات المغامرة بهذا الشكل.

لقد انطلق التحليل النفسي بالضبط، ابتداءً من تخلّيه عن كل انخراط وتدخل على مستوى الخطاب المشترك وعن كل ما يعتوره من تنازعات عميقة بخصوص جوهر العادات ومكانة الشخص داخل مجتمعنا. إن التحليل يتمسّك بخطاب مغاير ويكتفي

به. إنه خطاب مسجّل في آلام الكائن الذي هو قبالتنا، خطاب تم تركيبه في أمور ليست تحت قبضة المريض والمتمثلة في أعراضه المَرَضية وفي بنية ذاته. فالعصاب القهري على سبيل المثال، ليس فقط جملة أعراض بقدر ما هو كذلك بنية. إن التحليل النفسي لا يتموضع أبدًا على مستوى خطاب الحرّية، وإن كان هذا الخطاب الشخصي والمشترك في الوقت نفسه، حاضرًا على الدوام ومسترسلًا بداخل كل فرد مع كل ما يتخلّله من تناقضات وتضاربات، وإن كان كذلك هذائيًا على الدوام سواء تم أو لم يتم الإحساس به. فالتحليل النفسي يقصد منحى مغايرًا بداخل الذات بخصوص تأثير الخطاب.

وهكذا، أفليست حالة شريبر أو أي مريض آخر، لجديرة بإعطائنا عرضًا وافيًا للبنية الخطابية، فتجعلنا قادرين، أكثر فأكثر، على الإقتراب من مسألة ما قد يعنيه الأناحقًا وصدقًا؟ فالأنا لا تنحصر وظيفته في التركيب. إنه لا محالة مرتبط بهذا الجانب الملغِز والضروري واللامتحمّل في آن، والذي يتشكّل جزئيًّا من خطاب الإنسان الواقعي الذي نعامل معه بداخل خبرتنا، وهو هذا الخطاب الغريب بداخل الفرد من حيث يعتبر نفسه فردًا مستقلًا.

2

أما خطاب شريبر فله بنية مختلفة بلا ريب. إن شريبر يخط، بكثير من المداعبة في بداية أحد فصول كتابه، ما يلي: "يقال إنني عظامي". وبالفعل، لم يتم بعد في تلك الآونة، الابتعاد أو التخلّي عن التصنيف الكريبليني، مما دفع إلى نعته بالعظامي مع أن أعراضه ترمي إلى أبعد من ذلك. إلا أن فرويد عندما عرّفه بالبارافريني، فقد ذهب هو أيضًا أبعد بكثير بحيث إن البارافرينيا هي الاسم الذي اقترحه فرويد لتسمية الخبل المبكر، وهو ما سماه بلولر الفصام.

لنرجع إلى شريبر. لقد قلت إنه كتب: «يقال إنني عظامي، ويقال بأن العظاميين هم أناس يجعلون شخصهم مركز كل شيء. فهذا خطأ، ذلك أنني لست أنا من يضع شخصي مركز كل شيء وإنما هو (الإله) الذي يضعني مركز كل شيء. إنه هذا الإله الذي يتكلم ومن دون انقطاع في داخلي بما أوتي من وكلاء وامتدادات مختلفة. إنه هو ذو العادة القبيحة والذي، مهما أوتي من خبرة، لا يفتأ ينبهني بأن ما حدث يعنيني بل وقد يصدر مني. فأنا لا أقدم على عزف فاصلة - أذكركم بأن شريبر موسيقار من قطعة «الناي المسحور»، حتى يضفي علي بسرعة، وهو يتكلم، الإحساسات المقابلة

رغم أنني لا أحسُّ بها مسبقًا، ونرى أيضًا الرئيس شريبر في حالة سخط لكون الصوت يتدخّل كي يقول له إنه مَعني بما هو بصدد قوله. طبعًا، نحن هنا بصدد لعبة سراب، إلا أنه ليس من قبيل السراب المألوف لهذا الآخر الذي يتم اعتباره غريبًا بصفة مطلقة، وكأنه هائم ويتدخّل كي يجعل من الذات التي هي في موقع ثانوي، موضع تلاقي نيّات العالم الخارجي والتي تعمل الذات على صدّها بكل ما تملك من قوة.

إننا نتحدث هنا عن الهلوسات. وهل لنا في ذلك مطلق الحق؟ إنها لا تُقدَّم لنا على أنها كذلك عندما نستمع إلى العرَض المتعلِّق بها. أما بحسب المفهوم المتداول، والذي يعتبرها إدراكًا خاطئًا، فإن الأمر يتعلِّق بشيء ما ينبثق في العالم الخارجي ويفرض نفسه كإدراك أو كاختلال أو كانقطاع في نص الواقع. وهذا يعني، بتعبير آخر، بأن الهلوسة تتموقع في الواقع. إلا أن السؤال المسبق يكمن في معرفة ما إذا كانت هلوسة لفظية ما لا تتطلب نوعًا من بث مبدئي، وهو ما يطرح السؤال على شرعية هذا التحديد.

يلزمني هنا اقتفاء طريق قد أتعبتكم في تتبعه، وذلك بتذكيركم بركائز الخطاب مع دحض كونه بنية فوقية وكونه مجرد سند للواقع، وتفنيد طابعه كعلامة أو إشارة وكذلك تفنيد المعادلة المفترضة بين التسمية وبين عالم الموضوعات. فلنحاول استعادة السؤال من زاوية تقترب بعض الشيء من الخبرة.

لا شيء أقل التباسًا من الهلوسة اللفظية. إن التحاليل الكلاسيكية تجعلنا نرى، ولو في جزء من الحالات، النصيب الذي يرجع ابتكاره إلى الذات. وهذا ما تمت تسميته الهلوسة اللفظية النفس-حركية. ولقد تم جمع ما حصلت ملاحظته من براعم هلوسية بكل فرح وابتهاج لأنها كانت تحمل أملًا في التفسير العقلاني والمُرضي لظاهرة الهلوسة. أما ما جعل هذه الظاهرة تستحق الدرس، فيمكن رده إلى العلاقة بين الفم والأذن. فهي علاقة لا توجد فقط بين شخص وآخر وإنما أيضًا لدى أي شخص بذاته بحيث يستمع لما يقوله وهو يتكلم. فعندما حصل التوقف على هذا الأمر، تم الاعتقاد بأن خطوة مهمة قد تحققت في دراسة هذه الظاهرة، وبأنه من الممكن التقدم في الكشف عن جوانب أخرى بصددها. وفي الحقيقة، فإن العقم الصارخ الذي تخلل في الكشف عن جوانب أخرى بصددها. وفي الحقيقة، فإن العقم الصارخ الذي تخلل دراسة مشكلة الهلوسة اللفظية يرجع بالفعل إلى هذه الملاحظة غير المُرضية. فأما إن كان الفرد يسمع ما يقوله، فمن الأفضل عدم التوقف عند ذلك قبل الرجوع إلى اختبار ما يحدث عندما يستمع إلى شخص آخر.

فماذا يحدث لو أنكم اقتصرتم فقط على النظر في كيفية تلفّظ ما أنتم تسمعونه،

فتنتبهون فقط أثناء تسجيل خطاب مخاطبكم إلى طريقة النطق واللهجة وما شابه ذلك في مظهر اللغة؟ يتطلب فهم ذلك قدر من الخيال لإنه قد يستحيل بلوغ الأمور درجة قسوى كهذه. إلا أن المسألة تبدو واضحة جدًّا عندما يتعلق الأمر بلغة أجنبية بحيث إن ما تفهمونه في خطاب ما، هو غير ما تم تسجيله على المستوى الصوتي. وتصبح المسألة أكثر بساطة عندما نأخذ مثال الأصم - الأبكم. فهو يستقبل خطابًا عن طريق إشارات بصرية تم تركيبها بواسطة الأصابع، بحسب أبجدية الصم - البكم. فإذا ما توقف الأصم الأبكم مشدومًا بأيدي مخاطبه الخلابة، فإنه لن يقوم بتسجيل الخطاب المبلغ بهذه الأيدي. فهل يمكن القول بخصوص ما يسجله من تعاقب للإشارات ومن تضاد مؤسّس لهذا التعاقب، بأنه يراه؟

ويمكننا ألا نتوقف عند هذا الحد إذ إن الأصم الأبكم، وهو بصدد تسجيل التعاقب اللفظي الذي يُعرض عليه، يمكنه بالفعل عدم الفهم كلية إذا ما تحدثنا إليه بلغة يجهلها. فهو كذاك الذي يستمع لخطاب في لغة أجنبية. إنه يتوصل بالجملة المنطوقة بكل وضوح، لكنها تبقى جملة ميتة لديه. فالجملة لا تصبح حية إلا ابتداءً من اللحظة التي تحصل فيها دلالة ما.

فما معنى ذلك؟ إذا ما كنا جد مقتنعين بأن الدلالة ترتبط دومًا بشيء ما، وبأن لا قيمة لها إلا بكونها تُفضي إلى دلالة أخرى، فلقد يصبح جليًّا بأن حياة جملة ترتبط ارتباطًا وثيقًا بكون الذات في مقام الاستماع وبأنها ترسل هذه الدلالة إليها بالذات. إن ما يفرّق بين الجملة المفهومة وبين الجملة التي ليست كذلك وإن تم سماعها بالفعل، هو بالتحديد ما أبانت عنه بوضوح فينومينولوجيا الحالة الهذائية والمتعلّق بتوقع واستباق الدلالة.

إنه من طبيعة الدلالة بكونها تتشكّل، أن ترمي في كل لحظة إلى الاكتمال عند من يستمع إليها. وبمعنى آخر، فإن مشاركة مستمع الخطاب مع الذي يرسله، هي مشاركة دائمة وبأن هناك رباطًا غير خارجي بين السماع والتكلّم وليس فقط ذاك الرباط الخارجي الذي أشرنا إليه في ظاهرة سماعنا لأنفسنا ونحن نتكلم. إنه رباط يحصل على مستوى ظاهرة اللغة بالذات. إن التكلّم والاستماع يكونان كليهما بمثابة قفا لوجه على المستوى الذي يدفع الدال فيه إلى توليد دلالة، وليس على المستوى الحسّي للظاهرة. إن الاستماع لكلمات مع تطويع السماع صوبها، يجعلنا إلى حدّ ما في حالة المطيع نحوها. فالطاعة ليست غير ذلك. إنها بمثابة المضي قدمًا وإلى الأمام في لحظة الاستماع.

لنقم بإيجاز ما أوردناه. إن المعنى يصبو دومًا نحو شيء ما، نحو دلالة أخرى، نحو

إتمام الدلالة وإقفالها. إنه يومئ دومًا إلى شيء قبالته أو إلى شيء يتراجع نحوه. أهل هذا يعني أن ليس هناك نقطة توقف؟ أنا على يقين بأن هذه النقطة تبقى على الدوام غامضة في أذهانكم بسب إصراري على التوكيد بأن الدلالة تُفضي دومًا إلى الدلالة. إنكم لتساءلون في ما إذا كان هدف الخطاب، والذي لا يكمن فقط في تغطية عالم الأشياء، ولا حتى في احتوائها، وإنما بالاتكاء عليها بين الفترة والأخرى، قد تم فقدانه بالمرة.

إلا أنه لا يمكن بأي حال من الأحوال اعتبار أن نقطة توقف الخطاب الركيزة، تكمن في الإشارة للأشياء ونعتها. إن هناك عدم تطابق مطلق بين الخطاب وبين أية إشارة. ومهما تقلّصت قيمة أدنى عنصر من الخطاب في افتراضاتكم، فلن يتسنى لكم استبداله بإشارة بنان - لتذكر ملاحظة القديس أوغسطين Saint-Augustin القيّمة؛ فإذا ما أشرتُ إلى شيء ما بحركة إصبع، فمن يدري إن كان أصبعي يشير إلى لون الشيء أو لمادته أو إلى لطخة عليه أو شُق به. فلا بد من الكلمة ومن الخطاب كي يتم تحديد ذلك. إن للخطاب خاصية أصلية تميزه بالمقارنة مع الإشارة. إلا أننا لن نجد ها هنا المرجع الأساسي للخطاب. أنحن نبحث عن النقطة التي يتوقف عندها؟ إنه دائماً يتوقف عند هذا الحد الإشكالي والمسمى كائناً.

إنني لا أريد هنا أن أخوض في خطاب فلسفي، لكنني أبغي أن أبين لكم ما أريد قوله عندما أقول لكم مثلًا إن الخطاب يصبو بالأساس إلى شيء لا نمتلك بصدده سوى لفظ الكائن.

أرجوكم إذًا أن تتوقّفوا لحظة بصدد ما يلي: أنتم الآن تنهون يومًا عاصفًا ومتعِبًا. وها أنتم ترقبون الظل الذي أمسى يغمر كل ما يحيط بكم، ثم يستولي على تفكيركم إحساس يتجسد في التعبير التالي: «سكينة المساء».

أنا لا أعتقد بأن من له حياة عاطفية سوية لا يعرف بأن هذا شيء له وجود وأن له قيمة جد مغايرة عما يمدنا به الإدراك الظاهري بخصوص زوال النهار وانحدار أضوائه، وبخصوص خفوت المعالم والنزوات. إن في «سكينة المساء» حضور وفي نفس الوقت اختيار في مجمل ما يحيط بكم.

فما هي العلاقة الموجودة بين تعبير اسكينة المساء، وبين ما تحسُّون به؟ إنه ليس من باب العبث التساؤل في ما إذا كان بإمكان كائنات، لا تعير لسكينة المساء هذه وجودًا منفصلًا ولا تعبر عنها لفظيًّا، أن تميّزها عن أي مستوى آخر يمكن من خلاله إدراك الفترة الزمنية. فقد تحصل مثلًا على شاكلة إحساس مرعب تجاه الواقع، أو تأخذ شكل اضطراب تلاحظونه للتو في سلوك قطتكم وكأنها تلاحق شبحًا في كل أركان المنزل، أو من خلال هذا القلق الذي ننسبه من دون ترو إلى الأقوام البدائية بخصوص موقفهم من غروب الشمس، فنظن نحن بأنهم يتخوفون من عدم صعودها. يتعلق الأمر إذًا بتطلع قلق. فها أنتم ترون أن المسألة تبقى مفتوحة على مصراعيها لمعرفة ما هي العلاقة التي تربط هذا المستوى من الكائن الذي له وجود مماثل لكل موجودات حياتنا اليومية مع تعبيره اللفظي والذي يسمى «سكينة المساء».

أما الآن فيمكننا ملاحظة أن شيئًا آخر مغايرًا تمامًا قد يحصل إذا ما كنا نحن مَن نادى سكينة المساء وكنا نحن من حضّر هذا التعبير قبل الإدلاء به، أو إذا ما فاجأتنا وقاطعت سلوكنا مهدئة لحركة الإضطرابات التي كانت تغمرنا. فعندما لا نكون في حالة الإنصات لها وعندما تكون خارج مجالنا فتسقط بغتة علينا، آنذاك بالتحديد تحصل على كل قيمتها فنجد أنفسنا مندهشين بهذا التعبير الداخلي إلى حدد ما والموحى به إلى حد ما. فيأتينا هذا التعبير من الخارج على شكل همسة وكأنه بالكاد تمظهر لخطاب في ملكيتنا، فيأتي كصدى لكل ما أصبح بغتة دالا في هذا الحضور بالنسبة لنا والمتجسد في هذه العبارة - التي لا نعرف إن هي قد أنت من الداخل أم من الخارج و سكينة المساء، ومن دون أن نتعمّق في تحديد علاقة الدال من حيث هو دالاً لغويًّا، مع شيء ما تستحيل تسميته خارج هذا الدال، فمن الملموس أنه كلما عدلنا عن تلفظه وكلما تراجعنا عن تكلّمه إلا ويتكلمنا هو. فكلما بقينا غرباء عما يتعلّق به الأمر بخصوص تراجعنا عن تكلّمه إلا ويميل إلى الحضور أمامنا مصحوبًا بهذا التعبير المطمّن الذي يبدو غير محدًّد. فهو يبدو كذلك على حدود مجال استقلاليتنا الحركية وعلى مشارف هذا الشيء الذي قبل به لنا من الخارج والذي بواسطته يكلمنا عالمنا المحيط بنا.

قماذا يريد أن يقوله أو لا يقوله لنا، هذا الكائن اللغوي المتمثل في « سكينة المساء ؟ فيما أننا لا تنتظره، ولا نتوخاه حتى ولم يحصل لنا منذ زمن طويل أن فكرنا فيه، فإنه يتمظهر لنا أساسًا على صيغة دال. وأي بناء تجريبي لن يتمكن من البرهنة والتدليل على وجوده. إن ها هنا معطى، وها هنا كيفية خاصة لاستقبال لحظة المساء هذه باعتبارها دالًا بودنا أن ننفتح أو ننغلق بصدده. فبالقدر الذي نكون بصدده منغلقين، فإننا آنذاك بالذات نستقبله مرفوقًا بظاهرة الصدى المتميزة هذه، أو على الأقل بمؤشرات اندلاعها والتي تتجسد في انبثاق ما يتم التعبير عنه لدينا عادة بواسطة الكلمات التالية: «سكينة المساء». فها هنا نكون الآن قد وصلنا إلى الحدِّ الذي، إن وصل فيه الخطاب إلى شيء

يتعدى الدلالة، فإنما يصل إلى الدال في الواقعي. وهكذا فإنه لن يكون في إمكاننا أن نعرف أبدًا، في إطار الالتباس الكامل الذي يقبع فيه، ما يَدين به إلى علاقته التزاوجية مع الخطاب.

فها أنتم ترون أن هذا الخطاب، بقدر ما يفاجئنا، بمعنى أنه يفلت من بين أيدينا، فإنه يبدو لنا من خلال طفرة لظاهرة الخطاب. وهكذا، بالنسبة لنا، وهنا تكمن الفرضية العملية التي أقترحها، فإن الأمر يتعلق بالبحث حول ما يوجد بصلب خبرة الرئيس شريبر، أي ما يحس به، من دون أن يعلم، على هامش خبرته وهو محمول فوق الزَبد الذي كوّنه هذا الدال الذي لا يبدو له كدال وإن كان ينظم على هامشه كل هذه الظواهر التي تحصل له.

3

لقد قلت لكم في المرة السابقة إن استمرار هذا الخطاب المسترسل يتم الإحساس به من طرف ذات المريض، ليس فقط كامتحان لقدراته الخطابية، وإنما كتحد وطلبٍ مُلحٍ من دونهما سيصبح المريض بغتة فريسة انقطاع مع آخِر حضور في العالم والذي يبقى في متناوله أثناء الهذيان. إنه حضور هذا الآخر المطلق، حضور هذا المُحاور الذي أفرغ الكون من كل وجود أصيل. فإلى ماذا يمكن إيعاز اللذة التي تفوق كل وصف، والنغمة المركزية لحياة ذات المريض والمرتبطة بهذا الخطاب؟

إن شريبر، خلال ما عاينه من أمور جد خاصة وتثبتًا شديدًا منه بالحقيقة، كان يسجل كل ما يحدث له عندما يتوقف هذا الخطاب الذي كان به معلقًا وبشكل أليم. كانت تحدث له ظواهر تختلف عن تلك التي تنجم عن الخطاب المستمر داخليًا. كانت تحدث له تباطؤات وتعليقات وتقطعات في كلامه، لدرجة يجد المريض نفسه ملزمًا بايجاد تتمة للجمل الناقصة. إن انسحاب هذا الإله الملتبس والمزدوج والذي يبدو للمريض عادة في شكله المنحط، يكون مصحوبًا لديه بآلام حادة وخصوصًا بأربع صفات كلها من طبيعة لغوية.

ففي المقام الأول هناك ما يسميه معجزة العويل. فهو لا يمكن أن يمتنع عن إصدار صراخ مُطَول ينتابه بنوع من القسوة إلى درجة تجعله، كما لاحظ هو نفسه، يقذف بما في فيه. الشيء الذي يتطلّب منه قدرًا كبيرًا من التحكم في النفس كي لا يكون مضطرًا للقيام بهذه الفعلة وسط الناس. إلا أنه أبعد من أن يتمكن من ذلك. إنها ظاهرة مثيرة للانتباه إذا ما اعتبرنا كون هذا الصراخ بمثابة الحد الأدنى وأقل ما يحدث في إطار المشاركة الحركية للفم أثناء تفعيل وظيفة الكلام. فإن كان هناك شيء يمكن للكلام من خلاله أن يُضاف إلى وظيفة صوتية غير دالة على الإطلاق، لكنها تتضمّن كل الدَّوال الممكنة، فإنه يكمن في ما يجعلنا نرتعش أمام مشهد الكلب وهو ينبح في وجه القمر.

ثانيًا هنالك نداء النجدة المنتظر سماعه من طرف الأعصاب الإلهية التي انفصلت عن المريض، لكنها تركته وكأنه بقايا مُذَنَّب. ففي الفترة الأولى، الفترة المتعلقة بما يسميه والارتباط بالأراضي، لا يمكن لشريبر أن يكون في حالة الوصال الدَّفقي مع الأعصبة الإلهية، وإلا قفزت إلى داخل فمه واحدة أو عدة من الأرواح المفحوصة. وهذا ما لم يحدث له بعد ذلك، منذ أن حصل نوع من التوازن في عالمه التخيلي. في حين ما زالت بعض الظواهر المقلقة تحدث له عندما يُترك بعضٌ من هذه الذوات المتحركة، من جراء انسحاب الله، بعيدًا إلى الوراء خلف القافلة وهي تصرخ بنداء النجدة.

فنداء النجدة هذا يختلف عن العويل. أما العويل فما هو إلا دال محض، في حين أن نداء الإغاثة له دلالة وإن كانت هذه الدلالة ذات طابع بسيط وابتدائي. وهناك، ثالثًا، كل تلك الأصوات المختلفة القادمة من الخارج، كيفما كانت. فسواء أتت هذه الأصوات من رواق المصحة وحتى من خارج المصحة، على شكل نباح أو صهيل، فإنه يعتبرها من باب المعجزة وأنه تم إصدارها من أجله. فهي هكذا بمثابة أصوات تحمل دومًا معنى إنسانيًا.

فبين العويل وما يرافقه من دلالة مضمحلة، وبين النداء وإن كان غير صادر عنه، كما يقول، لإنه نداء يفاجئه من الخارج -، هناك درجات وأنماط من هذه المظاهرة تتميز كلها بانفجار الدلالة. إن شريبر يعرف جيدًا بأن الأصوات التي تتناهى إلى مسامعه هي أصوات واقعية، وبأنه ألف سماعها في محيطه. إلا أنه على يقين أنها إن حصلت في لحظة بعينها، فإنها لم تحصل تلقائيًا وإنما من أجله، في طريق العودة إلى وحدة وعزلة لا حد لهما في العالم الخارجي، وبارتباط وثيق مع لحظات ابتلاعه في عالم الهذيان.

أما المعجزات أو الخوارق الأخرى التي بنى من أجلها نظرية متكاملة بخصوص الخلق الرباني، فهي تتمثّل في مناداة عدد من الكائنات الحية تتألف في الغالب من عصافير مُغَنِّية تحصل له رؤيتها في الحديقة. وهو ما يستوجب التفرقة بينها وبين العصافير المتكلمة التي تشغل حيزًا من المحيط الرباني. زد على ذلك ما يراه من حشرات ذات سلالات معروفة - لا ننسى أن أحد آبائه الأولين كان ضالعًا في علم الحشرات. وكل هذه الكائنات قد خُلقت عنوة من جانب قدرة الكلام الربانية من أجله.

وهكذا، فبين هذين القطبين؛ قطب معجزة العويل وقطب طلب الإغاثة، تحصل فترة انتقال، تتجلى خلالها آثار مرور ذات المريض بحالات من الانغماس في علاقة شبقية لا ريب فيها.

وهكذا فإن الظاهرة المركزية في هذيان شريبر قد استقرت في مجال يفتقد لكل معنى وتطغى عليه الدلالات الشبقية. لقد تمكن المريض في نهاية المطاف، من إبطال مفعول العملية التي خضع لها والتي تمثّلت في إتمام وملء الجُمل المنقطعة. وكل السبل التي اعتمدها في الرد على هذه الجمل، كمساءلتها مثلاً أو سبّها، لم تكن من قبيل العزاح. إنه من اللازم علي، كما يقول، أن أبقى مرتبطًا بنشاط الإله الذي يخاطبني من خلال لسانه المركزي، بغض النظر عن الطابع المنافي للعقل والمهين لتساؤلات شريبر. وهكذا، فكلما حصل للمريض ابتعاد عن هذا المجال الملغِز، وكلما وجد نفسه في حالة يمكنه أن يتوخّى منها نوعًا من الراحة والطمأنينة، تتوقّد في العالم الخارجي رزمٌ من الإشعاعات، تعمل على اختراق المريض، وهي مُحملة بكل العناصر المكونة للغة بشكل متفكّك. فهناك من جهة، النشاط الصوتي على شاكلته الأكثر بساطة، والذي قد يكون مصحوبًا بإحساس يملأه الهلع يرتبط لدى المريض بنوع من الخزي والعار. ومن ناحية أخرى، قد تبزغ لديه دلالة تبدو وكأنها تومئ إلى طلب النجدة كحصيلة ومن ناحية أخرى، قد يجد نفسه عرضة له.

أما بخصوص الأشعة التي تسبق انبثاق الكلام الرباني، يقول شريبر إنها تنقلب إلى خيوط، ويأن له بها إدراكًا عينيًّا أو من حيث كونها تتموضع في المجال الخارجي على الأقل. إنها تتوجّه نحوه من أعماق الأفق فتدور حول رأسه لتستقر خلف قفاه. كل هذا يجعلنا نفكر بأن هذه الظاهرة التي تستبق تدخّل الكلام الرباني في حد ذاته، تحصل في ما يمكن تسميته المجال الشامل المرتبط ببنية الدال والدلالة والتي هي بمثابة التموضع المكانى القبلى التي يشترطه كل تبادل ثنائي للغة.

أما ما يحصل عندما تتوقف هذه الظاهرة، فهو مختلف إذ يصبح الواقع آنذاك مجالًا لظواهر أخرى، تلك التي نختزلها عادة تحت مفهوم الاعتقاد. فإذا ما كان من اللازم رد مفهوم الهلوسة إلى ما يقع على الواقع من تغيير، فإنه يحق لنا أن نُبقي على هذا المفهوم في هذا المستوى وحده، حتى نضمن لخطابنا نوعًا من التناسق. فالهذيان هنا هو بمثابة توقيع لما يحدث للمريض من إحساس جد متميز، يتموضع بين الإحساس بالواقع والإحساس بالخروج عن الواقع. إنه إحساس بولادة وشيكة وتنبوٌ بما سيأتي من جديد في العالم الخارجي ولا يخصه إلا هو وحده. فما يحدث هنا ليس من قبيل ما

يحدث في حالة الارتباط مع الدلالة أو مع العملية الدلالية. فالواقع الذي يتعلّق به الأمر هنا هو واقع مبتدّع، يتم تمظهره بصفته شيئًا مستجدًا بداخل الواقع. فالهلوسة بصفتها ابتكارًا للواقع هي هنا بمثابة مجال للتعبير عما تختبره ذات المريض.

أظن أنني تمكّنت اليوم من إبلاغكم فحوى الخطاطة التي حاولت تقديمها إليكم، مع ما تحويه من إشكالات. لقد تساءلنا عن المعنى الذي يمكن إعطاؤه لمفهوم الهلوسة. فلكي يتم ترتيب الهلوسات بشيء من الواقعية، يُستحسن مراقبتها في داخل التباينات المتقابلة ومن خلال المعارضات الإضافية التي يعلن عنها المريض نفسه. فهذه المعارضات تشكّل جزءًا لا يتجزأ من نفس التكوينة النفسية. وبما أنه يتم الإفصاح عنها من جانب المريض، فإن لها قيمة أكبر مما إذا ما تم اعتبارها من جانب مراقب خارجي فقط. زد على ذلك أنه يلزم تتبع هذه التعارضات في سياقها الزمني.

لقد حاولت أن أجعلكم تتبيّنون بأن الأمر يتعلّق لدى شريبر بشيء ما يكون دائمًا على أهبة لمباغتته، شيء لا يفصح عن نفسه أبدًا، لكنه يتموضع على مستوى علاقات المريض باللغة، على مستوى هذه الظواهر اللغوية التي يبقى المريض مرتبطًا بها بشكل إكراهي جد متميز، والتي تشكّل، في نهاية المطاف، المركز الذي يَصُبُّ فيه الهذيان ما يأتى به من حل لإشكالية ذات المريض.

إن هنالك طوبولوجيا نفسية، تتمركز بالكامل حول ما أتانا به التحليل والذي يكمن في تواجد دال لا شعوري تَلزمنا معرفة كيفية تموقعه في الذهان. إنه دال يبدو منفصلًا وخارجًا عن ذات المريض، إلا أن هذا التموقع الخارجي يختلف عما نقصده عندما يتم الحديث عن الهلوسة والهذيان بصفتهما اختلالين يحصلان في الواقع، ذلك أن المريض يبقى مرتبطًا بهذا الدال بواسطة تثبيت شبقي.

فعلينا هنا إذًا أن نأخذ في الاعتبار مجال الكلام في حدّ ذاته بحيث لا يمكن للذات تجاوزه إلا من خلال فاصلة درامية تتجلّى فيها الظواهر الهلاسية، بمعنى أن الواقع ذاته يبدو وكأنه مختلٌ، ويبدو وكأنه دالّ كذلك.

إن هذا المفهوم الطوبوغرافي يمشي في سياق المسألة التي سبق طرحها حول التفرقة بين الإلغاء والكبت بخصوص تموقعهما الوجداني. وما حاولت اليوم إفهامكم إياه بمثل مقاربة أوليّة لهذا التعارض.

8 فبراير/شباط 1956

## بخصوص رفض دال أوّلي

- توأم حاملان بالهذيان
  - النهار والليل
    - الإلغاء
    - الرسالة 52

لقد تناولنا مشكل الذهانات من منظور البنيات الفرويدية. إنه عنوان متواضع ولا يسير صوب ما يصبو إليه تقصّينا لاقتصادات الذهانات والتي نتوخّى البحث فيها عن طريق تحليل البنية.

إن البنية تتمظهر في ما يمكن أن نسميه، بالمعنى الدقيق، بالظاهرة. وقد يكون من المدهش ألا يبرز شيء من هذا القبيل من خلال الكيفية التي يبدو عليها الهذيان مثلاً. إلا أن الثقة التي نضعها نحن في دراسة ظاهرة ما، تختلف كثيرًا عما يحصل في دراسة نفس الظاهرة انطلاقًا من المنظور الفينومينولوجي الذي يجتهد في تحرَّي ما يرتبط بهذه الظاهرة في واقع بعينه. أما من وجهة النظر التي تقودنا نحن فإننا لا نضع ثقة قبلية في ظاهرة ما، لسبب بسيط هو أن منهجيتنا علمية ولأن نقطة انطلاق العلم المعاصر تكمن في عدم وضع الثقة في الظواهر في حد ذاتها وإنما تكمن في البحث خلف الأشياء عمًا يمتلك وزنًا في تفسيرها.

يجب عدم التراجع أمام قول ما يلي: إن كان الطب النفسي قد قام منذ زمن بخطوة إلى الوراء متمثّلة في احتراسه من التفسير وإعلائه من شأن الفهم، فذلك لأن نهج التفسير قد اندرج بداخله في مسالك مسدودة. أما من جهتنا نحن فإن التفسير الفعّال الناجم عن التنقيب التحليلي يشهد في صالحنا، اعتقادًا منا بأننا هنا أيضًا سنتقدّم في مجال الذهانات إذا ما انتحلنا تحليلًا لائقًا لهذه الظواهر، تحليلًا من شأنه أن يؤدي بنا إلى تحرّي بنية واقتصادية الذات في الذهانات.

وهكذا، فإن ما يدفعنا للتعرض لمسألة الفصل بين العصابات والذهانات ليس هو فقط مجرد تلبية رغبة لاختصاصي تصنيف الأعراض، بل لأن الفصل بينهما شديد البداهة.

لكن عندما نقوم بالتقريب بينهما، تبدو لنا آنذاك علاقات وتوازيات وتناقضات تُمكننا من تركيب بنية لاثقة بالذهان. فنقطة انطلاقنا هي كما يلي: إن اللاشعور متواجد في الذهان. وكل المحللين النفسانيين يُسلمون بذالك، صوابًا أم خطأ، ونحن أيضًا نسَلُم بذلك وبكونه، على كل حال، نقطة انطلاق ممكنة. فاللاشعور متواجد في الذهان حقًا، إلا أنه منعدم الفعالية. وعلى عكس ما تم اعتقاده، فإنه لا يتضمّن في حدّ ذاته أية إمكانية حل رغم تواجده. بل على العكس، إنه يتضمّن جمودًا جدّ متميّز. ومن ناحية أخرى، فليس القصد من التحليل النفسي هو إخراج فكرة ما إلى حيز الشعور أو جعل أليات الأنا الدفاعية أقل تناقضًا حتى يحصل، ما شمي تسرع كبير، تعزيز الأنا وتقويته. إن رفضنا لهذين المسلكين اللذين انساق فيهما التحليل النفسي منذ نشأته وحتى الآن، قد يصبح بديهيًا عندما نتطر ق للذهانات.

ففي العدد الأول الخاص باللغة والكلام من المجلة التي أعلنَتُ منظمتنا صدورها، ستجدون التعبير الافتتاحي التالي: قبما أن التحليل النفسي يتّخذ اللغة مسكنًا له، فلا بد من إفلاسه إذا ما تجاهل ذلك في خطابه». إن هذا التعبير يُجمل معنى ما ألقته لكم منذ سنوات وهو ما نحن الآن بصدده بخصوص الذهانات. إن الاهتمام بظواهر اللغة في الذهان هو الأفيد والأجدى في نظرنا من كل ما يخالفه من تعاليم.

1

وعلى ما يبدو فإن مسألة الأنا أساسية في الذهانات لأن الأنا هو ما تم إخفاقه في الذهان من حيث وظيفة العلاقة مع العالم الخارجي التي تخصه. فلا يخلو من مفارقة إذًا أن نبغي إمداده مجددًا بالقدرة على التصرف في العلاقة مع الواقع والقدرة على تغييره من أجل تلبية المقاصد التي يتم اعتبارها بأنها دفاعية.

وهكذا يُعتبر الدفاع، انطلاقًا من التناول المقتضب الذي يتم الاقتراب به منه، على أنه منبع العظام. في حين يصبح الأنا الذي يحرز داخل المنظور المعاصر للتحليل النفسي مكانة أكبر تجعله يمتلك القدرة على جعل العالم الخارجي يتصرّف بطرق مختلفة، قد يقوم في إطار الذهان بإبراز إشارة داخل العالم الخارجي، تهدف إلى تحذير يأخذ شكل علوسة. إننا نعثر ها هنا على المنظور الذي تقادم عليه العهد والذي يفيد بأن دفاعًا ما قد يتم انبثاقه فيعتبره الأنا ذا خطورة.

أريد أن أذكركم هنا بمعنى ما أقوله بصدد الأنا وأريد أن أعيد عرضه عليكم بطريقة مختلفة. فأيًّا كان الدور الذي يليق إعطاؤه له داخل اقتصادية الذات، فإن الأنا لا يتواجد لوحده أبدًا. إنه يتضمن دائمًا توأمًّا غريبًا. إنه الأنا المثالي الذي حدثتكم عنه خلال ندوات لسنتين خلت. وحتى الفينومينولوجيا الأكثر سطحية للذهان تدّلنا على أن هذا الأنا المثالي يتكلم. فهو تخيُّل، لكنه بخلاف التخيُّل أو الهوام الذي نقوم بإبرازه من خلال ظواهر العصاب، إنه تخيل يتكلم، بل وبكل دقة، إنه تخيل متكلم. وعلى هذا الأساس، فإن هذا الكائن الذي يُرجع صدى لأفكار المريض، ويرقبه ثم يقوم بتسمية تصرفاته بل ويتحكم فيها، لم يتم بعد تفسيره بما فيه الكفاية بواسطة نظرية الخيالي ونظرية الأنا المرآوى.

لقد حاولتُ في المرة السابقة أن أوضح لكم بأن الأنا، مهما كان تصورنا لوظيفته - ولن أكون مسرفًا إن اعتبرته بمثابة خطاب عن الواقع يتضمّن دومًا خطابًا ملازمًا لا علاقة له البتة بالواقع. ومع انعدام الجدية الذي قد تميزني على ما يبدو، فلقد عرَّفته بكونه خطاب الحرية الضروري للإنسان المعاصر من حيث هو مبنين بمنظور معين عن استقلالية هذا الإنسان. ولقد عرَّفتكم على ما لخطاب الحرية هذا من طابع جزئي وغير شمولي ومنعدم الوضوح وهذائي إلى أقصى درجة. فلقد انطلقتُ من هذا الأنا بصفته ملازمًا عامًا لكل فرد، كي أبين لكم ما قد يحصل بداخله من هذيان، لدى من هو عرضة للذهان. إنني لست أقول إنهما الشيء نفسه وإنما أقول إن ما يحدث بهما، يحصل في المكان نفسه.

فليس هناك أنّا إذًا من دون هذا التوأم الحامل في فؤاده هذاءً. إن مريضنا الذي يعطينا بين الفينة والأخرى صورًا رفيعة عن نفسه، يعتبر ذاته في بعض اللحظات وكأنه «جثة مصابة بجذام تجرّ خلفها جثة مصابة بجذام». إنها صورة مُسَلية حقًّا بخصوص الأنا. ذلك لأن الأنا يتضمّن شيئًا ميتًا بالأساس يكون مرفوقًا ومزدوجًا دائمًا بهذا التوأم الذي هو الخطاب. أما السؤال الذي يمكن طرحه فهو كالآتي: كيف يمكن لهذا المرادف الذي يجعل الأنا لا يتعدى كونه نصف الذات، أن يصبح متكلِّمًا؟ ومن الذي يتكلّم هنا إذًا؟

أهو الآخر الأصغر الذي عرضت عليكم الوظيفة المنوطة به في الجدلية النرجسية؟ أهو أخر اللعبة التخيلية في جدلية السيد والعبد والتي استخلصناها من عملية التبادلية الطفولية ومن لعبة الطلعة البهية التي يُختبر من خلالها الاندماج الاجتماعي؟ أهو الأخر الذي يتم تكوّنه بالتأثير الخلاب لصورة الشبيه المكتمِلة؟ أهل هو فعلا هذا الأخر المنعكس، هذا الأخر الذي يتجسد في كل شبيه يعكس لنا صورتنا المنعكس، هذا الأخر التخيلي، هذا الأخر الذي يتجسد في كل شبيه يعكس لنا صورتنا ويستحوذ على قريحتنا بمظهره، ويمدّنا بتصور إسقاطي لوحدتنا الكلية؟ أهو ذا الذي يتكلم؟

إنه سؤال يجدر طرحه حقًا. إلا أن الإجابة عنه تحدث ضمنيًا كلما وقع الكلام حول آلية الإسقاط. فالإسقاط لم يكن له دومًا المعنى نفسه. ففيما يخصنا نحن، فإننا نحصر الإسقاط داخل هذا التقابل الصوري الذي يجعل الطفل عندما يضرب شبيهه يقول من دون كذب: «لقد ضربني»، إذ بالنسبة إليه، كلتا الحالتين تعني نفس الشيء بالضبط، وهذا ما يحدد نطاق علاقة متميزة، ألا وهي العلاقة التخيلية والتي نتوقف عندها دائمًا وأبدًا في مختلف الآليات النفسية. فعلى هذا المنوال نتحدث عن حسد إسقاطي بمعنى أن الفرد يُسقِط على فرد آخر ميوله الذاتية والرامية إلى ارتكاب خيانة زوجية مثلًا أو يسقط على الآخر تهمة خيانة تقع على عاتقه حقًا.

إنه لمن السهل جدًّا تبيَّن بأن لا علاقة للإسقاط الهذائي بكل ما تقدّم. وقد يكون من الممكن القول إنه آلية إسقاطية بمعنى أن شيئًا متجذرًا داخل الذات يتم تمظهره في الخارج. إلا أن هذا الإسقاط يختلف بالتأكيد عما قمتُ بتقديمه لكم بمثال ما يحدث لدى الطفل من عملية تبادل النية السيئة والذي يقترب بكثير مما يمكن تسميته بالحسد العادي أو السويّ. ولقد تعرّض فرويد نفسه لكل هذا بدقة فائقة في كتاباته حول الحسد. إلا أن الآليات المستعملة في الذهان لا تقتصر على السجل الخيالي.

فأين سنبحث عن هذه الآليات، علمًا بأنها تنزوي وتنسلخ عن الاستثمارات الليبيدية؟ فهل يكفي الحديث عن عودة استثمار الليبيدو على الجسد؟ إن هذه الآلية التي تم الاتفاق عليها بأنها آلية خاصة بالنرجسية، قد استعملها فرويد بكل شفافية لتفسير ظاهرة الذهان. فهكذا وحتى يتم تحريك المكنون الهذائي، قد يكفي السماح له

أن يكتسي مجددًا شكل موضوع. لكن هذا إن كان يغطي بعضًا من المظاهر المعنية، فإنه لا يستنفد المسألة بكاملها. فالكل يعلم، على شرط أن يكون طبيبًا نفسانيًّا، بأنه لا يمكن تحريك هذا الاستثمار لدى شخص عظامي. أما لدى الفصامي فإن الاختلال الذهاني يتغلغل مبدئيًّا إلى أبعد مدى منه عند العظامي.

ألا يمكن القول إنه ليس هناك من وسيلة، على المستوى الخيالي، تمكن من إعطاء تحديد دقيق لمفهوم النرجسية؟ ففي المجال الخيالي، يلعب استلاب الأنا دورًا مؤسّسًا. فالاستلاب هو الخيالي بعينه. لذا لا يمكن ترقّب أية طائلة من اقتراب الذهان على المستوى الخيالي، ذلك أن الآلية الخيالية هي ما يعطي للاستيلاب الذهاني شكله وليس ديناميته.

فهذه هي النقطة التي نصل إليها جميعًا. وإن كنا لم نصلها منعدمي السلاح، فذلك تحديدًا لأننا في استجلائنا لتقنية التحليل، وكذلك في استجلائنا لما بعد مبدأ اللذة وما يفضي إليه من تحديد بنيوي للأنا، نرمي إلى ما هو أبعد من الأخر الخيالي الأصغر، ونسلم بوجود آخر أكبر، فهذا الأخير لا يرضينا فقط لأننا ننعته بالأكبر، وإنما لأننا نحدده كحصيلة ملازمة للكلام.

2

إن هذه التمهيدات لكفيلة وحدها بدحض النظرية التي تعمل، بتأكيد أكثر فأكثر، على اختزال العلاقة التحليلية داخل علاقة ثنائية. فهذه النظرية تبقى هكذا أسيرة علاقة أنا الذات بالأنا المثالي، علاقة الأنا بآخر قد تتنوع كيفيته من دون شك، إلا أنه يبقى دائمًا، كما تُبينه تجربة التحليل، الآخر الوحيد والفريد للعلاقة الخيالية.

أما بخصوص علاقة الموضوع المزعومة التي يُتوخى استرجاعُها أثناء التحليل، فإنها تعني اقتياد الذات إلى اختبار غريب لما يمكننا تسميته الأسس الكلاينية kleiniens للمجال الخيالي، أي إلى العقدة الفميّة. ومن المعلوم أنه في حالة شخص غير ميّال بنفسه للاستيلاب، فإن هذا لا يحدث إلا اعتمادًا على سوء تفاهم يرتكز على استبدان أو التهام خيالي. وبما أن العلاقة التحليلية هي علاقة كلامية، فلن يكون موضوع هذا الاستبدان سوى خطاب المحلّل. فالتحليل النفسي، انطلاقًا من هذا المنظور المنحرف، لا يمكن أن يكون شيئًا آخر غير استبدان خطاب المحلّل الموحى به منه وحتى المفترض له. وما هذا إلا عكس التحليل النفسي بالذات.

سوف أشعل قنديلي حتى أطلعكم على أطروحتي. وسأطلعكم عليها ابتداة من الجانب السيّئ، بمعنى أنني سأموضعها على هذا المستوى النشئي الذي قد يبدو ضروريًّا لكم كي تجدون أنفسكم في راحة بال. إلا أنني في ما بعد سأبين لكم بأن الأهم ليس على هذا المستوى وبأن أطروحتي تحاول الإحاطة بمجمل اقتصادات الذات. إنها أطروحة جد مهمة لفهم النقاشات الغامضة والمغلوطة التي تدور حول نظرية الهوام الكلاينية ولدحض الاعتراضات التي حيكت بشأن هذه النظرية.

وهكذا فإننا نعمل على تحديد أفضل لما قد تقدمه هذه النظرية مما هو حقيقي ومثمر لفهم الكبوتات المبكرة التي تقول بوجودها. وبالفعل فإن النظرية الكلاينية تقول إن الكبت يتواجد منذ المراحل الأولى للفترة القبل-أوديبية، وذلك على عكس ما قال به فرويد الذي أكد بأن لا وجود لكبت بكل معنى الكلمة قبل اضمحلال الأوديب.

ويمكن الأطروحتي أيضًا أن تنير لنا تناقضًا قد يبدو من دون حل لدى فرويد نفسه بشأن الشبقية الذاتية. فهو من ناحية، يحدّثنا عن الموضوع البدائي الذي يتوسط العلاقة الأولى للطفل بأمه. ومن ناحية أخرى يقدّم مفهوم الشبقية الذاتية التي تخص مرحلة قد تكون جد قصيرة، لكنها مرحلة لا يملك الطفل أثناءها علاقة مع العالم الخارجي.

إن كل المسألة تتعلّق بالوصول الأولي للكائن الإنساني إلى واقعه بحيث إننا نفترض بأن هناك واقعًا ينجم عن هذا الكائن. إنها فرضية لازمة كلما حصل البت في هذا الموضوع، إلا أننا نعرف جيدًا أيضًا بأننا ملزمون بالتخلّي عنها في مسارنا لأنه من غير الممكن طرح السؤال حول هذا الواقع إذا لم يكن هذا الأخير موضع تساؤل دؤوب. فهل هناك شيء ما لدى الإنسان يتمتّع بهذه الصفة المغلّفة والمكيَّفة في نفس الوقت والذي أدّى، بخصوص الحيوان، إلى ابتكار مفهوم الواقع؟

ليكن في علمكم أن هذه الفرضية مجدية لنا بخصوص الحيوان ما دام الحيوان يتحلّى بطابع الموضوع لدينا، وما دامت هناك شروط جد ضرورية من أجل بقائه في الوجود، فقد يحلو لنا البحث في الكيفية التي يعمل بها على التوافق الدائم مع هذه الظروف والمعطيات الأولية. وهذا هو ما نسميه الغريزة، سلوكًا أم دورة غريزية. وفي ما إذا كانت بعض معالم هذه الدورة لم تظهر للعيان فمَرَدُّ ذلك إلى أننا لم نبصرها بعد. أما بخصوص الإنسان، فإن هذا غير كافي بكل تأكيد، إذ إن الطابع المنفتح والمتكاثر الذي يصبغ عالمه، يمنع من جعل هذا الأخير نتاجًا واستمرارًا لتكوينه البيولوجي. لذا فأني أحاول أن أبين لكم ها هنا تحديد الأنظمة الثلاثة: الرمزي والخيالي والواقعي.

إن كل ما تطلعنا عليه خبرتنا التحليلية، يبدو قابلًا للاندراج تحت هذه المنظومات العلائقية الثلاثة. أما متى يترتب وينتظم كل من هذه الأنظمة على حدة، فهو ما يبقى موضع تساؤل.

إن أطروحتي وربما ستقدم لبعضكم حل اللغز الذي شكلته بالنسبة لهم قضية «سكينة المساء» هي كالآتي: إن الواقع ينطبع للتو بالعدم الناجم عن الرمزي.

ورغم أنه قد تم الإعداد لهذه الأطروحة بكل ما قدمناه خلال السنة الفارطة، فإني مع ذلك سأحاول التمثيل لها مرة أخرى ولو من أجل الاقتراب من مسألة «سكينة المساء» هذه التي تم استقبالها بكيفيات مختلفة.

إنها نُزهة، ليس من شأنها كما يقول أفلاطون، أن تخلّف خصامًا أو خللًا في وتيرة التحليل. فأنا لا أظنني مبدعًا. إلا أنكم إذا ما اطلعتم على النص الذي كتبه فرويد حول حالة الرئيس شريبر، فإنكم تجدونه يستعمل الوظيفة التي لعبتها لدى أحد مرضاه، القصيدة النثرية التي أوردها نيتشه Nietzsche في كتابه ازارادوسترا، والمسماة: اقبل صعود الشمس، يمكنكم الرجوع إلى ذلك المثال، وحتى لا أعيد قراءة هذا النص على مسامعكم، فإني سمحت لنفسي بالحديث عن السكينة المساء العلكم تجدون في هذا الحديث تمثيلًا للشيء نفسه الذي كنت أحاول خلال الأسبوع الماضي أن أجعلكم تتحسونه والذي سأحاول الآن عرضه عليكم محدّثًا إياكم عن النهار.

إن النهار كائن يختلف عن كل المواضيع التي يحتوي عليها والتي يقوم بإبرازها. فمن المحتمل حقًا أن يكون ذا ثقل أكبر وتواجد أعظم من سائر هذه المواضيع التي يضمها. وليس من الممكن التفكير في كل هذا، ولو من خلال الخبرة الإنسانية الأكثر بدائية، نظرًا لكون النهار مجرد استعادة للخبرة.

فتكفي الإشارة إلى تغلب وتيرة النوم على حياة الإنسان في شهوره الأولى حتى نكون على حق في التفكير بأن ما يدفع الإنسان لحظة ما ـ وإنني أمثل هكذا لعمليات الانعدام الأولية الناجمة عن الرمزي - إلى الانسلاخ عن النهار، ليس هو من قبيل الاقتراب الإمبيريقي. إن الكائن الإنساني ليس فقط، عكس ما هو متوقع لدى الحيوان، كائن منغمس في ظاهرة من قبيل تناوب النهار والليل. إن الكائن الإنساني يحدد ويصف النهار بكونه كذلك، وهكذا يأتي النهار إلى واضحة النهار وذلك على خلفية ليست هي خلفية ليل واقعي، وإنما على خلفية غياب ممكن للنهار، غياب فيه يسكن الليل والعكس صحيح. إن النهار والليل هما بمثابة رموز دلالية منذ زمن مبكر لدى الإنسان

وليسا نتاج خبرة. إنهما أصلًا تعاريف. أما النهار الإمبيريقي والمحسوس فلا يحصل إلا كنتاج تخيلي منذ المنشأ، ومنذ وقت مبكر.

فهذا هو افتراضي. أما إن كنت أتكلّم من وجهة نظر النشأة، فليس لزامًا على أن أبرهن عنها في مجال الخبرة. إنما هناك ضرورة بنيوية للقول بمرحلة بدائية تبرز في العالم خلالها الدَّوال في حدِّ ذاتها. وبما أن هذا المستوى من التحليل قد يؤدي بكم إلى نوع من الارتباك، فإني أفترح عليكم تفسير الأشياء بطريقة محض نظرية، إلا أن هذا ما أنبذه، لأن طريقتي كما تعلمون هي دياليكتيكية أساسًا. فقبل أن يتمكن الطفل من استعمال اللغة، لا بد لنا من افتراض تواجد الدوال لديه، وهي دوال مترابطة مسبقًا داخل النظام الرمزي. وعندما أتحدث عن تمظهر بدائي للدال، فهذا يتضمّن تدخلًا مسبقًا للغة.

وقولي هذا يلتقي مع ما سبق قوله بصدد النهار، هذا الكائن القائم في لا مكان. فالنهار من حيث هو نهار، يستلزم تعريفًا على مستوى الرمزي. إنه يستلزم التناوب المركزي للصوت المعرَّف لتناوب الوجود والغياب والذي بنى فرويد على أساسه تحديده بصدد «ما بعد مبدأ اللذة».

إن الإلغاء يحدث بالضبط على مستوى هذا التلفظ الرمزي الذي أقصده الآن في خطابي. وإنني فرح جدًّا لكون عدد منكم مشغولي البال بصدد موضوع الإلغاء. فرويد نفسه لم يتطرّق كثيرًا لهذا الموضوع. فوجدتُني أبحث عنه وأتلقفه في الأماكن النادرة من كتاباته التي كاد أن يطل فيها مفهوم الإلغاء أو حتى في تلك التي لم يطل وإنما لكون فهم النص يتطلّب افتراضه.

بخصوص الإلغاء، يقول فرويد إن «الذات لا تريد أن تعرف شيئًا عن الإخصاء ولو من منظور الكبت». فمن منظور الكبت فعلًا، نجدنا نعلم ولو قليلًا، بطريقة ما، بأننا لا نريد ما نبغيه. إلا أن عملية التحليل تبين لنا بأننا نعلم ذلك جيدًا. فإن كانت هنالك مسائل بريد المريض ألا يعرف عنها شيئًا ولو بمعنى الكبت، فإن هذا يفترض آلية تختلف عن الكتب. وبما أن كلمة الإلغاء تبدو مرتبطة مباشرة مع هذه الجملة وتظهر كذلك في بعض الصفحات السابقة، فإني أمسكت بها. أنا لا أتمسك خصيصًا بهذه الكلمة وإنما أنمسك بما تعنيه، وإني أعتقد بأن فرويد قصد ذلك بالذات.

إلا أنه من الممكن أن يُرد علي وبكل جدية بأننا كلما اقتربنا من النص، كلما أصبحنا بعيدين عن فهمه. لهذا أقول إنه من اللازم إنعاش نصَّ ما بما تلاه وبما سبقه من نصوص. يجب دائمًا فهم نص ما بما لحقه من نصوص. فأو لائك الذين يتشدّدون في انتقاد موقفي هذا، تراهم أيضًا يقترحون عليّ البحث في هذا النص أو ذاك من نصوص فرويد عما يرونه يشير إلى الإنكار Verleugnung أكثر منه إلى الإلغاء Verwerfung إنه لمن المدهش حقًّا تفشّي لفظ ver بهذه الدرجة لدى فرويد. لم يسبق لي قط أن أعطيتكم درسًا محضًا في دلالية تعابير فرويد، إلا أنه بإمكاني أن أمدكم منها للتو بفئة لا بأس بها وأبتدئ بالحديث عن المضامين البنكية لكثير من الألفاظ مثل الصرف والتحويل، إلخ. الشيء الذي يمضي بنا بعيدًا، حتى يصل بنا إلى تحريات فرويد الأولى بخصوص الظواهر العصابية. إلا أنه من غير المجدي لنا أن نتمادى في الأخذ بأساليب الإقتراب هذه. وأطلب منكم، بخصوص هذا البحث عن المعنى اللائق، أن تضعوا ثقتكم فيّ. فإن اختياري للفظ "إلغاء" كي أوضح ما أقوله، هو نتاج نضج فكري لديّ وهو نتاج تقدم في أبحاثي التي قادتني إليه بصفة طبيعية. ولوقت وجيز على الأقل، ارتشفوا مما أعرضه عليكم من عسل وحاولوا أن تستخلصوا منه شيئًا مفيدًا.

نجد مفهوم الإلغاء هذا متضمنًا في نص فرويد المتعلّق بالإنكار والذي قام السيد هيبوليت بشرحه لنا هنا منذ سنتين خلتا. ولهذا السبب اخترت نشر مداخلة هذا الأخير في العدد الأول من مجلة «التحليل النفسي». وهكذا يمكنكم ملاحظة ما إن كنا على صواب، هيبوليت وأنا، بإعطائنا الاعتبار لمفهوم الإلغاء. إن نص فرويد، وإن كان متألقًا بلا ريب، يبقى غير مُرضٍ لأنه لا يَسلم من الخلط، إذ ما يتعلّق به الأمر في هذا النص لا يمتّ بصلة إلى الكبت.

فيما يتعلّق به الأمر إذًا عندما أتحدث عن الإلغاء؟ إن الأمر يتعلّق برفض دال أولي والرمي به في الغياهب البرانية. ومن ثم، يبقى هذا الدال ناقصًا على هذا المستوى. هذه هي الآلية الأساسية التي أفترضها ركيزة للعظام. يتعلّق الأمر إذًا بسير ورة إقصاء أولي لداخل بدائي، وهو داخل لا يخص الجسم العضوي وإنما هو داخل أول جسد للدال. إن فرويد ينطلق من افتراض أن عالم الواقع يتم تأسيسه بداخل هذا الجسد الأولي الذي هو جسد الدوال، مما يجعل عالم الواقع هذا محدَّدًا ومبَنْينًا في الأصل من خلال مواد ومعالم دلالية. إن أول اقتراب للواقع من خلال ذات الفرد، هي بمثابة حُكم الوجود والذي يفضي إلى القول بأن ما يحصل لي الإحساس به هو موضوع في حد ذاته وليس مصدره ما يَرد منى من حلم أو هلوسة أو تصور.

على هذا المنوال، يحصل اختبار الخارج بواسطة الداخل، على حد تعبير فرويد ذاته. ويحصل تأسيس واقع الذات عن طريق تلاقي موضوع الرغبة مجددًا. إلا أن موضوع الرغبة يتم العثور عليه مجددًا في إطار بحث مستمر ولا يتم العثور أبدًا على نفس الموضوع. إن هذا التأسيس للواقع والذي يعتبر أساسيًا في تفسير كل آليات التكرار، يرتكز على تقسيم أوَّلي تتقاسمه بعض الأساطير البدائية التي تفيد بأن شيئًا ما لا يمشي مبدئيًا على ما يرام، قد تم إقحامه في سيرورة اندماج ذات الفرد في الواقع الإنساني. فهذا ما هو مفترض في هذه الأسبقية المتميزة التي يعطيها فرويد، بخصوص الإنكار، لما يسميه حكم الإسناد مقارنة بحكم الوجود. ففي إطار جدلية فرويد هذه، هناك انقسام أول بين ما هو جيد وما هو سيئ، وهو انقسام لا يمكن تفهم إلا إذا عمدنا إلى تأويله بصفته رفضًا لدالي أولى.

فماذا يعنيه الدال الأولي يا ترى؟ إنه بكل وضوح وبكل دقة، لا يعني شيئًا. فكل ما أشرحه لكم هنا له كامل صفات تلك الأسطورة التي أجِدُني على استعداد لاستحضارها إلى مسامعكم في مناسبة كهذه. إنها الأسطورة التي قدّمها لكم السيد مارسيل گريبول Marcel Griaule السنة الفائتة. وهذه الأسطورة تتعلّق بتقسيم المشيمة البدائية إلى أربعة أقسام. فكان الثعلب، الذي استبق إلى اختطاف نصيبه من المشيمة، هو أول من أدخل في التوازن الأصلي خللًا نتجت عنه دورات تقسيم مختلف المجالات وتقسيم علاقات القرابة وغيرها من العلاقات.

فما أحدِّثكم عنه هنا هو أيضًا أسطورة، إذ إنني لا أعتقد بتاتًا بأن هناك لحظة أو مرحلة تكتسب ذات الفرد فيها دالًا أوليًّا قد يتبعه بعد ذلك سياق الدلالات، ثم تدخل هذه الذات، من جرَّاء ذلك، مجال الخطاب عندما يمد الدال والمدلول اليد لبعضهما البعض. وبما أن تصوُّر المنشأ لا يفارقكم، فإني لا أرى مانعًا من العمل به معكم كي ألبي متطلباتكم التخيلية. ولا أرى مانعًا من العمل به أيضًا لأن فرويد نفسه عمل به، لكن لسبب تستوجب معرفته.

3

لقد تعرّض فرويد مرة أخرى لسيرورة الجهاز النفسي في رسالته إلى فليس Fliess والمنشورة تحت رقم 52. إنكم ربما على علم بهذه الرسائل التي بعثها فرويد إلى فليس والتي وصلتنا مع ما يتخللها من حذف وتنقيح لا مبرر لهما. فليس هناك ما يبرر بتر نص ما من مقطع قد يمكن اعتباره متجاوزًا أو ضعيفًا في حين قد يكون بإمكانه مساعدتنا على فهم فكر فرويد نفسه.

إن الجهاز النفسي الذي يهم فرويد ليس هو الجهاز النفسي الذي قد يقوم بتخطيط أستاذ ما على سبورة، مع غير مبالاة منه بإمكانية أو عدم إمكانية تطبيقه. إذ ما يهم هذا الأخير هو أن هذه الخطاطة قد تعطي تركيبة مشابهة إلى حد ما لما يسمى الواقع. أما عند فرويد، فإن ما يتعلّق به الأمر فهو جهاز مرضاه النفسي، وليس جهاز شخص مثالي ومطلق. فهذا ما أدى به إلى هذه الحصيلة المثمرة جدًّا والتي نقف عليها في متن هذه الرسلة تحت رقم 52. فما يحاول فرويد تفسيره في هذه الرسالة ليست أية حالة نفسية كانت، وإنما هي مظاهر الذاكرة التي انطلق منها في مراسه والتي هي المادة الوحيدة التي يتم بلوغها داخل التحليل وتعطي ثمارها خلاله. إن خطاطة الجهاز النفسي لدى فرويد مبتغاها تفسير مظاهر الذاكرة، بمعنى تفسير كل ما لا يمشي على ما يرام.

فلا يمكنكم الاعتقاد بأن كل ما تم تقديمه من نظريات عامة في موضوع الذاكرة هي كافية ومفيدة للغاية. إلا أن كونكم محللون لا يكفي لإعفائكم من قراءة ما كتبه النفسانيون في هذا المجال. فسترون كيف أن بعضهم قد قدم أشياء ذات معنى مما دفع بهم إلى الوقوف، وهم بصدد اختباراتهم الجدية هذه، على تناقضات وتنافرات جد متميزة. وسترون أيضًا الحرج الذي يتكبدونه والمراوغات التي يتعمدونها في محاولاتهم تفسير ظاهرة الذكريات. في حين تُبين الخبرة الفرويدية بأن الذاكرة التي تهم التحليل النفسانيون وهم بصدد معاينة ظاهرة التذكر لدى كائن حي وهو تحت سطوة اختباراتهم.

سأضرب لكم مثلًا عما أريد قوله. هاكم الأخطبوط. إنه أجمل حيوان على وجه البيطة. لقد لعب دورًا مركزيًا في الحضارات البحر- متوسطية. وفي أيامنا هذه يتم صيده بكل سهولة ثم يوضع داخل باقول صغير وتغرس فيه أسلاك كهربائية. بعد ذلك يعمل الاختصاصيون بجد على مراقبة ما قد يحدث له. فنرى الأخطبوط يدفع بأطرافه إلى الأمام ثم يرجعها إلى الخلف بسرعة خاطفة. نلاحظ هكذا بأنه أصبع يحترس بسرعة من أسلاك المختبر الكهربائية. لكن هذا الأخير يقوم بعد ذلك بتشريع أحشاء الأخطوب، فيكتشف بداخل ما يقوم لديه مقام المخ، عصبًا هائلًا ليس فقط من حيث الشكل وإنما أيضًا من حيث كبر الخلايا المخية التي تغطيه. فهذا العصب هو ما يستعمله الأخطبوط للتذكّر. وبمعنى آخر، فإنه إذا ما تم اقتطاعه فإنه يتم الإضرار بتسجيل الذكريات ويحصل خلل في تتبع الاختبار. لهذا يتم الاعتقاد بأن هذا العصب هو مركز الذاكرة لدى الأخطبوط، بل ويذهب الحال ببعضهم في أيامنا هذه إلى حد

القول إن ذاكرة الأخطبوط ربما تعمل على وتيرة آلة صغيرة، بمعنى أنها عبارة عن شيء يدور من دون مغزى.

لستُ هنا بصدد التفريق بين الإنسان والحيوان، لأن ما أعلمكم إياه هو أن ذاكرة الإنسان أيضًا، شيء يدور من دون مغزى. إلا أن هذا الشيء لدى الإنسان مكون من بلاغات أو رسائل، أي أنها عبارة عن علامات زائد وناقص في تتابع مستمر. فهذه هي ذاكرة الإنسان، ليس إلا. لكن مفهومَي السيرورة الأولية ومبدأ اللذة يعنيان بأن الذاكرة التحليلنفسية التي تحدث عنها فرويد، تتضمن، على خلاف ذاكرة الأخطبوط، شيئًا ما إضافيًا لا تتوصّل إليه تجارب الاختباريين. وإلا فما يعنيه كون الرغبات القابعة في اللاشعور لا تنطفئ أبدًا، لأن تلك التي تم إطفاؤها، هي بالتحديد، تلك التي قد انتهى الحديث عنها؟ فهناك من الرغبات التي لا تنطفئ أبدًا، والتي تسترسل في الدوران بداخل الذاكرة، والتي تدفع بالكائن الإنساني، وفقًا لمبدأ اللذة، لتكرار نفس التجارب المؤلمة إلى ما لا نهاية، وذلك في الحالات التي تم ربط الأمور فيها داخل الذاكرة بشكل يجعلها تبقى قابعة في اللاشعور. إن ما أقوله لكم الآن، ما هو إلا مجرد تركيب لما أنتم، مبدئيًا، تعرفونه. لكنكم تعرفونه وكأنكم لا تدركونه. أما أنا فأحاول ليس فقط أن أجعلكم تعلمونه وإنما أن أجعلكم تعترفون بأنكم أدركتموه.

إن الذاكرة الفرويدة لا تتكون فقط كرد فعل عن الواقع باعتباره منبعًا للإثارة. إنه لمن المدهش أن نسى ذلك رغم كون فرويد لا يتحدث عن شيء آخر. فألفاظ مثل الاضطراب والتقلّص اللذين يعتورانها ومثل التسجيل الذي ترتكز عليه، ليست مجرد ألفاظ من بين الألفاظ الواردة في هذه الرسالة وليس إلا. إنها ألفاظ تدل على ما يتعلّق به الأمر فعلا في هذه الرسالة حول الذاكرة. فهذه الأخيرة ليست على هذه البساطة التي يمكن أن نتصورها. إنها ظاهرة مركبة من مستويات مختلفة، وهذا ما يعتبره فريد، على حد قوله، بالمستجد الأساسي الذي أتت به نظريته في هذا المجال. إلا أنكم وإن اعترفتم بأن هذا هو فحوى هذه الرسالة بالفعل، فإنكم قد تتسارعون للقول إن الرسالة المجاورة تُصرِّح بما هو مخالف. إلا أنني أزعم بأن ما قاله فرويد من رسالة إلى أخرى هو ما يشكل صلب الفكر الفرويدي في تطوره. وبنقصانه أو بالتخلي عنه قد يبقي مسائل عديدة غير قابلة للفهم وربما قد يؤدي إلى الدفع بفكر فرويد نفسه في المنزلق الذي تورط فيه يونگ Jung.

فما هي يا ترى هذه المستويات المختلفة؟ إنكم حتى الآن لا تعرفون سوى التفرقة

بين اللاشعور والقبشعور والشعور، أما الآن فسيظهر لكم شيء لم يسبق لكم الاطلاع عليه. لقد تم الاتفاق منذ زمن على أن الوعي والذاكرة ينفي بعضهما البعض، وهذا ما عبر عنه فرويد، ليس فقط في رسالته هذه وإنما أيضًا في النسق الذي ركبه بصدد مسار الجهاز النفسي في نهاية كتابه (تفسير الأحلام). إنها حقيقة لا يمكن اعتبارها بالنسبة إليه تجريبية بالمطلق، إنما هي ضرورة فُرضت عليه انطلاقًا من استعماله للجهاز برمته. لكن في الوقت نفسه، نحس بأن فرويد يقدّم هنا أول بديهية ذات طابع دلالي عن تفكيره. من المعلوم أنه في بداية سيرورة عملية الإدراك يتدخّل الوعي. لكن هذا التدخل يحصل على نمط ما يبينه لنا فرويد من خلال استعارته المعروفة بالدفتر السحري. وهذا الدفتر السحري مكوّن من لوح عليه ورق شفاف. فكل ما تخطونه لا يظهر على الورق الشفاف وإنما يظهر أثره محفورًا على اللوح من جراء ضغط القلم، مما يسهل قراءته في ما بعد. فهذه هي، كما تعلمون، الاستعارة الإساسية التي يشرح فرويد من خلالها ما فهمه بصدد الآلية التي تلعب دورًا مهمًا في الإدراك وفي علاقاته بالذاكرة.

وأي ذاكرة نقصد؟ إنها الذاكرة التي تهم فرويد. ففي هذه الذاكرة مجالان، مجال اللاشعور ومجال القبشعور. أما الشعور فنراه يبرز متكاملًا وإن لم يكن إلا بشكل مُركب. إن هذه الضرورات التي يفرضها منظوره ترجع إلى ظهور الأثار المترادفة، وعددها ثلاثة. وهكذا تتكون لدينا شهادة على بناء فرويد لأول منظور عنده بخصوص الذاكرة في وظيفتها التحليل-نفسية.

وفي هذا الإطار يتحدّث فرويد عن وجود أنساق تتكون خلال فترات متعاقبة. فمن بين أنساق الذاكرة، منها ما يتم تكوّنه حتى سن السنة والنصف وأخرى من السنة والنصف إلى أربع سنوات وأخرى تتكوّن بين أربع سنوات وثماني سنوات، إلخ. ورغم ما يقوله فرويد، فليس هناك ما يدفعنا، كما في المثال السابق، إلى الاعتقاد بأن هذه الأنساق تتكون بشكل متعاقب. لكن لماذا نقوم بالتمييز بين هذه الأنساق، وعلى أي شاكلة تتجلّى لنا؟ إنها تتجلّى لنا من داخل منظومة الدفاع. فنحن عادة لا نتذكّر الأشياء غير الممتعة، وهذا شيء مألوف. فيمكنكم تسمية ذلك دفاعًا. إلا أنه رغم ذلك دفاع لا مرّضي. بل إنه مما يجب فعله حقًا. وهكذا لن نكون إلا رابحين من نسيان ما هو بغيض وكريه لنا. فأي فهم لمفهوم الدفاع لا ينطلق من هذا المنطلق، من شأنه أن يدفع إلى متاهات بشأن هذه المسألة. أما ما يعطي للدفاع طابعه المرّضي فهو حصول النكوص متاهات بشأن هذه المسألة. أما ما يعطي للدفاع طابعه المرّضي فهو حصول النكوص بطريقة عشوائية وغير متحكم فيها، فإنه يُخلّف عواقب لا يمكن تبريرها وذلك لاختلال بطريقة عشوائية وغير متحكم فيها، فإنه يُخلّف عواقب لا يمكن تبريرها وذلك لاختلال بطريقة عشوائية وغير متحكم فيها، فإنه يُخلّف عواقب لا يمكن تبريرها وذلك لاختلال بطريقة عشوائية وغير متحكم فيها، فإنه يُخلّف عواقب لا يمكن تبريرها وذلك لاختلال بطريقة عشوائية وغير متحكم فيها، فإنه يُخلّف عواقب لا يمكن تبريرها وذلك لاختلال

وتناقض موازين الأنساق في ما بينها. فالاضطراب يرجع إلى الخلط بين الآليات المستعملة وهذا ما يؤدي بنا إلى الحديث عن منظومة الدفاع المَرَضية.

لكي نفهم ما نحن بصدده، سوف ننطلق من هذه الظاهرة المعروفة جدًا والتي كان فرويد ينطلق منها دومًا وأبدًا، ألا وهي الظاهرة التي تسمح بتفسير وجود نسق اللاشعور. فها هنا نجد آلية النكوص الموقعي واضحة للعيان على مستوى الخطاب المكتمل والذي هو خطاب الأنا الرسمي. ففي هذا المستوى نتوقف على ترادف التوافقات والتطابقات بين الخطاب والدال والمدلول. وهذا الترادف هو مصدر عالم النيات والاختلاجات والضبابية والخلط الذي نعيش فيه. وبفضل هذا الترادف يخالجنا أيضًا ذاك الإحساس المزعج بأننا لا نتوصل أبدًا إلى قول ما نريده. فهذا هو واقع الخطاب. إننا نعلم جيدًا، على كل حال، أن المدلول قد تم إدراجه داخل خطابنا وبشكل يكفي التعكيننا من قضاء حاجياتنا اليومية. لكن عندما نريد أن نفعل ما هو أفضل وأجل، أي الاقتياد إلى الحقيقة، آنذاك نسقط في الارتباك. ولهذا السبب، غالبًا ما تفتر قوانا ونتوانى عن الخوض في هذا المسار.

فبين الدلالة والدال هناك علاقة. وهي العلاقة التي تكرِّسها بنية الخطاب. والخطاب هو سلسلة زمانية دالَّة. أما على مستوى العصاب، وهو المستوى الذي مَكَّن من اكتشاف نسق اللاشعور الفرويدي بصفته مجال الذاكرة، فإن الفرد، بدل أن يستعمل الكلمات، فإنه يلجأ إلى استعمال كل ما يوجد في حوزته. فتراه يلجأ إلى استعمال وظائف جسده أو معوقات سلوكه. وربما قديضع نفسه بالكامل محل الكلمات فينقلب هو ذاته دالًا من بين الدوال. وهكذا يندمج واقعه أو خياله بداخل الخطاب. فأما إن لم تكن العُصابات على هذا المنوال وأما إن لم يكن هذا هو ما علَّمَنا فرويد إياه، فإني سأتخلى للتو عن مبتغاي وأوقف جهدي.

فبداخل المجال الإشكالي المتعلق بالإنكار، قد تحدث ظواهر يكون مصدرها هبوط من حيث الدرجة أثناء الانتقال من مستوى إلى آخر. والغريب هو أن هذه الظواهر تبدو موسومة بطابع ما قد تم رفضه وما تم نكرانه، أي ما تم اعتباره وكأنه لم يتسم بصفة الوجود. وهذه خاصية جد أولية من مميزات اللغة بحيث إن الرمز اللغوي هو في حد ذاته دليل على حضور الشيء وغيابه في آن. لكن هذا كله لا يستنفد مسألة وظيفة الإنكار في اللغة، وذلك لأن مجرد التداول العام للفظ الإنكار قد يُولد أثناء التبادل وهم الحرمان. بالإضافة إلى ذلك، فإن كل الألسن تتضمن جملة من أساليب النفي متفاوتة الدرجة، تستحق كل منها دراسة مستوفية، تعمل على التدقيق في مسألة النفي داخل

اللسان الفرنسي مثلًا والنفي في اللسان الصيني، إلخ.

أما المهم فهو كالتالي: إن ما يبدو وكأنه تبسيط بداخل الخطاب يحتوي على دينامية. إلا أن هذه الدينامية تبقى مندسة ومتخفية عن انتباهنا، إنها سرّية. ومن الوهم الاعتقاد بأنه يمكن التأكد من عملية الإنكار اعتمادًا فقط على ما يقوله حالم ما بصدد شخص رآه في حلمه، كأن يقول مثلًا: وإن هذا الشخص ليس أبي، فكل واحد منا يُقدّر قيمة المعيار الذي ننطلق منه في فهمنا هذا. أما المريض فإنه لا محالة يتقبّل تأويلنا ويتحمل مغبّته ثم يتتهى به الأمر إلى القول بأن أباه هو فعلًا من رآه في حلمه. وبما أننا نجدنا راضين على رده هذا فإننا نقف عند هذا الحد ولا نمشي إلى أبعد منه. إن إحساسنا بذلك هو ما يحفز انتباهنا إلى السر الذي قد يمثله وهم الحرمان هذا. تذكروا ما سمًاه كانط القيمة السلبية والتي تتمثّل وظيفتها ليس فقط في الحرمان وإنما في الانتقاص وبهذا فإنها تتمثل في إيجابيتها الحقة.

إن مسألة الإنكار تبقى هكذا مبهمة بالكامل. إلا أن المهم هنا يتجسد في الانتباه إلى أن فرويد لم يتمكن من أخذها في الاعتبار إلا بربطها مع ما هو أكثر بدائية. إنه يصرح حرفيًا في الرسالة 52 بأن الإنكار الأولى يتضمن عملية ترميز أولى. إنه يعترف بوجود هذا المجال الذي أسميه الدال الأولى. وكل ما يقوله لاحقًا في مستهل هذه الرسالة بخصوص دينامية الهيستيريا والعصاب الوسواسي والهذاء، وهي العصبذهانات الثلاثة الكبرى التي أولاها أكبر اهتمام، يفترض وجود هذه المرحلة الأولية التي تشكّل المقام المصطفى لما أسميه إغفالاً.

ولكي تفهموا ما أقوله، يمكنكم الرجوع إلى ما يواظب فرويد في التأكيد عليه، قائلاً إنه يجب دومًا افتراض تكوين سابق، ولو جزئي لمنظومة اللغة، حتى يتسنى للذاكرة الانطلاق في حركيتها وفي عملية إدماجها بداخل السيرة، المترتبة عن هذه الحركية. فظواهر الذاكرة التي يهتم بها فرويد هي ظواهر لغوية. بتعبير آخر، لكي يتم إعطاء شيء ما دلالة معينة، فإنه يلزم أن تكون بين أيدينا وفي حوزتنا المواد الدلالية. ففي حالة ما حلالة معينة، فإنه يلزم أن الانطباع الأولي المرتبط بالمشهد البدائي الشهير قد كان ذا طابع دلالي بحيث بقي مرتسمًا لدى المريض لمدة سنوات من دون مفعول يذكر، قبل أن يقول كلمته في سيرورة المريض المعيشية في ما بعد. إن الرغبة الجنسية هي ما يُمكن الفرد من إدماج سيرة حياته، إذ على هذا المستوى يتم وللمرة الأولى، تدخل القانون.

فها أنتم ترؤن مجمل ما يمكن استثماره لما يقدّمه لنا فرويد بواسطة الخطاطة البسيطة التي تتضمنها هذه الرسالة الوجيزة. وهذا ما يتم إثباته من خلال ألف نص آخر.

لقد اطلعني احدكم سبق لي أن ناشدته بأن يأتيني بما يناقض ما أعمل على طرحه عليكم على أن نهاية نص فرويد حول الفيتيشية يرتبط مباشرة بما أشرحه لكم الآن. يقدم فرويد في هذا النص مراجعة أساسية للتفرقة التي سبق أن أدخلها بين العصاب والذهان. فنراه يقول هنا إن الواقع في الذهانات، يتم ترتيبه من جديد، وبأن جزءًا منه فقط قد تم حذفه، وبأنه لم يتم أبدًا تعتيمه بالكامل ورفض رؤيته بالفعل. هكذا وإن كان ما تم استعماله في النص الألماني هو لفظ «الواقع»، فإن فرويد، في آخر المطاف وكما يمكنكم ملاحظته من خلال الإطار العام للنص، يستند إلى ما يمكن تسميته بقصور أو ثقب يطبع الرمزي. ألم يحصل لكم التعرف على هذه الظاهرة البدائية عندما كنت أقدم أمامكم حالات واقعية، حالات أناس أخذوا يسبحون في خضم الذهان؟ لقد عرضت عليكم مثلًا حالة ذاك الذي كان يعتقد بأنه توصّل بطلب زيارة من لدن الشخص الذي احتل مقام الصديق لديه بل وركيزة وجوده ككل. فبمجرد ما سحب هذا الشخص صداقته، وقع مريضنا في حالة ذهول عالق بما يوازيه من يقين. وهي حالة يتم من خلالها الإعلان عن تجلي المجال الممنوع الذي يشكل مجرّد الإقتراب منه، لحظة الدخول والغوص في الذهان. فكيف يتم الدخول في الذهان إذًا؟ كيف يتم اقتياد ذات الفرد، لا ليحصل استلابها بداخل الآخر الصغير، وإنما لكي تنقلب إلى ذلك الشيء الذي، من داخل مجال ما لا يمكن قوله، يطلب العون من كل ما تبقى، في مجال ما يمكن قوله؟ أليس ذاك الشيء هو ما يوحي إلى ما رأيتموه يتمظهر في حالة الرئيس شريبر؟ إنه تلك الأهداب التي كانت تتمظهر له على مستوى الواقع، والتي أصبحت ذات دلالة بالنسبة لذات المريض.

إن الذهانيين يحبون هذاءهم بقدر ما يحبون أنفسهم. فعندما صرَّح فرويد بذلك، وهو لم يكتب بعد مقاله حول النرجسية، أضاف بأن هنالك مقبع السر الذي به يتعلَّق الأمر. وهذا صحيح. فما هي علاقة الذات بالدال الذي يفرق بين مظاهر الذهان؟ وما الذي يدفع بذات المريض إلى الانغماس كلية بداخل هذه الإشكالية؟

هذه هي الأسئلة التي نعمل على طرحها هذه السنة وآمل أن أفلح في بلورتها من أجلكم قبل مجيء العطلة الصيفية.

15 فبراير/ شباط 1956

بخصوص الدالِّ والمدلول

#### XII

### السؤال الهستيري

- بخصوص العالم القبكلامي
  - القبشعور واللاشعور
    - إشارة وعلامة ودالً
      - هستيرية صُدمية

لقد وصلنا إلى هذا المستوى الذي جعلنا فيه تحليل نص شريبر نؤكد على أهمية ظواهر اللغة في اقتصادية الذهان. وبهذا المعنى يمكن الحديث عن البنيات الفرويدية للذهانات.

1

## فما هي وظيفة ظواهر اللغة هذه في الذهانات؟

قد يكون من المدهش ألا يُقدِّم لنا التحليل النفسي طريقة جديدة لمعالجة اقتصادية اللغة في الذهانات، طريقة تختلف جذريًّا عن التناول التقليدي الذي يَرجع إلى النظريات السيكولوجية الكلاسيكية. أما مرجعيتنا نحن فهي غير ذلك، وهي تتلخّص في الخطاطة التي قدَّمناها بصدد التواصل التحليلنفسي.

فما بين (ذ) و(آ)، وهو مسار الكلام الأساس الذي يلزم التحليل استجلاءه، يتدخل الانعراج الخيالي الذي يقاوم هذا المسار ويعمل على صده. إن القطبين الخياليين،

(أ) و(أ)، يغطيان العلاقة المسماة المرآوية والمتعلقة بمرحلة المرآة. وأما الذات، بخصوص تَجَسُّدها وتعدد أعضائها وتمفصلها الطبيعي، فإنها تستند إلى الأنا، من حيث هو الوحدة الخيالية (أ) التي، من خلالها تَعرف الذات نفسها وتفقدها في آن. وحول هذا الأنا يدور كل حديث الذات وإن كانت لا تدري لمن تُصَوِّب حديثها بحيث إنها لا تعرف كذلك من ذا الذي يتحدّث منها وفيها.

لقد قلتُ ذلك في اللحظات الأولى من سيميناري على هذا الشكل الموجز: إن الذات تبدئ بالحديث عن نفسها. فهي آنذاك لا تتحدّث إليكم. بعد ذلك تتحدّث إليكم. إلا أنها آنذاك لا تتحدث عن نفسها. أما عندما تتمكن من الحديث عن ذاتها إليكم كمحلّلين، قد تكونون آنذاك قد وصلتم إلى نهاية مطاف التحليل.

فإذا أردنا أن نموضع المحلِّل داخل خطاطتنا هذه والمتعلِّقة بكلام الذات، فبإمكاننا القول إنه لا بد للمحلِّل أن يتواجد في مكان معيّن، على مستوى (آ). يتوجّب عليه أن يوجد هناك على الأقل. أما إن انحصر موقعه بداخل مزدوج المقاومة، وهذا ما نُعَلَّمه حقًّا ألا يقوم به، فإنه يتكلِّم آنذاك من موقع (أ١) فيري نفسه آنذاك في موقع ذات المريض. وهذا ما يحدث في الحالة الأكثر طبيعية عندما لا يكون المحلِّل قد خضع لتحليل ذاته. وهو ما يحدث كذلك أثناء التحليل من حين لآخر. بل ويمككني القول أيضًا إن المحلِّل لا يؤدي وظيفته كمحلل في كل الأحوال والأوقات، وذلك لسبب بسيط وهو أنه، بوصفه إنسان، فإنه ينخرط كذلك في الميكانيزمات التخيّلية التي تقف عائقًا أمام مسار الكلام. أما ما هو منتظر من المحلِّل فهو ألا يتوحِّد مع ذات المريض ويجب أن يكون ميِّتًا بما فيه الكفاية حتى لا ينصهر داخل العلاقة الخيالية التي يتم دومًا مناداته للتدخل من خلالها وللانصهار معها. وهكذا فإن ما هو منتظر من المحلِّل هو أن يَسمح لصورة ذات المريض القيام بهجرتها التدريجية نحو (ذ)، نحو ذاك الشيء الذي يرجى إجلاؤه، ذاك الشيء غير المسمى والذي لن يحصل بعدُ على اسم إلا عندما يتم، بصفة مباشِرة، اكتمال المسار المنطلق من (ذ) في اتجاه (آ). وبهذا فقط، فإن ما تحاول الذات البوح به من خلال خطابها الكاذب، سيجد بكل بساطة مسلكًا له بالقدر التي يتم به تدريجيًّا حصر وإنضاب العلاقة الخيالية.

إنني أمُرّ على هذه المسائل مرور الكرام، لأنني لست هنا اليوم كي أعرض عليكم نظرية التخاطب التحليلي بكاملها. إنما قصدي فقط هو أن أدلّكم على الكلمة ولتأخذوها بالمعنى الذي تحويه ضمنيًّا، أي بمعنى «فك اللغز»، وكذلك بمعنى كونها «الوظيفة- الإشكال؛ لكونها تتموضع بمستوى الآخر الأكبر. فبواسطة هذا الآخر يتحقق كلُّ كلامٍ ذي ثقل، كلامٌ تتموضع به الذات فتتعرّف على ذاتها.

فهكذا، وبتحليلنا لبنية هذيان شريبر في الفترة التي استقرَّ فيها هذا الهذيان على شاكلة نسق يعمل على ربط أنا ذات المريض بهذا الآخر الخيالي، بهذا الإله الغريب الذي لا يفقه شيئًا، بهذا الإله الذي لا يجيب بل ويخادع ذات المريض، فإننا نكون قد تمكنًا من التعرّف على أنه يحصل في الذهان إقصاء ذلك الآخر الذي يتحقّق من خلاله الكائن داخل الكلام المباح.

إن الظواهر التي يتعلّق بها الأمر داخل الهلوسة اللفظية تُظهر من خلال بنيتها، علاقة الصدى الداخلي الذي تجد فيه الذات نفسها قبالة خطابها الخاص. فمن المحتمل لهذه الظواهر أن تصبح من دون معنى أكثر فأكثر، كما يقول شريبر، وأن تصبح مجرد ألفاظ فارغة من كل معنى، مجرد بلبلة وجمل تكرارية من دون موضوع. فما هي يا ترى هذه العلاقة الخاصة جدًّا بالمريض مع مجال الكلام؟ وما الذي ينقص ذات المريض على هذا المستوى كي تصبح ملزمة ببناء كل هذا العالم الخيالي وكي يترسّخ بداخل الذات هذا التحجر الأوتوماتيكي لوظيفة الخطاب؟ فها هي، كما نلاحظ، ذات المريض وقد غمرها الخطاب وشوَّش صفوها، بل إنها باتت عالقة بحضرته.

وأما إن كانت ذات المريض، في الذهان، لا يمكن إعادة بنينتها إلا بداخل ما سميته التلميح الخيالي، فذاك ما أبنتُ لكم عنه في الواقع الحي من خلال أحد عروضي للحالات المرضية. فهذه هي النقطة التي نصل إليها الآن. إن بَنينة الذات داخل التلميح الخيالي، هي بالذات المعضلة التي يتحتّم علينا توضيحها أكثر، ولقد اكتفينا حتى الآن بما نعرفه عن هذا المفهوم بحيث إن التلميح الخيالي يبدو وكأنه ذو دلالة كبرى، فنجد به كل مواد وكل عناصر اللاشعور. ونحن أيضًا نبدو وكأننا لم نتساءل قط عما يعنيه، على المستوى الاقتصادي، كون هذا التلميح في حد ذاته لا يمتلك أية قدرة على حلحلة شيء ما في الذهان. لقد تنبّهنا إلى ذلك على كل حال، إلا أن الجميع ومع الزمن، يجاهد مع ذلك في محو الإختلافات الراديكالية التي تميز بنية الذهان عن بنية العُصابات.

ولقد طُرِحت عليَّ في استراسبورغ الأسئلة نفسها التي طُرِحت عليَّ في فيينا. أشخاص يبدون على قسط من التقبل لبعض الاستكشافات التي أجهدُ على فتحها، انتهوا إلى مفاتحتي متسائلين: «ما هي طريقتكم في علاج الذهانات وماذا تفعلون؟». سألوني وكأن الأمر يتطلّب أكثر من عرض تبسيطي لمبادئ تقنية التحليل النفسي قبالة حضور لا يحظى بتأهيل كاف. فأجبتهم: (إن المسألة تسير مسراها إلى حد ما. لكن قبل الحديث عن التقنية، وحتى عن وصفة علاجنفسية ما، يلزم أولًا إيجاد وتحديد بعض معالم الاستدلال الضرورية، لكنهم ألحّوا في السؤال: «أليس من الممكن أن نفعل شيئًا من أجلهم؟». فأجبت: «أي نعم وبكل تأكيد. لكن كي نتحدّث عمَّ يمكن أن نفعله انتظروا حتى تتمّ تورية بعض الملامح والمعالم».

ولكي نتمكّن الآن من القيام بخطوة إلى الأمام، يلزمنا، كما يحدث عادة، التراجع خطوة، والإعتكاف على الطابع الخلاب الذي تتخذه مظاهر اللغة في الذهان. إن هذه المظاهر ذات طابع من شأنه أن يخفف من شدة ما سميته، قبل قليل، بسوء التفاهم. إنني أسمع هنا وهناك بأنني قد أؤكد على أن كل ما يريد المريض إبلاغنا إياه، فإنه يتلفّظ به لا محالة، وبهذا التوكيد قد أقوم في نظرهم، بعدم الإعتراف بما لا يمكن التخلّي عنه والذي يخصّ الظواهر القبكلامية.

2

قد يقال لي أحيانًا: «لحسن الحظ، لست وحيدًا في رابطة التحليل النفسي. فهناك أيضًا سيدة مبدِعة وهي فرانسواز دولتو، التي توضح لنا الوظيفة الأساسية لصورة الجسد، وتنير لنا الكيفية التي تتخذها ذات المريض في الاعتماد على هذه الوظيفة داخل علاقاتها مع العالم. وهكذا يجدون أنفسهم جد مبتهجين للوقوف على علاقة مادية، على علاقة أكثر واقعية من علاقة اللغة، على اعتبار أن هذه الأخيرة تُنسَج من دون شك فوق الأولى.

فأنا لست بصدد انتقاد ما تُدَرِّسه فرانسواز دولتو Dolto. إنها تستعمل تقنيتها أحسن استعمال وتقتفي بامتياز حساسية المريض الخيالية. هي تتحدَّث عن كل هذا، وهي أيضًا تُلقن من يستمعون إليها كيفية الحديث عن ذلك. لكن ملاحظتي هذه غير كافية لحل المسألة.

فلا غرابة بالنسبة لي إن بقي ما يستوجب رفعه من سوء تفاهم حتى لدى أولائك الذين يعتقدون بأنهم يقتفون نهج تعاليمي. ولا تظنون أنني أعبر هنا عن خيبة أمل. فإنني إن فعلت سأكون في تناقض مع نفسي، ذلك لأنني أعلمكم بأن سوء التفاهم هو ما يشكّل الركيزة الأساس في الخطاب البيإنساني.

وليس لهذا السبب فقط لم أفاجأ بكون خطابي قد يتحفّظ على هامش من سوء

التفاهم، بل لأنني أيضًا - إذا ما كنّا نبغي توافق مفاهيمنا مع مِراسنا، وإذا ما كنا نعتبر أن أي خطاب جِدِّي يتم فعلًا تقييمه اعتمادًا على المبادئ التي يُنتجها - ابتغيت، وبكل دِراية، أن أسترسل في خطابي هذا بطريقة قد تجعلكم غير مستوعبين له بكل بساطة وشفافية. وهذا الهامش هو ذاته ما يسمح لكم بأن تعتقدوا بأنكم تتبعون تعاليمي، بمعنى أنكم تقبعون في مقام إشكالي، مقام يترك الباب مفتوحًا دائمًا لتعديل متصاعد لما تحصلون عليه مني.

بمعنى آخر، إنني وإن عملت كل ما في وسعي كي يبدو لكم كلامي شفّافًا، بحيث تصبحون على يقين بأنكم تفهمون بالضبط ما أعنيه، يبقى سوء التفاهم قائمًا بإصرار نظرًا لما علمتكم إياه بخصوص الخطاب البيانساني. وعلى العكس، فإن الطريقة التي أقارب المسائل من خلالها هنا، قد تجعلكم تتوفّرون، بصدد ما تتوصّلون به مني من خطاب، على قدر من الانفتاح والقابلية لتعديله، وبشكل أكثر سهولة. فيمكنكم الرمي بثقل هذا الخطاب على كتفي بحيث إنكم لم تشاركوا في نشأته التي تقع على عاتقي لوحدي. وانطلاقًا من هذا الموقف أسمح لنفسي اليوم، بالرجوع إلى هذه النقطة الأساسية.

فأنا لا أقول بأن كل ما يتم إيصاله داخل العلاقة التحليلنفسية يتم إبلاغه بواسطة خطاب المريض فقط. أنا لا أفرق البتة، في داخل ظاهرة التواصل التحليلي، بين مجال التواصل الكلامي ومجال التواصل القبكلامي. أما إن كان هذا التواصل القبكلامي، وحتى التواصل غير الكلامي، متواجدًا على الدوام في التحليل، فهذا مما لا شك فيه، لكن المهم في الأمر هو التوقف بالفعل على ما يشكل مجال التحليل حقًا وصدقًا.

إن ما يشكّل مجال التحليل يتطابق مع العَرَض بوصفه ظاهرة تحليلية. ويتطابق أيضًا مع عديد من الظواهر المسماة بالعادية وحتى مع تلك الأقل توافقًا. فبما أنه لم يتسن لأحد استشفاف معنى هذه الظواهر قبل مجيء التحليل النفسي، فإنها بقيت مفصولة كلية عن مجالي الخطاب والكلام، على اعتبار أن الأمر يتعلّق بأشياء تحصل للمريض خلال حياته اليومية. وهناك أيضًا فلتات اللسان واضطرابات الذاكرة والأحلام. أضف إلى ذلك ظاهرة النكتة التي لها قيمة أساسية داخل الاكتشاف الفرويدي لأنها مكنت داخل عمل فرويد من إبراز التناغم الشديد بين التحليل النفسي واللغة.

لنبدأ إذًا بتحديد ما هو مغاير للتحليل النفسي. لقد أسقط التحليل أضواء ساطعة على ماهو قبكلامي. فبداخل النظرية التحليلية، يرتبط هذا الأخير أساسًا بالقبشعور. إنه مجمل الانطباعات، داخلية كانت أم خارجية، ومجمل المعلومات التي يتلقّاها الفرد

من محيطه، ومجمل العلاقات الطبيعية التي تربطه بهذا المحيط إذا ما اتفقنا على أن لدى الإنسان بمحيطه علاقات طبيعية، وهذه موجودة فعلاً، رغم ما قد يعتورها من انحراف وشذوذ. إن كل ما هو من قبيل القبكلامي هذا، ينخرط هكذا في ما يمكن تسميته «الكِشتلت الحياتي». فبداخل هذه البنية، ذات الفرد لا تتعدّى كونها تلك الدمية الطفولية التي سبق تكوّنها، بحيث لا تتجاوز قدرها كموضوع برازي، أو قمامة. لقد علمنا التحليل النفسي استجلاء هذا العالم الخيالي الذي يتشارك ويتماهى مع نوع من الشاعرية البدائية والمتوحشة. إلا أن التحليل ليس هو أول من جعلنا نحسُّ بهذا العالم، بل إنها بعض الإبداعات الشعرية.

نحن هنا بمستوى المدلولية العاطفية الكبرى وما يصاحبها من لمعان وبريق فاتضين. وعندما يريد الفرد التعبير عنها، تفيض الكلمات وتضع نفسها تحت تصرفه، سهلة التناول ولا متناهية التركيبات شأنها شأن الطبيعة التي تعمل هذه المدلولية على التعبير عنها. إنه عالم الطفل الذي تحسون داخله بارتياح وطمأنينة، لا سيما وأنكم قد الفتم هوامات هذا العالم التي يتساوى فيه الأعلى بالأسفل والخلف بالأمام، إلخ. فالتعادل الشامل هو قانون هذا العالم، وهذا ما يجعلنا نحس بنوع من الارتباك كلما حاولنا تحديد وضبط البنيات التي تُكوِّنه.

إن خطاب المدلولية العاطفية هذا يبلغ مباشرة منابع إنتاج الخرافة، أما خطاب المطالبة الغرامية الهذائي، فهو في المقابل، هزيل جدًّا ولا يتجاوز الهذيان أصلًا لأن هناك اصطدامًا مع العقل. يمكن القول إذًا إن السند القبكلامي للعلاقة التخيلية ينقلب بشكل جد طبيعي في عالم الطفل إلى خطاب. إننا ها هنا نجدنا في مجال مألوف، تم استجلاؤه منذ الأزل، سواء بواسطة الاستجلاء الأمبيريقي أو بواسطة الاستدلال القبلي. فلقد تم التعرف على منبع ومخزون ما نسميه المجال الخيالي إذ تم التعرض له في إطار التقاليد الفلسفية. وهكذا يمكن القول إن المقولات التي قال بها كانط Kant تتموضع في بداية هذا المجال، أو بالأحرى، فإن هذه المقولات قد تحصل على قيمتها بموضعتها على هذا المستوى.

ما من شكّ في أن النظريات التقليدية بخصوص مسألتي الصورة والتخيُّل تبقى ناقصة. وعلى كل حال، ليس بإمكاننا نحن استجلاء هذا المجال بالكامل وعن آخره. وإن كنا قد حصلنا على تقدم ملحوظ في استجلاء مظاهره، فإننا بعيدون كل البعد عن استقصاء كنهه. وإن كان التحليل قد أكّد على قيمة الصورة في تكوين وتأسيس الذات، وحتى على قيمتها في تكوين الحياة، فإنه لا يمكن توقع أي تقدّم في هذا المجال، إلا من طرف البيولوجيين من اختصاصيي علوم النشأة. وكذلك، إن كان الاستقصاء التحليلنفسي قد أبان لنا بعضًا من الملامح الأساسية للوظيفة الخيالية، فإن هذه المسألة لم يتم بعد، مع ذلك، استنفادها بالكامل.

إذًا، فهاذا العالم القبشعوري، القابل دومًا للتمظهر على مستوى الشعور، والذي هو دومًا في متناول الفرد كلما شاء، لم أقل أبدًا إن له بنية على غرار بنية اللغة. إنني أقول، وهو ما لا ريب فيه، بأنه ينخرط في بنية اللغة ويتم ارتكازه بها إلا أنه يحتفظ بمساراته وتعابيره الخاصة به. وأقول أيضًا إن ما أتى به التحليل من اكتشاف أساسى ليس من هذا القبيل.

وهكذا فإنه لمن المدهش أن نرى هذه الحالة من التشديد داخل التحليل على مسألة العلاقة بالموضوع، تشديدًا يعمل في صالح تغليب مجال العالم الخيالي، وتجنّب ما أتى به الاكتشاف الفرويدي حقًّا وصدقًا. ويمكننا تتبع تحكّم هذا المنظور المتنامي في التحليل عندما نقرأ ما يقدمه المسمى كريس Kris مثلًا. فبخصوص مسارات التقدّم التي تحدث أثناء التحليل، يقوم كريس بالتوكيد على ما يسميه السيرورات العقلية القبشعورية وعلى الطابع الخصب لنكوص الأنا. الشيء الذي يؤدّي به إلى موضعة كل المسالك المؤدية للاشعور على مستوى المجال الخيالي. أما إن اقتفينا خطى فرويد، فمن الجلي، عكس ما تقدم به كريس، أنَّ أي تقصَّ للقبشعور، مهما بلغ عمق هذا التقصي وشموليته، ليس بإمكانه أن يؤدي إلى ما هو لاشعوري حقًا. إن هذا التضخم اللامحدود السيكولوجية الأنا بداخل المدرسة الأميركية الحديثة في التحليل النفسي، يُخلف سرابًا كالسراب الذي يحدثه ذاك المختص في عالم الرياضيات المثالي والذي، اعتبارًا منه لوجود القيم السلبية، أطبق يُقسم، إلى ما لا نهاية، كل قيمة إيجابية على اثنين، راجبًا لوجود القيم السلبية، أطبق يُقسم، إلى ما لا نهاية، كل قيمة إيجابية على اثنين، راجبًا تخطى خط الصفر ثم الوصول، في آخر المطاف، إلى العالم الذي كان يحلم به.

إنه خطأ فادح، خصوصًا وأن فرويد لا يؤكد على شيء أكثر من توكيده على الفرق الجذري بين اللاشعور والقبشعور. فرغم تشديد فرويد على وجود حاجز مانع بينهما، يبدو للبعض وكأن الأمريشبه خزان الحبوب الذي تتمكّن الجرذان من اقتحامه رغم ما نصب حوله من حواجز. فالخيال الأساس الذي، على ما يبدو، ترتكز عليه الممارسة التحليلية الراهنة، يفترض وجود منفذ واصل بين العصاب والذهان، بين القبشعور واللاشعور، بحيث يكفي أن نضرب على الحائط أو أن نقتلع منه بعض الأحجار حتى يتسنى لنا اختراق الجدار الفاصل بينهما.

هذا المنظور يدفع بالمؤلفين الذين يحرصون على قليل من المنطق في تنظيراتهم إلى إضافات نظرية تدعو للاستغراب، كما هو الحال بخصوص مقولة «المجال النفسي الخالي من الصراع». لم يحصل الحديث أبدًا عن شيء من هذا القبيل حتى من جانب السيكولوجيا الأكثر روحانية بخصوص الملكات الروحية. لم يخطر ببال أحد في السابق اعتبار الإرادة بمثابة هيئة تقطن عالمًا خاليًا من النزاعات. فها نحن نبصر الآن ما الذي يقود هؤ لاء المؤلفين إلى مثل هذه الاعتبارات. إنهم يتخذون من الأنا الإطار الذي يضم كل الظواهر. كل شيء يقبع تحت إمرة الأنا بالنسبة لهم. لهذا يعتبرون نكوص الأنا بمثابة المنفذ الوحيد للوصول إلى اللاشعور. انطلاقًا من هنا، أين يمكن إذًا موضعة العامل الأساسي في عملية التحليل، إن لم يكن في هذا المسخ من الأنا المثالي، بكل ما في الكلمة من سوء معنى، والمتمثل في هذا المجال الخالي من الصراع والذي يصبح على هذه الوتيرة، مصب كل التماهيات والامتثالات الأكثر رجعية؟

فما هو اللاشعوريا ترى، مقابل ما حددناه بخصوص القبشعور؟ إني عندما أقول إن كل ما يدخل في إطار التخاطب التحليلي مبني كلغة، فهذا لا يعني بأن اللاشعور ينحصر على الخطاب في التعبير عن ذاته. إن مؤلفات انفسيرالأحلام واسيكولوجية الحياة اليومية واللنكتة في علاقتها باللاشعور اتبين لنا ذلك بشكل شفاف. فما يمكن استنتاجه من خلال هذه المنعطفات التي سلكها فرويد هو أن كل مضمون التحليل ليس لغة ابمعنى خطابًا - فأنا لم أقل أبدًا إنه خطاب - وإنما هو مبني كلغة. بهذا المعنى يمكن القول إن اللاشعور هو أحد ظواهر علاقة الإنسان بمجال اللغة وأكثرها إجلاء لهذه العلاقة. إن كل ما يدخل في إطار التحليل وفي إطار الاكتشاف الفرويدي وكل ما يدخل في إطار التحليل وفي إطار الاكتشاف الفرويدي وكل ما يتعلق بالعرض وبالعصاب فهو مبني كلغة. فهذا يعني أن اللاشعور ظاهرة تُبرز مومًا الصفة الازدواجية الأساسية للدال وللمدلول. هذا يعني أيضًا بأن الدال بداخل هذه الظاهرة يظفر بطابعه المنفرد وبترابطه المتميز. فهاتان الخاصيتان تجعلان الدال بداخل المجال الخيالي القبشعوري.

لننطلق من العلامة البيولوجية التي أبانت لنا تجارب سيكولوجية الحيوان عن قيمتها. يتخلل بنية ومورفولوجية الحيوانات نوع من طاقة جاذبة، تتجسد في إشارة ما، تجعل المستقبل عند تلقيها أو إبصارها مثلًا، يخوض في سلسلة من السلوكات تربطه في وحدة تامة مع حامل هذه الإشارة. فهذه الظاهرة تعطينا فكرة واضحة عما يمكن تسميته بالمدلولية.

وهناك مستوى تنفصل فيه هذه الإشارة عن موضوعها. إنه مستوى العلامة، كمّثل وقع الخطى على الرمل، تلك العلامة التي قد تعصم روبنصون من الخطأ. ها هنا تنسلخ الإشارة عن موضوعها. فالعلامة وما تتضمّنه من سلب، تفضي بالإشارة إلى حد يتم فيه اندثارها. فها هنا تكون التفرقة بين الإشارة والموضوع جد واضحة لأن العلامة هي، حقًا، ما يتركه الموضوع عندما ينصرف بعيدًا. وبكل موضوعية، ليست هناك حاجة لذات مدركة كي تتعرّف على إشارة حتى يثبت التحقق من وجود هذه الأخيرة، في حين أن وجود العلامة مُؤكد وإن لم يكن هناك أحد ليبصرها.

فعتى يمكننا المرور إلى ما هو من فصيلة الدال؟ من الممكن للدال أن يشمل عناصر كثيرة تنتمي إلى حقل الإشارة. إلا أن الدال هو بمثابة إشارة لا تومئ إلى موضوع بعينه ولو في حالة علامة، رغم كون العلامة تنبئ بالطابع الأساسي للموضوع. فالدال هو أيضًا إشارة إلى غياب. لكن بما أن الدال جزء من اللغة، فإنه عبارة عن إشارة تشير إلى إشارة أخرى. فهو في حد ذاته مبنين ليدل على غياب دال آخر، أو بتعبير آخر، ليتعارض معه في زوج من الدلالات.

لقد حدثتكم سابقًا عن اختلاف النهار والليل. فاختلاف النهار والليل ليس من قبيل ما يمكن تحديده بواسطة التجربة. فالتجربة لا يمكنها أن تدل إلا على سلسلة من التغيرات والتقلبات، بل قد تدل على نبضة الضوء والظلام وكل ما يتخلّلهما من مراحل وحالات تناوب. أما اللغة فتبتدئ بتعاكس النهار مع الليل. وانطلاقًا من اللحظة التي يُعطى فيها النهار كدالً، فإنه يغدو عرضة لتقلبات تجعله قابلًا للإدلال على أشياء عدة.

فسمة الدال هذه تطبع بصفة أساسية كل ما يمت بصلة إلى اللاشعور. فإن لم نضع موضع الصدارة سيادة الدال على كل الظواهر التحليلية، فإن عطاء فرويد مع ما يتمتّع به من قوام فلسفي يمكنه الغوص في صلب المظاهر، يبقى بغير ذي فائدة البتة. فلا بدلهذا التذكير من أن يقودنا بعيدًا إلى حد ما.

3

لقد حدثتكم عن آخر الكلام من حيث هو محل تَعَرف الذات عن ذاتها. إنه العنصر الفاعل والمحدِّد حقًا في العصاب وليس ما قد يحدث من اختلال قد يلحق بعلاقة ما لها طابع فتي أو شرجي وحتى جنسي. فقد لا يخفى عليكم الانزعاج الذي يخلّفه فينا التعامل مع مسألة العلاقة الجنسمثلية، نظرًا لأننا نعمل وباستمرار على استجلاء

هذه السمة لدى أفراد لشد ما يعلو التباين بينهم على المستوى الجنسي. إنها مسألة تُطرح على ذات الفرد بمستوى الدال، على مستوى الكينونة أو عدمها، فهي تطرح عليه بخصوص كينونته في ذاتها.

أود أن أمثل لكم على ذلك بمثال متقادم لهستيريا صدمية لا توجد بها آثار لهلوسات. فإن اخترت هذا المثال فلأنه يدفع إلى الواجهة بهوام الحمل والإنجاب الذي يسيطر ويطفو على سيرة حياة الرئيس شريبر المرضية، ذلك أن الرئيس يصبو في هذيانه إلى إنجاب نسل جديد من البشر. أستقي هذا الحالة من الاختصاصي في علم النفس جوزيف هاسلير Joseph Hasler الذي ينتمي إلى مدرسة بودابيست Budapest في التحليل النفسي. لقد قام بهذه المقابلة في أواخر الحرب 1918–1914 ويروي فيها قصة شابً سائق ترامواي إبان الثورة الهنغارية. عمره ثلاث وثلاثون سنة، بروتستانتي المذهب مع ما يترب عن ذلك من سلوك قروي وما يطبعه من تقشف وتآزر. غادر أسرته البدوية مع انتهاء المراهقة ليستقر في المدينة. ولقد تخللت حياته المهنية تغيرات لا تخلو من أهمية، إذ ابتدأ خبازًا ثم عمل في مختبر كيميائي ليشغل في الأخير، منصب سائق ترامواي.

في يوم من الأيام، زلت قدمه فسقط من القاطرة وتمرغ في التراب. فحدث له من جراء ذلك ورم في الرأس نتج عنه ألم في الجانب الأيسر من الجمجمة. وبعد إدخاله المستشفى تم إخضاعه لفحوص متعددة ودقيقة، تبين أنه معافى ولا يعاني من شيء يُذكر إلا من جرح بسيط في فروة الرأس تم رتقه وتضميده ببساطة. ومع ذلك، فإنه في ما بعد وبصفة تدريجية، أصبح عرضة لنوبات من ألم ينطلق من ضلعه الأسفل وينتشر في باقي الجسد، مما يؤدي به إلى حالة تضايق متصاعد، يدفع به إلى التمدّد على جانبه الأيسر، واضعًا وسادة تحت أضلعه للتخفيف من حدة الألم. إلا أن حالته هذه لم تزدد إلا تفاقمًا مع مرور الوقت. فأصبحت النوبات تتعاود بتراتب وتتواصل لعدة أيام، بل وأصبحت تتعمّق لدرجة إحداث غيبوبات كاملة لدى المريض. فتم إخضاعه من جديد وأصبحت تتعمّق لدرجة إحداث غيبوبات كاملة لدى المريض. فتم إخضاعه من جديد لفحوص متعددة ومعمّقة، لكنها لم تتوقف على خلل يمكن تحديده. وفي الأخير تم تصنيف الحالة في خانة الهيستيريا الصدمية وتم توجيه المريض إلى السيد هاسلر كي يقوم بتحليله.

أما محللنا هذا فينتمي إلى الجيل الأول من المحللين، وهو لذلك يهتم بالظواهر النفسية بفائق من الفضول وحب الاستطلاع. إلا أن هذه المراقبة التي قام بها سنة 1921، تندرج تحت وطأة ذاك المنظور الشمولي في التحليل النفسي الذي دفع إلى قيام الحركة التحليلية المرتكزة على تحليل المقاومات. لقد كان هاسلير آنذاك معجبًا للغاية بالمنظور الجديد في التحليل النفسي والمسمى بسيكولوجية الأنا. إلا أنه مع ذلك كان على علم بالتنظيرات السابقة، ولم يفته الاطلاع على تحاليل فرويد حول الطابع الشرجي. فهو يتذكر مقولة فرويد القائلة إن العوامل الليبيدية تلعب دورًا حاسمًا في تكوين الأنا. ولا يفوتنا أن نلمح كون هذا المحلِّل يهتم كثيرًا بأنا ذات المرض، بطراز مسلوكه وبكل العوالم التي تدل على الملامح النكوصية لديه، من حيث هي في ارتباط وثيق مع البنية النفسية وليس مع العرض فحسب. إنه يسجل، وبكل دقة، التصرفات الغريبة لدى مريضه. وهكذا، فعند نهاية الجلسة الأولى، جلس المريض على حافة الأربكة وأخذ فجأة، فاغر الفاه، يحملق بعينين جاحظتين في وجه المحلل وكأنه يرى للوهلة الأولى مسخًا غريب الأطوار، مُلغزها. وفي مناسبات أخرى، كان المريض يبين للوهلة الأولى مسخًا غريب الأطوار، مُلغزها. وفي مناسبات أخرى، كان المريض يبين عن مظاهر تحويلية شديدة الغرابة. ففي إحدى المرات نراه وقد انتصب واقفًا، ومن على ماظر والتي المحلل رجليه المتباعدتين والمتدليتين بطريقة تنم عن مدلولتها المألوفة على ناظري المحلل رجليه المتباعدتين والمتدليتين بطريقة تنم عن مدلولتها المألوفة والتي لم تخفى عن بصر هذا الأخير.

إلا أن هذا الشخص، على كلَّ، متوافق بما فيه الكفاية. علاقاته بزملائه يغلب عليها طابعه النقابي المناضل، والمصطبغ بقسط من الزعامة. إنه ينشغل كثيرًا بما يربطه بهم على المستوى الاجتماعي، مما يجعله يستمتع بمكانة مرموقة بينهم. وثائقه الإدارية مرتبة بشكل جيّد. فها أنتم ترون كيف يحاول هاسلير الوقوف على ملامح الطابع الشرجي لدى المريض. إلا أن التأويلات التي انتهى إلى إعطائها بهذا الصدد، لم تُغن ولم تسمن المريض من جوع، إذ لا شيء تغيّر لديه. لقد توقف المحلل ها هنا على الحاجز نفسه الذي اصطدم به فرويد منذ سنوات بصدد حالة صاحب الذئاب والذي لم يقكّ لغزه بالكامل، لأن موضوع بحثه آنذاك كان يتعلّق بموضوع آخر.

لننظر الأن إلى هذه المراقبة عن قرب. فانفجار العصاب من جانبه العرّضي، والذي استوجب تدخّل المحلل، يفترض من دون شك حدوث صدمة قد أيقظت شيئًا ما في نفسيته. حقًا، لقد تخللت طفولة المريض صدمات لا تُحصى. فلقد حصل مثلًا أن وطأت أمه إبهامه وهو يزحف على أربع، غير قادر على المشي بعدُ. إلا أن هاسلير توقف عند هذا الحادث ليعتبره مسببًا ومحدُدًا لعادة امتصاص الأصبع والتي بدأ

الطفل في مزاولتها منذ ذلك الحادث. أنظروا كيف يفكّر: إخصاء ينجم عنه نكوص. وني هذا السياق، يمكننا التوقف على أمثلة لحوادث أخرى متعدّدة وقعت في سيرة حياة المريض، إلاَّ أننا كُلما قمنا بعرضها وتفصيلها يتبيَّن لنا على العموم بأن ما هو محدِّد في انطلاق عصاب المريض ليس هو حادث سقوطه من القطار وإنما هي كل تلك الفحوص الطبية الإشعاعية المترتبة عن الحادث واللاحقة به. وهكذا نرى أن المحلِّل هنا لا يلم بكل أبعاد المسألة التي يطرحها بين أيدينا، فهو عندما ينطلق من فكرة مسبقة في تحليله، كما نرى، فإن المسألة التي يعمل على تبيانها تنحو منحى مخالفًا. من المؤكد إذًا أن المريض بدأ في إطلاق نوباته أثناء الفحوصات الطبية التي أخضعته لصهير آلات غريبة. ومن المؤكد أيضًا أن هذه النوبات وما يكتنفها من معنى وما يطبعها من أسلوب وما يتخلِّلها من ترتيب، ترتبط ارتباطًا وثيقًا بهوام الحمل لدى المريض. بضاف إلى ذلك طبعًا كون ظاهر أعراض المريض يخضع للأنماط العلائقية السالفة الذكر والتي تلوَّن بألوانها التخيلية كامل العلاقات الموضوعاتية لديه. فيمكننا الوقوف لديه مثلًا على العلاقة الشرجية أو العلاقة الجنسمثلية أو على هذا النمط أو ذاك من العلائق المختلفة الأخرى، إلا أنه من المعلوم أن هذه العلائق كلها تنضوي وتندرج تحت السؤال المطروح لدى المريض وهو كالتالي: «أأنا شخص قادر على الإنجاب أم لا؟). أنه سؤال يُطرح بكل تأكيد على مستوى الآخر (الأكبر)، بحيث إن انخراط الذات في المسألة الجنسية يرتبط بالاعتراف الرمزي. فإن لم يكن الاعتراف بالوضعية الجنسية لذات الفرد مرتبط بالنسق الرمزي، فلن يبقى للتحليل النفسي وللمنظور الفرويدي إلا الإنقراض والإندثار، إذ لم يبق لهما لا معنى ولا جدوى. إن ذات الفرد تحل محلها في نسق رمزي مكون سابقًا، نسق يؤسس القانون بداخل المسألة الجنسية ويعمل هذا القانون على عدم السماح للفرد بتحقيق جنسيته إلا على المستوى الرمزي. وهذا ما يعنيه الأوديب. فإن لم يكن التحليل النفسي على علم بذلك، فما كان بإمكانه بتاتًا أن يأتي بجديد.

إن ما يتعلّق به الأمر لدى مريضنا هو هذا السؤال: «ما أنا؟» أو «أنا؟»، (? Suis-je) إنها مسألة تخص العلاقة بالكينونة، تخص دالًا مركزيًا لديه. فانطلاق انهياره العصابي وترتيب أعراضه المرضية يرجع إلى كون هذا السؤال قد تم إيقاظه لديه من حيث هو رمزي وليس فقط من خلال تنشيطه الخيالي. فأيًّا كانت حالة وطبيعة هذه الأعراض وأيًّا كانت العناصر الدفينة التي تغذيها، فإن هذه الأعراض لا تعدو أن تكون مجرد إعادة واستعادة بل وتوكيد لهذا السؤال الأصل.

إن هذا المفتاح الذي أضعه بين أيديكم غير كاف في حد ذاته. إلا أنه يلقى توكيدًا من بعض معالم حياة المريض السابقة والتي احتفظت بحِدتها لديه. ففي أحد الأيام، تمكّن وهو مستتر، من مراقبة امرأة من جيران عائلته وهي تئن أنينًا لاحدً له. لقد راقبها خِلسة ورِجلاها إلى أعلى تحت وطأة انقباضات الولادة. فكان آنذاك على بينة مما يحدث، خصوصًا وأن عملية الولادة لم تتم بسلام مما دعا إلى تدخل الطبيب. ثم بعد ذلك أبصر في أحد الممرات، ما تبقى من ذلك المولود من أشلاء تم انتشالها مُجزأة من بطن الأم.

إضافة إلى ذلك فإن الطابع الأنثوي لخطاب المريض يبدو للعيان مباشرة إلى درجة أن المحلِل، خلال بداية حديثهما، حصل منه على الملاحظة التالية والتي تتعلّق بما قاله الطبيب الذي قام بفحصه لزوجته: «ليس بوسعي أن أتعرّف على ما يحصل له، وأعتقد بأنه لو كان امرأة لكنت قد فهمته جيدًا». إن المحلل، إن كان قد أبصر الجانب الدلالي، فإنه لم يبصر بأن كل هذا ليس إلا حيثيات ووسائل تستعملها ذات المريض للتعبير عن سؤالها. فإن كان المحلّل لم يفقه كل هذا فذلك لسبب بسيط هو أنه يفتقر للجهاز التحليلي الذي لا يمكن تصوره واستيعابه إلا على مستوى البنيات اللغوية. وهكذا، ومن هذا المنطلق، يتم استعمال وسائل شتى ومتنوّعة للتعبير عما يعدو كل علاقة، راهنة كانت أم لا، والمنضوية تحت السؤال التالي: من أنا؟ أرجل أم امرأة؟ وهل أنا قادر على الإنجاب أم لا؟

فعندما نحوز على مفتاح كهذا، يتبين لنا بأن كامل حياة المريض تنتظم من خلاله. فقد يتم الحديث مثلاً عن اهتمامات المريض الشرجية. لكن حول ماذا يدور كل هذا الاهتمام الذي يعطيه هذا الأخير لتغوطاته؟ إنه يدور حول ما يمكن أن يوجد في برازه من بذور لفواكه قابلة للانتعاش إذا ما وضعت أرضًا ودفنت في التراب.

فلقد كان للمريض أمنية كبرى تتمثّل في تربية الدواجن وبالخصوص المتاجرة بمبيضاتها. وكان كذلك ذا اهتمام بالغ بمسائل عديدة في علم النباتات، كلها تدور بقضية الإنبات والإخصاب. ويمكننا القول إن سلسلة كاملة من الحوادث التي تعرّض لها أثناء مهنته كسائق ترامواي، لها علاقة بحادثة تمفصل المولود التي كان شاهدًا عليها في صباه. فهذه الحادثة ليست المنبع الأخير لسؤال ذات المريض، إلا أنها من إحداها الأكثر دلالة.

لنتهي بما بدأنا به والمتعلّق بالحادث الأخير. لقد سقط المريض من الترامواي الذي أصبح عنده آلة ذا دلالة. فلقد وقع منه على الأرض وكأنه ينجب نفسه بنفسه. إن هوام الإنجاب هو الموضوع الوحيد الذي يطغى عنده، لكن بمثابة ماذا؟ بمثابة دال وهو ما يبينه سياق الكلام، وذلك انطلاقًا من مسألة إدماج الدال لديه ومرورًا بوظيفة الرجولة

وحتى وظيفة الأب. فيمكننا ملاحظة أنه تدبّر أمره كي يتزوج امرأة أم لطفل بحيث يكون من الصعب أن يكون له معها إلا علاقة غير مُرضية.

وهكذا، فإن الطابع الإشكالي للتمثل الرمزي لديه، يَسنِد ويَدْعم كل فهم ممكن لهذه المقابلة. فكل ما قاله المريض وكل ما عبر عنه وكل ما أشار إليه، لن يحصل على معنى إلا اعتمادًا على الفكرة التي قد نكوّنها بصدد هذه العلاقة الرمزية الأساسية والمتمثّلة في السؤال التالي: فأأنا رجل أم أنا امرأة؟؟.

إنني عندما أعرض عليكم الأشياء على هذا المنوال، فإنكم لا محالة ستربطون ذلك بما ركزتُ عليه بخصوص حالة دورا Dora. فإلى ما انتهت إليه هذه الأخيرة يا ترى، إن لم يكن إلى سؤالها الأساسي بخصوص انتمائها الجنسي؟ فهذا السؤال لا يتعلق بالعضو الجنسي الذي هو بحوزتها بقدر ما يتعلق بقضية دلالة الأنوثة لديها: "كيف مي ماهية امرأة؟». وبهذا الصدد فإن حُلُمّي دورا جَليّين كل الجلاء إذ لا حديث بهما إلا عن ذلك: "ماذا يعني أن أصبح امرأة؟»، وبالخصوص، "ماذا يعنيه عضو الأنوثة؟». فلتلاحظوا أننا نجدنا هنا أمام مسألة خصوصية بامتياز: فكما أن المرأة تتساءل عما تعنيه الأنوثة فإن الرجل يتساءل هو كذلك عما تعنيه الأنوثة لديه.

في الحصة المقبلة، سوف نبتدئ من هذه النقطة بالذات وسنيين أهمية عدم التوازيات الذي أكد عليها فرويد بداخل عقدة أوديب والتي تؤكّد التفرقة بين الرمزي وبين الخيالي وهو ما استعدتُ الحديث عنه اليوم. فبالنسبة للمرأة، لا يتم تحقيق انتمائها الجنسي بداخل عقدة أوديب بصفة موازية لما يحدث عند الرجل، إذ لا تبدأ بالتوحّد بالأم وإنما بتوحّدها بالموضوع الأبوي، الشيء يفرض عليها القيام بدورة إضافية. إن فرويد لم يتراجع أبدًا عن هذا المنظور رغم كل المحاولات التي حيكت بعده، من جانب المحللات خصوصًا، من أجل إعادة فكرة الموازاة إلى نصابها. إلا أن هذه الوضعية السلبية التي تحصل للمرأة بخصوص التمكن من هويتها الجنسية، تنقلب إيجابًا في الهيستيريا بفضل التوحد الخيالي بالأب بحيث يكون في المتناول جدًّا، نظرًا لمكانته في التكوينة الأوديبية. أما النسبة للرجل في هذه الحالة (الهستيريا)، فإن مساره سيكون أكثر تعقيدًا.

14 مارس/ آذار 1956

#### XIII

# السؤال الهستيري (II) «ما هية امرأة؟»

- دورا Dora وعضو الأنوثة
  - اللاتوازي الدلالي
  - الرمزي والإنجاب
    - فرويد والدال

ماذا كانت تقصده محاضرتي بالأمس حول تكوين المحلّل؟ كانت تبغي توضيح أن ما هو أساسي يكمن في التمييز بكل عناية بين الرمزية بمعناها الدقيق، أي بكونها تتبنّين داخل اللغة، وبين الرمزية الطبيعية. إني ألخّص ما قلته تحت العبارة التالية: «إن قراءة الفنجان ليست بمستوى قراءة الهيرو گليفات».

فاعتبارًا مني لخصوصية الحاضرين هنا، كان من اللازم علي أن أعاود تنشيط الفرق بين الدال والمدلول. وعلى ذلك أعطيت أمثلة كان بعضها مسلبًا. بعد ذلك قدّمت الخطاطة وانتقلتُ إلى التطبيق. ثم أعدت إلى ذاكرة الحاضرين بأن الممارسة قد تؤدّي بانتباه المحللين إلى الافتتان بالأشكال الخيالية الخلابة، أي بأشكال الدلالة التخيلية للعالم النفسي، في حين أن ما يجب معرفته وهو ما كان يهم فرويد حقًّا يتعلّق بما ينظم هذا العالم ويقوم أيضًا بزحزحته. ولقد أكدتُ على أن دينامية ظواهر المجال التحليلي ترتبط بالازدواجية والالتباس المترتبتين عن التفرقة بين الدال والمدلول.

وليس من باب الصدفة أن يكون أحد أتباع يونك هو من أحضر مفهوم الرمز أثناء المحاضرة. ففي كنه الأسطورة اليونكية، هناك الرمز فعلًا بمثابة وردة تنمو وتينع من الباطن. إنه بمثابة انبثاق لما هو نمطي للإنسان. وكل المسألة تكمن في معرفة ما إذا كان الأمر كذلك أو على العكس من ذلك بحيث يعمل الرمز، في نظرنا بلف وتشكيل ما سماه مخاطبي بالخليقة.

أما الجزء الثاني من محاضرتي فكان يتعلّق بما ينجم في التحليل من جراء نسيان بنينة الدال/ المدلول. ولم يكن بودي آنذاك إلا أن أشير إلى ما أقحمته نظرية الأنا المعتمدة حاليًّا في الأوساط النيويوركية، من تحريف في التوجه المتبع في تقصّي الظواهر التحليلية. إن نهجًا كهذا يفضي بالفعل إلى وضع علاقة الأنا بأنا مقابل موضع الصدارة. في حين أن استطلاعًا بسيطًا للمقالات التي كتبها فرويد بين 1922 و1924 بيين أن الأنا في منظوره لا يمت بصلة إلى ما آل إليه الآن هذا المفهوم في الاستعمال التحليلي.

1

فإن كان ما نسميه تقوية الأنا يحصل بالفعل، فما ذلك إلا تعزيز للعلاقة الهوامية الملازمة دومًا للأنا وبالخصوص لدى الفرد ذي البنية العصابية النمطية. فعملية تقوية الأنا لدى هذا الأخير تنحو بالتّمام ليس فقط عكس إزالة الأعراض التي تبقى مع ذلك محتفظة بدلاليتها ويمكن تنشيطها إذا ما سنحت الفرصة، وإنما أيضًا عكس بنية العصاب في حد ذاتها. فما المقصود، يا ترى، بما أتى به فرويد من خلال تقسيمه الجديد للجهاز النفسي عندما شدّد على الطابع التخيلي لوظيفة الأنا؟ إن ما أتى به يتعلق تحديدًا ببنية العصاب.

لقد ربط فرويد الأنا بالطابع الهوامي للموضوع. وعندما يكتب بأن للأنا الفضل في اختبار وخبرة الواقع وبأن به تتم شهادة الواقع لدى الذات، فما هذا الأنا في الواقع إلا سراب في سراب، حيث إنه في موضع ما سماه فرويد الأنا المثالي. فوظيفته هذه لا تصبو إلى الموضوعية وإنما إلى الوهم والخداع. إنها نرجسية بالأساس وبها تضفي الذات سمة الواقع على أي شيء.

من خلال هذا التقسيم تنجلي مكانة الأنا في العُصابات النمطية. فبالنسبة للذات يكون الأنا من حيث بنائه الخيالي، بمثابة مكون من مكوناتها. واحتذاء بأرسطو الذي

أكّد بعدم القول إن الإنسان يفكّر، أو بأن الروح تفكّر، بل يلزم القول إن الإنسان يفكّر بواسطة روحه، فنحن أيضًا نقول إن المريض يطرح سؤاله العصابي، سؤاله المستور والمكتوم، بواسطة أناه.

إن هيئة الأنا لدى فرويد، تُظهر لنا كيف يستعمل الشخص الهستيري أو الوسواسي، أناه في طرح سؤال الذات، بمعنى أنه وبكل دقة، يعوذ بأناه كي يتجنّب طرح سؤال الذات. إن بنية عصاب ما، هي بالأساس سؤال ولهذا فإنها باتت بالنسبة لنا ومنذ زمن، بمثابة سؤال لا أكثر ولا أقل. إلا أن العصابي يتموضع في موقع موازٍ لموقعنا كمحللين، إنه يمتثل السؤال الذي نطرحه بدورنا وبخصوصنا، لذا فإن هذا السؤال يعني ذواتنا بقدر ما يخص شخصه ولهذا السبب بالذات نشعر باشمئز از للتعبير عنه بكل دقة. تجدون لما أقوله منذ زمن عن الهستيريا أنموذجًا في الطريقة التي قدَّم فرويد عنها أسطع إنارة عبر حالة دورا.

فمن هي دورا يا تري؟ إنها فتاة وقعت في حالة عرضية جدُّ واضحة، وإن كان فرويد قد اعترف بأنه ارتكب خطأ بخصوص رغبتها لكونه ركّز كل انتباهه حول مسألة المعوضوع لديها، بمعنى أنه لم يعط وزنًا للازدواجية الوجدانية الدفينة والمتضمنة لا محالة في خطابها. نرى فرويد وهو يتساءل عما ترغب فيه دورا قبل أن يتساءل عمن يرغب بداخل دورا. ونراه ينتهي بإدراكه، من بين أشخاص الباليه الرباعي والمكون من دورا وأبيها والسيد والسيدة ك.، بأن هذه الأخيرة هي الموضوع الذي يهم حقاً دورا بكونها هي نفسها في حالة توحد بالسيد ك. وهكذا تكون مسألة معرفة أين يوجد أنا دورا قد حصلت على حل: إن أنا دورا هو السيد ك. فالوظيفة التي تقوم بها الصورة المنتخصة في خطاطة مرحلة المرآة، تشكل المركز الذي من خلاله تُعطي الذات معنى لهاكي تتعرف على ذاتها وفيه تُموقع أناها لأول مرَّة في وجودها. وهكذا، فإن دورا قد وضعت هذا المركز الخارجي والتخيلي لتَوَحُّد ذاتها بين يدي السيد ك. إنها أصبحت السيد ك. بعينه ومن هذا الموضع بالذات استكملت أعراضها كامل مدلو لاتها.

لقد حصلت بُحة دورا في فترات غياب السيد ك.، الشيء الذي فسَّره فرويد بهذه الطريقة الجميلة إلى حد ما: قبما أن السيد ك. في غياب، فليست دورا بحاجة إلى الكلام ولم يبق في متناولها إلا المكاتبة، هذه ملاحظة تثير الدهشة حقًّا: فإن هي سكتت هكذا فلا مجال للمضي بعيدًا لاستكشاف العلة، إذ ما حصلت لها بحة إلا لأنها وجدت نفسها مباشرة بحضرة السيدة ك. زد على ذلك أن ما وصلها عن علاقة هذه

الأخيرة بأبيها يدور حول عملية امتصاص القضيب، وهنا يكمن ما له بالغ الدلالة في فهم حصول أعراض دورا المتعلّقة بالفم.

إن توحّد دورا بالسيدك. هو ما يجعل هذه الوضعية تستمر في تماسكها حتى لحظة الانهيار العصابي. واشتكاؤها من هذه الوضعية جزء لا يتجزَّأ من الوضعية نفسها لأنها إن اشتكت تفعل ذلك من موقع توحّدها بالسيدك.

فماذا تقوله دورا بواسطة عصابها؟ ماذا تقوله المرأة الهيستيرية؟ إن سؤالها هو كالتالي: «ما كينونة امرأة؟» فمن هذا المدخل نتعمّق أكثر في جدلية الخيالي والرمزي في إطار عقدة أوديب. إن ما يميز بالفعل التناول الفرويدي للظواهر هو أنه يبرز دومًا خطط بناء العرض، خلافًا لما حصل للمحللين بعده، من استحسان للعوالم الخيالية التي يتم تأجيجها بداخل التجربة التحليلية.

فبخصوص عقدة أوديب لم تتوان بعض النيات الحسنة في التوكيد على تقابلات وتوازيات بداخل المسار الذي يقتفيه الطفل والطفلة وذلك لأن فرويد نفسه قد أشار إلى كثير من المعالم المشتركة بينهما. إلا أن فرويد، والحقّ يقال، ما فتئ يؤكد عدم التوازي الأساسي في الأوديب بينهما.

فإلى ما يرجع عدم التوازي هذا؟ قد تبادرون إلى القول إن ذلك يعود إلى العلاقة البدائية مع الأم. لكن فريد لم يتوصل بعد إلى هذه النتيجة في فترة ابتدائه بترتيب المعطيات التي كان يرقبها أثناء التحليل. فلقد ذكر آنذاك، من بين ما ذكر، العنصر التشريحي الذي يجعل الجنسين، في نظر المرأة، سواسية. لكن أهذا كل ما في الأمر بخصوص عدم التوازي؟

إن التحريات التي قام بها فرويد بخصوص هذا الموضوع دقيقة جدًّا وسأعرض عليكم بعضًا منها. إن كتابات فرويد: «أفكار حول الفرق التشريحي بين الجنسين» والجنوسية الأنثوية» و «زوال عقدة أوديب»، لا تعرض شيئًا آخر غير كون سبب عدم التوازي هذا يتموضع أساسًا بمستوى الرمزي وبأنه ينتج عن الدال.

فليس هناك ما يمكن تسميته، بحسب تعبيرنا، ترميزًا لجنس المرأة في حدذاته. وعلى كل، فما يعنيه الحال لدى المرأة ليس هو نفس الترميز، بحيث ليس له نفس المنبع ولا نفس المسالك التي يقتفيها كما هو الحال في ترميز جنس الرجل. وذلك لأن الخيالي لا يبين عند المرأة إلا نقصانًا في المكان عينه الذي يتجلّى فيه رمز بارز لدى الرجل.

فطغيان الجيشتالت الفالوسية هذه، تفرض على الطفلة خلال اجتيازها العقدة

الأوديبية، تتبع منعرج التماهي بالأب واتباع نفس المسار الذي يسلكه الطفل وذلك لمدة من الزمن. إن وصول الطفلة للعقدة الأوديبية وتماهيها الخيالي يحصلان بواسطة الأب تمامًا كما يحدث لدى الطفل وذلك نظرًا لطغيان الشكل الخيالي للفالوس، لكن على اعتبار أن هذا الشكل في حدِّ ذاته هو العنصر الرمزي المركزي في الأوديب.

فإن كانت عقدة الإخصاء، بالنسبة للبنت كما عند الولد، تحظى بقيمة المركز في اجتياز الأوديب، فما ذلك إلا اعتماد على وظيفة الأب تحديدًا، لأن الفالوس يتحلّى بصفته رمزًا ليس له مثيل ولا مقابل. فالأمر يتعلّق إذًا بعدم التوازي على مستوى الدال. وعدم التوازي الدلالي هذا يحدد السبل التي يسير عبرها الأوديب. وهكذا فإن مسلكي البنت والولد في الأوديب يقودانهما حتمًا على نفس الدرب، وهو درب الإخصاء.

إن التجربة الأوديبية تشهد بهيمنة الدال على مسالك الوصول إلى تحقيق الذات بحيث إنه من غير الممكن أبدًا للفتاة أن تتعرّف على ذاتها كامرأة انطلاقًا من مستوى الخيالي فقط. فلو كان الأمر يقتصر فقط على مجال التجربة المعاشة وتفاعل الأنا وحتى الإحساسات، يمكن آنذاك القول بتواجد جميع العناصر التي قد توفر للبنت، ومن دون حاجز يذكر، منفذًا مباشرًا لأنوثتها ومتوازيًا مع مسار الوضعية الذكورية.

إلا أن الممارسة التحليلية تبرز فرقًا صارخًا يكمن في كون أحد الجنسين ملزمًا باتخاذ التماهي بصورة الجنس الآخر كركيزة. وإن سارت الأمور على هذا المنوال فهو ما لا يمكن قط اعتباره مجرد إحدى غرائب الطبيعة. فهذا أمر لا يمكن تأويله إلا من منظور يقضي باعتبار أن ما يقوم بتنظيم هذه المعطيات ليس غير النظام الرمزي.

فكلما انعدمت المقومات الرمزية، كلما حصل خلل في حدوث التماهي الأساسي في تجنيس الذات. وهذا الخلل ينجم عن كون الرمزي، بخصوص مسألة ما، قد يفتقد إلى مقومات لازمة لها. وهكذا فإن العضو الأنثوي مطبوع بالغياب وبالفراغ وبالثقب، الشيء الذي يقلل من الرغبة فيه بالمقارنة مع عضو الذكورة وما يتسم به من طابع مهيّج. وهكذا ينبع اللاتوازي الأساسي. أما إن اقتصرنا على استتباب هذه المسألة على مستوى جدلية النزوات فقط، فلن يكون بإمكاننا معرفة سبب ضرورة كل هذا التعرّج في تكوين الأنوئة.

لن تكون هذه الملاحظة بكافية في ما يتعلّق بالمسألة المطروحة والتي تتعلّق بوظيفة الأنا لدى الهستيريين ولدى الهستيريات. فالمسألة لا تتعلّق فقط بعناصر وأدوات الدالّ بقدر ما تتعلّق بعلاقة الذات مع الدالّ في كلّيته ومع ما يمكنه الاستجابة إليه.

فإن كنتُ قد تحدثت البارحة عن كاثنات لغوية، فما فعلت ذلك إلا لكي أشد انتباه

الحضور. إن الكائنات اللغوية ليست كائنات منظّمة. أما في ما إذا كانت كائنات وتترك بصمة أشكالها على الإنسان فهذا ما لا شك فيه. فمقارنتي البارحة لهذه الكائنات بالحفريات، لها ما يبررها إلى حدٍ ما وإن لم يكن لهذه الكائنات وجود مادي في حدِّ ذاتها.

2

لنفكر الآن في هذه المفارقة الحاصلة عن بعض الالتقاءات الوظيفية بين مستويي · الرمزي والواقعي.

فمن جهة، قد يبدو وكأن الرمزي هو الذي يكشف لنا عن نسق العالم. فإن كان الإنسان يعرف الأشياء فلأنه يمتلك كلمات. وعدد الأشياء التي يعرفها يوازي عدد الأشياء التي يمكنه تسميتها. وهذا ما لا ريب فيه. ومما لا شك فيه أيضًا، من جهة أخرى، هو أن العلاقة التخيّلية مرتبطة بالإيطولوجيا وبعلم نفس الحيوان. فالعلاقة الجنسية تتوقف على الإنجذاب الخلاب بصورة الآخر. بتعبير مختلف، يتجلّى أول هذين المستويين بكونه مفتوحًا لما يتسم به نظام المعرفة الإنسانية من حياد، في حين يبدو المستوى الثاني بكونه مجال الإثارة الجنسية للموضوع. وعلى كل، هكذا تتجلّى لنا الأشياء لأول وهلة.

في حين أن تحقيق الوضعية الجنسية لدى الإنسان - على حد تعبير فرويد وكما تطلعنا عليه التجربية التحليلية - يرتبط بعقبة اجتياز علاقة مُرمِزة بالأساس وهي العلاقة الأوديبية التي تتضمن وضعية تقوم باستلاب ذات الفرد، بحيث تجعل ذاته ترغب في موضوع بحوزة شخص آخر وترغب في امتلاكه بالوكالة عن طريق شخص آخر. وهكذا نجدنا هنا أمام وضعية مبنية بداخل ازدواجية الدال والمدلول. فأي وضعية جنسية عادية ومكتملة، لا يتم تحقيقها إلا مع ترميز وظيفة جنس الرجل وجنس المرأة، ومع انتزاعها قطعًا من المجال التخيلي كي يحصل تأسيسها في المجال الرمزي. وهكذا فإن تحقيق الوظيفة التناسلية، أي أن تحقق فحولة الرجل وتتقبّل المرأة فعلاً وظيفتها الأنثوية، لا يحصل إلا بخضوع هذه الوظيفة بالضروة لعملية الترميز الأساسية.

وعلى العكس، وهو أمر لا يخلو من مفارقة كذلك، فإن علاقة التماهي التي من خلالها يتحقّق الموضوع بمثابته موضوع تنافس، تتموضع بالكامل داخل المجال التخيلي. وهكذا يكون مجال المعرفة بمجمله منضويًا أساسًا بداخل الجدلية العظامية الأولية التي تطبع عملية التماهي بالشبيه. فمن هنا ينطلق كل انفتاح للتماهي بالآخر،

وهو على شاكلة موضوع يتم عزله ثم تحييده فيصبح جد قابل للتهييج الجنسي. وهذا ما يفسح المجال لولوج ما لا حصر له من الأشياء المادية داخل مجال رغبة الإنسان أكثر منه بكثير مما يحصل في إطار خبرة الحيوان.

ففي هذا التداخل بين الخيالي والرمزي، يكمن منبع الدور الأساسي الذي يلعبه الأنا في تركيب العصاب. فعندما كانت دُورا تسائل نفسها عمَّ هي امرأة، كانت في الوقت نفسه تحاول ترميز عضو الأنوثة في حدِّ ذاته. فتوحدها بالرجل، الحامل للقضيب، كان لها في هذه المناسية، بمثابة وسيلة للاقتراب أكثر من هذا التعريف الذي كان يفلت منها. لقد كانت تُوظف القضيب هنا كوسيلة تخيلية حتى تفوز بالإمساك بما لم تتمكن من ترميزه.

فإن انتشرت الهيستيريا لدى النساء أكثر منها لدى الرجال، وهو ما تشهد به الممارسة، مردُّه إلى كون سبيل التحقيق الرمزي لدى المرأة أكثر تعقيدًا. فأن تصير الذات امرأة، أو أن تتساءل عن ماهية امرأة، هما أمران مختلفان أساسًا. ويمكنني أن أذهب إلى أبعد من ذلك فأقول إن هذا التساؤل ينجم من عدم تمكُّن المتسائلة من أن تصبح امرأة، وفي درجة أعلى يأتي هذا التساؤل معارضًا لمسارها كي تصبح امراة ومعاكسًا له. إن ميتافيزيقا وضعية المرأة تكمن في الانعراج المفروض على تحقيق الذات الأنثوية لديها. إن وضعيتها هذه إشكالية بالأساس لدرجة قد تصبح غير قابلة للإستيعاب.

إلا أن المرأة عندما تندرج في مشوار الهيستيريا، فإن وضعيتها تُظهر نوعًا من الثبات المتميز نظرًا للبساطة البنيوية التي تطبع هذه الوضعية. فكلما كبرت بساطة بنية ما كلما أظهرت أقل ما يمكن من نقاط التصدع فيها. فعندما يتقولب تساؤل المرأة على شاكلة الهيستيريا، فإنه يصبح من السهل عليها طرحه، سالكة الطريق الأقصر، وهو طريق التماهى بالأب.

أما في الهيستيريا الذكورية فإن المسألة أعقد بكثير. ففي حين يكون المسار الأوديبي مُبَنينا لدى الرجل بشكل أفضل، يصبح طرح السؤال الهيستيري أقل حظًا لديه. أما عندما يُطرح لديه، فماذا يكون فحواه يا ترى؟ على هذا المستوى أيضًا يوجد نفس التوازي كما في الأوديب. إن الهيستيري، رجلًا كان أم امرأة، يطرح السؤال نفسه بحيث يتعلّق تساؤل الهيستيري الذكر أيضًا بالوضعية الأنثوية.

إن تساؤل ذات المريض الذي عرضت حالته عليكم في الحصة الماضية يدور حول هوام الحمل. لكن هل هذا كافي لاستنفاد مجمل المسألة لديه؟ لقد أصبحنا نعلم من خلال التحليل ومنذ مدة بأن التمفصل التشريحي المترتب عن الهوام هو ظاهرة هيستيرية، وبأن هذه التكوينة التشريحية القائمة على الهوام هي ذات طابع بنيوي بحيث إن حالة شلل أو حالة خُدار لا تتبع مسالك وطوبوغرافيا التفرعات العصبية. لا شيء البتة على مستوى التشريح العصبي يقابل ما يحدث على مستوى الأعراض الهيستيرية. ففيها يتعلّق الأمر دومًا بتشريح خيالي.

أبإمكاننا بعد ذلك تحديد العامل المشترك بين الوضعية الأنثوية وبين السؤال المطروح لدى الذكر في الهيستيريا؟ إنه عامل يتموضع من دون شك على مستوى الرمزي، وإن كان لا يُختزل كلية في هذا المستوى. إن الأمر يتعلق هنا بالتساؤل حول الإنجاب. فالأبوة والأمومة لهما جوهر إشكالي. إنهما حَدّان لا يتحدّدان بكل بساطة انطلاقًا مما تفضيه التجربة والمعاينة.

لقد تحادثت مؤخّرًا مع أحد تلاميذي حول قضايا تم التطرق إليها منذ القدم وتتعلّق بمسألة نفاس البعل Couvade، فذكرني بإيضاحات قدّمها مؤخّرًا علماء الإناسة بخصوص هذه القضية. فانطلاقًا من استقصاءات متواصلة في إحدى قبائل أميركا الوسطى، تم التوصّل إلى معطيات عيانية تُمكّن من الفصل بخصوص الأسئلة المطروحة حول دلالة هذه الظاهرة. فيُنظر حاليًا إلى هذه الظاهرة على أنها قد تؤدي إلى إعادة النظر في وظيفة الأب وما قد يترتب على ذلك من أجل إنشاء فرد جديد. إن ظاهرة نفاس البعل تتموضع بمستوى سؤالٍ يتعلّق بمسألة الإنجاب لدى الذكر. وانطلاقًا من هذا الاتجاه، فإن ما سأقدمه بين أيديكم لن يبدو لكم مبالغًا فيه.

إن الرمزي يعطي شكلًا تتم الذات إقحام كينونتها بداخله. فالذات لا تتعرّف على نفسها بكونها كذا أو كذا إلا انطلاقًا من الدال. وسلسلة الدوال لها قيمة تفسيرية مركزية، بل إن مفهوم السببية في حدِّ ذاته ليس غير ذلك.

لكن، هنالك شيء يفلت من قبضة النسق الرمزي. إنه الإنجاب في صلبه، أي في ما يخص تناسل فرد من فرد آخر. أما على مستوى النسق الرمزي، فإن الإنجاب ينضوي بداخل النظام المترتب عن تسلسل الكائنات، إلا أن طابع تَفَرد هذه الكائنات، بمعنى انبثاق أحدها عن الآخر، فيستحيل تفسيره على مستوى الرمزي. فعالم الرمز ها هنا يشهد بأن لا مخلوق يَخْلق مخلوقًا وبأنه لا وجود لمخلوق من دون خَلق ركيز. ففي الرمزي إذًا لا وجود لشيء يمكنه تفسير الخَلق.

لا شيء أيضًا في الرمزي بإمكانه تفسير ضرورة مؤت كائنات كي تتمكن أخرى من المجيء إلى الحياة. إن هناك علاقة أساسية بين التوالد المجنَّس ووجود الموت، يقول البيولوجيون. فما إن صبح قولهم، فذلك يعني أنهم، هم كذلك، يدورون حول السؤال نفسه. إنه السؤال المتعلق بمعرفة ما الذي يربط بين كائنين أثناء مجيء أحدهما إلى الحياة، وهو سؤال لا يطرحه الفرد إلا بعد تواجده في الرمزي، بصفته رجلًا أو امرأة، وبالخصوص لما يتعرض لحادث يمنعه من الولوج إلى هذا المجال. وذلك من الممكن حدوثه حتى من جراء الحوادث التي قد تصيب سيرة حياة أي فرد في حد ذاته.

إنها الأسئلة نفسها التي يطرحها فرويد على خلفية مقالته «ما بعد مبدأ اللذة». فبما أن الحياة، على حد قوله، تعيد إنتاج نفسها، فإنها مضطرّة لتكرار الدور نفسه حتى تبلغ هدف الموت المشترك. ولنقل إن هذه الفكرة هي، إلى حد ما، نتاج خبرته التحليلية. وفي الحاصل، فإن كل عصاب يكرّر دورة خاصة داخل نسق الدال، وعلى أرضية السؤال الذي تطرحه علاقة الإنسان بالدال في حدّ ذاته.

هناك فعلا شيء معين لا يمكن اختزاله بالكامل في الرمزي. إنه وبكل بساطة يتعلّق بوجود ذات الفرد الفريدة: فلماذا هو هنا؟ ومن أين أتى؟ وماذا يفعل هنا؟ ولماذا هو معرّض للفناء؟ فالدال غير قادر على إمداده بالجواب، لسبب بسيط هو أن الدال ينزله في مرتبة ما بعد الموت. فالدال يعتبره مسبقًا وكأنه ميت. وهكذا يجعله لا فانيًا بالأساس.

فالسؤال حول الموت، بحد ذاته، هو صيغة أخرى للسؤال العصابي، أي صيغته الوسواسية. لقد أشرت إلى ذلك البارحة مساء وسأتركه اليوم جانبًا لكون اهتمامنا منصبُّ هذه السنة حول الذهان وليس حول العصابات الوسواسية. فإن هذه الاعتبارات البنيوية التي أعرضها عليكم هنا هي في محل توطئة للمشكل الذي يطرحه الذهاني علينا. فإن حصرتُ اهتمامي خصيصًا على الهستيريا، فلكي نرى كيف يختلف ما يحدث فيها مقارنة مع إوالية الذهان، وبالخصوص لدى الرئيس شريبر، حيث تُطرح كذلك مسألة الإنجاب وبالخصوص مسألة الإنجاب الأنثوي.

3

أريد أن أنتهي بالإشارة إلى نصوص فرويد التي تُثبت ما قلتُه لكم البارحة مساة. إن جوهر مجهودي يتلخص في فهم ما قام به فرويد من عمل. وبناءً على ذلك، فإن تأويل حتى ما قال به ضمنيًّا يبقى مشروعًا في نظري. وهكذا، فإن كنت أستجديكم للوقوف على ما أثبتته بقوة بعض نصوص فرويد، فليس للتهرّب مما يقع على عاتقي من مسؤولية. فلننتقل إلى تلك السنوات، نحو العام 1896، والتي يقول فرويد بأنه ركّب نظريته أثناءها بعد أن قضى مدة طويلة قبل أن يفصح عمّ توصّل إليه. إنه يشير بدقة إلى فترة

الكمون التي تمتد لديه عادة بين ثلاث أو أربع سنوات، وهي المدة التي تفصل بين إعداد مؤلفاته الأساسية وبين نشرها. فلقد تمت كتابة اتفسير الأحلام، قبل موعد نشره بثلاث أو أربع سنوات، وكذلك حال اعلم النفس المرضي للحياة اليومية، واحالة دورا،

لنلاحظ بداية أن البناء المزدوج الذي يطبع الدال وللمدلول لا يتجلّى للوهلة الأولى. في حين نجد فرويد ومنذ الرسالة رقم 46 مثلًا، يقول إنه بدأ يختبر، من خلال ممارسته، بنية مراحل تَكوّن الذات ونموّها وكذلك ربط هذه البنية باللاشعور وآلياته. إنه لمثير للانتباه أيضًا أن نرى فرويد يستعمل كلمة «ترجمة» Ubrsetzung للدلالة على مرحلة ما من مراحل مسار الذات وعلى كون المرحلة قد حصلت ترجمتها أم لا. فماذا تعني كلمة «ترجمة» هنا؟ إنها تتعلّق بما يحدث في مستويات محدّدة بمختلف أعمار الفرد: مثلًا من السنة الأولى إلى الرابعة، ومن الرابعة إلى الثامنة، ثم هناك أيضًا مرحلة ما قبل البلوغ، وفي الأخير مرحلة النضج.

إنه لمن الأهمية بمكان ملاحظة التوكيد الذي يعتمده فرويد بخصوص الدال. وهنا لا يمكن ترجمة كلمة «معنى» Bedeutung على أنها تميز الدال مقارنة بالمدلول. وكذلك في رسالته رقم 52، لقد أثار انتباهي مرَّة قوله الآتي: «أنا أعمل طبقًا للافتراض بأن آليتنا النفسية نشأت من تراتب طبقي ومن ترتيب وتتابع معينين. ومن حين لآخر، قد يحدث أثناء الخطاب المرسل بين أيدينا، إعادة هذا الترتيب وتغييره اعتمادًا على علاقات جديدة. وينجم عن ذلك أيضًا تغيير في عملية تسجيل الأمور من جديد، بل وتجديد لهذه العملية بالكامل. فما هو جديد هنا بالأساس في نظرية فرويد، فهو توكيده أن الذاكرة ليست بالبساطة مما نظن وبأنها متعددة المكوّنات التي يتم تسجيلها فيها بأشكال وطرق مختلفة.

أثير انتباهم إلى تناغم ما أقوله لكم الآن مع خطاطة فرويد التي شرحتها لكم سابقًا والتي يؤكد فرويد من خلالها على أن هذه المراحل المختلفة مطبوعة بتعدّدية التسجيلات الذاكرية. فهناك أولًا Wahrnehmung «الإدراك». إنه المقام الأول والأولى، إلا أنه يبقى في حالة افتراض لأن ما من شيء منه قد يتجلّى في الفرد ذاته. ثم هناك في ما بعد: Bewusstsein «الشعور».

إن الشعور والذاكرة يتعارضان بالكامل وينفي أحدهما الآخر. وهذه نقطة لم يختلف فيها فرويد أبدًا. إنه بقي على اعتقاد دائم بأن الذاكرة الخالصة، من حيث هي تسجيل وامتلاك من جانب الفرد لإمكانية جديدة لرد فعل، يجب أن يبقى ملازمًا بالكامل للآلية النفسية ومرتبطًا بها وألا يتوقف على أي إدراك للفرد لذاته بذاته.

فمرحلة الإدراك هنا تجعلنا نلاحظ بأنه يلزم الافتراض بوجود شيء بسيط في منبع الذاكرة باعتبارها مكونة من سجلات مختلفة ومتنوعة. فإن التسجيل الأول للإدراكات، وهو نفسه خارج نطاق الشعور، يتم ترتيبه عن طريق ترابطات متزامنة. وهكذا نتوقف على الحدوث الأولى والبدائي للعملية التزامنية كتأصُّل ضروري للذاكرة.

وهذا ما أوضحتُه لكم السنة الفائتة في تماريننا البرهانية بخصوص الرموز. فلتتذكّروا! إن الأمور تكتسب قيمة ابتداءً من الفترة التي نقوم فيها بوضع مجموعات ثلاثية. ثم إن وضع المجموعات الثلاثية معًا، يؤدّي إلى إدخال التزامنية التي تقوم فعلًا بإنشاء هذه المجموعات على حدة. وهكذا فإن نشأة الدال تكمن في التزامنية نفسها. إن وجود الدال يكمن في تواجده السانكروني. ولهذا أكّد دو سوسير على هذه النقطة بالذات.

أما الشعور، فهو من قبيل الذكريات المصطلحية. وتتمظهر ها هنا علاقة السببية في حد ذاتها ولأول مرة. إنها اللحظة التي يصبح فيها الدال بعد إنشائه، خاضعًا وبشكل ثانوي إلى شيء آخر مغاير، يتعلّق بتجلّى المدلول.

وبعد ذلك فقط، يتدخل القبشعور بمثابة الطراز الثالث للتعديل. فانطلاقًا من ما قبل الشعور هذا، تصبح الاستثمارات شعورية، تماشيًا مع بعض القوانين المحددة. إن هذا الشعور الثاني بالفكرة مرتبط، لا محالة، بالخبرة الهلاسية للتصورات اللفظية، وبإرسال الكلمات. والمثال الأفصح عن ذلك يتجلّى في الهلوسة اللفظية والمرتطبة بالآلية العظامية التي من خلالها نستقبل سماعيًا تصورات الكلمات. فبهذا يرتبط بروز الشعور، وإلا ما كانت له علاقة بالذاكرة.

أما في ما تبقى من النصوص، فإن فرويد يبين بأن ظاهرة الإبدال، تكمن في سقوط شيء ما من قبيل التعبير الدلالي، لحظة اجتياز مرحلة من التطور إلى مرحلة لاحقة. أثناءها لا يتمكن الدال المسجل في إحدى هذه المراحل، من اجتياز اللاحقة منها وما يترتب عن هذا الاجتياز من إعادة ترتيب تتطلبه كل مرحلة جديدة بخصوص منظومة الدال/ المدلول التي تدخلها ذات الفرد.

فهذا هو ما يمكن من خلاله تفسير وجود الكبت. إن إمكانية التسجيل بواسطة دال يطغى على كامل المخزون، لَفِكرة ركيزة في نظرية الذاكرة، إلى درجة أصبحت فيها هذه الفكرة ركيزة أبحاث فرويد بخصوص ظاهرة اللاشعور.

21 مارس/ آذار 1956

#### XIV

## الدال في حد ذاته لا يدل على شيء

- مفهوم البنية
- الذاتية في الواقع
- كيف يتم تحديد بداية الهذيان؟
  - السذوات

Ad usum orationis, incridibil est, nisi diligenter, quanta opera machinata natura sit.

اكم هي العجائب التي تذخر بها وظيفة اللغة لو أنتم أعرتموها كامل الاعتباره. وإنكم لتعلمون أن هذا ما نبذل من أجله قصارى جهودنا هنا. فليس من المدهش لكم إذًا أن أفتتح كلامي بقول سِيسِيرون لأننا في هذا الفصل سنواصل، انطلاقًا من هذا الموضوع، تعمقنا للبنيات الفرويدية للذهان. وبالفعل، يتعلّق الأمر هنا بما تركه فرويد بخصوص بنيات الذهانات، لهذا نسمي نحن هذه البنيات: الفرويدية.

1

يستحق مفهوم البنية بحد ذاته أن نتوقف عنده. وبالطريقة التي نعمل على استخدامه بها في التحليل، فإنه يتطلّب منا بعض التحديدات التي هي جزء من البنية. فالبنية هي أولًا وقبل كل شيء، مجموعة من العناصر تُكوّن جَمعًا تتغير أجزاؤه. لقد قلت "جمعًا" ولم أقل "كُلّا". وبالفعل، فإن فكرة البنية هي فكرة تحليلية. فالبنية تنبني دائمًا بواسطة إشارة من شيء منسَّق ومتلاحم إلى شيء آخر، متمم له ومكمل. أما فكرة الكليّة فلا تتدخّل إلا إذا كنّا بصدد علاقة مغلقة مع عنصر مطابق وذي بنية تماسكية. فمن الممكن إذا وعلى العكس من هذا، أن تكون هناك علاقة مفتوحة يجوز أن ننعتها بالإضافية. أما بالنسبة لأولائك الذين ذهبوا بعيدًا في التحليل البنيوي، فإن الأمثل بدا لهم في الحصول على ما يؤدي إلى الوصل بين الاثنتين: إذ من البِنية المغلقة إلى البنية المفتوحة، يتم القول بإمكانية دورة تصبو نحو الانفتاح.

وأظن أنكم حصلتم على قدر كافٍ من التوجيه يجعلكم تفهمون أن فكرة البنية هي في حد ذاتها، تجل للدال. والقليل مما أوضحته لكم حول ديناميتها وحول ما يترتب عنها، قد يقودكم لا محالة إلى تفهم فكرة الدال. إن الاهتمام بالبنية يعني عدم إهمال الدال والتفريط فيه. ففي التحليل البنيوي، كما هو الحال في تحليل العلاقة بين الدال والمدلول، نحصل على علاقات بين جماعات ترتكز على جموع تكون إما مغلقة وإما مفتوحة لكنها تتضمن أساسًا إسنادات متبادلة. ولقد تعلمنا في تحليلنا للصلة بين الدال والمدلول أن نركز على السانكرونية والدياكرونية معًا، وهذا ما يحصل في التحليل البنيوي. وفي آخر المطاف، إذا ما نظرنا عن قرب إلى فكرة البنية وفكرة الدال فإننا نجدهما لا ينفصلان. وفعلًا، عندما نقوم بتحليل بنية ما، فإن الأمر يتعلق دومًا بالدال. ولهذا فإن ما يرضينا أكثر عند تحليلنا لبنية ما، يكمن في توريّتنا للدال إلى أقصى حدًّ ممكن.

إننا نتموقع في حقل يختلف عن حقل العلوم الطبيعية، وأنتم تعلمون أنه غير كافي تسمية حقلنا حقل العلوم الإنسانية. فكيف يمكننا التمييز بين الحقلين؟ وإلى أي مدى يمكننا الاقتراب من مثاليات العلوم الطبيعية، وبالخصوص الفيزياء العصرية؟ فإلى أي حد لا يسعنا إلا أن نميّز حقلنا من حقل هذه الأخيرة؟ إنه إذًا من غير الممكن أن نرسم الحدود الملائمة إلا من خلال هذه التعريفات التي نعطيها للدال.

ففي الفيزياء، لقد تم فرض قانون يتطلّب الإنطلاق من فكرة أن لا أحد من الباحثين في هذا المجال يقوم في قياساته بالإعتماد على الدال من أجل التدليل. وهذا ما يفرق بين الفيزياء العصرية وبين الفيزياء الباطنية أو الصوفية، وحتى تلك الفيزياء القديمة التي لم تكن باطنية بتاتًا وإنما لم تخضع قطعًا لهذه الضرورة. أما بالنسبة لمعاصرينا فإنهم أصبحوا يخضعون لقانون أساسي، مطلوب في كل مقولة من باب العلوم الطبيعية، ويقضى بألا يتجرّأ أحد على استعمال الدال.

لكن هذا الدال، رغم ذلك، لا يفتأ يوجد في الطبيعة. فإن لم يكن الدال هو ما نبحث عنه فيها، فإننا لن نحصل على شيء بتاتًا. مع ذلك، فإن استخلاص أي قانون طبيعي، يتلخّص في تركيب صيغة منعدمة الدلالة. ويأقل ما تدلّ هذه الصيغة على شيء بقدر ما نكون مبتهجين أكثر. لهذا نجدنا فرحين جدًّا باكتمال الفيزياء الأينشتانية. أما إن ظننتم أن صيغ آينشتاين المقتضبة والتي تربط مثلًا بين كتلة القصور الذاتي من جهة، وبين عنصر ثابت وبعض العوارض من جهة أخرى تتضمّن دلالة ما، فإنكم تكونوا مخطئين، فلك لأنها عبارة عن دال صرف. ولهذا السبب، وامتنانا لفضل آينشتاين علينا، نكون قد تمكننا من وضع العالم كله تحت قبضة يدنا.

إن القول بأن الدال يدل على شيء وبأن هناك شخصًا ما يستعمل الدال للدلالة على شيء، هو ما يسمى: Signatura rerum. وهكذا عَنُون جاكوب بيهمي أحدَ كتبه. إنه يعني أن الإله ها هنا، كي يحدِّثنا بلسانه عبر الظواهر الطبيعية.

ومع ذلك لا يجب الظن بأن فيزياءنا تقتضي تقويض كل دلالة. ففي النهاية قد نحصل على إحداها لكن من دون أحد كي يدل عليها. إن تواجد نسق دلالي بداخل الفيزياء، لكفيل لوحده أن يفرز ولو هذه الدلالة التي تفيد في الآخر بأن هنالك واقعًا. إن الفيزياء تتضمن تضافرًا أدنى للدالين التاليين: الواحد والكل، وهو ما يعني أن كل الأشياء واحدة وأن الواحد هو كل الأشياء.

ثم إنكم تخطئون إذا ما ظننتم بأن دَوال العلم هذه، مهما بلغ اقتضابها، هي عبارة عن معطيات أولية يمكن لأي استقصاء أمبريقي أن يستنبطها. فليس بإمكان أية نظرية أمبريقية أن تفسّر ولا حتى وجود الأعداد الصحيحة الأولى. ومهما بذل السيد يونگ Jung من جهد كي يقنعنا بالعكس، فإن التاريخ والإثنوغرافيا يبيّنان لنا، في مرحلة ما من استعمال الدال، بأن الوصول إلى عدد 5 على سبيل المثال، هو من قبيل الاكتشافات العظمى. فمن بين قبائل الأورينوك، يمكن أن نفر ق بين قبيلة تعلّمت كيف تدل على عدد 4 لا أكثر، وبين تلك التي فتح أمامها عدد 5 إمكانيات مدهشة، كلها متناسقة مع مجموع النظام الدلالي الذي تنضوي بداخله.

وليس هذا من قبيل المزاح، بل يجب الأخذ به حرفيًا. فعندما دخل عدد 3 إلى إحدى القبائل الأمازونية فإنه فعل فيها فعل الصاعقة، لم يفت انتباه بعض الملاحظين الذي هُم على بينة بما يقولون. زِد على ذلك أن القول بسلاسل الأعداد الصحيحة ليس بالإمكان إدراكه بسهولة. ثم إنه إذا ما تم تجاوز عدد معيّن من هذه السلاسل، فإن الأشياء تختلط

ولا نرى بعد ذلك إلا الفوضى والكثرة، وهو ما يمكن تصوَّره فعلًا وتُثبته حتى التجربة. وهذه الأخيرة تبيّن أيضًا أن العدد 1 لا يحوز على قوته الفائقة إلا بالتراجع في العد، ولا يمكننا من خلاله وضع إصبعنا على البداية في اكتسابنا للدال انطلاقًا من موقعه الترتيبي.

إن هذه الاعتبارات يبدو وكأنها تناقض الملاحظات التي قدمتها لكم والتي مفادها أن كل منظومة لغوية تشمل وتغطي كامل المدلولات الممكنة. فهاذا التناقض غير وارد هنا لأن ما أقوله لا يعني بأن كل منظومة لغوية تُنضب كل إمكانيات الدال. فهذا شيء مختلف تمامًا. والدليل على ذلك هو أن لسان قبيلة أسترالية مثلًا بإمكانه التعبير عن عددٍ ما، بواسطة شكل هلال.

قد تبدو لكم هذه الملاحظات وكأنها من دون صلة بالموضوع، إلا أن إعادة استحضارها من جديد مع بداية كلامنا لهذه السنة، ضروري رغم ذلك. فنقطة انطلاقنا وهي النقطة التي نرجع إليها دومًا، لأننا سنجدنا دومًا في نقطة البداية - تكمن في كون أن كل دال حقيقي هو، في حدِّذاته، دال لا يدل على شيء.

2

والخبرة تثبت بأن الدال بقدر ما لا يدل على شيء، بقدر ما يكتسب قوة وصمودًا. وكم ينزلق في متاهات أولائك الذين يتضاحكون مما يمكن تسميته سطوة الكلمات، مبرزين - وهو شيء ليس بالعسير التناقض الذي قد نقع فيه عند استعمال هذا المفهوم أو ذاك، وكذلك أولائك الذين يسخرون من النزعة الإسمية، كما يقال، في هذه الفلسفة أو تلك.

إنه من اليسير فعلًا انتقاد ما قد يكون لمفهوم ما، كمفهوم المجتمع مثلًا، من اعتباطية وقلّة دقة. فلقد تم ابتكار هذا المفهوم في زمن ليس بالبعيد. ويمكن أن نتسلّى بعض الشيء من خلال توقّفنا على النفق المسدود الذي أدّى إليه فعلًا مفهوم المجتمع بكونه المسؤول عما حدث للفرد نظرًا لمطلبه الذي تمت ترجمته في النهاية إلى هذه التكوينات الاشتراكية. ففي بزوغ مفهوم «مجتمع» ولا أقول «مدينة»، هناك فعلًا اعتباطية جذرية. تفكّروا ما جاء على لسان صاحبنا سيسيرون في كتابه السالف الذّكر، بأن الأمة كمفهوم ليس، إن صح التعبير، إلا مَلِكة الساكنة، لأن همها هو التحكم في مجال المواليد. وفي الحقيقة، فإن فكرة الأمة كما نعرفها الآن لم تكن حتى في أفق الفكر القديم.

إن هذه الأمور ليست بالسهلة. ومن الجائز استخلاص أنه يمكن وضع مفهموم المجتمع محل شكِّ وارتياب. إلا أنه بقدر ما نرتاب من هذا المفهوم بقدر ما يكون بالفعل مفهومًا حقيقيًّا. ولهذا السبب أيضًا فإنه دخل في واقعنا الاجتماعي على شاكلة سكة المحراث.

فعندما نتحدث عما هو ذاتي، وحتى عندما نضعه موضع تساؤل، يفضي الوهم العالق بالذهن دومًا إلى أن الذاتي هو عكس الموضوعي وبأنه متواجد في جهة من يتكلم. وبهذا يكون من قبيل السراب، إما مشوِّهًا وإما مغلِّفًا لِما هو موضوعي. أما السمة التي تم حتى الآن تحاشيها، مع الأسف، في فهم النظرية الفرويدية، تكمن في أن ما هو ذاتي لا يكمن بجانب من يتكلم، وإنما هو من قبيل ما نصطدم به على مستوى الواقعي.

ومن دون شك، فإن الواقعي الذي يتعلّق به الأمر هنا ليس بالمعنى الذي نقتسمه عادة، متضمنًا للموضوعية، وهو خلط يحدث باستمرار في الكتابات التحليلية. إن الذاتي يتمظهر في الواقعي بكونه يفترض بأن الفرد قبالتنا قادرعلى استعمال وتداول الدال، وذلك ليس للدلالة على شيء ما وإنما تحديدًا للخداع بصدد ما يرجى الإدلال به. إنه استعمال الدال، من حيث هو مختلف عن الدلالة، في تمثيل دال مخادع. إن هذا لأساسي بكل معنى الكلمة إلى درجة أنه يشكّل السّلم الأول للفيزياء المعاصرة. إن النقاش الديكارتي حول مسألة الإله المخادع هو الخطوة التي ما كان بالإمكان تفاديها في تأسيس الفيزياء المتعارف عليها اليوم.

فالذاتي بالنسبة لنا هو ما يميز مجال العلوم الذي يتمركز بداخله التحليل النفسي عن مجموع مجال الفيزياء. إن هيئة الذاتية كحضور في الواقعي هي المنطلق الأساسي الذي يجعلنا نقول شيئًا جديدًا عندما نقوم مثلًا بعزل سلسلة هذه الظواهر، ذات المظهر الطبيعي والتي نسميها إما عُصابات أو ذُهانات.

فهل الذهانات مجرد ظواهر طبيعية حقّا؟ وهل تدخل حيّز مجال تفسير طبيعي؟ إن ما أسميه المبيعيّا، هو مجال العلم الذي ليس فيه ولا أحد يستعمل الدال للتدليل. وأرجوكم أن تحتفظوا بهذ التحديدات لأني لا أعطيكم إياها إلا بعد أن مكّنتها من الاختمار. إنني أظنها قادرة على إمدادنا بأسطع إنارة حول مسألة العلل النهائية. إن فكرة العلة النهائية منبوذة من طرف العلم في تركيبته الراهنة، إلا أنه يلجأ اليها بطريقة مقنّعة ومستترة، بخصوص فكرة العودة إلى حالة التوازي مثلًا. وإذا ما كنا نعني بالعلّة النهائية علم باستباق، وتصبو إلى ما هو آت، فإنه لا يمكن بتاتًا استئصالها من التفكير

العلمي. ويمكن القول أيضًا إنه يوجد عند آينشتاين من العلل النهائية ما يضاهي مثيلاتها عند أرسطو. أما الفرق فهو كما يلي تحديدًا: بالنسبة للأول، لا وجود مسبقًا لأحدكي يستعمل هذا الدال للدلالة على شيء، وإن دل هذا الدال على شيء فإنما يدل فقط على أن هنالك كَوْنًا ما.

لقد قرأت لدى م. [...] (ا) بأنه كان شديد الإعجاب والإنبهار أمام مادة الماء. إذ تتجلى من خلالها، في رأيه، عناية الخالق في ترتيب الأشياء وفي تحقيق متعتنا. فإن لم يكن الماء، في نظره، ذلك العنصر الثقيل، الصلب ورائع السيولة في آن، فكيف يتسنى لنا رؤية المراكب وهي تتزحلق بجمال ورونق فوق أمواج البحر. لقد كتب ذلك فعلًا. أما نحن فقد نكون مخطئين إن اعتبرنا أن المؤلف كان معتوهًا. بل إنه كان مندمجًا في زمن ثقافي كان مطلوب فيه من الطبيعة أن تتكلم. وهذا ما يغيب عنا نظرًا لما أصاب متطلباتنا السببية من تطهير وتنقية لهذا المنظور. فما قد يبدو لنا الآن وكأنه مجرد سذاجة، كان طبيعيًا لدى أناس يعتبرون كل ما يظهر في طبيعة دالَّة كأنما وجد لكي يدلَ على شيء ما.

إننا في الوقت الراهن نسمح لأنفسنا بالاستدراج في عملية جد غريبة تتمثل في تهربنا من مشكلات قد تطرحها بعض المجالات المتاخمة لنا والتي تتطلّب إدخال مسألة استعمال الدال في حد ذاته. وهذا التهرب يدفعنا للإنسياق في استعمال مفهوم التواصل التي تحاورنا بصدده هنا بين الفينة والأخرى. وإن أنا أدخلتُ مقالة تومكينز في هذا العدد من المجلة التي أصبحتم على ألفة بها إلى حد ما، فذلك لكي أعطيكم مثالًا على الطريقة الساذجة التي يُستعمل بها مفهوم التواصل. وسترون أن من الممكن الانسياق بعيدًا في هذه المتاهة، وهو ما حدث بالفعل.

هناك حتى من يقول إنه بداخل الجسم، تعمل مختلف الإفرازات الباطنية بتبادل خطابات في ما بينها، على شكل هورمونات تأتي مثلًا لتُخبر المَبيضات بأن الأمور بخير أو بأنها عسيرة شيئًا ما. فهل هذا استعمال مشروع لمفاهيم التواصل والإبلاغ؟ لماذا لا، إذا ما اقتصر الإبلاغ على ما يحدث فقط عندما نرسل شعاعًا، مرثيًا أم لا، إلى خلية كهرُ -ضوئية. وقد يؤدي هذا الاعتبار إلى أبعد من ذلك. فإذا ما نظرنا إلى السماء بواسطة مكبر ولاحظنا بزوغ شيء ما في وسطه فإننا قد نعتبر ذلك ردًّا منه إلينا. وهنا يأتي الإنتقاد من تلقاء نفسه لفكرة كهذه. إلا أننا إن اكتفينا بهذا فإننا نبقى على مستوى تبسيط وتسطيح الأمور بشكل قوي.

<sup>(</sup>١) هاكذا وردت الإشارة إلى إسم الكاتب في النص الأصلي بالفرنسية . (م).

فمتى يتعلّق الأمر حقًّا بالتواصل؟ ستردون علي قائلين إن التواصل يتطلّب إجابة لا محالة. وحقًّا إنه ردِّ يمكن الأخذ به، لكن المسألة تبقى قضية دقة في التعريف. أيمكننا الكلام عن عملية تواصل ابتداءً من اللحظة التي يتم فيها تسجيل إجابة ما؟ ثم ما هي الإجابة في حد ذاتها؟ فليس هناك إلا وسيلة واحدة لتحديدها: إنها عبارة عن رجوع شيء ما إلى نقطة البداية وهو ما يطابق خطاطة الفيدباك. إن رجوع أي شيء إلى المكان الذي سُجّل انطلاقه منه، يطلق عملية توازن ويشكّل هكذا ردًّا أو إجابة. فها هنا يبدأ التواصل عن طريق التوازن الذاتي.

ومع ذلك هل نحن هنا بمستوى وظيفة الدال؟ أقول لا. فبداخل آلة كهرُ- حرارية تستند إلى الفيدباك، ليس هناك استعمال للدال، لماذا؟ لأن عزل الدال في حد ذاته يتطلّب أمرًا مختلفًا يتمظهر بداية على شاكلة تناقض مظهري، ككل تمييز ديالكتيكي. إن الاستعمال المميّز للدال، لا يكمن في مضمون البلاغ ولا حتى في إطلاق رد فعل من عضو ما عندما تصله هورمونة حافزة، وإنما يتم انطلاقًا من اللحظة التي يأخذ المستقبِل وصول البلاغ لديه في الإعتبار.

وهل هذا يستوجب وجود ذاتية ما؟ إذا تمعنتم في المسألة عن قرب، ستجدون أن ذلك ليس بالأكيد. فهل ما يميز الدال في حد ذاته، اعتمادًا على الشاكلة التي أحاول تحديده بها مرة إضافية، هو كونه نسقًا من العناصر المتضافرة والتي تحتل مواقعها سانكرونيًا ودياكرونيًا، بعضها مقابل البعض؟

تخيلوني ركبت البحر وأنا قبطان لمركب صغير. إنني ألمح ليلا أشياء تتحرّك في كل صوب وبطريقة تجعلني أظن بأنها علامات تخصّني، فكيف يمكنني إذًا أن أتصرّف؟ فإن لم أكن بعد كاثنًا إنسانيًا، فإنني سوف أقوم بردود فعل معينة، مُنمطة كما يقال، منها ما هو حركي ومنها ما هو وظيفي، وهكذا سوف أرضى بما ينتظره اختصاصيو علم النفس انطلاقًا من توصيفاتهم. وها أنذا أكون قد فهمت. بمعنى آخر، إنني أقول لكم إنني هنا أفعل كل ما أنصحكم بتعلم عدم فعله في التحليل. أما إن كنتُ كائنًا إنسانيًا، فإني سأقوم بتسجيل ما يلي على لوحة قيادة المركب: الساعة كذا؛ خط الطول وخط العرض كذا؛ نلاحظ كذا وكذا.

فهذا ما هو أساسي، وهكذا أضع مسؤوليتي تحت غطاء ضبط المعلومات. وهنا يبرز تمييز الدال بحيث إنني أحيط علمًا وإلمامًا بالعلامات في حد ذاتها. وهكذا، فالإقرار بوصول البلاغ يصبح إذًا هو الأهم في التواصل باعتبار هذا الأخير دالًا بالأساس

وليس مدلولًا. فإن لم تقوموا بتحديد دقيق لهذا التمييز، فإنكم لا محالة مرتدون إلى مستوى المدلولية التي تعمل دومًا على تزوير البعد الأصيل والخلاق للدال بكونه يقوم بالوظيفة التي تميزه عن غيره. وبالفعل لا يصبح شيئًا ما دالًا انطلاقًا من اعتباره إما كل شي، وإما لا شيء، وإنما لكون هذا الشيء الذي يشكّل كلًّا بذاته، يتلخّص في تواجد هذه الإشارات التي لا تدل على شيء في ذاتها. فها هنا يبدأ نظام الدال بكونه يختلف عن نظام المدلولية.

فإن علَّمنا التحليل النفسي شيئًا يذكر، وإن شُكَّل فعلًا عطاءً جديدًا، فلأنه يَعتبر أن تطور الكائن الإنساني لا يمكن بأي حال من الأحوال استخلاصه مباشرة من بناء وتركيب وتداخل المدلولات، أي الغرائز. إن العالم الإنساني، هذا العالم الذي نعرف، هذا العالم الذي نعيش فيه والذي نتجوّل بداخله والذي من دونه لا يمكننا بتاتًا أن نعرف مقصدنا خارجه، هو عالم لا يتطلب فقط وجود المدلولات وإنما أساسًا وجود نسق الدال.

فإن لم يكن الأوديب هو إدخال وتدخّل الدال، فلستُ أدري كيف يمكن تعريفه. فدرجة تكوينه ليست أساسية في تنسيق البنية الجنسية إلا لأنه يُدخل فاعلية الدال في اكتساب الرجل أو المرأة لذاتهما. وليس لأن العقدة الأوديبية معاصرة للبعد أو للميل الليبدي هو ما يجعلنا، ولو لحظة، نفكر بأنه أساسي لعالم إنساني تم تحقّقه، لعالم له بنية الواقع الإنساني.

فكروا في الأمر لحظة إن كان هناك شيء لا يعمل فعلًا على إدخال الارتباطات والتفريقات، فإنما هي الوظيفة التناسلية. وذلك لأن ما يذهب أساسًا إلى الميوعة الأكثر غرابة، يكون الأكثر تناقضًا مع كل بنيان واقعي للعالم. لهذا فليس البعد الغريزي هو الفعّال في المرحلة التي يلزم تجاوزها خلال الأوديب. بهذا الصدد وعلى العكس من ذلك، فإن العناصر المتنوعة التي تظهرها المراحل القبتناسلية هي ما يمكننا من أن ندرك بكل سهولة كيف يقوم ما هو مادي بالارتباط بما يميّز مباشرة مجال الإنسان. فالتبادلات البدنية والبرازية والقبتناسلية لكافية لبنينة عالم من المواضيع، عالم للواقع الإنساني متكامل، بمعنى أنه عالم تتواجد فيه ذاتبات.

فليس هناك من تعريف علمي للذاتية إلا من إمكانية تحريك الدال ليس لأهداف مدلولية وإنما لأهداف دلالية صرفة، بمعنى أنها لا تعبر عن أية علاقة مباشرة من قبيل الشهية. وهكذا فإن الأشياء بسيطة للغاية. لكن يلزم أيضًا لنظام الدال أن تكتسبه ذات الفرد وأن تقتحمه وتغزوه، بمعنى أن تقف بصدده في حالة انخراط يُكلف كينونتها، وهو ما يؤدي إلى تكوين ما نسميه في لساننا العلمي بالأنا الأعلى. ليس من الضروري التعمق بعيدا في أدبيات التحليل كي نتبين أن الطريقة التي تم بها استعمال هذا المفهوم تصلح جيدًا لتعريف الدال، وهو كونه لا يدل على شيء، وبهذا يكون قادرًا على أعطاء مدلولات متنوعة. إن الأنا الأعلى هو ما يطرح السؤال لمعرفة كيف يدخل ويتواجد ويتراتب الدال الذي لا بد منه كي يتم تفعيل وتوظيف جسم الإنسان الذي يلزمه أن يتفاعل ليس فقط مع وسط طبيعي وإنما أيضًا مع مجال الدال.

نجدنا ها هنا في مفترق الطرق التي تركتكم به المرة السابقة حول العُصابات. فإلى ما يمكن نسبة الأعراض يا ترى؟ ليس إلا إلى ارتباط الجسم الإنساني بشيء ينبني كلغة، ومن خلاله سيحتل أي طرف من أطراف هذا الجسم محله كدال. لقد ذهبت بعيدًا في هذا الموضوع في المرة السابقة، متخذًا الهستيريا كمثال. فالهستيريا هي بمثابة سؤال يتمحور حول دال يبقى مُلغزًا بخصوص مدلوليته. فمسألتًا الموت والولادة هما، بالفعل، أقصى المسائل التي ليس لها من حلَّ بداخل الدال، وهذا ما يعطي للعُصابات قيمتها الوجودية.

لنرجع الآن إلى الذهانات. فماذا تعنيه هذه الأخيرة؟ وما هي وظيفة الصلات بين الذات والدال في الذهانات؟ لقد حاولنا الإلمام بهذه الوظيفة مرات عدّة. وإن كنا دائمًا مضطرين للإقتراب من هذه المسائل بطريقة جانبية، فإن ذلك يجد تبريره في السؤال ذاته. وحتى اللحظة، نظل مقتصرين فقط على ملاحظة هذا الأمر. فهنالك حاجز أو مقاومة لا تفصح لنا عن مدلوليتها إلا إذا تقدمنا بالأمور إلى مدى بعيد في تفقّه عمق المسألة.

3

لنقترب مجددًا من المشكلة محاولين التقدم خطوة إضافية كما فعلنا كل مرة. إنكم تتذكّرون الخطاطة التي توصّلنا إليها. لقد أشرت إلى ضرورة وجود شيء ما، في الذهان، لم يحصل تحقيقه، في فترة معيّنة بداخل المجال الدلالي، فتم إغفاله. فما كان هكذا موضع إغفال، يعود تمظهره في الواقعي. وهذه الآلية تختلف عما تُطلعنا عنه خبرتنا من آليات أخرى بخصوص الارتباطات بين الخيالي والرمزي والواقعي. ولقد حدّد فرويد بكل دقة، حتى في النص الذي يخص الرئيس شريبر والذي نحن بصدد دراسته، الفرق الجذري بين القناعة العاطفية والقناعة الهذائية. فالأولى تنجم عن إسقاط قصدي. كما في مثال الحسد، حيث أحسِد في شخص آخر أحاسيسي الخاصة وحيث تكون ميولي الخاصة للخيانة الزوجية مثلًا هي ما أنسبه لغيري. أما بخصوص الثانية، فلقد صدر عن فرويد هذا التعبير الذي يقول إن ما تم رفضه من الداخل يتم ظهوره في الخارج. وهو ما عبر عنه كذلك قائلًا إن ما تم حذفه من الفكرة يظهر من جديد في الواقع. لكن ما معنى هذا تحديدًا؟

في العصاب أيضًا نلاحظ هذه الحركية التي تَسِم النزوة كما نلاحظ عواقبها. لهذا نتساءل: ألبس في تعبير كهذا ما لا يشفي غليلنا بعدُ، إذ يبقي مختلطًا ومغلوطًا، بل وفاقد الصواب حتى؟ إلا أن كل المؤلفين، مع ذلك، اقتصروا على هذا التعبير. وعندما عرضتُه عليكم بهذه الشاكلة لم أكن أصبو من خلالها إلى تقديم ما يمكن اعتباره ابتكارًا. ربما أجد بينكم من يساعدني على التحقق في أعمال كاتان عن المقاطع التي حاول فيها تحديد آلية تكوينة الذهان المستجدة. وسترون المتاهات التي تعتوره والتي لا يحاول الإبتعاد عنها إلا بواسطة تعابير متناقضة. وهذا يشهد أيضًا على الصعوبات المفاهيمية التي قد تعترضنا إذا ما خلطنا ولو قليلًا بين مفهوم الواقع ومفهوم الموضوعية وحتى مفهوم المدلولية.

إن اتجاهًا فينومينولوجيًّا بكامله - يتجاوز بكثير حقل التحليل النفسي ولم يصبح سائدًا بداخل هذا الحقل إلا لأنه يسود أيضًا مجالات أخرى -يرتكز على خلط بين مجال الدلالية ومجال المدلولية. فانطلاقًا من أعمال تحظى بصفتها محاولات جادة حول وظيفة الدال، انزلقت الفينومينولوجيا فغطست في مجال المدلول، وهذا هو خلطها الأساسي. إلا أنها انقادت بداخله ككلبة جُرَّت إلى وسط الحلبة من دون أن يقودها ذلك، على غرار الكلبة تمامًا، إلى أية نتيجة علمية.

إنكم ربما على علم بالتناقض الحاصل بين «الشرح» و «الفهم». هنا يجب التوكيد أن لا وجود لبنية علمية إلا مع تواجد «الشرح». أما «الفهم» فهو الانفتاح على كل الخلوطات. فالشرح لا يتضمّن بتاتًا أية مدلولية ميكانيكية، ولا أشياء من هذا القبيل. إن طبيعة الشرح تكمن في الاعتماد على الدال كركيزة وحيدة لكل تركيبة علمية ممكنة.

ففي حالة شريبر مثلًا، نقف في البداية على مرحلة اضطراب، وهي فترة مثمرة في الذهان. وهذه الفترة تكشف عن مجموعة أعراض لم يتم بعد حقيقة، تدقيق فحواها

بواسطة التحليل، لكونها بقيت مهملة حتى الآن ولأنها فلتت وسقطت من بين أصابعنا، ولهذا بقينا لا نقتربها إلا بطريقة نظرية. لكننا إذا ما ركبناها ذهنيًّا فإننا نحصل تقريبًا على كل مظاهر المدلولات والآليات التي نرقب حدوثها في العصاب. فعلى هذا المستوى، ليس هناك أكثر ما يشبه إمراضية عصابية إلا إمراضية ذهانية. وعندما يُطرح التشخيص، يقال لنا إنه في الذهان يتم الوقوف على اللاشعور مندئرًا في الخارج، وبأن كل ما يتعلق بالهو فلقد تم مروره إلى العالم الخارجي، وبأن المدلولات المطروحة هي على درجة من الوضوح تنزع من تدخلنا التحليلي كل جدوى.

فهذا هو الموقف الكلاسيكي في التحليل الذي بقي يحتفظ بقيمة إلى حدما. لكن لم يعد خافيًا على أحد تناقضه الظاهري، إلا أن البراهين التي يتم تقديمها لشرح ما يحدث، تشتمل كلها على طابع الإطناب أو التناقض. إنها عبارة عن بنيات فوقية لافتراضات فاقدة لكل معنى. ولكي يتم التدليل على ما نقول، يكفي النظر إلى ما أتت به الأدبيات التحليلية وهي بمثابة عرض على ذلك.

وما هي حصيلة ذلك الموقف؟ هل الوصول الى عالم الموضوع والقبض عليه ثم استخلاصه بواسطة دلالة مرتبطة بالدوافع هو ما يخص الذهانات؟ وهل مسألة بنيان العالم الخارجي هو ما مميزها؟ فهذه المسائل هي نفسها التي تُمككنا أيضًا من تحديد العصاب. ثم أيضًا، انطلاقًا من أية لحظة يُمكننا الإقرار بأن الفرد قد تجاوز الحدود وأصبح يهذي؟

لنأخذ مثال الفترة القبذهانية. لقد عاش خلالها الرئيس شريبر حالة من الحيرة، طرح أثناءها هذا السؤال الذي قلت لكم إنه في صميم كل أشكال العصاب. إنه وقع - كما أبان عن ذلك في مرحلة لاحقة - فريسة إحساسات باطنية غريبة حيث غمرته فجأة تلك الصورة التي ليست من قبيل ما يراود ذهن رجل من فصيلته والتي مفادها أن أجمل ما قد يحصل له هو أن يصبح امرأة لحظة خضوعها للجماع. إنها حقًا مرحلة اختلاط مفزع لليه. فكيف يمكن تحديد الحد الفاصل بين هذه اللحظة من الخلط وبين الفترة التي عمل فيها هذيانه على بناء فكرة أصبح فيها بالفعل امرأة ليست من فصيلة كل النساء وإنما هي المرأة الربانية، وبدقة أكبر، إنها خطيبة الإله. فهل هذا كاف لتحديد مرحلة الدخول في الذهان؟ بالتأكيد لا. لقد قام كاتان Katan بعرض حالة انطلق الذهان عندها في مرحلة تسبق بكثير عما حدث لدى شريبر. ولقد عاين بنفسه لحظة الانتقال من هذه اللحظة إلى مرحلة البلوغ، دقّق المؤلف

الفترة القبدهانية في حالته، موضحًا أن لا شيء عنده ينم عن وصوله إلى ما يمكن تحقيق النمط الفحولي لديه. وكلما حاول الشاب استدراك تنميط تصرفه الفحولي، كلما اعتمد في ذلك توسط محاكات أحد زملانه والتعلّق بصورته. فاحتذاء بهذا الأخير، انطلق الشاب في أولى الممارسات الجنسية أثناء البلوغ، والتي تنحصر تحديدًا في عملية الاستمناء. ثم لم يلبث أن ابتعد عنها بأمر من هذا الزميل نفسه. بعد ذلك انطلق في التماهي بهذا الزميل بخصوص جملة من التمارين التي تهدف الى اكتساب ذاته والتحكم فيها. فأخذ يتصرف وكأنه فعلًا في حضرة أب قاس وهو ما كان يتسم به فعلًا سلوك هذا الزميل حياله. وكزميله، انصب اهتمامه على فتاة لم تكن غير الفتاة التي تشغل أيضًا بال هذا الزميل، ظانًا بأنه عندما يكتمل تماهيه بزميله، فإن هذه الفتاة قد تلقي بنفسها مطبعة بين ذراعيه، كما هو حالها مع زميله.

إننا نرى هنا بجلاء آلية اكأنًا التي رفعت السيدة هيلين دويتش من قيمتها كإحدى السمات المهمة في إمراضية الفصامات. إنها آلية التعويض التخيلي للأوديب المنعدم والذي كان، لو وُجد، من الممكن أن يعطيه فحولته، ليس على شكل الصورة الأبوية وإنما على شاكلة دال إسم الأب.

أما عندما ينطلق الذهان، فإن ذات المرء ستتصرّف كما في سابقها، أي انطلاقًا من حيث هي جنسمثلية لا شعوريًا. وهكذا لا تظهر أية مدلولية جد مغايرة إبان المرحلة القبذهانية. فكل سلوك الشاب محتذيًا زميله الذي كان دليله في محاولة بنينة ذاته لفترة المراهقة، يعود تمظهره من جديد في هذيانه. فانطلاقًا من أية لحظة يمكن القول إنه المراهقة، يعود تمظهره من اللحظة التي أخذ يقول فيها إن أباه يلاحقه ليقتله ويسرقه ويخصيه. إن كل المضامين المدلولية التي يتضمّنها العصاب تتواجدها هنا، لكن النقطة الأساسة والتي لا يتم عادة إبرازها، تكمن في كون الهذيان يبدأ انطلاقًا من اللحظة التي تكون فيها المبادرة آتية من جانب آخر معين، وهو الآخر الأكبر. وهكذا يبدو أن الآخر يريد كذا، بل ويريد خصيصًا أن نكون على علم بما يريد. فعندما يكون هناك هذيان فإننا ندخل وشراعنا مفتوحة بالكامل في مجال البيذاتية، وكل المسألة تتلخّص في معرفة لماذا هذه الأخيرة هي من قبيل الهوام.

ولكن باسم الهوام الذي يكون مسيطرًا في العصاب، ولكون تفضيلنا يذهب للمدلولية بداهة، فإننا ننسى البنية التي تنظمه، ننسى بأن الأمر يتعلّق بدوال، أي بدوال في حد ذاتها مستعملة من طرف الذات لأهداف دلالية بحتة لدرجة تصبح معها المدلولية إشكالية في أغلب الأحيان. إن ما توقفنا عليه في هذه الإمراضية يفترض دومًا ما أوضحته لكم السنة الماضية حول مسألة تدخّل ذوات مختلفة في حلم فرويد حول احقنة إيرما، تذكروا الممارسين الثلاثة الذين ناداهم فرويد بالتتابع في حلمه، حيث كان يريد أن يعرف طبيعة المرض الذي حل بحلقوم إيرما Irma. وما كان من هؤلاء الأشخاص إلا أن شرعوا في الفحص وعرض أطروحاتهم في القضية، لكنهم لم يقولوا سوى ترهات. إنهم ها هنا عبارة عن بَيذواتٍ يلعبون دورًا أساسيًّا. إنهم أشخاص تم تواجدهم على هامش تساؤل فرويد الذي كان همّه الأكبر آنذاك يتعلّق بمسألة الدفاع. ففي رسالة موجهة إلى فليس Fliess قال فرويد بهذا الصدد: «أنا الآن في وسط معمعة في رسالة موجهة إلى فليس Fliess قو ما يتعلّق به الأمر طبعًا لما له من ارتباط أساسي بالدال، ارتباط لا يتعلّق بتغلّب المدلولية وإنما بتأليه الدال في حد ذاته. وما هذه المعرد إشارة مني لكم.

فتدخّل الذوات، أليس هو بالتحديد ما يظهر لنا في الهذيان؟ إنها لسمة جد أساسية لكل علاقة بيذاتية بحيث يمكن القول إن لا وجود للسان لا يحتوي على تركيبات نحوية جد خاصة للإشارة إلى هذه المسألة. وسأعطي مثالًا على ذلك. إنه كل الفارق الموجود بين التعبيرين: «الطبيب الجراح الذي قام بالعملية الجراحية على يد مساعده»، و«الطبيب الجراح الذي كان عليه أن يقوم نفسه بالعملية، فترك لمساعده القيام بها». إنكم لا بد مدركين أن هذين التعبيرين، وإن كانا يصلان إلى نفس النتيجة، فإنهما يعبران عن أمرين مختلفين تمامًا. وهذا ما يتعلّق به الأمر دومًا في الهذيان إذ يتم الدفع بالذهاني إلى فعل شيء ما. هنا يكمن المشكل وهو أكثر عمقًا مما إذا قلنا فقط إن الهو حاضر بكل قوة ويتم تمظهره من جديد في الواقع.

ففي عمق الذهان يتعلّق الأمر بطريق مسدود، بِحَيرة عميقة تخصّ الدال. وكل شيء يمر وكأن ذات المرء تَرُد بمحاولة إرجاع أو تعويض. إن النوبة الذهانية تتهيّج أساسًا ومن دون شك انطلاقًا من سؤال معين: "ماذا...؟". أنا أفترض أن ذات الفرد ترد على غياب الدال بالتشديد على دال آخر يكون، في حد ذاته، مُلغِزًا. وبما أن الآخر الأكبر بصفته حاملًا للدال، يصبح مقصيًّا، فإنه يتم التوكيد عليه من جديد ليحل مكانًا بينه وبين ذات الفرد، وهذه المرة على مستوى الآخر الأصغر، على مستوى الخيالي. فها هنا تحصل كل الظواهر البيذاتية التي تشكّل ما هو ظاهر في الإمراضية الذهائية. إنها تحصل بمستوى الذات الأخرى، التي في الذهان تكون لها المبادرة، كما هو حال

الأستاذ فليشسيغ بالنسبة لشريبر، وكذلك الإله ذو القدرة البالغة في الإغواء لدرجة قد يدفع من جراء ما يُحدث من جاذبية لدى شريبر، إلى الإخلال بنظام عالمه المتوازن.

وكما أن الصيغة التي ظهرت مكتوبة بأحرف كبيرة في ختام حلم قحقنة إيرما، قد برزت لتُظهر الحل الذي تصبو اليه رغبة فرويد في آخر المطاف، إذ ليس هناك ما هو أهم من صيغة مكتوبة في علم الكيمياء العضوية، كذلك فإن ما نتوقف عنده أثناء الهذيان، ومن خلال الطنين المتواصل والتعاليق المسترسلة في رأس المريض، هو ما يدلنا إلى أن ما يتعلّق به الأمر يدور حصرًا على قضية الدال.

11 أبريل/ نيسان 1956

## بخصوص دَوال أولية ونقصان واحد منها

- ملتقى طرق
- دوال مركزية
- دال جديد في الواقعي
  - الاقتراب من الثقب
  - التعويض بالتماهي

إن التفرقة التي أُركز عليها هذه السنة بين الدال والمدلول، تبدو مبررة إلى درجة عالية عن طريق الإهتمام بالذهانات. وهذا ما سأجعلكم تلمسونه اليوم.

فعمَّ نبحث، نحن المحللون، عندما نتوقف على اختلال عقلي قد يكون ظاهرًا أم خفيًّا، قد يكون مقنَّعًا أم يتجلى من خلال الأعراض والسلوكات؟ إننا نبحث دومًا عن المدلولات، وهذا ما يميزنا. فلقد يتم وضع كامل الثقة في المحلل النفسي كونه لا يجتر إلى تجاهل المدلولات الحقيقية. فعندما يتبين المحلل القيمة التي قد يأخذها موضوع ما لدى الفرد، فإنه يموضعها دائمًا على مستوى مدلولة، على مستوى مدلولة يَعتبر أن ذات الفرد عالقة بها. فها هنا أريد أن أوقفكم بعض الوقت لأن هنالك مفترق طرق.

إن الإبتغاء أو الرغبة أو الإشتهاء الذي يقحم ذات الفرد في مدلولة ما، يؤدي إلى البحث في مجال العلاقات الغريزية، عن نموذج أوعن قالب تتجلّى فيه الذات تزامنًا مع الموضوع. ولهذا الغرض تمت بناية نظرية الغرائز التي يمكن اعتبارها الركائز التي يقوم

عليها الإكتشاف التحليلي. إن ها هنا عالمًا، بل إن أمكن القول، هناك متاهات علائقية، تتضمّن تفرعات وتواصلات وتراجعات قد نكتفي بها ونرضى، إلا أننا هكذا قد نتيه بداخلها في آخر المطاف. وهذا ما يلاحظ من خلال معالجتنا اليومية لهذه المدلولات.

لناخذ على سبيل المثال التعلق الجنسمثلي الذي يمثل عنصرًا أساسبًا من الدراما الأوديبية. يتم الإدعاء بأن العلاقة الجنسمثلية تميل إلى البروز من خلال الأوديب المعكوس. وفي إطار العصاب يتم الإدعاء عادة بأن الفرد يقوم بمقاومة هذا التعلق الذي يتجلّى إلى حدما في سلوكاته والذي يصبو دومًا إلى البروز. فيتم الحديث عن الدفاع مع ما يتسم به من أشكال متنوعة. ويتم البحث لهذا الدفاع عن سبب، مع تحديد هذا السبب بكونه يكمن في خشية الخصاء. وهكذا نرى أن منبع التفسيرات لا ينبض. فإن لم يحلُ تفسير ما، يتم استبداله بتفسير مختلف، وهكذا دواليك.

وإن وقع الاختيار على هذا التفسير أو ذاك، أليس من الممكن القول، كما تُبين ذلك أبسط مراجعة لأدبيات التحليل النفسي، أنه يتم هكذا تجنّب البحث في مسألة اتساق وانسجام ما يتعلّق به الأمر؟

لكن لماذا نسلم نحن بأن التوجه الجنسمثلي للإستثمار اللبيدي يتضمّن مباشرة اتساقًا سببيًا لدى ذات الفرد؟ وما يجعل الانجذاب الآسر للذات بالصورة الجنسمثلية اللاشعورية يفضي إلى فقدانها للقضيب؟ وما نوع السببية التي يتطلّبها ما نسميه السيرورة الأولية؟ وإلى أي مدى يمكننا التسليم بعلاقة سببية على مستوى هذه السيرورة؟ وما هي صيغ السببية التي تقف الذات عندها من خلال انجذاب تخيلي آسر؟ فهل يكفي أن نلحظ نحن هذه العلاقة التخيلية كي يتم اعتبارها أنها معطاة لدى الذات، في حين أننا لا نلحظها إلا من خارج هذه الذات؟ أنا لا أقول إننا مخطئون إذا ما اعتبرنا أن رهاب الخصاء وكل ما يترتب عنه، يعمل عمله تلقائيًا لدى ذكر تم شده في الإنجذاب الآسر والمُخمِّل الذي يطبع العلاقة الجنسمثلية. أنا أقول إننا لا نطرح السؤال أبدًا. وهذا السؤال، إذا ما طرح، فإنه يلقى طبعًا، أجوبة تختلف باختلاف الحالات. لكن الإتساق السببي يتبلور هنا انطلاقًا من الاقتصار عمدًا على استجلاء المظاهر التخيلية بمستوى الواقع. فحيث يتعلق الأمر بمبدأ اللذة، وبالرجوع إلى التوازن، وبإلحاح الرغبة، نجدنا نساق وبكل بساطة إلى اعتماد مبدأ الواقع أو ما شابه.

وهذا ما يسمح لنا بالرجوع إلى فكرتنا عن مفترق الطرق. فكما أسلفنا، يتم اعتبار علاقة الرغبة، ولأول وهلة، على أنها تخيّلية بالأساس. وانطلاقًا من هنا فإننا أصبحنا نساق في متاهات جداول الغرائز وفي تقابلاتها وفي مخرجات بعضها في البعض الآخر. لتتوقف قليلًا ونتساءل في ما إذا كانت القوانين الطبيعية هي وحدها التي تجعل بعض من المدلولات الغرائزية ذات أهمية للذات الإنسانية. وما هو النصيب الذي يرجع للدال في هذا المجال؟

وفي الواقع، فإن الدال، بما يلعبه من دور وما يتميز به من إصرار، يتدخّل في كل اهتمامات الكائن الإنساني، وحتى أقصى درجات العمق والبدائية والأولية التي قد نفترضها لهذه الإهتمامات. ولقد حاولت طيلة أيام ودروس أن أجعلكم تلمحون ما يمكننا تسميته موقتا باستقلالية الدال، بمعنى أن هناك قوانين تميزه لوحده. إلا أنه من الصعوبة بمكان عزل وتحديد هذه القوانين لأننا نُفعل دومًا هذا الدال بداخل دلالات.

وهذا ما يضفي كل القيمة للاعتبار الألسني للمسألة. إذ إنه من المستحيل دراسة كيف يتم تفعيل هذه الظاهرة المسماة لغة، والتي هي أعظم ركيزة في العلاقات الإنسانية، إن لم ننطلق من التفريق بين الدال والمدلول. إن للدال قوانينه الخاصة، بصفته مستقلًا عن المدلول. والخطوة التي أطلب منكم القيام بها في هذا السيمينار تتلخّص في اقتفاء خطواتي عندما أقول لكم إن كنه الاكتشاف التحليلي لا يكمن فقط في التوقف على المدلولات وإنما يكمن في تعمق قراءتها أكثر وأبعد مما تم فعله حتى الآن، أي بالوصول إلى الدال. إن تناسي هذا الحدث هو ما يفسر الانزلاق في الطرق المسدودة والخلوطات والحلقات المفرغة التي تعترض البحوث التحليلنفسية.

2

إن صلب الاكتشاف التحليلي لا يكمن في المدلولات المسماة ليبيدية أو غرائزية والمرتبطة بسلوكات مختلفة. إن لهذا وجودًا حقًا. لكن لدى الإنسان تكون المدلولات البدائية والقريبة جدًّا من الحاجة والمتعلّقة بالاندماج الحيواني داخل المحيط بكون هذا الأخير مغذيًّا وبكونه خلابًا، تكون خاضعة في بنائها وفي تسلسلها، للقوانين الخاصة بالدال.

فإن أنا حدثتكم عن النهار والليل، فمن أجل أن أجعلكم تلمسون بأن النهار ومفهوم النهار وكلمة نهار وفكرة المجيء إلى النهار كلها تعابير لا يمكن، بكل معنى الكلمة، القبض عليها والإمساك بها في أي واقع كان. إن اختلاف النهار والليل هو اختلاف دلالي محض، يتجاوز إلى ما لا نهاية جميع المدلولات التي ينتهي بتغليفها، بل إنه يتجاوز كل ما هو من قبيل المدلولية. فإن أنا اتخذت النهار والليل كمثال، فذلك طبعًا لأن موضوعنا يتعلق بالرجل والمرأة. فدال رجل كدال امرأة، هما غير الموقف النشيط والموقف المثبط، وغير الموقف العدواني والموقف المتنازل المتسامح. فالدالان هما غير السلوكين المقابلين. فخلف رجل وامرأة هناك دال خفي لا يمكن طبعًا تجسده بالمطلق، لكنه على كل يتجسد على مقربة من تواجد كلمة رجل وكلمة امرأة.

فإن كانت سجلات الكينونة هذه متواجدة في مكان ما، فهي تتواجد بالكلمات في نهاية المطاف. وليس من الضروري أن يتم التلفظ بهذه الكلمات، إذ يكفي أن تأخُذ شكل علامة منقوشة على حائط. فمن الممكن أن تكون بالنسبة لمن سُمّي بالبدائي، عبارة عن نقش أو حَجرة، لكنها على كل حال، خارجة عن نطاق أشكال السلوكات وأنماطها. وليس هذا بجديد. فعندما نقول إن عقدة أوديب أساسية كي يجتاز الكائن الإنساني إلى بنية مؤنسنة للواقع. فهذا لا يعني غير ذلك. فكل ما يجري به القول في أدبياتنا وكل المبادئ المركزية التي نتفق عليها، تتضمن ذلك. فلكي يتم تواجد الواقع، كي يتم تواجد الواقع، يكون الواقع هو الدليل الحق، وكي لا يكون الواقع كما هو عليه الحال في الذهان، لا بد من اختبار عقدة أوديب. لذا فلا يمكننا يكون الواقع كما هو عليه الحال في الذهان، لا بد من اختبار عقدة أوديب. لذا فلا يمكننا وعواقبها ولا أزمتها النهائية المسماة اضمحلالاً والتي تُختم بتمرير ذات الفرد إلى بعد وعواقبها ولا أزمتها النهائية المسماة اضمحلالاً والتي تُختم بتمرير ذات الفرد إلى بعد الشريكين الآخرين. وهذا ما تعنيه لفظة التماهي التي تستعملونها في كل لحظة. فها هنا الشريكين الآخرين. وهذا ما تعنيه لفظة التماهي التي تستعملونها في كل لحظة. فها هنا وأذا بيذاتية ومنظومة ديالكتيكية. وهو ما لا يمكن حتى التفكير فيه، إذا ما لم يكن للمجال الذي حددناه تحت اسم الأوديب، بنية رمزية.

ولا أظن أنه بالإمكان الشك في هذا التحليل، ولا يغير في الأمر شيئًا كونه غير متقبّل بصفة عامة. ويكفي أن يثق به البعض حتى يؤدّي هكذا إلى التساؤل بشأنه. إن التواجد القويم للكائن الإنساني في الواقع وتوازنه فيه يرتكز على خبرة رمزية تحديدًا، أو على الاقل في أحد مستويات هذا الواقع، يرتكز على خبرة تفضي إلى اكتساب العلاقة الرمزية في حد ذاتها.

وإذا أمعنا النظر، هل نحن حقًا في حاجة إلى التحليل النفسي كي نعلم ذلك؟ ألسنا مندهشين لكون الفلاسفة منذ زمن لم يعيروا أهمية لكون الواقع الإنساني مبنيًّا على شاكلة دلالية لا مناص منها؟ فالنهار والليل؛ الرجل والمرأة؛ السلم والحرب؛ كلها متناقضات بمكنني أن أذكر مثيلات لها لا تنبئق من العالم الواقعي، بل هي ما يعطي لهذا العالم ركيزته ومحاوره وبنيته التي تعمل على تنظيمه وتعمل فعلًا بتحديد واقع للإنسان بإمكانه أن يتواجد فيه ويتعايش. إن فكرة الواقع بالمعنى الذي نستعملها به في التحليل، يفترض هذا النسيج وهذه العروق التي تميز الدوال. وهذا ليس بجديد. إنه متضمن على الدوام في التحليل لكن لم يتم أبدًا إبرازه في حد ذاته. وربما قد لا يكون في ذلك ضرر، إلا أن الضرر قد حدث مثلًا بخصوص ما يكتب حول الذهانات.

فبخصوص الذهانات، يتم استدعاء نفس آليات الجذب والاستبعاد، ونفس آليات الصراع والدفاع المستعملة في العصابات في حين تكون التتاتج مختلفة على كل من المستويين الفينومولوجي والإمراضي، إن لم نقل بأنها تتعارض تمامًا. ويتم الاكتفاء فقط بنفس محاصل المدلولية وهنا مكمن الخطأ. وهذا ما يفرض علينا التوقف على تواجد بنية الدال في حدّ ذاتها، وأيضًا على توجدها في الذهان.

سوف آخذ بالأشياء من البداية وأقول ما قل ودل. بما أننا فرقنا بين الدال والمدلول، يجب علينا التسليم بأنه من الممكن أن الذهان لا يرجع فقط إلى ما يتمظهر على مستوى المدلولات وإلى انتشارها ومتاهاتها التي قد يتيه فيها الفرد أو قد يُؤسر بإحدى تثبيتاتها، وإنما يرجع بالأساس إلى شيء ما يتموقع بمستوى علاقات ذات الفرد بالدال. فالدال يجب اعتباره أولًا مختلفًا عن المدلولة. وما يميزه هو كونه من دون مدلولة في ذاته. انطلاقًا من هذا حاولوا تخيّل ما قد يكوّنه تمظهر هذا الدال الخالص. وطبعًا لا يمكننا بالتحديد حتى تخيّله. ومع ذلك، بما أننا نطرح أسئلة بصدد الأصول، يجب علينا محاولة الاقتراب مما يمكن تمثّله كذلك.

إن كان هنالك دوال مركزية من دونها لا يمكن أن تقوم لعالم المدلولات الإنساني قائمة، فهذا ما تجعلنا خبرتنا التحليلية نتحسسه في كل لحظة. ثم أليس كذلك هذا هو بالذات ما تعلّمنا إياه كل الميثولوجيات؟ «التفكير السحري»! هكذا تسميه الغباوة العلمية المعاصرة كلما وجدت نفسها أمام أمر يتجاوز المخيخات المسطحة لأولائك الذين يظنّون أن الشرط الأساسي كي يتم تعمقهم للمجال الثقافي هو افتراضهم أن لا شيء يقوم بإدراجهم في رغبة ما تعمل على أنسنتهم. - «التفكير السحري»! أيكفي هذا التعبير في نظركم للقول بحق أقوام لهم نفس ما لنا من علاقة مع مسألة الولادة بأنهم قد أولوا النهار مع الليل والأرض مع السماء على أنها هيئات تتزاوج وتتناكح في إطار

عائلة يخترقها قتل وإنيان المحارم وإبعاد وبتر قد يلحق بهذا أو ذاك من أفرادها؟ أنظنون حقًا أن هؤلاء الأقوام يأخذون حرفيًا بكل ما يأتون به في هذه التأويلات؟ إنْ كان ذلك فإنكم تضعونهم بالمستوى العقلي لكل معاصر يأخذ بالنظرية التطورية ويعتقد أن بإمكانه تفسير كل شيء. وأظن أنه بخصوص تدني التفكير وتقلصه، فإن لنا من هذا القبيل ما يكفى لصدنا عن حَسد القدامي.

وبالعكس، أليس من الجلي بأن هذه الميثولوجيات تتوخّى رفع هامة الإنسان منتصبًا وسط العالم؟ أي إنها تُعرّفه بالدوال الأساسية وتُعلّمه كيف يدرك تسلسلها وترابطها. ولسنا هنا بحاجة لتقضّي الميثولوجيا اليونانية أو المصرية، حيث سبق للسيد م. گرييُول Griaule أن وضّح لنا هذه المسألة في إطار الميثولوجيا الأفريقية. ففي هذه الأخيرة يتعلّق الأمر بمشيمة تنقسم إلى أربع قطع. أما القطعة الأولى التي تم انتزاعها قبل الأخريات، فتُقحم بين العناصر الأربعة الأولية، في اللاتوازي الأول وفي الجدلية اللذين من خلالهما يتم تفسير كل شيء؛ ابتداءً بكيفية اقتسام الأراضي الزراعية إلى كيفية ارتداء الملابس بالإضافة إلى تحديد معنى هذا أو ذاك من مختلف الفنون المعتمدة، إلخ. إن الأمر يتعلّق هنا بمسألة تسلسل الدوال من حيث هو أساسي وضروري لكل إنسان كي يتعرّف على ذاته. فالدوال في تسلسلها ليست مجرّد إشارات خارجية كمثل أعمدة تنظيم حركة المرور، ولا هي بمثابة أنماط سلوكية وتصرّفات. إن حذه الدوال في تسلسلها تمكّن الإنسان التحرك بحرية في عالم تم ضبطه وترتيبه. وربما قد يكون الإنسان المعاصر أقل حظًا على هذا المستوى.

فمن خلال أساطيره يتمكّن الإنسان البدائي من التحرك الفعّال بداخل مجال الدلالات. وبفضلها يكتسب مفاتيح لحل المواقف المستجدة والمستغربة. أما إن انكسر الرابط بينه وبين محيطه، فهناك أيضًا دّوال تقوم باحتوائه والشد بيده، فتطلعه وبكل دقة، على شكل العقوبة التي يتضمّنها تَهرّبه الذي أوقع ما أوقعه من اختلالات. وهكذا فإن القاعدة تفرض عليه إيقاعها المركزي. أما نحن فقد قُدر علينا أن نبقى قابعين متخوفين في دائرة التوافق. نخشى أن يصيبنا نصيبٌ من الحمق إذا ما نحن توانينا عن تكرار الخطاب العام. فهكذا أصبحت حالة الإنسان المعاصر.

لنُجسد ولو قليلًا حضور الدال هذا في الواقع. إن انبثاق دال جديد، مع ما يترتب عنه من انعكاسات قد تصل إلى أعمق أعماق التصرّ فات والأفكار، أو بزوغ سجلٌ بمستوى ديانة جديدة، على سبيل المثال، فهو أمر ليس من قبيل ما يمكن أن نعالجه بكل بساطة، وهذا ما تبرهن عليه التجربة. آنذاك يحصل انعراج في المدلولات، ويحصل تغير في الإحساس العام للناس وكذلك على مستوى العلاقات المؤطرة اجتماعيًا. أضف إلى ذلك أيضًا كل تلك الظواهر المسماة بالوحيية والتي من الممكن أن تتمظهر على شاكلة مشوشة إلى حد ما، مما يجعل المفاهيم التي نستعملها بصدد الذهانات غير لائقة أبدًا. وهكذا فإن انبثاق بنية جديدة داخل العلاقات التي تربط بين الدوال المركزية، قد يكون لها طابع كارثي.

لكن هذا ليس من شأننا. فليس من اللازم علينا الاهتمام بانبثاق دال جديد. وذلك لأن هذه ظاهرة لا تعترض سبيلنا أبدًا على المستوى المراسي. وبالعكس، نحن نهتم بأولائك الأفراد الذين نلمس لديهم وبكل جلاء، أن شيئًا ما قد حصل على مستوى العقدة الأوديبية، متخذًا شكل نواة غير قابلة للإختزال. وبهذا الصدد، فإن السؤال الإضافي الذي أستجديكم طرحه على أنفسكم هو كالتالي: أليس من الممكن، لدى الذوات التي يمكن استجلاؤها مباشرة كما هو حال الذهانيين، أن نأخذ في الاعتبار مخلفات النقصان الأساسى لدال ما؟

وهنا أيضًا، فإني لا آتي بشيء جديد وإنما أعبر بقدر من الوضوح عما يترتب عنه في خطابنا عندما نتحدث عن عقدة أوديب. فلا وجود لعصاب من دون أوديب. أما في الذهان فقد يتم الإقرار وببساطة بأن شيئًا ما لم يتم تفعيله، لم يتم إتمامه على مستوى الأوديب أساسًا. لقد حدث لأحد المحللين أن درس مباشرة حالة عظامي تشبه في بعض جوانبها حالة الرئيس شريبر. ونراه في نهاية المطاف يقول أشياء تشبه جدًّا ما أقوله لكم، باستثناء أنه وقع في خلط واضح لإنه لم يتمكن من التعبير عما أتى به بالطريقة التي أقترحها عليكم، أي بالقول إن الذهان يكمن في ثقب وفي نقص على مستوى الدال.

قد يبدو ما أقوله غير دقيق لكنه كافٍ وإن كان من غير الممكن للتو تحديد الدال الذي يتعلّق به الأمر. وسوف نتقدّم محاولين تحديده بالتقريب، انطلاقًا من المدلولات المعنية في التقرب منه. لكن هل من الممكن الحديث عن الإقتراب من ثقب بحيث ليس هناك ما هو أخطر من الإقتراب من فراغ؟ ولماذا لا؟

3

إن هناك شكلًا من أشكال الدفاع يختلف عما ينتج عن ميل أو دلالة ممنوعة. إنه الدفاع الذي يرمي إلى عدم الإقتراب من المكان الذي ينعدم فيه الجواب عن السؤال

المطروح. بهذا المنحى نبقى عمومًا في حالة ارتياح وبالإجمال، هذه هي سمة الناس العاديين بحيث يتم تأديبنا على عدم الإكثار من التساؤل. وهذا من أحد أسباب وجودنا كمحللين. إلا أننا، بكوننا محللين، نجدنا في موقع من يحاول مساعدة أو لائك التعساء الذين طرحوا على أنفسهم أسئلة كثيرة. نحن متأكدون من أن العصابيين قد طرحوا على أنفسهم تساؤلات. أما بالنسبة للذهانيين، فليس ذلك بأكيد. فلربما تكون الإجابة قد أتتهم قبل السؤال، وهاذا افتراض منّي. وقد يكون السؤال قد طُرح عليهم من تلقاء نفسه، وليس هذا بمستحيل.

وفي المعتاد، لا يمكن لفرد ما أن يطرح سؤاله إلا مع تواجد آخر يُطرَح السؤال بين يديه. لقد صرح لي أحدهم مؤخرًا، أثناء عملية تحليله الشخصي، قائلًا: «ليس علي أن أطلب شيئًا ما من أحد». إنه حقًّا لاعتراف مؤسف. فقلت له إنه على كل حال، إن كان له ما يطلبه، فلا بد من أن يطلبه من أحد. إنه الوجه الآخر لنفس المسألة. فإذا ما أثبتنا هذه العلاقة في عقولنا، فلن يبدو مفرطًا أن أقول إنه من الممكن أيضًا أن يكون السؤال قد طرح أولًا وليست الذات هي من طرحته. وكما أوضحته لكم خلال عروضي للحالات المَرضية، فإن ما يحدث في بداية ذهان ما يكون من هذا القبيل.

لتتذكروا حالة ذاك المريض الشاب الذي بدا لنا نحن بطبيعة الحال، ذي عقل شفاف. بالنظر إلى الشاكلة التي نما بها وترعر في خضم الفوضى التي غمرت وسطه العائلي، فإنه اصطفى أحد أصدقائه الذي أصبح بالنسبة إليه بمثابة وتد شدَّه إلى الوجود. وفجأة حدث ما لم يكن قادرًا على تحديد كنهه. أما نحن فلقد تبيّن لنا بأن ذلك يرتبط بظهور ابنة شريكه ثم نضيف قائلين إنه أحس بهذا الظهور وكأنه من قبيل سِفاح القربى، الشيء الذي دفع به إلى اعتماد آلية الدفاع.

لقد بِتنا أقل دقة في تركيباتنا الفكرية منذ أن تعلمنا من فرويد أن مبدأ التناقض تنعدم فعاليته في اللاشعور وهي حقًا فكرة واعدة وذات قيمة. إلا أننا إذا ما اقتصرنا على هذا القول، فإن هذه المقولة تصبح غير ذات جدوى، وهكذا فعندما يستعصي فهم أمر ما بمعنى معين، يتم تفسيره بعكسه. ولهذا نجد أن التحليل يفسر لنا الأشياء على نحو رائع. إلا أن هذا الشخص لم يفهم إلا القليل مما فهمناه نحن. إنه يصطدم ها هنا بشيء ما، وليس في حوزته أي مفتاح لفكه، فنراه يذهب لينغمس في فراشه لمدة ثلاثة أشهر حتى يتسنّى له استعادة السيطرة على نفسه. فلقد وقع في حيرة كاملة من أمره.

إن أقلُّ ما تمدَّنا به مهنتنا من رهافة الإحساس، يمكننا من وضع إصبعنا على شيء ما

يتواجد دومًا في ما يسمى بما - قبل الذهان ويتعلّق الأمر بإحساس الفرد بأنه وصل إلى حافة الثقب. ويجب أخذ هذا القول حرفيًا. فالأمر لا يتعلّق بمفهوم ما يحدث بحيث لا إمكان لتواجدنا هناك. فالأمر لا يتعلّق بفينومينولوجيا ما قد يحدث. إن الأمر يتعلّق بتصوّر، ولا أقول تخيّل، ما يحدث لذات الفرد عندما يأتيها السؤال من مكان لا وجود فيه لدال، من مكان يملأه ثقب، من نقصان يتم الإحساس به في حد ذاته. أكرر وأقول إن الأمر لا يتعلّق بفينومينولوجيا ظاهرة ما، إذ ليس المطلوب أن نقلًد الحمقى، وهو ما نفعله عادة. أما المطلوب فهو تعقب وتحديد عواقب وضعية محددة بهذا الشكل على مستوى الذات.

إن كل المقاعد لا تتوفّر على أربع قوائم. فبعضها يقوم على ثلاث. آنذاك لم يعد من الممكن أن تنقص إحداها وإلا سيحصل ما لا تحمد عقباه. ليكن في علمكم إذًا بأن نقاط الارتكاز الدلالية التي تسند عالمنا المنكمش، عالم إنسان الجموع المعاصرة المقزم والمنعزل، تضاءلت إلى عدد قليل جدًّا. فمن الممكن منذ البداية ألا يتوفر المقعد على العدد المطلوب من القوائم، لكن قد يكون بإمكانه أن يبقى قائمًا حتى أجل مسمى، قد تصطدم فيه ذات الفرد، في مفترق طرق بداخل مسيرته الذاتية، بهذا النقصان الذي يوجد لديه منذ الأبد. وكي نسمّي ما يحدث، فقد اكتفينا حتى الآن بلفظة وإغفال، وهو ما يؤدي إلى أكثر من صراع. لكن الأمر لا يتعلّق أساسًا بمنظومة الصراعات التي تنجم بداخل العصاب عن انهيار له دلالة. أما في الذهان، فإن صلب المشكلة يكمن في الدال. وبما أن الدال لا يكون أبدًا وحيدًا، وبما أنه لا يُكون إلا منظومة متناسقة وهذه هي وظيفة الدال الدلالية فإن نقصان أحد الدوال يؤدي حتمًا بذات الفرد إلى إعادة النظر في مجموع الدوال. فها هنا يكمن المفتاح الأساسي لمشكلة الدخول في الذهان وفي مدوليته.

فالتعابير التي تطرح بها عادة مسائل الذهانات تشترط ما أنا بصدد قوله لكم. لقد قال كاتان مثلًا إن الهلوسة دفاع لا يختلف عن غيره من الدفاعات وإن كان قد تنبه مع ذلك إلى أن ها هنا ظواهر جد متقاربة لكنها تختلف عن بعضها البعض. فاليقين بمدلولة لا مضمون لها، والتي يمكن بكل بساطة اعتبارها تأويلًا، تختلف فعلًا عن الهلوسة بمعناها الدقيق. إنه يفسر الاثنين بآليات مخصصة لحماية الذات وذلك بصيغة مغايرة لما هو مألوف في العصابات. ففي هذه الأخيرة، يتم اختفاء المدلولة لحين من الوقت، فتذهب لتندس في مكان مختلف، في حين يبقى الواقع راسبًا ولا يختل. فهذه

الدفاعات غير كافية في حالة الذهان بحيث إن ما يلزمه حماية الذات منه في هذه الحالة، يظهر على مستوى الواقع. وهنا تضع ذات الفرد خارجها ما بإمكانه أن يهيّج بداخلها الدافع الغرائزي الذي يتعلّق الأمر بمواجهته وصدّه.

فما من شك بأن لفظة الواقع، بحسب الكيفية المستعملة بها هنا، غير كافية أبدًا. فلماذا إذا، كما يظن بعضهم، تنعدم الجرأة بالقول بأن الآلية التي يتم الإستنجاد بها تكمن في الهو بذاته، ما دمنا نعتبر بأنه هو من يمتلك القدرة على تغيير وتشويش ما يمكن تسميته بحقيقة الشيء؟

فهكذا وبحسب هذه التفسيرات، فإن ما يهم الفرد الاحتماء منه يكمن في الميول الجنسمثلية. إلا أنه ولا واحد من هؤلاء المرضى، وشريبر أقلهم في ذلك، قد قال بأنه فجأة لم يعديرى الناس كما هم في الواقع وبأن أوجّه أشباهه الذكور قد غطتها يد الأبدي. بل إنه فعلا يراها دومًا كما هي. ومع ذلك يتم الإدعاء بكل بساطة بأنه إن كان لا يراهم، فإنما لا يراهم بما هم حقيقة بالنسبة إليه، أي بكونهم مواضيع انجذاب عشقي. فالأمر هنا لا يتعلق إذا بما نعطيه، بنوع من الضبابية، إسم الواقع وكأن الأمر لا يختلف عن واقع الحيطان التي قد نصطدم بها. في حين أن الأمر يتعلق بواقع دلالي، واقع لا يعرض أمامنا فقط موانع وحواجز وإنما يضع أمامنا حقيقة يتم التحقق منها وإنشاؤها في ذاتها باعتبارها موجّهة للعالم نظرًا لإقحامها فيه بكائنات تحمل حقًا هذا الاسم.

فلماذا إذًا لا يتم التسليم بأن الهو قادر على تعتيم حقيقة الشيء؟ ويمكننا أيضًا طرح السؤال في الاتجاه المعاكس، متسائلين فيما قد يحدث لو أن حقيقة الشيء انعدمت، ولم يبق ما بإمكانه أن يمثلها في حقيقتها، أو حدث مثلا أن انعدم سجل الأب؟

وهنا أيضًا، لا يمكن القول بكل بساطة بأن الأب يساوي المُنجِب. إنما هو أيضًا من يمتلك الأم شرعًا وبسلام، مبدئيًا. إن وظيفته مركزية في تحقيق الأوديب، وتشرط توصّل الابن واكتسابه - وهذه وظيفة أخرى موازية للأولى - لنمط الفحولة لديه. فماذا يحصل لو وقع عطب في وظيفة الأب المؤسّسة هذه؟

لقد حصل لأب هذا الشاب أن اندرج فعلًا في وضعية علائقية جعلت الابن يتخذ قبالته وضعية أنوثية، إلا أن هذه الوضعية لم تنجم عن خشية الخصاء لديه. ولقد حدث لكل واحد منا معاينة أحد هؤلاء الأبناء الجانحين أو السيكوباتيين الذين ترعرعوا في ظل شخصية أبوية ذات طابع خارق، أو في ظل أحد عمالقة المجتمع. إن هؤلاء شخصيات مرموقين ويتمتعون بإشعاع كبير، لكن بطريقة أحادية وعلى مستوى طموح

وتسلط لا حد لهما، مع قدر من الموهبة والعبقرية. وعلى كل، ليس من الضروري أن تكون هناك عبقرية، ولا حتى جدارة أو رداءة، بل يكفي أن تسيطر من جانب شخص الأب الأحادية والوحشية. فليس من باب الصدفة بتاتًا أن يحصل انقلاب سيكوباتي لشخصية الابن خصوصًا في وضعية كهذه.

لنفترض أن وضعية كهذه تتضمن فعلًا بالنسبة لذات الابن عدم إمكانية تحمُّل تحقيق دال الأب على المستوى الرمزي. فماذا يبقى في إمكانه إذًا؟ لا يبقى تحت تصرفه إلا الصورة التي تُختزل تحتها وظيفة الأب. وهي صورة لا تنضوي في أية جدلية ثلاثية، بل إن وظيفتها كأنموذج مثالي، تعطي لذات الابن، رغمًا عن ذلك، نقطة تثبُّت وتمركز وتسمح له باستدراك ذاته على المستوى الخيالي.

فإذا ما كانت الصورة الخلابة والآسرة لا متناهية التأثير، وإذا ما كان شخص الأب يتمظهر فقط على مستوى القوة وليس على مستوى الاتفاق، فإن العلاقة التي تتصدّر المشهد هي علاقة تنافس وعدوانية وخِشية، إلخ. فبما أن العلاقة تنحصر على مستوى الخيالي وعلى مستوى التنازع واللامحدودية، فإنها ترتكز على وظيفة الاختلاب الآسر وتفتقد دلالة الإبعاد المتبادل الذي يتضمّنه التصارع المرآوي البراق.

فالصورة هنا في حدِّ ذاتها ومباشرة، تتخذ شكل الوظيفة الليبيدية من دون حاجة لوسيط، ومن دون نماه بالأم ولا بأي موضوع آخر. فيتخذ الفرد آنذاك موقفًا خجولًا على شاكلة ما نلحظه لدى السمك أو السحلية. فالعلاقة التخيّلية تتشكل لوحدها وعلى مستوى يفتقر لأي سمة نمطية، مم يبطل للإنسان إنسانيته لأنه لا يترك مكانًا للإبعاد المتبادل الذي يمكن من تأسيس صورة الأنا على المدار الذي يقدمه نموذج آخر أكثر اكتمالًا.

فالاستلاب يكون هنا أكثر راديكالية لأنه لا يرتبط بمدلول عدائي، كما هو الحال في بعض العلاقات التنافسية مع الأب، وأنما يرتبط بانقراض الدال. فهذا السلب البدائي، يجب على الفرد أن يتحمل عواقبه وأن يعمل على تعويضه، طيلة حياته، بسلسلة من التماهيات الممتثلة لأشخاص يوفرون له الإحساس بما يمكنه فعله حتى يكون بمستطاعه أن يكتسب صفة الرجل.

ويمكن هكذا للوضعية أن تصمد طويلًا. فيمكن لذهانيين العيش مُسنَدين، يتمتّعون ظاهريًّا بسلوكات عادية يمكن اعتبارها وكأنها سوية الفحولة. وفجأة، في ظروف غامضة لا يعلم خباياها إلا الله، يحصل انهيارهم. فما الذي فجأة يجعل المتكآت التخيّلة غير

كافية لإسناد الفرد في تعويض نقصان الدال لديه؟ وكيف يعمل الدال في حد ذاته على إعادة طرح متطلباته؟ وكيف ما تم نقصانه يعاود التدخل ويلح في السؤال؟

فقبل محاولتي حل هذه المشكلات، أود أن أجعلكم تلاحظون كيف يتمظهر السؤال المطروح من جراء فقدان دال. إنه يتمظهر من خلال هُدُب يتم فيها استنفار المجال الدلالي بمجموعه. ويقع اختلال كبير في الخطاب الداخلي، بالمعنى الفينومينولوجي للكلمة. أما الآخر الأكبر الذي هو مقنع بداخلنا، فإنه ينجلي فجأة بكل وضوح، متمظهرًا في وظيفته الخاصة. وهي الوظيفة الوحيدة التي تشد ذات الفرد وتُبقيها على مستوى الخطاب الذي يهدد بفقدانه كاملًا لدى الذات وبانقراضه. وهذا هو معنى غسق الواقع الذي يميز فترة الدخول في الذهانات. وسنحاول في المرة القادمة التقدم أكثر في تعمق هذه المسألة.

18 أبريل/ نيسان 1956

### XVI

### أمين سر مسلوب العقل

- القراءة
- إغتيال الأرواح
  - عواقب الدال
- ۱۱ الوجال الصغار»
- وظائف الأب الثلاث

أما إن كان شريبر فائق الذكاء وبامتياز، في مراقبة الظواهر التي كان عرضة لها، وفي البحث عن حقيقتها، فهذا ما يضفي على شهادته القِيمة التي لا مثيل لها.

قراءة لاكان لفقرات من المذكرات.

1

لنتوقف ها هنا لحظة وجيزة. إني بدأت بهذه القراءة كي أدلكم على ما أنوي فعله اليوم. إنني أود أن آخذكم إلى بعض المقتطفات التي اخترتها من بين الأربعمئة أو الخمسمئة صفحة من كتاب شريبر. وسنحاول الاكتفاء بدور أمين سر مسلوب العقل. ولقد جرت العادة على استعمال هذا التعبير للتذمّر من ضعف المرضى العقلي. أما نحن، فلن نثابر فقط على أن نقوم بدور أمين سر مسلوب العقل، بل والأكثر من ذلك إننا سنأخذ حرفيًا بما يقوله لنا هذا الأخير، وإن كان هذا ما تم تجنّبه حتى الآن داخل الأوساط الطبية. ألم يعمل أطباء العقل الكبار الذين وضعوا التصنيفات الأولى، بحيث

لم ينصتوا بما فيه الكفاية لمسلوب العقل، على تجفيف المواد الكلامية التي عرضها عليهم هذا الأخير، بحيث بدت لهم وكأنها إشكالية ومتشظية؟

لقد عرضتُ يوم الجمعة الماضي حالة ذهاني هلاسي مُزْمن. أوّلم يُثر انتباه من كان منكم مِن بين الحضور، كم هو حي ما نحصل عليه لو فقط أصغينا السمع للمريض عوض التدقيق المستميت لمعرفة ما إذا كانت الهلوسة لفظية أو حسية أو غير حسية؟ لقد كان مريضنا ذلك اليوم يُبِين، في نوع من الاستنساخ التخيلي، عن أسئلة تجعلنا نتلمس كيف كانت مرتبطة منذ زمن، بمسار حياته وإن لم يكن بإمكان المريض التعبير عن ذلك بصريح العبارة. بطبيعة الحال، لا يكفي أن نصل إلى هذا الإستخلاص كي نعتقد بأننا فهمنا كل شيء، وإنما يلزمنا معرفة لماذا آلت الأمور في هذا المجال إلى ما هي عليه الآن. ولهذا الغرض، لا بدلنا من الابتداء بأخذ الأشياء من حيث توازنها، وهذا التوازن يتواجد بمستوى ظاهرة الدال والمدلول.

فهذا البعد، هو أبعد من أن يكون قد تم استنفاذه من طرف السيكولوجيا أو الميتاسيكولوجيا أو الباراسيكولوجيا والتي تعتمد كلها على الفئات الآكاديمية التقليدية التالية: هلوسة وتأويل ثم إحساس فإدراك. أما نحن فندرك جيدًا بأن المسألة لا تطرح البتة على هذا المستوى، بل إن تناولها من هذا الجانب، ما هو إلا انطلاقة سيئة جدًّا لا تتيح أي أمل في طرح السؤال حول ماهية الهذيان بشكل جيد وحول مستوى تموضع ذات المريض مقارنة بمظاهر المعنى.

إننا لن نبخل في إسداء الكثير من النصح للنفسانيين وللأطباء باعتماد ما هو في متناول خبرة الإنسان العادي. وأقترح عليكم تمرينًا؛ لتفكروا قليلًا في ما قد تعنيه عملية القراءة. فما الذي تسمّونه قراءة؟ وما هي اللحظة التي تبلغ فيها القراءة ذروة عطائها؟ ومتى تكونون متيقنين بأنكم تقرأون بالفعل؟ ستردون علي بأنه ما من شك في ذلك، وبأنه أثناء القراءة يحصل لكم إحساس ثابت بهذه العملية. ومع ذلك سأبين لكم بأن هناك أشياء عديدة تُثبت عكس ذلك. فبخصوص حلم ما، على سبيل المثال، قد يحصل لدينا إحساس بأننا نقرأ شيئًا ما لكننا نكون غير قادرين على إثبات أن هناك تقابلًا لما نقرأه مع وجود دال ما. ثم أيضًا، إنَّ تناول بعض المخدّرات قد يؤدّي كذلك إلى نفس نقرأه مع وجود دال ما. ثم أيضًا، إنَّ تناول بعض المخدّرات قد يؤدّي كذلك إلى نفس من الأشياء وأنه يجب اعتماد الموضوعية التي تطبع العلاقة بين الدال والمدلول؟ آنئذ سيُطرح الإشكال بحق وسيتبعه ما يلازمه من تعقيدات.

فمن جهة، هناك مثلًا حال ذاك الذي يفتعل القراءة. لقد حصل لي، في زمن ليس بالقريب عندما كنت أزور بعض الدول التي نالت استقلالها بالكاد، أن أبصرت رجلًا، وهو قائِمُ أمْرِ أحد سادة الأطلس، يمسك رسالة توصَّل بها في حينه. لكني أدركتُ للتو بأنه من غير الممكن أن يفهم من الخطاب المكتوب شيئًا لأنه كان يفتحه مقلوبًا. إلا أن الرجل، وبكل جدّية ورصانة، أخذ يفتعل القراءة حتى لا يفقد مهابته لدى الحضور الذي يكن له إجلالًا وطاعة. فهل كان الرجل يقرأ الخطاب حقًّا أم لا؟ بلا ريب لقد كان يقرأه، بل إنه كان يقرأ ما هو أساسي، بمعنى «أنّ لدي قدْر ويُحسب لي حساب».

وفي أقصى الجهة الأخرى، يكون حالكم عندما تعتقدون أنكم تفقهون عن ظهر قلب ما يتضمنه النص الفرويدي. وهي حالة متفشية إلى أبعد الحدود. فمن بين نصوص فرويد المتداولة بكثرة في تكوينكم النفساني والطبي، منها ما يمكن القول إنكم تحفظونها عن ظهر قلب. وهذا ما يسمح بالإقرار بنسبية قيمة ما يسمى الأدبيات العلمية، في ميداننا على الأقل. ففي غالب الأحيان، يبدو وكأن ما يقود مقصد الخطاب في مجالنا، وبما لا يعدو مجرد الإكتفاء بالبقاء في حدود ما تم قوله حتى الآن. ويبدو أيضًا وكأن أبعد ما يصبو إليه هذا الخطاب هو مجرد بعث إشارة إلى متلقيه، تحاول إثبات أن المُرسِل، إن يصبو اليه هذا الخطاب هو مجرد بعلى كتابة ما يكتبه كافة الناس.

إننا نلاحظ هنا نقصًا فادحًا في التقابل أو التطابق بين القدرات العقلية للمؤلفين والتي تتفاوت في ما بينها إلى أبعد الحدود وبين انعدام الإبداع بخصوص ما يأتون به في كتاباتهم. وهكذا فإن الأنشطة العلمية الأكثر شيوعًا تتيح لنا التوقف بجلاء على مثل هذا اللاتكافئ. لماذا إذًا نقوم مسبقًا بالحكم على ما يتفوه به شخص نصنفه من بين المعتوهين بأنه باطل ومن دون جدوى، في حين ما أكثر ما تكون شهادته فريدة من نوعها وأكثر خصوصية، بل وأكثر ابتكارًا؟ فمهما بلغت علالقاته مع العالم الخارجي من اختلال، أفلا تحتفظ، مع ذلك، شهادته على قيمتها وأهميتها؟

وبالفعل، فنحن نلاحظ، وليس فقط بصدد حالة بقيمة حالة الرئس شريبر وإنما بخصوص الأبسط من هؤلاء المرضى، بأننا إذا ما كنّا على مقدرة من الإنصات، فإن الذهانات الهذائية المزمنة تظهر ارتباطًا متميزًا لذات المريض مع مجموع النسق اللغوي بمختلف مستوياته. ولا يمكن أن يشهد على ذلك إلا المريض وحده وبنفسه. وبالفعل سيشهد على ذلك بكل ما يملكه من قوة.

فليس هناك ما يعلل كوننا قد لا نستقبل ما يقوله لنا، بحجة ما قد يطبع هذا القول من

طابع عاطفي وغير مفهوم وغير قابل للتواصل وما إلى ذلك من الافتراءات. وإنكم أعلم بكل ما تم بناؤه بصدد كل هذه الإعتبارات المسبقة والمزعومة. أما ذات المريض، فإنها تشهد بالفعل على نوع من الانعراج في علاقتها مع اللغة، وهو ما يمكن نعته بالاستثارة الجنسية، أو باتخاذ وضعية الخنوع لديه. وبما أننا هنا لا نبحث عن أدنى قاسم مشترك قد يجمع بين النفوس، فإن طريقة المريض في الخضوع لظاهرة الخطاب بمجملها تُظهر لنا ويكل يقين، بعدًا ركيزًا لهذه المسألة. وهذا البعد ينحصر في المسافة الفارقة بين خبرتة النفسية وبين وضعيته القصوى، إلى حد ما، في علاقته مع اللغة، هذه العلاقة التي يتواجد بها ليس مسلوب العقل فحسب وإنما كل ذات إنسانية.

منهجيًّا إذًا، نحن على حق في تقبل شهادة مسلوب العقل حول موقعه في علاقته باللغة، ويجب أن نأخذ هذه الشهادة في الإعتبار في تحليل مجمل علاقات ذات المريض باللغة. فما تركه لنا شريبر عن طريق مذكراته، لذو قيمة عظمى ودائمة في هذا الإطار، ولهذا فهو عطاء لا ينسى ويستحق التأمّل فعلًا.

2

يشير شريبر بنفسه إلى أن شيئًا ما، في ذاته وفي لحظة معينة، قد تم اختلاله. إنه يشير إلى أن نوعًا من التصدّع قد وقع في مجال علاقاته بالآخر. وهو ما يسميه بإلغاز كبير: «اغتيال الروح». إنه تعبير يبقى في نوع من العتمة. إلا أن خبرتنا بالفئات التحليلية تجعلنا بمقدرة على تبصّر الأشياء في حقيقتها. فالأمر هنا يتعلّق بشيء يرتبط أساسًا بأصول الأنا، أي بما يشكّل بالنسبة للمريض، القَطْع الناقص لكيانه، وبهذه الصورة التي تنعكس عليها ذاته تحت اسم الأنا.

هذه الإشكالية تندرج بين صورة الأنا، وبين الصورة التي تم الإعلاء من شأنها والإستجابة إليها مقارنة بالأولى، وهي صورة الآخر الأكبر، صورة الأب اللاشعورية التي تؤسّس بداخل الذات المنظور المزدوج والمؤلف من الأنا ومثال الأنا. فعلى ما يبدو، بما أن المريض لم يكتسب الآخر الأكبر أو أنه فقده، فإنه يصطدم بالآخر الأصغر الذي هو تخيّلي بالكامل. فهو آخر مستضعف وساقط لا يمكن أن تربطه به إلا علاقات كلّها حرمان. إنه آخر ينكر وجود المريض بل ويميته حرفيًا إذ إن هذا الآخر هو أقصى ما يوجد في الاستيلاب التخيّلي. في حين يكون التماهي الآسر مع القرين، ملازمًا لظهور ما يمكن تسميته بالخطاب الدائم والمستمر. وهو خطاب كامن وراء ما يتم تسجيله ما يمكن تسميته بالخطاب الدائم والمستمر. وهو خطاب كامن وراء ما يتم تسجيله

طيلة حياة الفرد، محاكيًا ومكررًا كل سلوكاته. وليس من المستحيل أن نرى بروز هذا الخطاب حتى لدى الإنسان السوى.

سأعطيكم مثالًا على ذلك، من الممكن معاينته بالخبرة المعاشة، ويخص ذاك الشخص المعزول في الجزيرة الخالية. إن روبانسون كروزوويه هو بالفعل أحد مضامين الفكر المعاصر، ظهر لأول مرة، بحسب علمي، لدى بَالْتازارغراسيان. إنه عبارة عن إشكال سيكولوجي يمكن الاقتراب منه، على الأقل، عن طريق التجربة إن لم يكن بالخيال. وهذا الإشكال هو كالتالي: ماذا يحدث لو عاش الإنسان منفردًا ولوحده؟ وكيف سيكون الخطاب المضمر لديه؟ وبعد مضي سنتين أو ثلاث من العزلة، كيف سيصبح حال نظام التلفظ التالي: اسأذهب لبيع الحطب؟

يمكنكم أيضًا التساؤل عما تؤول إليه التلفظات لدى شخص عادي ضاع وتاه في أعلى قمم الجبال الشاهقة. فقد تصبح هذه الظاهرة، وبكل تأكيد، أكثر جلاءً في إطار الجبال الشاهقة، لأن هذه الأخيرة هي من الأماكن الأقل حظًا من تدخل الإنسان. إن ما قد يحدث هنا، هو الاستنفار الحساس للعالم الخارجي قبالة دلالة على أهبة الإنطلاق من كل ركن وحدب، يمكنه أن يعطينا فكرة عن هذا الجانب من خطاب نصف -مستلب، متأهب للبزوغ على الدوام. إن التواجد المستمرَّ لهذا الخطاب يمكن اعتباره مماثلًا لما يحدث لدى مستلب العقل، وهو ما تعمل ظواهر التلفظات لدى شريبر على إبرازه أكثر. أما السؤال المطروح الآن فيكمن في معرفة حول ماذا، وهو مدفوع بماذا وللدلالة على ماذا، ولماذا تبرز هذه الظاهرة لدى الهذائي بالذات؟

سآخذ فقرة أخرى من كتاب شريبر، تم عزلها أيضًا بطريقة عفوية، لأن هذه القضايا تلح بإصرار لدى شريبر لدرجة تجعلنا نقف في كل مكان من الكتاب على إثباتات لهذه الظواهر التي أشيرُ إليها.

لاكان يقرأ مذكرات الرئيس شريبر، ص 248-249.

نجد في ما بعد، بعض الأفكار بخصوص تباطئ الإيقاع. وهنا يجب أن ندفع بتحليلنا إلى ما هو أبعد. فظواهر الدلالة تتطلّب عدم تجزئة الدال، إذ لا نقتطع جزءًا من الدال كما يمكن اقتطاع جزء من شريط لآلة تسجيل. فإذا ما اقتطعتم شريط التسجيل، فستتوقف الجملة لكن تأثيرها لا يتوقف بنفس النقطة. فالدال بذاته يتضمن ما لا يحصى من الاحتمالات ولن يكفي أن تكونوا ممن يمتهنون السماع أو فك الرموز حتى تكونوا قادرين، في بعض الحالات، على إتمام الجملة. فوحدة الدلالة تُظهر الدال بصفة دائمة

وهذا الأخير يعمل تحت قوانين معينة. فكون الأصوات في إطار الهذيان تلعب على هذه الخاصية، هو أمر لا يمكن اعتباره خاليًا من كل قيمة، ولا يمكننا إزاحة فرضية كون العامل الرئيس في هذه المسألة يرجع إلى العلاقة الأكثر راديكالية، والأكثر شمولًا بظاهرة الدال.

انطلاقًا من هنا نتساءل لمعرفة سبب كون المريض يوظف بالفعل كل طاقاته النفعية في العلاقة بالدال. فالاهتمام بالمشكل على هذا المستوى لا يعني إبدال الوظيفة الخاصة بالطاقة، ولا يعني التخلي عن فكرة الليبيدو. فالأمر يتعلّق فقط بمعرفة ما يعنيه في الذهان، هذا الاهتمام المركّز حول علاقة الدال.

هاكُم أيضًا فقرة قصيرة عن الصلة بين الذكاء الرباني والذكاء الإنساني. (لاكان يقرأ المذكرات).

وإن كانت تبدو على درجة عالية من التركيب، فإن المساواة بين الأعصاب والأقوال الممتثلة، تترتكز على الخبرة البدائية لذات المريض. فالأعصاب هي هذا الحشو الكلامي وهذه الكلمات التكرارية، وهي كل هذا الإصرار الكلامي الذي أصبح يُكون العالم الذي يخص المريض. أما الموجودات التي تحيط به فقد أصبحت، بالعكس وفي الوقت نفسه، ثانوية بل وقد أصبحت لا واقعية. وهكذا فإن الموجودات ذات القيمة العالية بالنسبة إليه هي من طبيعة لغوية بالأساس. ومجموع هذه الموجودات اللفظية تتطابق لديه مع الوجود الرباني، من حيث هو الوجود الواحد الأوحد الذي هو متلازم له ومجيبه.

إن فكرة كون الذكاء الرباني يُلخص مجموع الذكاء الإنساني، يتم تقديمها من جانب المريض بواسطة عبارات دقيقة وأنيقة، ما يتجعلنا نحس وكأننا أمام تشكيلة مصغرة لأحد الأنساق الفلسفية. وإذا ما طلبتُ منكم أن تذكروا من قد يكون صاحب هذا النسق من بين الفلاسفة، فإنكم وبدون عناء قد تفكرون في سبينوزا. أما السؤال الأساسي فيكمن في معرفة القيمة التي تحظى بها شهادة هذا الشخص المريض. إنه يعرض علينا خبرته التي تفرض نفسها بكونها بنية الواقع بالنسبة له.

الفصل الخامس من كتابه يتعلّق خصوصًا بما يسمى اللسان المركزي والذي علّمتكم، اعتمادًا على شهادة المريض نفسه، بأنه يتركب من نوع من الألمانية الرفيعة، ذات النكهة اللذيذة والتي يتخللها كثير من التعابير الأصيلة المصطادة من المتضمنات الإيتيمولوجية لهذه اللغة.

إننا نقترب. وها نحن نحس بأن المريض قد قام، ومن دون شك، بتأملات أعمق حول طبيعة بروز الكلام بدرجة لم نتوقف عليها في ما قبل. إنه يأخذ في الاعتبار كون الكلام يتموقع هنا في مستوى يختلف تمامًا عن مستوى تفعيل الأعضاء التي تقوم بتحقيقه. لتلاحظوا جيدا أنه يُدخل الحُلم بكونه ينتمي أساسًا إلى عالم اللغة. فليس من دون جدوى الوقوف على ما قد يمثله ذلك من لا منطقية مفاجئة من طرف مسلوب عقل لا يُفترض منه تَفَقَّه الطابع الدال جدًّا والذي أصبحنا نعطيه للحلم منذ فرويد. فمن المعلوم طبعًا أن شريبر لم تكن له بذلك ولا أدنى فكرة.

3

إن هامش الصفحة 55 هو عبارة عن تركيبة فينومينولوجتة غنية جدًا بخصوص الدلالات المتداولة في وسط بورجوازي ألماني ذي تقاليد عريقة إلى حد ما، يحيث يمكننا من معاينة تاريخ عائلة شريبر ابتداءً من القرن الثامن عشر. فلقد شارك أجداده في الحياة الثقافية لبلادهم بطريقة ممتازة. وسأرجع في ما بعد للحديث عن شخصية أب شريبر. أما بخصوص المواضيع التي ستظهر في المرحلة الأولى من الهذبان، فيبدو واضحًا للعيان بأنها ترتبط بهذا التطويق الثقافي المعقد الذي رأينا، بكل أسف، انبئاقه مع الحزب المشهور الذي رمى بأوروبا كلها في زوبعة الحرب. فهو عبارة عن تطويق من طرف السلافيين ومن طرف البهود، وهكذا نحصل على منظر جامع للمشهد السياسي آنذاك، يقدمه هذا الرجل الذي لم يشارك في أي توجه سياسي متطرف وإنما فقط بانضمامه، خلال فترة دراسته الجامعية، للتنظيمات الطلابية التي تحدّث عنها.

وسنرجع للحديث عن وجود الأرواح التي هي بمثابة سند للجمل التي تستحوذ دومًا ومن خلال تواترها المتراكم، على ذات المريض. وبمرور الوقت ستتقلص هذه الأرواح لتنحصر في ما سمّاهم «الرجال الصغار»، والذين كثيرًا ما أثاروا انتباه المحللين. ولقد أفرد كاتان مقالًا كاملًا بخصوصهم، حيث أصبحوا موضع تأويلات مختلفة تتفاوت في دقتها، كأن يتم تشبيههم بالحيوانات المنوية التي أصبح المريض يرفض تبذيرها انطلاقًا من الفترة التي أخذ يرفض فيها الاستمناء. يجب القول إن ليس هناك ما يدعو لرفض تأويل من هذا القبيل، لكن حتى ما إذا سلمنا به، فهو لا يستنفد المشكلة.

المهم هو أن الأمر يتعلَّق بأشخاص نكوصية، تم إرجاعهم إلى بويضاتهم التناسلية

الأصلية. ويبدو أن كاتان قد تناسى أعمالًا جد قديمة تعود إلى سيلبيرير الذي كان أول من تحدث عن أحلام تظهر فيها صور معينة للحيوان المنوي أو للبويضة الأنثوية البدائية للبذيرة. ففي هذه الفترة التي قد تبدو عتيقة، تمكن سيلبيرير مع ذلك من اعتبار أن المهم يكمن في تحديد الوظيفة التي تلعبها هذه الصور، سواء كانت هوامية أم حُلمية. وإنه لمن الغريب حقًا أن نرى في سنة 1908 أحد الباحثين يأخذ في الإعتبار ما قد تعنيه هذه الصور. فهذه الصور، فهذه الصور، في نظره، لها دلالة مُميتة. إنها تعني الرجوع إلى نقطة الإنطلاق، بمعنى أنها بمثابة ظاهرة لغريزة الموت. ففي الحالة الراهنة، فإننا نلمس المسألة بلبابة أصبعنا إذ إن هؤلاء «الرجال الصغار» يتكاثرون في إطار غسق العالم، وهي الفترة المؤسسة حقًا لحركية الذهان لدى شريبر.

وكيفما كان الحال، لا يمكننا في هذه المناسبة إلا أن نتساءل في ما إذا لم يكن يتعلّق الأمر لدى شريبر بنوع من عدم تكامل تحقيق الوظيفة الأبوية. ولقد حاول كل المؤلفين بالفعل، شرح انطلاق هذيان شريبر في ارتباطه بالأب. ليس لأن شريبر في تلك اللحظة كان في صراع مع أبيه، ذلك أن أباه قد توفي منذ زمن، وليس أيضًا لأنه كان يعيش لحظة إخفاق في الإرتقاء للوظائف الأبوية، إذ إنه اجتاز بامتياز أعلى مراحل مهنته، بل لأنه اعتلى مقامًا سلطويًا يتطلّب منه حقًّا تحمّل وضعية أبوية، تمنحه سندًا يمكنه من إجلال هذا المقام ومن الاحتكام إليه. ولهذا فإن هذيان الرئيس شريبر يعود إلى نشوة النصر بدلًا من الشعور بالإخفاق. فهذا العامل الأخير هو ما يدور حوله التفسير الذي يقدمه مختلف المؤلفين للآلية المحدّدة لذهان شريبر، بالمستوى النفسي على الأقل. أما من جهتى، فسأعطى ثلاثة أجوبة بخصوص موضوع وظيفة الأب:

عادة ما يتم اكتساب تحقيق الأوديب، ويتم إدماج واجتياف الصورة الأوديبية، مرورًا بالعلاقة العدوانية، كما يقول فرويد بكل وضوح. وبتعبير آخر، فإن الإدماج الرمزي في هذه الحالة يتم عن طريق صراع خيالي.

وهناك مسلك من طبيعة مختلفة أبانت لنا الخبرة الإثنولوجية عن أهميته، إنه ظاهرة نفاس البعل، رغم كون هذه الظاهرة محدودة الانتشار جغرافيًا وثقافيًا. ففيها يتم التحقيق التخيّلي للأوديب عن طريق التوظيف الرمزي للسلوك. أوليس ما تمكّنا تحديده في العصاب يَمُتُ بصلة إلى شيء من هذا القبيل؟ إن الحمل الهستيري الذي عرضه هاسلير والذي يحصل نتيجة لقطيعة صدمية في توازن المريض، ليس من مستوى الخيالي إنما من الرمزى حقًا.

ثم أليس هناك طريق ثالث يتجسد إلى حد ما في الهذيان؟ إن هؤلاء «الرجال الصغار» عبارة عن أشكال للتخفيض والاختزال. إلا أنهم يشكّلون أيضًا تصورًا لما قد يحصل في المستقبل. إذ إن رجالًا من هذا القبيل وكذلك من هم من فصيلة شريبر وذوي عقلية شريبيرية، سينتشرون في العالم. إنهم عبارة عن كائنات هوامية رفيعة يتم استنساخها بعد الطوفان. فهذا هو منظور شريبر على كل حال.

وبالإجمال، ففي الشكل السوي، يَنصبُّ التركيز على التحقيق الرمزي لوظيفة الأب عن طريق الصراع التخيّلي، أما في شكل العصاب أو في الشكل المضاد للعصاب، فيتم التركيز على التحقيق الخيالي للأب بواسطة استعمال رمزي للسلوك. أما هنا، فماذا نلمح إن لم تكن الوظيفة الواقعية للتناسل؟

وهذا شيء لا يهم أحدًا، لا العصابيين ولا البدائيين. فلست أقول بأن هؤلاء لا يعرفون شيئًا عن الوظيفة الواقعية التي يلعبها الأب في التناسل. أقول فقط بأن هذا أمر لا يهمهم. أما ما يهمهم فهو مسألة إنجاب الروح من طرف الأب من حيث هو رمزي أو خيالي. لكن الغريب في الأمر هو أن ما نراه في الهذيان يتعلق بوظيفة الأب الواقعية في التناسل والتي تظهر على شاكلة تخيلية، إذا ما سلمنا بالتماهي الذي يقوم به المحللون لدى شريبر بين «الرجال الصغار» والحيوانات المنوية. فهناك حركة دائرية بين الوظائف الثلاث التي تؤطر و تحدد إشكالية وظيفة الأب.

نحن الآن نتقدم في قراءة هذا النص ودائمًا من خلال مشروع تحديثه إلى أبعد حد على مستوى ديالكتيك الدال والمدلول. لكم جميعًا ولكل واحد منكم أقول ما يلي: إذا ما حاولتم اقتراب مسألة الكينونة، وهو اقترابٌ مشروعٌ لا محالة، فلا تقتربوها من عل ومن فوق. ففي الديالكتيك الظاهري والمرّكّب الذي وضحته لكم، يحتل الكلام موقع الصدارة ومركز المرجع.

25 أبريل/ نيسان 1956

#### XVII

# الاستعارة والمجاز المرسل (1): «حزمته لم تكن أبدًا شحيحة ولا حقودة»

- حقيقة الأب
- إكتساح الدال
- بناء الجملة والاستعارة
  - خبسة فيرنيكيه

Sie lieben also den Wahen wie sich selbst das ist Geheimnis.

هذه الجملة مقتبسة من رسائل فلييس Fliess حيث تتجلّى بوجه خاص الخطوط العريضة للمواضيع التي سترى النور بالتتابع في أعمال فرويد.

فهل كان بإمكاننا الإحساس بنبرة فرويد لو لم نحصل على هذه الرسائل؟ أي نعم، على كل حال. إلا أن هذه الرسائل تُطلعنا على أن هذه النبرة لم تخفت أبدًا وبأنها ليست إلا تعبيرا عما يوجه وينعش أبحائه. وحتى سنة 1939 عندما كتب «موسى والتوحيد»، نحس بأن تساؤلاته الملتهبة لم تهدأ، وبأنه يسعى، وبكل عناد، جاهدًا لتفسير ما يجعل الإنسان، حتى على مستوى كينونته، أسيرًا لمثل هذه الأمور التي لم يكن أبدًا مهيأ لها. ولقد سمَّى فرويد ما يتعلق به الأمر: إنها مسألة الحقيقة.

ولقد عاودتُ قراءة اموسى والتوحيد؛ قصد إعداد التقديم الذي طُلب مني تحضيره

لأقدمه أمامكم حول شخص فرويد بعد أسبوعين. ويبدو لي أنه من الممكن الوقوف مرة إضافية في هذا الكتاب على ما أحاول أن أجعلكم تتحسونه، ويتعلّق بكون التحليل النفسي لا ينفصل بتاتًا عن السؤال المركزي حول كيفية دخول الحقيقة في حياة الإنسان. إن بُعد الحقيقة، غامض وغير قابل للتفسير ولا شيء يُمكن من ضبط ضرورته لأن الإنسان يتعايش تمامًا مع عدم الحقيقة. سأحاول أن أبين لكم بأن ها هنا تكمن المسألة التي شغلت بال فرويد وأرهقته حتى آخر صفحات «موسى والتوحيد».

إننا نحس في هذا الكتيب وكأن فرويد يُدثر وجهه بكف يده، ثم إنه يحجم عن حركة كان قد انطلق فيها بالكاد، لكننا نراه يستمر نظرًا لتقبله الموت. إن تساؤله المتجدد حول شخص موسى، وحول خوفه المفترض، ليس له من دافع إلا محاولة الجواب عن السؤال المتعلّق بالكيفية التي يتدخل فيها بُعد الحقيقة بطريقة حية، في حياة الإنسان وفي اقتصاديته الليبيدية. ويجيب فرويد بأن ذلك يتم بواسطة الدلالة القصوى لفكرة الأب.

فالأب هو من واقع مقدس في ذاته، وأكثر روحانية من أي واقع، بحيث لا شيء في الواقع المعاش قد يشير حقًا إلى وظيفته ووجوده وسطوته. فكيف يتأتى لحقيقة الأب، هذه الحقيقة التي يسميها فرويد نفسه بالروحانية، أن يُرتقى بها إلى مكان الصدارة؟ إنه من غير الممكن التفكير في هذه المسألة إلا عن طريق تلك المأساة/ الأسطورة اللاتاريخية والمنقوشة حتى العظم على أجساد الأقوام الأولى لكل تاريخ، إنها مسألة الموت، وبالتحديد إنها قضية قتل الأب. فهي فعلًا أسطورة لكنها تتضمّن سرًّا مُلغِزًا ولا يمكن تجازوها في ما يخص العطاء الفرويدي وتماسكه. فها هنا وبصدد هذه المسألة شيء ما يظل محجوبًا وغير جلى للعيان.

كل عملنا خلال السنة الماضية يأتي ليصب هنا في ملتقى الروافد هذا، حيث يصعب إنكار الحدس الفرويدي الذي لا يمكن تجنّبه والذي بصدده تخطئ الانتقادات الإيثنوغرافية. إن ما يتعلّق به الأمر هنا هو بمثابة سيرورة دراماتيكية أساسية، عن طريقها يتدخل ما يُحدث تحولًا داخليًّا في حياة الكائن الإنساني؛ إنه رمز الأب.

إن طبيعة الرمز ما زالت بحاجة إلى توضيح. ولقد اقتربنا من جوهره بموضعته بنفس نقطة المنشأ لغريزة الموت. إننا نتحدث هنا عن شيء واحد ووحيد. ثم إن اهتمامنا يتوجه نحو نقطة التقاء ويدور حول السؤال التالي: ماذا يدلّ عليه الرمز أساسًا في دوره الدلالي؟ ما هي الوظيفة الأصلية والمنشِأة في حياة الإنسان، لوظيفة الرمز بوصفه دالًا خالصًا؟ فهذا السؤال يرجعنا إلى دراستنا للذهانات.

إن الجملة التي كتبتُها على السبورة هي من طراز أسلوب فرويد. وإن أعطيتكم إياها فلكي نحتفظ من خلالها على نغمة هذا الأسلوب.

يتحدث فرويد في هذه الرسالة عن مختلف أشكال الدفاع. ولقد أصبحت هذه الكلمة متداولة في استعمالات المحللين لدرجة جعلتهم بالفعل لا يطرحون الأسئلة التالية: من يدافع؟ وعن ماذا يدافع؟ وضد ماذا يتم الدفاع؟ أما أنا فأقول إن الدفاع في التحليل النفسي يقوم ضد سراب، ضد العدم، ضد فراغ، وليس ضد كل ما يثقل كاهل الفرد في حياته اليومية. لكن مع ذلك يبقى هذا اللغز محجوبًا عن الأنظار بواسطة ظاهرة الدفاع نفسها كلما اقتربنا من الإمساك بها. إن رسالة فرويد هذه تبرز لنا عنده، للمرة الأولى وبطريقة جد واضحة، مختلف الآليات الجارية في العصابات وفي الذهانات.

لكن في اللحظة التي اقترب فيها فرويد من الذهان، يبدو وكأن لغزًا أكثر عمقًا قد عارض تقدّمه، فنجده يقول: بالنسبة للعظاميين والهذائين والذهانيين، إنهم يحبون هذاهم كما يحبون أنفسهم. ففي قولة فرويد هذه صدى، من الواجب إعطاؤه كل حمولته وكل ثقله، لما تم قوله في وصايا الإنجيل: «أحبوا قريبكم كما تحبون أنفسكم». إلا أن البحث عن معنى السر الملغز، لم يفارق أبدًا اهتمام فرويد الفكري، فهو نقطة انطلاق أعماله ومنتصفها وآخرها. وأعتقد أننا إن تركنا هذا الاهتمام يتبخّر، فإننا سنفقد حتى جوهر المنهجية بعينها التي يرتكز عليها التحليل بالكامل. فإذا ما نحن فقدنا تتبع هذا السر الملغز، ولو لحظة، فإننا سنضيع في متاهة جديدة من متاهات السراب.

لقد كان لفرويد إحساس عميق بأن علاقة الذهاني بهذبانه، يتخللها شيء ما يتجاوز حركية المدلول والمدلولات. وتتخلل هذه العلاقة لعبة ما، تمت تسميتها في التحليل بنزوات الهو. ففي هذه العلاقة نوع من التعلق الحنون يبقى سره مغلقًا إلى حد ما أمام تفهمنا ويتجلى في تعلق وتمسك الذهاني بهذبانه وكأن هذا الهذبان هو المريض نفسه. فمن خلال هذه النبرة التي أخذت تهز آذاننا الآن، نعاود من جديد إلى اعتبار السؤال الذي طرحناه المرة الفائتة والمتعلق بالوظيفة الإقتصادية التي تأخذه الصلة باللغة في تشكيل وتطور الذهان. ولننطلق من مُعطى كون هذه الجمل التي يقول شريبر بأنه يسمعها، آتية إليه من تلك الكائنات الوسيطة في مقامها والمتنوعة في طبيعتها، والمتكونة من مدارج السماء. إنها جمل آتية إليه أيضًا من الأرواح الميتة أو الأرواح

السعيدة، ومن الأشباح، ومن تلك الأشكال المُلبِسة من الكائنات الحاملة للأصوات وإذ انتُزع منها وجودها.

إن الجزء المملوء من الجملة، حيث توجد الكلمات - النواة، بحسب التعبير الألسني، والتي تعطي للجملة معناها، لا يتم الإحساس بها من طرف شريبر على أنها هلاسية. بل بالعكس، إن الأصوات التي تأتيه من الخارج تنقطع لكي تفرض على ذات المريض أن تنطق هي نفسها بالدلالة التي تتضمنها الجملة. والآن، أنت لحظة ... إخضاعه! الجزء الأخير هو التعبير المتضمن الذي يحظى بوزن دلالي لدى شريبر. وبقوله هذا الجزء الأخير هو التعبير على أنه ليس في حالة اهتلاس. إنما يجد نفسه في مأزق؛ يجد فأن مريضنا يريد أن يُعبر على أنه ليس في حالة اهتلاس. إنما يجد نفسه في مأزق؛ يجد نفسه في موزن دلالي لدى شريبري من الجملة، هذا الجزء الأول المكون من كلمات مساعدة وتلفظية ورابطة وظرفية، والمنطوق بطريقة فجائية وكأنه آتٍ من الخارج، بمثابة جملة صادرة عن الآخر. فجملة المريض هذه، الفارغة والممتلئة في آن، هو ما سميتُه ويُنذات الهذيان Entre-je.

وهاكم جملة ثانية: «لقد تُجُوِّزما يمكن تحمله...، من منظور الأرواح». إن منظور الأرواح هذا، له كامل وظيفته في كل ما يتم التلفظ به من طرف الهيئات التي تعلو قليلًا عن مرتبة الذوات الحاملة للجمل المكررة والمرتلة عن ظهر قلب، والمكوَّنة من كلمات يعتبرها شريبر فارغة. فهذا المنظور يوحي، بالنسبة لشريبر، إلى أفكار وظيفية تقوم بتقسيط وتجزيء أفكاره المختلفة. فيمكن القول وكأن بداخل هذائه، نظرية نفسية، دوغماتية، تفرضها عليه الأصوات التي تناديه، شارحة له كيف هو حال أفكاره وكيف تتكوِّن.

أما ما هو متضمّن في هذه الجمل، وقد اتخذ شكلًا هلوسيًّا لكنه لا يُعطَى بصوتٍ عالى بداخل الهلوسة، فيتعلَّق خصوصًا ابالفكرة الرئيسية، للهذيان. إن المريض نفسه يعطينا من خلال ظاهرة هذائه نظرة عن جوهر هذه الفكرة. فهو يشير إلى أن ظاهرة الهلوسة، سواء كانت أولية أم لا، تفتقر للفكرة الرئيسية، كما في قوله: انحن الأشعة، نفتقد الفكرة، بمعنى أننا نفتقد ما بإمكانه أن يدل على شيء.

إما بالنسبة لتسلسل الهذيان، إن أمكن القول، فإن ذات الهذائي تبدو لنا فاعلة ومريضة في آن واحد. لكنها تقع تحت طائلة الهذيان أكثر مما تقوم بتنظيمه. وكحصيلة نهائية، يمكن نعت هذا الهذيان، إلى حد ما، بالجنون المعقلِن بحيث تسطيغ بعض جوانبه بطابع منطقي، لكن من وجهة نظر ثانوية فقط. أما أن يصل الجنون إلى هذا المستوى

من التركيب والتوليف فليس أقل إشكالًا من وجوده في حد ذاته. فربما يحدث هذا التوليف منذ لحظة المنشأ التي تنطلق من عناصر قد تكون حبلي بهذه التركيبة. لكن في شكلها الأصلى، تتجلّى هذه العناصر وكأنها منغلقة، بل وملغِزة إلى حد بعيد.

ففي البداية حصل لدى شريبر احتضان قبذهاني لمدة بضعة شهور، وقعت فيها ذات المريض في حالة عميقة من الارتباك والخلط. إنها لحظات حدثت له فيها ظواهر غسق العالم التي تطبع بداية مرحلة هذائية. وفي منتصف شهر مارس/ آزار 1894، تم إدخاله مصحة فليشسيغ. وقبل ذلك، أي منذ منتصف شهر نو نبر 93 كانت قد انطلقت الظواهر الهذائية والمتعلقة بالاتصالات المنطوقة التي يعوزها إلى المراتب المختلفة لهذا العالم الهوامي، المتكون من طابقين للواقع الرباني: مملكة الإله السابقة والمملكة اللاحقة، والمتكون أيضًا من مختلف الهيئات التي هي في طريقها لتندثر كليًّا أو جزئيًّا بداخل هذا الواقع الرباني.

في حين تتخذ الأرواح منحًى معاكسًا لما يسميه شريبر انظام الكون وهو تعبير مركزي في بَنينة هذائه. فعوض أن تأخذ هذه الأرواح مسارًا يؤدي إلى اندماجها مجددًا في الآخر المطلق، فإنها تسلك طريقًا معاكسًا قصد التعلّق به هو، متخذة لذلك أشكالا تتنوع مع تطور الهذيان. فمنذ المنطلق نحصل لدى شريبر، من خلال خبرته الهذائية، على تعبير صريح وواضح حول ظاهرة الاجتياف، حيث يقول إن روح فليشسيغ كانت تقتحم جسده على شاكلة خيوط تشبه خيوط شبكة العنكبوت. وكانت هذه الخيوط سميكة لدرجة يصعب عليه استيعابها ثم بعد ذلك كانت تخرج من فمه. فنحن هنا أمام بيان حي لعملية الاجتياف، والتي ستقل حدّتُها وتقلُ خشونتُها لتأخذ طابعًا أكثر روحانية بداخل هذيان شريبر في ما بعد.

وفي الواقع، فإن شريبر سيصبح مندمجًا أكثر فأكثر بداخل هذا الكلام الملتبس، مكونًا معه جسدًا واحدًا، ومجيبًا لطلباته بكل كينونته. إنه، بالحرف، يحبه كما لو كان هو ذاته. لهذا يصعب اعتبار هذه الظاهرة حوارًا داخليًّا، لأن العملية الدلالية لدى شريبر والتي يتم تفريغها أكثر فأكثر من كل محتوى دلالي، تدور تحديدًا، وبكل ثقلها، حول الآخر وحول إمكانية وجوده وبقائه.

فما هي دلالة هذا الاكتساح من طرف الدال الذي يتم إفراغه من المدلول كلما توسّع انتشاره في مجال العلاقات الليبيدية وكلما توسّع استغلاله لرغبات ذات المريض؟ لقد توقفتُ فقط عند بعض من هذه النصوص التي تتكرّر والتي يصعب عرضها بالكامل هنا. لكن هناك شيء أثار انتباهي بالخصوص وهو أن الجمل وإن كان لها معنى، فإننا لم ولن نحصل فيها أبدًا عما يمكن اعتباره بمثابة استعارة. لكن، ما هي الاستعارة ياترى؟

2

فها أنذا أجرّكم إلى مجال من التساؤلات لم يسبق أن تم إثارة انتباهكم بصددها.

إن الاستعارة ليست من قبيل الأشياء التي يسهل الخوض فيها. ولقد حدّدها بوسويه Bossuet بأنها عبارة عن تشبيه مختصر. إلا أن جميعكم يعرف أن هذا التعريف غير كاف، وأظن أنه ولا واحد من الشعراء قد يتقبّله. وعندما أقول: «ولا واحد من الشعراء» فذلك لأن تعريفًا للاستعارة من باب الأسلوب الشعري يكمن في القول إن الشعر يبتدئ بالاستعارة، وأينما تغيب الاستعارة ينقرض الشعر أيضًا.

«حُزمة بوز Booz لم تكن أبدًا شحيحة ولا حقودة» (١١) هكذا تكلّم فيكتور هيكو Victor Hugo. فهذه استعارة. فهي بالتأكيد ليست مقارنة كامنة، إذ إنها لا تقول: «كما أن الحزمة يرمى بها بسخاء بين المحتاجين، فإن فلانًا كذلك ليس ببخيل ولا بحقودٍ». ففي هذه الاستعارة، ليس هناك مقارنة وإنما تماهٍ. ثم إنه من اللازم أن يكون بُعد الاستعارة أسهل تناولًا عندنا كمحللين، منه عند غيرنا، شريطة أن نتعرّف فيه بما نسميه عادة بالتماهي. وليس هذا كل ما في الأمر، ذلك أن الاستعمال الذي نعتمده هنا لكلمة «الرمزي» يقودنا بالفعل إلى تجفيف المعنى والاكتفاء فقط بالبعد الاستعاري للرمز.

فالاستعارة تفترض أن تصبح دلالة معينة في مرتبة المعطى الذي يسطو ويتحكم في استعمال الدال، بحيث تفقد كل الترابطات المفرداتية صلاتها المسبقة. فليس هناك ما بإمكانه، ولو لحظة، من خلال استعمال معجم ما، أن يوحي لنا على أن حزمة ما، من الممكن أن تكون حقودة. إلا أنه من الواضح أن الممكن أن تكون حقودة. إلا أنه من الواضح أن استعمال اللغة، لا يكون قابلًا للتدليل إلا انطلاقاً من اللحظة التي يمكننا القول خلالها: احزمته لم تكن أبدًا شحيحة ولا حقودة، بمعنى أن الدلالة تقوم بانتزاع الدال من ترابطاته المفرداتية.

<sup>(</sup>۱) ببت لقصيدة من أشهر قصائد الكاتب والشاعر الفرنسي الكبير، يكتور هيگو Hugo Victor (1802 – 1882) (م).

فها هنا يكمن الالتباس بين الدال والمدلول. فمن دون البنية الدلالية، بمعنى أنه إذا ما انعدمت الصلات التنبؤية، وإذا ما انعدمت المسافة الفاصلة بين ذات المرء وبين صفاته، فإنه من غير الممكن أن ننعت الحزمة لا بالشحيحة ولا بالحقودة. ونظرًا لأن هناك نحوًا، ونظامًا أوليًا للدال، تبقى ذات الفرد مفصولة عن الصفات التي تميزها وكأنها تختلف عنها. إنه من غير الممكن بتاتًا أن يفلح حيوان ما في إنجاز استعارة ما، وإن كان ينعدم لدينا ما يبرر نكران تمكنه هو أيضًا من حدس ما هو كريم وما يمكن أن يلبي ينعدم لدينا ما يبرو نكران تمكنه هو أيضًا من حدس ما هو كريم وما يمكن أن يلبي رغابته بكل سهولة وكثرة. إلا أنه، ولعدم تمكن الحيوان من التلفظ أو من التخاطب، الذي هو غير الدلالة وما يتخللها من جاذبية أو اشمئزاز وإنما هو ترتيب الدوال، فإن الاستعارة تنعدم كلية من علم نفس الحيوان المعتمدة على مفاهيم الانجذاب والشهية والحاجة.

هذه المرحلة من الترميز التي تعبّر عن نفسها من خلال الاستعارة تفترض سِمة المماثلة التي تتمظهر فقط عبر المقام أو الموقع في الجملة. فبسبب كون الحزمة هي محل إسم لنعتي شحيحة وحقودة، يجعلها قابلة للتماهي يبوز Booz نظرًا لكونه غير شحيح ونظرًا لكرمه. فبسبب تماثل الموقع تكون الحزمة، وبالحرف، هي بوز نفسه. إن بُعد التماثل هذا هو بالتأكيد ما يسلب الألباب بخصوص الاستعمال الدلالي للغة، والذي يطغى كلية على الاقتراب من عملية الترميز لدرجة تخفي عن أعيننا البعد الآخر، وهو البعد النحوي. في حين تكفي الإشارة إلى أن هذه الجملة قد تفقد كل شكل من أشكال المعنى إذا ما نحن قمنا بخلط ترتيب الكلمات. فهذا هو ما ننساه عندما نتحدّث عن عملية الترميز؛ إنه البعد المرتبط بوجود الدال، وبنظام الدال.

3

وانطلاقًا من هنا، لم يفتاً أن حضر إلى أذهان بعض اللغويين، وأخص بالذكر منهم أحد أصدقائي، رومان جاكوبسون، بأنه من الواجب إعادة النظر في ترتيب بعض الاضطرابات المسماة حَبْسة، على ضوء التضاد بين أمرين: من ناحية، صلات المماثلة أو الإبدال أو الاختيار وكذلك صلات الانتقاء أو المنافسة، وبالإجمال، كل ما هو من قبيل المرادف، ومن ناحية أخرى، صلات المجاورة والاصطفاف والترابط الدلالي والتنسيق النحوي. هكذا ومن خلال هذا المنحى فإن التقسيم الكلاسيكي بين الحبسة الحسية والحبسة الحركية والذي لقي انتقادًا منذ زمن، قد وجد تناسقًا لا غبار عليه.

كلكم تعرفون حبسة فرنيكيه. فالمصاب بهذا المرض يتلفظ بسلسلة من الجمل ذات طابع نحوي متطور للغاية. إنه يقول مثلاً: «أي نعم، أنا فهمت، في الأمس، عندما كنت هناك، لقد قال سابقًا، وأردت، قلت له، ليس كذلك، الوقت، لا ليس بالضبط، ليس تلك...». وهكذا فإن المريض يُظهر تحكمًا كاملًا بخصوص ترابط وتنظيم وترتيب وبينة الجملة، إلا أنه يبقى دائمًا بجانب ما يريد قوله. فلا يمكنكم الشك ولو لحظة في حضور ما يريد قوله، إلا أنه لا يتوصل إلى إعطاء ما هو متوخى من الجملة، تجسيدًا لفظيًا. فنراه يرتب حوله شرخًا كاملًا من التركيبات النحوية بمستوى عالي من التنظيم كافيًا لإبعاد شبهة فقدان ارتباط اللغة. إلا أنكم إذا ما طلبتم منه تعريفًا أو تعبيرًا موازيًا، من دون البحث عن إيصاله إلى مستوى استعارة، بمعنى أنكم إذا ما جابهتموه بما يسمى في منطق استعمال اللغة، بالميتالغة، أي لغة اللغة، فإنه لن يكون قادرًا على ذلك بالمرة. في منطق استعمال اللغة، بالميتالغة، أي لغة اللغة، فإنه لن يكون قادرًا على ذلك بالمرة. لدى ذهانيينا. لكن عندما يسمع شريبر عبارة Factum est ثم تتوقف الجملة، فهذا يعني لا محالة بأن هناك ظاهرة معينة تظهر على مستوى علاقة التجاور أو النماس. فعلاقات التماس تسطو تبعًا لا نعدام أو لاضمحلال وظيفة التوازى الدلالية بواسطة التماثل.

فلا يمكننا البتة عدم الأخذ في الاعتبار بهذا التشابه المثير للانتباه في تمييزنا نحن كذلك بين ما هو من قبيل التماثل وما هو من قبيل التجاور والتماس بخصوص ما يحدث لدى الشخص الهذائي الهلاسي. ولن نتمكّن من إبراز تحكم عملية التجاور في الظاهر الهلاسية إلا ما دققنا النظر في تأثير الكلام المقطوع بصفته كلامًا منطوقًا ومستثمرًا ليبيديًا. وفي هذه الحالة، فإن ما يُقرض على ذات المريض فهو الجانب النحوي من الجملة، ذلك الجانب الذي لا يستمد وجوده إلا من طبيعته الدلالية وبتركيبته التلفظية. إنه الجانب الذي يصبح ظاهرة مفروضة على المريض ومُلزمة له في الواقع الخارجي. فالمصاب بالحبسة الذي تحدثُ عنه لا يمكنه أن يصل إلى مبتغى الكلام لديه مما يجعل خطابه فارغًا مظهريًا. والغريب في الأمر هو أن هذا الشكل من الخطاب، حتى يجعل خطابه فارغًا مظهريًا. والغريب في الأمر هو أن هذا الشكل من الخطاب، حتى الضحك المرتبك. فها هو ذا شخص يسبح في بحر من كلام فارغ لكنه كلام مترابط منطقيًا أيما ترابط، إلا أنه غير قادر بتاتًا على الوصول إلى كنه ما يريد إيصاله. وهكذا منطقيًا أيما ترابط، إلا أنه غير قادر بتاتًا على الوصول إلى كنه ما يريد إيصاله. وهكذا فإن اختلال عملية التجاور التي تحتل مكان الصدارة في الظاهرة الهذائية، والذي ينتظم حول الهذيان بكامله، ليس بعيد الشبه بذلك.

لقد جرت العادة على أن نضع المدلول دائمًا موضع الصدارة في تحاليلنا، لأنه الأكثر إغواءً بالفعل ولأنه يبدو لأول وهلة وكأنه هو فقط ما يشكّل البعد المميز للاستتباب الرمزي في التحليل النفسي. إلا أن تجاهلنا بتوسط الدور المركزي للدال وتناسينا بأن الدال هو في الواقع العنصر -الهادي، فإننا ليس فقط نوقع إخلالًا في الفهم الأولي للظواهر العصابية، وحتى في تأويل الأحلام، وإنما أيضًا نصبح غير قادرين تمامًا على فهم ما يحدث في الذهانات.

أما إن كان جانب متأخر من التنقيب التحليلي، وهو الجانب الذي يتعلّق بالتماهي وبالترميز، يتموضع من جهة الاستعارة، فلا يجب علينا نسيان الجانب الآخر والمتعلّق بالترابط والتجاور مع ما يبرز خلاله من إنشاء وبناء بخصوص مسألة السببية. فالشكل البلاغي الذي يتعارض مع الاستعارة له اسمه الخاص، إنه يسمى كناية ويخص شيئًا ما تلزم تسميته، إذ أننا هنا بمستوى الاسم فعلًا. فالمجاز يعمل إذًا على تسمية شيء بشيء آخر يكون إما كلًا محيطًا به أو جزءًا منه أو مترابطًا معه.

فإذا ما استعملتم تقنية التداعيات اللفظية كما تُستعمل عادة داخل المختبرات، وعرضتم على شخص ما كلمة الكوخ المثلا ، فإن له أكثر من طريقة للإجابة عليكم. فبعض من إجاباته قد تكون من باب التجاور، فيرد مثلا الحرقوه المويمكن أيضًا أن يرد عليكم: ابيت حقير الو القُمرة الله فها هنا ما يوازي التشبيه، وبخطوة إضافية قد نقترب من الاستعارة أكثر، إذا ما قال اجُحر المثلا لكن هناك مستوى آخر، إذ إن الأمر يختلف كثيرًا إذا ما قال اقش المؤنة من ثلاثة الكوخ الهو ما يسمح بتعيينه في كُليته ويمكنه أيضًا الحديث عن قرية مكونة من ثلاثة الكواخ الم للتعبير عن ثلاثة منازل. وهنا يتعلق الأمر بالتلميح ويمكن للشخص أن يقول الوساخ الواقد الهذا لا نبقى في مجال المحارة وإنما ندخل مجال المجاز.

إن تعارض الاستعارة مع المجاز مسألة مركزية، لأن ما وضعه فريد مبدئيا في مقام الصدارة بين آليات العصاب وكذلك بين آليات الظواهر الهامشية للحياة اليومية ومثيلاتها في الحلم، ليس بُعد الاستعارة ولا بُعد التماهي وإنما نقيض ذلك. وبصفة عامة، ما يسميه فرويد عملية التكثيف، فهو ما يسمى في علم البلاغة الاستعارة. أما ما يسمى بالإزاحة فهو المجاز. إن التركيب والوجود النحوي لكامل الجهاز الدلالي، ضروريان ومحددان بالنسبة للظواهر التي تتمظهر في العصاب، لأن الدال هو الوسيلة التي يُعبر من خلالها المدلول الذي تم فقدانه، عن نفسه. ولهذا السبب فإننا إذ نجلب

الانتباه إلى الدال، لا نفعل شيئًا آخر سوى الرجوع إلى نقطة الانطلاق للاكتشاف الفرويدي.

في الأسبوع المقبل، سوف نتابع الموضوع فندرس لماذا تشغل لعبة الدال بال ذات المريض بالكامل. إلا أنه في هذه الحالة لا يتعلّق الأمر بميكانيزم الحبسة بل بصلة معينة مع الآخر بكونه ناقصًا وقاصرًا.

فانطلاقًا من علاقة الذات بالدال وبالآخر مع اختلاف درجات الغيرية بين آخر خيالي وآخر رمزي، يمكننا تركيب هذا الاقتحام وهذا الاكتساح النفسي بواسطة الدال، وهو الاكتساح الذي يسمى الذهان.

2 مايو/ أيار 1956

#### XVIII

# الإستعارة والمجاز المرسل (١١):

### التركيبة الدلالية وتحويل المدلول

- الحسة الحسية والحسة الحركية
  - الرابط الموضعي
  - كل لغة هي ميتالغة
    - الجزئية والرغبة

بإدخالي هنا التعارض بين التماثل والتجاور، لم يكن قصدي القول إن الذهان في تشابه تام مع الحبسة. بل أقول أكثر من ذلك. فما أحتفظ به عن هذين النوعين من الاضطرابات اللذين تم عزلهما في الحبسة، هو أنه يوجد بينهما نفس التعارض الذي يظهر، ليس بشكل سلبي وإنما إيجابي، بين الاستعارة والمجاز.

ثم إني ذهبت إلى حد القول إن إبداء هذا التعارض، قد أدى ببعضكم إلى تضايق كبير. وقد قال بعضهم للبعض: «لقد أوضحتْ لنا الاستعارة جيدًا قيمة التناقض والرفض والخلط».

لكن التعارض بين الدال والمدلول ليس مجرّد استبدال للتعارض المعقّد بين الفكرة أو التفكير وبين الكلمة. لقد أنجز أحد النحويين البارعين، عملًا مرموقًا لا يشوبه إلا خطأ واحد يتجلّى في العنوان الثانوي لكتابه: «من الكلمات إلى الفكر». أتمنّى ألا يعمد أحدكم إلى الأخذ بتعبير كهذا. لقد أصبحنا نلمس حياة الاستعارة المستمرة والثابتة من خلال تحويلات المدلول التي أعطيتكم عنها المرة الفائتة المثال التالي: «حُزمته لم تكن أبدًا شحيحة ولا حقودة». إنه مثال للاستعارة بامتياز. فيمكن القول إن الدلالة هنا تسود كل شيء وهي التي تطبع على إسم الفاعل «حزمته»، هذه القيمة التي تُظهرها وهي تتبعثر بكل سخاء وكأنها تفعل ذلك بمحض إرادتها. في حين تجب الإشارة إلى أن الدال والمدلول هما في علاقة بمكن نعتها بالديالكتية.

فلا يتعلّق الأمر هنا بتركيبة جديدة ترتكز عليها فكرة التعبير، بحيث يتم التعبير عن الشيء المقصود بكلمة يتم اعتبارها بمثابة إضافة يتم إلصاقها للتعريف به. فخطابي هذا يأتي خصيصًا لمحو هذه الفكرة.

إنكم قد سمعتم بالحديث عن المصابين بالحبسة، وإنّ لكم عِلم بكلامهم الحي والسريع والذي يبدو، إلى مستوى معين، هيّنًا في ظاهره. إنهم يتحدّثون بطلاقة وبشكل رائع عن مواضيع مختلفة من دون القدرة على الوصول إلى لب الموضوع. إنهم في ذلك يستعينون بتراكيب نحوية عالية من التلاحم والتوازن. إنهم في كلامهم يقصدون شيئًا ما يكون إسمه أو إشارة إليه على طرف لسانهم، لكنهم ليسوا بقادرين إلا على اللف والدوران حوله. فما يجلب الإنتباه هنا، هو دوام القصد لدى ذات الفرد رغم هذا القصور الشفوى المحدد موضعيًا.

لكن، تم الإدعاء بالكشف عن نوع من النقص العقلي، القبلعتهي، يعتبر مرافقًا وملازمًا لهذا المرض. إلا أن هذا الادعاء، قد يشكّل تقدّمًا يخفّف من ثقل وجسامة التعريف الذي سبقه، والذي يعتبر هذا المرض بمثابة نقص في القدرة على استقبال الصور اللفظية. ثم إن هذا الإدعاء يفضي أيضًا إلى فكرة أن لهذا الإختلال مستوى من التعقيد يفوق بكثير مما يبدو عليه للوهلة الأولى. لكن مهما كانت النقائص التي قد تعتور الفرد في إنجاز مهمة معينة، وطبقًا لمواصفات الروائز المستعملة، فإنه من غير الممكن حلحلة أي شيء من هذا الإضطراب ما دمنا لم نتعرف في تفسيرها على آليات تكوّنها وعلى أصول نشأتها.

فخلال تمرير رائز ما، يمكن ملاحظة المرؤوز وقد انطلق يرفع محاجة بصدد ظرف تاريخي دقيق، أو حول زمن محدد أو ساعة محددة أو بخصوص سلوك معين. إنها اللحظة بالذات التي يدفع فيها بخطابه، مهما كان طابعه المختل والمتفاقم. أما إن حصل أن أخطأ، فما ذلك، برأيه، إلا بصدد جزئية تاريخية محددة، كانت حاضرة في ذاكرته، قبل خمس دقائق، أي قبل أن ينخرط في المقابلة. فها هنا نقف على وجود القصد وعلى قوته في صُلب خطاب الفرد، لكن هذا الخطاب يخفق كلية في الإلتحاق بما ينوي التعبير عنه.

فمن وجهة نظر الفينومينولوجيا، إن لغة المصاب بالحبسة الحسية هي لغة الإطناب. وحبسته الراطنة - وهو نعت فيه نوع من المغالاة - تتميز بكثرة التراكيب وبسهولتها وكذلك بسيولة الجُمل لدرجة تجعلها تندثر في آخر المطاف.

فالإطناب يتعارض مباشرة مع الميتاجملة، إذا ما سمينا هكذا كل ما هو من قبيل الترجمة الحرفية. وهذا يعني أنه إذا ما طلبتم منه أن يترجم، أو أن يعطي مرادفًا، أو أن يعيد نفس الجملة التي أتى على قولها، فإنه ليس بقادر البتة. بإمكانه طبعًا أن يسترسل انطلاقًا من خطابكم أو من خطابه هو، لكنه يجد أكبر الصعوبات في التعليق على كلام ما. وفي هذه الحالة، إنكم تحصلون منه على ردود عنيفة ومثيرة للشفقة، لدرجة تجعل ردوده أقرب إلى الكوميديا. فلا يتمكن من تجنب الانسياق في الضحك أمام ذلك إلا من له اهتمام بالظاهرة في حد ذاتها.

فها هنا إذًا اختلال لعملية التماثل، وهذا الاختلال يؤدّي إلى عدم قدرة الشخص القيام بالميتاجملة، فيبقى كل ما يقوله منحصرًا في عملية الإطناب.

وبجانب الحبسة الحسية، هناك تلك التي نسميها، على وجه التقريب، الحركية والتي هي الآن جد معروفة. فهذه الحبسة تبدأ بالاختلالات النحوية لتصل إلى تقلص حاد في مخزون الألفاظ. وهو ما خلّدته صورة القلم المزعوم الذي لم يتمكّن المفحوص من إحضار اسمه. فهذا البعد الآخر من القصور المتمثل في الحبسة من الممكن إدراجه في باب اضطرابات التجاور.

وهنا فإن بناء الجملة بالأساس، وفقًا لمراتب الحالات ولتطوّر الأفراد، هو ما يصبح تدريجيًّا، عرضة للتلف إلى درجة تجعلهم غير قادرين على النطق في جملة مركبة، بما يمكنهم رغم ذلك تسميته بشكل صحيح. إنهم يحتفظون بقدرة التسمية، لكنهم يفقدون قدرة العرض. إنهم غير قادرين على بناء العرض.

واعتبارًا لخصائص الدال والمدلول في ذاتها، فإن الإغواء الأبدي الذي يسقط فيه الألسني نفسه وما بالك بمن هو من غير ذوي التخصص! يكمن في اعتبار أن ما يَبرز أكثر في ظاهرة ما، هو ما يعطي دليلاً كاملاً ومتكاملاً عنها. ولقد وقع الألسنيون، إلى حد ما، في فخ هذا الوهم. ويشهد على ذلك مثلاً العناية الفائقة التي تحظى بها الاستعارة في دراساتهم، مقارنة مع ما يحظى به المجاز المرسل. ففي لغة ممتلئة وحية، يتجلّى فعل الإستعارة بكونه الأكثر إثارة للانتباه، لكنه يبقى أيضًا الأكثر إشكالاً، إذ كيف يُحدث أن تكون اللغة قد حققت ذروة فعاليتها عندما تتوصّل إلى قول شيء مخالف عما كانت تبغي قوله؟ إن هذا لمن المدهش حقًا، بل ويجعلنا نعتقد بأننا سنصل من خلاله إلى كنه ظاهرة اللغة، وذلك في الإتجاه المعاكس لكل اقتراب ساذج.

فالفهم الساذج يبغي أن يكون هناك تطابق وتناسخ بين نسق الأشياء ونسق الكلمات. إلا أننا ظننا بأننا قد قمنا بخطوة كبيرة عندما قلنا إن المدلول لا يصل أبدًا إلى مبتغاه إلا بواسطة مدلول آخر، يؤدي بدوره إلى دلالة أخرى. لكن ما هذه إلا خطوة أولى، ولم نتبصر بأنه يلزم القيام بخطوة ثانية. لذا يجب إدراك بأنه من دون بنينة مجال الدال، قد يستحيل أي تحويل للمعنى. ولقد تبين البعض منكم وباستحقاق في الحصة الماضية، بأن هذا هو ما كنت أود قوله، عندما أكدت على دور الدال في الاستعارة.

2

إن القصور الحاصل في المرض، إذا ما قاربنا المسألة من هذا المنحى، له وجهان: الوجه الأول يتمثّل في انقراض الرابط بين الدلالية القصدية وبين جهاز الدال. فهذا الأخير يبقى في مجمله بحوزة الفرد الذي لا يتمكن مع ذلك من التحكم فيه طبقًا لمقصوده. أما الوجه الثاني فيتعلّق بانقراض الرابط الداخلي للدال. وبهذا الصدد يتم التركيز على حدوث نوع من التحلل والإندثار النكوصي الذي يفسّر، بما فيه الكفاية، بالنظرية الجاكسونية التي تقول إن تحلل الوظائف يتخذ المسار المعاكس لإكتسابها.

أما من جهتي، فهل هذا هو ما أريد التوكيد عليه؟ أقول لا. فبعكس الوهم الذي يحصل عادة بخصوص ما يحدث في اللغة، أقول إن ما يبدو في محل الصدارة ليس هو الأهم. الأهم هو التعارض الحاصل بين نوعين من الروابط، كلاهما يتواجدان بداخل الدال.

هناك أولًا الرابط الموقعي والذي سمّيته قبل هنيهة الرابط القصدي. هذا الرابط هو ما يؤسس في لغة ما، البُعد الأساسي الذي هو بُعد نَسق الكلمات. ويكفي لفهم ذلك أن تذكروا بأن «بيير يضرب بول» لا يوازي «بول يضرب بيير» كما يقال بالفرنسية. ثم لاحظوا، بخصوص الوجه الثاني من اضطرابات الحبسة، التناسق الدقيق الذي يوجد بين ثبات واستمرار الوظيفة القصدية للغة وبين المخزون الكافي من الألفاظ. وهذه ظاهرة عيادية لا نقاش فيها البتة والتي تبرز لنا الترابط الأصلي للدال، فما يَبرز على المستوى النحوي بمثابة خاصية للرابط القصدي، يتم حصوله على كل المستويات كي يتأسس التواجد السانكروني للكلمات.

فالتلفظ هو الشكل الأكثر ارتقاءً لهذه السيرورة. وبدرجة أدنى، توجد الكلمة التي تبدو وكأنها تحظى بثبات، وهو ما تم دحضه وباستحقاق، كما تعلمون. فإذا ما كانت استقلالية الكلمة تتجلّى من بعض الزوايا، فلا يمكن إعطاؤها صيغة المطلق. فالكلمة لا يمكن بتاتًا اعتبارها وكأنها الوحدة الركيزة في اللغة وإن كانت تشكّل إحدى العناصر الأولية بامتياز. وفي مستوى أدنى أكثر، تجدون التعارضات أو الأزواج الفونيماتية التي تشكّل آخر وأقصى عنصر في التفريق بين لغة وأخرى.

ففي الفرنسية مثلاً boue يتعارضان، كيفما كانت لهجتكم. أما إن كان لكم ميل لذلك، لأنكم ربما تقطنون على الحدود فتنطقون boue كأنها pou، فإنكم ستتلفظون pou الأخرى بشكل مختلف، وذلك لأن لهذا التعارض قيمة وجدوى في اللسان الفرنسي. وفي ألسن أخرى، توجد تعارضات تغيب كلية عن اللسان الفرنسي. فرباط التعارض هذا أساسي لوظيفة اللغة ويجب تمييزه عن رابط التماثل المنخرط في حركية اللغة والمرتبط بالإمكانية اللامحدودة لوظيفة الإستبدال التي لا يمكن تصورها إلا في ارتكازها على العلاقة الموضعية.

أما ما هو في أساس الإستعارة فليست الدلالة التي يمكن إعارتها من «بوز» إلى «الحزمة». فسوف أتقبّل كلية أن يعارضني أحدكم قائلًا إن حزمة بوز هي في الواقع مجاز وليست استعارة، وبأنه، تحت هذا الشعر الشيّق، يوجد قضيب بوز الملكي، الذي لم تتم أبدًا تسميته مباشرة. لكن ليس هذا هو ما يضفي على هذه الحزمة فضيلتها الاستعارية. فما يضفي عليها هذه الفضيلة هو أنه قد تم وضعها في الجملة بمقام الفاعل، في مكان بوز. وهكذا إذا، فإن الأمر يتعلّق هنا بالدوال، ليس غير.

ولنذهب إلى حدود الاستعارة الشعرية التي قد لا تتوانوا، أنتم، في اعتبارها سوريالية، وإن كنا لم ننتظر السورياليين للقيام باستعارات. ففي هذا المجال لا يمكنكم القول إن كانت الأمور ذات معنى أو بغير معنى. ولست أقول إن هذه هي الوسيلة الأنجع للتعبير عن الأشياء، لكن لها مفعولها على كل حال. فلنأخذ على سبيل المثال التعبير التالي والذي لا يمكنكم إنكار كونه استعارة في الحقيقة، وسترون إن كان المعنى هو ما تدعمه هذه السمة: «الحب حصاة ضاحكة في وجه الشمس». فماذا يعني هذا؟ إنه استعارة بلا ريب. وبنشأتها هذه، فمن المحتمل أن تتضمّن معنى ما. أما بخصوص الحصول على أحد هذه المعاني... فيمكنني أن أخصص كامل السيمينار لذلك. إن هذا التعبير يبدو لي تعريفًا للحب لا جدال فيه. بل يمكنني القول إنه آخر تعريف توقفتُ عنده لأنه يبدو لي ضروريًا إذا ما أردنا تجنّب السقوط المتكرر في الخلوطات التي لا حل لها.

وبالإجمال، فإن الاستعارة تستند إلى تركيبة موقعية وهذا ما يمكن البرهنة عليه حتى في أشكالها الأكثر التباسًا. أعتقد بأنه لم يسبق لأحد منكم عدم السماع بهذا التمرين الذي قام به أحد الشعراء المعاصرين تحت شعار «كلمة بأخرى». إنها عبارة عن كوميديا قصيرة لا تتجاوز مشهدًا واحدًا، لصاحبها جان تارديو Jean Tardieu يتعلق الأمر فيها بحوار بين امرأتين، يتم تقديم إحداهما فتتقدم الأخرى نحوها قائلة:

- Chère, très chère, depuis combien de galets je n'ai pas eu le mitron de vous sucrer!
- Hélas, chère, lui répond l'autre, j'étais moi meme, très dévitreuse, mes trois plus jeunes tourteaux etc.

هذا المثال يثبت، بأن المعنى، ولو على شاكلة لا معقولة، يبقى حاضرًا مسترسلًا، 
إلا أنه هنا يرمي إلى التمظهر بصيغة جد بشوشة واستعارية إلى حد بعيد. ويمكن القول 
إن تجديده يتم بهذه الطريقة. وأيًّا كان جهد الشاعر بالدفع بتمرينه هذا إلى مرتبة البيان، 
فقد نجدنا في كل لحظة من عمله، قاب قوسين أو أدنى من الاستعارة الشعرية. وهذا 
المستوى لا يختلف في جوهره عما يبزغ كشعر طبيعي كلما تم استجداء استعارة قوية. 
فالمهم في الأمر، ليس أن يكون التماثل مُسندًا بالمدلول وهذا خطأ في الإدراك 
نرتكبه دومًا - وإنما أن يكون تحويل المدلول غير ممكن إلا بسبب بنية اللغة بالذات. 
فكل لغة تتضمن ميتا لغة. فهي بصفة مسبقة ميتا لغة ليسجلها الخاص، وبما أن كل لغة 
هي، افتراضيًا، في حاجة إلى ترجمتها، فإنها تتضمن ميتا جملة وميتا لسان، بمعنى اللغة 
التي تتحدّث عن اللغة. وهكذا فإن تحويل المدلول الذي هو أساسي في حياة الإنسان، 
غير ممكن إلا بمقتضى بنية الدال وانطلاقًا منها.

فلا تنسوا أبدًا أن اللغة هي نظام من التموقع المنسَّق. ثم بعد ذلك وفي وقت لاحق،

يتم إعادة إنتاج هذا النظام في داخله بالذات، بنوع من الخصوبة الهائلة والمرعبة في آن.
وليس مجّانًا أن تكون كلمة وإطناب prolixité هي نفس الكلمة المقابلة لكلمة
وتكاثر Prolifération إلا أن كلمة إطناب prolixité هي الكلمة المرعبة، لأن تداول
اللغة يُحدث فزعًا، من شأنه أن يوقف الناس ويُترجَم بالخوف من الإسراف في العقلنة.
وإن هذا الفرد يعقلن كثيرًا كما يقال، وهذا الإدعاء يُستغل ذريعة للخوف من اللغة. إلا
أنكم تلاحظون أن هنالك ثرثرة كلما وقع الخطأ بإعطاء الدال أكثر مما يلزم من ثقل
وأهمية. في حين أنه كلما دفعنا إلى أبعد في اتجاه استقلال الدال عن المدلول، كلما
بلغت كامل مصداقيتها كل عملية بناء منطقي.

فبخصوص الظواهر التي تخصنا، على أقل تقدير، كلما تلاحمنا أكثر مع ما أسميه بالميثولوجيا الدلالية، كلما وقعنا في فخ الثرثرة. وبالعكس من ذلك، تستعمل الرياضيات لغة مكونة من دال خالص، إنها تستعمل ميتا لغة بكل امتياز. وهكذا فإن الرياضيات تختزل اللغة في وظيفتها النسقية التي ينبني عليها نظام آخر يمسك في تركيبته بالنظام الأول ويتماسك معه. ففعالية مقاربة الرياضيات هذه لا ريب فيها بمستوى مجالها الخاص.

3

عندما نقرأ أهل البلاغة، ندرك بأنهم أبدًا غير قادرين على الوصول إلى تعريف مُرضٍ للاستعارة وللمجاز المرسل. إذ ينجم عن قولهم إن المجاز هو بمثابة استعارة ضعيفة. ويمكن القول أيضًا أنه بالإمكان أخذ الأمور في الاتجاه المعاكس تمامًا، واعتبار أن المجاز يشكل نقطة الإنطلاق، إذ هو ما يجعل الإستعارة ممكنة. لكن الإستعارة هي في واقع الحال، من درجة مختلفة عن المجاز.

فلندرس الظواهر الأكثر بدائية، ولنأخذ مثالًا حيًّا جدًّا بالنسبة لنا كمحللين. أهناك تعبير مباشر للدلالة عن الرغبة أعمق بدائية من ذاك الذي أتى به فرويد بخصوص ابنته الصغيرة؟ تلك التي احتلت في ما بعد مكانة مهمة في التحليل النفسي، إنها آنًا. كانت نائمة - ولهذا كما ترون، فإن الأمور تظهر على حالتها الخالصة - فبدأت تتكلم في نومها: وتوت، كعكة، عصيدة).

فها نحن أمام شيء يبدو وكأنه مدلول في حالته الخالصة. إنه الشكل الأكثر بدائية والأكبر مركزية للمجاز. فلا مجال للشك بأن آنا ترغب في هذا التوت وهذه الكعكة، لكن ليس هناك ما يحتم تواجد هذه الأشياء مجتمعة هنا. فإن وجدت هنا متراصة ومنسقة بداخل التسمية الملفوظة، فذاك مرده إلى الوظيفة الموقعية التي تضع هذه الأشياء موضع تساو في ما بينها، وهذه هي الظاهرة الأساسية.

فإن كان هناك ما يدلنا ومن دون جدال، على أن الأمر لا يتعلق هنا بمجرد تعبير لا أكثر - وهو ما يحاول نوع من السيكولوجيا، ولنسمها اليونغية، أن يجعلنا نلمسه باعتباره المعوض التخيلي للموضوع المطلوب - فذلك بالضبط لأن الجملة تبدأ باسم الشخص الفاعل؛ آنًا فرويد. لقد كانت طفلة ذات تسعة عشر شهرًا، لكننا توقفنا معها على مستوى التسمية، وعلى مستويات التساوي والتنسيق الاسمي والتركيب الدلالي. ومعها نتوقف أيضًا على أن لا إمكانية للتحويل الدلالي إلا بداخل هذا الإطار. وهنا يكمن صلب التفكير الفرويدي. لقد انطلقت أعمال فرويد من الحُلم، ومن إوالياته الخاصة بالتكثيف والإزاحة والتصوير، وهي كلها إواليات من قبيل التركيب المجازي والذي على ركيزته يمكن للاستعارة أن تتدخل.

وهو أيضًا ما تمكن الإحاطة به بشكل أكبر على مستوى الاستثارة الجنسية للغة. فإن كان هنالك مجال يخص اكتساب اللغة، فليس أبدًا هو ما يتم القول اعتمادًا عليه بأن الأطفال يبتدئون باكتساب جانب ما من مخزون الألفاظ بدل جانب آخر. ذلك لأنه لا يتم الأخذ باللغة من أحد الأطراف، كما يحدث لبعض الرسامين الذين يبدأون لوحاتهم من الجانب الأيسر. فاللغة، كي تنشأ، من اللازم دومًا أن يتم الأخذ بها في مجملها. ولكن، لكى يتم ذلك، يجب الأخذ بها من طرف الدال.

ويتم أيضًا الحديث عن الطابع الملموس للغة لدى الطفل. إلا أن هذا الطابع، يرجع في الواقع إلى عملية التجاور اللغوي. فلقد باح لي أحد مُحاوري ما قاله إبنه وعمره لا يتعدى العامين ونصف، في وجه أمه عندما انحنت عليه ذات مساء لتقبله قبيل نومه. فناداها قائلًا: "يا فتاتي السمينة، الممتلئة أردافًا وعضلات!". من الواضح هنا أن هذه اللغة ليست من قبيل لغة "حزمته ليست البتة شحيحة ولا حقودة". إن الطفل لم يصل إلى هذا التركيب بعد، ولم يقل أيضًا إن "الحب حصاة تضحك في وجه الشمس". ثم يقال لنا أيضًا إن الطفل يفهم الشعر السوريالي والمجرد، الذي يُعد من باب الرجوع إلى الطفولة. لكن هذه غباوة، ذلك لأن الأطفال يكرهون الشعر السوريالي حقًا وصدقًا، وينفرون من بعض مراحل رسوم بيكاسو. فلماذا ذلك؟ لأنهم ليسوا بعد بمستوى الإستعارة، إنهم باقون بمستوى المجاز، لهذا فإنهم عندما يستحسنون بعضًا من رسوم بيكاسو، فلكونها من باب المجاز.

ويمكننا أيضًا تلمّس المجاز في بعض الفقرات من أعمال تولستوي. فكلما حدث اقتراب امرأة في كتاباته، كلما يحل محلها ومن خلال عملية مجازية عالية الطراز ظل ذبابة، أو تظهر لطخة على شفتها العليا، إلخ. ويصفة عامة، يقوم المجاز بتحريك هذا الأسلوب الإبداعي والذي يسمّى، موازاة مع الأسلوب الرمزي ومع اللغة الشعرية، بالأسلوب الواقعاني. إلا أن ما يطبع هذا الأسلوب من إعلاء لشأن الجزئية، لا يمتلك من الواقعانية أكثر من أي شيء آخر. فما يعطي جزئية ما صفة الدليل إلى وظيفة الرغبة، إنما هي مسالك جد محدد، وليس غيرها. وإلا فليس من الممكن لأي جزئية أن تصبح هكذا متساوية مع الكل.

والدليل على ذلك، هو ما يتكبده بعضهم من معاناة من أجل الارتقاء ببعض من هذه الجزئيات، في إطار سلسلة من التحويلات الدلالية المعتمدة في تجارب المَتْيَهة المخصصة لإبراز وإثبات ما يسمى ذكاء الحيوانات. فليسموا ذلك ذكاءً إن شاؤوا؟ فالمسألة مسألة تحديد وتعريف. أما بالنسبة لنا، فالأمر يتعلق هنا بمسألة تمدد واتساع مجال الواقعي بحيث يمكن أن ندخل فيه الحيوان مع ما يتوفر عليه من قدرات للتمييز، بشرط أن نثير اهتمامه غريزيًا وبطريقة ليبيدية.

وهكذا فإن الادعاء الواقعاني في وصف الواقعي من خلال الجزئيات لا يتأتى إلا بداخل سجّل دالٍ منظم، وانطلاقًا منه وبفضله. ونظرًا لكون الأم أصبحت افتاتي الممتلئة أردافًا وعضلات، فإن الطفل سينمو ويتطور بطريقة معينة. فمن المؤكد أن الأرداف، لا تصبح في فترة معينة لديه، بمثابة معادل للأم إلا انطلاقًا من قدراته المجازية المبكرة. وكل عضو حسّي تقتصر استثارته على المجال الحيوي فقط، لا يمكنه أن يغير من هذا الأمر شيئًا.

فهذ الظاهرة ليس من الممكن أن تحصل إلا ارتكازًا على التركيب المجازي. فيلزم أولًا أن يكون التنسيق الدلالي ممكنًا حتى يتاح حصول التحويلات الدلالية. بمعنى آخر، إن التركيب الصوري للدال يغلب على تحويل المدلول ويتحكم فيه.

أما الآن، فكيف يمكن طرح السؤال حول التأثير على وظيفة اللغة لكل اختلال في العلاقة مع الآخر؟ هذه مسألة تطرح في ارتباطها بعامل ثالث. فإذا كان لا بد للإنسان أن يستعمل اللغة كي يَجِدَ أو يتواجد، فليس ذلك إلا طبقًا لنزعته الطبيعية للتحلل والاندثار في حضرة الآخر.

فبأي طريقة إذًا يتشكل ويعيد تشكيلته وتوليفته لذاته؟ سنرجع إلى هذه المسألة في

مناسبة مقبلة. لكن، يمكنكم أن تتلمّسوا منذ الآن، ومن خلال الظواهر التي يعرضها شريبر، الاستعمال الذي يمكننا إنجازه بصدد هذه الفثات.

لقد حدثتكم المرة السابقة عن الجملة المُوقَّفة، وكذلك عن مسألة السؤال والجواب. وهو ما يمكن فهمه من حيث قيمته المتعارضة مع بُعد اللغة المؤسّس، والذي لا نطلب فيه من الآخر رأيه فقط. إن مسألة السؤال والجواب، من حيث يتم الإعلاء من شأنها بالإستهلال اللفظي، ومن حيث هي مُكمَّلته ومّنبعه في آن، فإنها تعرّي، بالمقارنة مع ما للكلام المؤسّس من عميق الدلالة، المركز الدلالي لهذا الكلام. كما أن الظاهرة الهذائية تعرّي، وعلى جميع المستويات، الوظيفة الدلالية في حد ذاتها.

وسأعطيكم مثالًا آخر؛ إنكم على علم بتلك التعادلات التي يقدمها هذيان شريبر على أنها منطوقة بواسطة عصافير السماء وهي طائرة أثناء الغسق. ففيها نتوقف على الأسجاع التالية: سانتياكو أو كارتاغو؛ اشاينسينتوم، أو اجيسوس كريستوم، أتكون الغرابة هي ما يمكن الانتباه إلية هنا؟ أما شريبر، فإن ما شد انتباهه في هذه الألفاظ هو كون عصافير السماء من دون أمخاخ. وانطلاقًا من هذه الملاحظة، وهو ما لم يشك فيه فرويد، استخلص شريبر بأن هذه الطيور ما هي إلا فتيات قاصرات.

إلا أن المهم، ليس هو السجع، وإنما هو تقابل عناصر التمييز المتجاورة، والتي ليس لها من مدى، بالنسبة لشخص يتقن لغات مختلفة كشريبر، إلا بداخل النظام الألسني الألماني. إن شريبر، وبكل ما يمتلكه من بعد نظر، يبين لكم مرة إضافية، بأن ما يتم البحث عنه هو من قبيل الدال، بمعنى التنسيق الفونيماتي. فالكلمة اللاتينية اجيسوس كرستوم، ما هي هنا كمعادل لكلمة اشاينيستوم، إلا لأن اتوم، له في اللغة الألمانية نغمة صوتية متميزة. إن إبراز قيمة الدال في حد ذاته، والدفع بالمجاز من حيث هو بنية تحتية مستترة دومًا، هو شرط كل استجلاء ممكن للاضطرابات الوظيفية للغة في العصاب وفي الذهان.

9 مايو/ أيار 1956

# محاضرة **فرويد في عصره**

افتتاح الجلسة، من جانب الأستاذ جون دولاي:

بمناسبة السنة المئة من ولادة فرويد، الذي وُلدَ في 16 مايو/ أيار 1856، نُظمت في باريس مظاهرات ثقافية للاحتفال بهذه الذكرى. ويحسن التذكير بأن فرويد وجد طريقه العلمي في باريس، عند تتبعه لتدريس شاركو Charcot بمستشفى السالبيتريير، ولم يتجاوز عمره بعد الخامسة والعشرين سنة. ولقد سجَّل هو نفسه في افتتاحية مؤلفاته الكاملة بما يَدين به لتعاليم السالبيتريير.

فهذا النسب لا يضر بتاتًا بابتكارية فرويد الساطعة، بحيث يرجع له وله وحده ابتكار التحليل النفسي كمنهج وكنظرية. ومع أنه يمكننا، بل ويلزمنا، طرح اعتراضات على بعض الجوانب النظرية والتطبيقية للتحليل النفسي. إلا أنه مع إبرازه لدور الصراعات العاطفية واضطرابات الغرائر في العصاب، فقد قدّم مساهمة جلى في الطب العقلي. ومن جهة أخرى، بإبرازه لدور اللاشعور في كل مظاهر الحياة العقلية، يمكننا القول إنه قدم مساهمة تتجاوز إطار العلوم الطبية، بحيث تنطبق أيضًا على مجموع المعارف الإنسانية.

لهذا فقد بدا لي ضروريًا، بمناسبة هذه الذكرى المئوية، أن أطلب من جاك لاكان، الذي يشرف هنا، برفقة دانييل لاغاش والسيدة فافيز بوتونييه، على رابطة التحليل النفسي الفرنسية، أن يقدم لنا عرضًا حول فرويد وحول تأثيره في هذا القرن (العشرين). فلقد بدا لي لاكان أنه الأكثر جدارة للقيام بهذا العرض، لأنه على اطلاع حقيقي بحياة فرويد وبأعماله.

ها أنذا إذًا مُكلف اليوم من طرف الأستاذ جان دولاي، بمهمة تشرّفني كثيرًا،

لكونها تختلف عن الدروس التي أعطيها هنا تحت رعايته كل أسبوع وفي اليوم نفسه. إنها تشرفني بالحديث أمام هذا الحضور الفتي والمكون من طلبة الطب النفسي، عن فرويد لتخليد الذكري المئوية لمولده.

إن هناك ازدواجًا في المقاصد، ربما قد يفرض نوعًا من الشفاعة نحو خطابي، مفادها تعليم يضاف إليه تكريم، وكذلك تكريم بتعليم. وكان لي أن استسمحكم لو لم أكن أتوخى جعل هذا الخطاب يوفَّق بين مجيء الرجل فرويد إلى الحياة وبين مجيئه إلى العالم بالمعنى الراقي لعطائه.

لهذا فإن عنواني افرويد في العصرا، يصبو إلى أبعد من مراجعة كرونولوجية.

1

أريد أن ابتدئ هنا بالحديث عمّا يحمل اسم فرويد لكنه يتخطّى زمن حدوثه ويستحوذ على حقيقته منذ لحظة انكشافها. أريد أن أقول إن اسم فرويد يعني «الفرح». وهذا ما كان فرويد نفسه واعيًا به، كما تدل على ذلك دلائل كثيرة، كتحليله لذلك الحلم الذي كان بوسعي إعادة عرضه هنا. إنه حلم تسوده كلمات مركبة، وتطغى عليه بالأخص كلمة ذات نبرة ملتبسة، نبرة إنجليزية وألمانية في الوقت نفسه. وهو حلم كان فرويد خلاله يَحصى الأماكن الخلابة الموجودة بضواحى قيينا.

فإن كنت أود التوقف عند هذا الاسم فليس من أجل المديح. إني سأستبق بعض جوانب خطابي قائلًا إن عائلة فرويد، ككل عائلات موراڤيا وغاليسيا والمناطق المتاخمة لهنغاريا، كان قد فرض عليها أن تختار اسمًا عائليًا من بين لائحة من الأسماء الشخصية، مرغومة على ذلك بمرسوم من جانب الملك جوزيف الثاني سنة 1785، فاختارت العائلة إسمًا شخصيًا كان في تلك الفترة جد متداول بصفته اسمًا مؤنثًا. لكن هذا الاسم كان اسمًا يهوديًا منذ القدم، وقد تمت ترجمته بأشكال مختلفة عبر التاريخ.

فهذا أحسن مثال يذكرنا بأنه رغم استيعاب ثقافي لدّوال تبقى مستترة، يواظب هذا الموروث الحَرْفي المحض في تواتره المسترسل وهو ما يؤدي بنا إلى أبعد حدود البنية التي أجاب فرويد من خلالها على هذه الأسئلة التي طرحت عليه. وللتأكد من ذلك، تجب الإشارة إلى تشديد فرويد على انتمائه إلى التقاليد اليهودية وإلى البنية الحَرْفية لهذا الموروث، وهي تقاليد، ذهبت لديه كما يقول، إلى حد ترميخها في بنية اللسان.

ولقد صرح فرويد بشكل واضح جدًّا في رسالة وجهها إلى هيئة متدينة، وهو يحتفل بعيد ميلاده الستين، قائلا إن هذ الموروث الحَرِّفي يشكل هويته العميقة. إلا أن هناك تباينًا بين هذا الإعتراف الصريح بالأهمية القسوى لهذه التقاليد في هويته وبين رفضه لديانة أبائه المبكر والعنيد والجارح لعواطف من كان يلزمه أن يعاملهم برفق من بين المقربين منه. إن هذه الزاوية هي المدخل الذي سيمكننا من فهم أفضل للكيفية التي تم طرح الأسئلة بها من جانب فرويد.

إلا أنني لن اقتحم المسألة من هذا الجانب. وذلك لأن الإقترابات التي تبدو واضحة ليست هي دومًا الأكثر سهولة. وهي والحق يقال، اقترابات لم يتم إعدادنا لها. ولهذا السبب أصبح من اللازم في غالب الأحيان، اقتفاء مسالك وعِرة معقدة حتى يتم الوصول إلى حقائق ثم القيام بإيصالها بعد ذلك.

وكذلك لن يكون بإمكاننا الوصول إلى بذرة الثورة التي خلفها الاكتشاف الفرويدي إذا ما اعتمدنا فقط على سيرة حياة فرويد. فلم يكن لوصمة من عصاب، وإن كانت قد تساعد في فهم شخصية فرويد، إن قادت أبدًا أيًّا كان من قبله على نفس المسلك. وليس هناك أقل انحرافًا وشذوذًا، على ما يبدو لي، من شخص فرويد. أما إن استمرينا على هذا المشوار في تقدير قيمة جرأته، فليس فقر الطالب الذي كانه أثناء دراسته الطويلة ولا سنوات الجهد الذي بذله كأب لأسرة كبيرة، بكافيين في نظري لتفسير شيء من قبيل ما يمكن أن أسميه بنكران الذات لديه بخصوص مسائل الحب والذي لا يمكن إلا أن أذكره بخصوص مُصلح نظرية الأيروس.

في يوم من الأيام سمعت حديثًا عن فرويد ينعته بكونه عديم الطموح ومفتقر الإحتياجات. وهو ما يثير الضحك عندما فلاحظ كم من مرة طوال كتاباته، تعمد فرويد البوح بطموحاته التي انغرست بعيدًا وعميقًا في لا شعوره والتي تحققت عبر ورغم صعابه الشخصي. فهل يلزمني كي أجعلكم تتحسّسون ما أقوله، أن أرسم لكم التدفق الذي كان فرويد أول من أبان عن دلالته الرمزية؟ ليس هذا هو المنحى الذي أريد أن أنير من خلاله وجه فرويد. ومن أجل الحقيقة، يبدو لي أن لا شيء يمكن أن يتجاوز ما قدمه لنا بنفسه من بوح من خلال سيرته الذاتية التي تشكلها مؤلفاته الأولى: «تفسير الأحلام» واسيكوباتولوجيا الحياة اليومية» و«النكتة». فلا أحد ذهب أبعد منه في مجال البوح، على الأقل، في حدود ما تسمح له به مكانته. ومع ذلك، لا يؤدي هذا القدر من البوح إلى التقليل من قيمته. ثم إن توقف هذا البوح من لدن فرويد عند حدود معينة قد يجعلنا نظن بوجود من قيمته. ثم إن توقف هذا البوح من لدن فرويد عند حدود معينة قد يجعلنا نظن بوجود

حواجز لديه. لكن ولا أحد تمكن من اختراق هذه الحواجز. وحتى أولائك الضالعين في افتراء الفرضيات، لم يتمكّنوا أبدًا من إضافة أي شيء إلى ما أبان عنه هو. فها هنا مسألة تستحق أن نتوقف عندها. إنها تجعلنا نلمس قيمة طريقة نقدية، أحاول أن أدخلكم فيها فجأة قائلًا لكم بأن أي إبداع وكل عطاء لا يقاس إلا بمقياس معاييره الخاصة.

فإذا ما كان اكتشاف التحليل النفسي يتمثّل في إيلاج حقل متكامل بالإنسان في مجال العلوم، مع إبراز ما لهذا الحقل من سيادة خاصة، وإذا ما كان هذا الحقل هو حقل المعنى فلماذا يتم البحث عن منشأ هذا الاكتشاف خارج إطار الدلالات التي التقى بها مُبدعه في ذاته وهو في طريقة نحو هذا الاكتشاف؟ لماذا البحث في مكان آخر، ما عدا المجال الذي يرتكز فيه هذا الاكتشاف على دِقة خالصة؟ أما إذا كنا مرغومين على الرجوع، فقط ولا غير، إلى سبب غريب وخارج عن مجال الاكتشاف الذي أتى به فرويد، كي نفسر ماهيته، فإن سيادة هذا المجال تصبح ملغاة، لكونها باتت تابعة لغيرها من المجالات.

ويبدو أن تقديم سيادة المعنى بكونها السبب الفاعل، قد تعني التخلي عن مبادئ العلم المعاصر. وبالفعل، بالنسبة للعلوم الوضعية التي ينتمي إليها أساتذة فرويد، تلك المجموعة التي أشار إليها جونز Jones في بداية دراسته، فلا قيمة لدينامية المعنى والذي هو، كتحصيل حاصل، مجرد بنية فوقية أساسًا، بالنسبة لهم. يمكن القول إذًا بأن فرويد أدخل ثورة على العلم، إن كان حقًا لهذه الثورة تلك القيمة التي تصورها. فهل حظيت هذه الثورة بتلك القيمة؟ وهل لها ذاك المعنى؟

2

أريد أن أتوقف هنا كي أحاول إعادة الإعتبار للإتجاه الذي يبرز الطراز الخاص والحقيقي لعطاء فرويد، والذي يتم محوه الآن. وأطلب منكم اللحظة أن تتوقّعوا تناقضًا بين ما يعنيه عطاء فرويد أصلًا وبين ما يُعرض عليكم اليوم بخصوص التحليل النفسي. فيبدو بالنسبة للغالبية منكم كطلبة، وذلك كلما اقتربتم أكثر من مجال المسائل النفسية، بأن التحليل النفسي، هو أولًا وسيلة تُمكن من فهم المرض العقلي بشكل أفضل، كما يقال. ولا يسعني إلا أن أنصح من وانتهم الفرصة من بينكم للتعامل مع أدبيات التحليل وما يعلم درجة تضخمها وانتشارها إلا الله -بأن يواكب هذه القراءة بقراءة موازية لقدر معادل مما أتى به فرويد نفسه، وهكذا سترون كيف يسطع الفرق.

فلنأخذ تعبير الإحباط، على سبيل المثال. إنه أصبح الفكرة المهيمنة لدى أمهات الأدبيات التحليلية الصادرة باللغة الإنجليزية، مع ما يرتبط بهذا التعبير من تعابير مماثلة كالإهمال وعلاقة التبعية. في حين أن هذا التعبير ينعدم كلية من كتابات فرويد. ونفس الحال بالنسبة لتعابير يتم نزعها واستعمالها خارج إطارها كتعبير اختبار الحقيقة، أو بالنسبة لتعابير غير أصيلة كتعبير العلاقة بالموضوع أو بالنسبة للجري وراء سراب التواصل العاطفي والتجربة المعاشة. كل هذا غريب وبعيد كل البعد عما يُلهم العطاء الفرويدي.

إن هذا الأسلوب يعمد، ومنذ مدة، إلى التراجع نحو نوع من التفاؤل الأبله، يتم وضعه في خدمة مبدأ أخلاقي ملتبس ويتم تأسيسه أيضًا على تفكير فظ يستمد فحواه من الصورة الإجمالية التي أُعطِيت للإنسان كي يغلّف بها مسار تطوره، ويتعلّق الأمر هنا بتتابع ما يسمى المراحل الليبيدية القبتناسلية. فما كان لذلك إلا أن أوقع ردة فعل ضد التحليل، وهكذا نجدنا الآن بصدد العودة به إلى مجرد أسلوب لإعادة تأهيل الأنا، لا أقل ولا أكثر.

فهذا الانزلاق الغريب مرده، في نظري، إلى الإعتقاد الخاطئ والراسخ بأن التحليل النفسي ما هو إلا عبارة عن جسر يُمكننا العبور إلى التعمق الحدسي لحالة المريض، وتسهل علينا التواصل معه. لكن هاهنا أقول: إذا كان التحليل مجرد تطوير للعلاقة بين الطبيب والمريض، فإننا بالحرف لسنا بحاجة إليه البتة.

لقد أخذت مؤخرًا في قراءة نص قديم لآرسطوطاليس والمسمى «الأخلاقيات في نيكوماك»، راجياً أن أحصل من خلاله على مصدر الأفكار الفرويدية بخصوص موضوع اللذة. وأثناء قراءتي، شد انتباهي تعبير غريب قد يفيد معنى «خطير» Redoutable أشيء من هذا القبيل، وهو ما ساعدني على تفسير أشياء كثير وبالأخص منها كون العقول المتميزة من بين أطباء العقل الشبان هم الذين، في بعض الأحيان، يلقون بأنفسهم في هذا الاتجاه الخاطئ، الذي يبدو وكأنه يستهويهم. وأعتقد أنهم بالفعل من الممتازين وبأنهم فتيان في غاية الذكاء. إلا أنهم يخشون أن يكونوا كذلك بالفعل، ويقوموا بتخويف أنفسهم بأنفسهم سائلين: «إلى ماذا سيصير بنا الحال إذا ما سمحنا لأنفسنا اللحاق بذكائنا؟». وهكذا نجدهم يندرجون في تحليل يتم تلقينهم من خلاله بأن عقلنتهم هذه ما هي إلا نوع من المقاومة. وعندما يخرجون من هذه الحالة نجدهم مبتهجين مسرورين لكونهم ظنوا أنفسهم قد تجاوزوا هذه العقلنة المبتدعة التي قبل لهم إنها كانت لديهم ولمدة طويلة بمثابة الحاجز في تقدّمهم المعرفي.

وفي المقابل، بماذا يتعلّق الأمر في كتابات فرويد؟ وبمجمل القول، كيف كان طابع عطاء فرويد وكيف كان أسلوبه؟ إن أسلوب فرويد لكفيل لوحده أن يميز عطاءه. وكي تتوقفوا على ذلك، أرجوكم أن تعيروا الإنتباه إلى نوع آخر من المقاومة لم يتم الاإتباه إليها بقدر تم فعله بصدد النوع الذي أتيت للتو على الإشارة إليه.

لقد تم الاعتقاد طويلًا بأن المقاومة الأولية التي تم التوقف عليها من جانب فرويد ترتبط باهتمامه بالمسائل الجنسية. لكن السؤال المطروح هو لماذا أمست المسائل الجنسية أقل تقبلًا في ذلك العصر منه في عصرنا هذا الذي أصبحت فيه هذه المسائل مأدبة الجميع الشهية؟

من ناحية أخرى، لمذا تسرّع كل أولائك المثقفين النزهاء للقول إن العطاء الفرويدي تغلب عليه النزعة العلمانية؟ في حين أن العلماء أنفسهم رغم أنهم كانوا يبدون مشمئزين من طريقة التحليل الغريبة ومن نتائجها، لأنهم لم يتمكنوا من التحقق مباشرة من خصوصيتها، لم يفكروا أبدًا في الرمي بعطاء فرويد في أحضان الفلسفة الإحيائية أو اللاعقلانية التي كانت سائدة آنذاك؟

وفي الحقيقة، ما كان أحد منهم على خطأ. إذ ما يتعلّق به الأمر في التحليل النفسي، حقًا وفعلًا، هو تمظهر إيجابي للعقل العلمي بصفته يرمي إلى التفسير. وإنه بعيدًا كل البعد عن كل نزعة حدسوية. فلا علاقة البته للتحليل النفسي بهذا النوع من الفهم المتسرع والمقتضب والذي يغلو في تقزيم واختزال أبعاده الحقة. ولكي يتم إعادة وضع التحليل في اتجاهه الصح، فيكفي فتح مؤلفات فرويد لاكتشاف بُعده الحق الذي لم يحصل أبدًا على استجلائه. وهكذا يمكن التعرف على قيمة التحليل الأصلية المناقضة لما يحصل له من تطوير معاصر، ويمكن كذلك الإعتماد على هذه القيمة من أجل إصلاح حقيقي للدراسات التحليلنفسية.

سأشعل فتيلتي وسأقول لكم بسرعة وبطريقة مثيرة، ما كنه قيمة التحليل النفسي. افتحوا كتاب تفسير الأحلام. إنكم لن تجدوا فيه ما يشبه تفسير خطوط رسوم الأطفال الذي أصبح النموذج الأعلى للتأويل التحليلي. وليس به أيضًا ما يشبه تلك التجليات الهابطة أو المتصاعدة المرتبطة بأحلام اليقظة. فكل ما يوجد في هذا الكتاب، إن كان يشبه شيئًا فإنما هو شبيه بفك الرموز. أما البعد التي تدور حوله عملية الفك فهو الدال. ولتأخذوا كمثال حلم فرويد الشخصي، الذي تتصدره كلمة Autodidasker. إنها كلمة جديدة. وانطلاقًا منها نصل إلى كلمة Askel، وكذلك إلى بعض الذكريات. إن شكل

الكلمة أساسي جدًّا في ما يتعلق بالتأويل. وأول تأويل يقودنا من ناحية إلى Alex. وبواسطة تحوير مغاير، صوتي ولفظي بالأساس، نحصل أيضًا على Alex، وهو اسم أخ فرويد. بعد ذلك يتذكّر فرويد أحد كتب Zola والذي تحمل إحدى شخصياته اسم Sandoz. وكما يعمل فرويد على إعادة تركيبه، فإن الكاتب Zola أنشأ اسم Sandoz انطلاقًا من Aloz الذي هو قلب لإسم زولا، وذلك لأنه عمل على تعويض Al، الذي يفتتح إسم Alex، بالمقطع الثاني لنفس الإسم. Oz وهكذا، بما أنه تم تركيب يفتتح إسم Alex أنه من اسم Zola فمن الممكن ملاحظة بأن Alex متضمن ومدموج بداخل Askel الذي حلم به فرويد، كما هو الحال بخصوص الجزء الأخير من كلمة Autodidasker.

إنني هنا أقول لكم كيف يفعل فرويد. وأشرح لكم كيف يقوم بتوظيف طريقته، والحق يقال، يكفيكم فتح أي صفحة من كتابه «تفسير الأحلام»، كي تقفوا على مثال لذلك. كان بودي أن أختار أي حلم مغاير من بين أحلامه، كذاك الحلم الذي يتحدّث فيه عن التنكيت والمزاح الذي تعرض له إسمه من جانب البعض أو ذاك الحلم الذي تظهر فيه مثانة سبَّاحة. إنكم ستجدون دائمًا سلسلة من المتشابهات ومن التركيبات المجازية ومن التسميات التي تحظى بأهمية قسوى في فهم الحلم والتي من دونها قد يتبدد ويندثر.

لقد كتب السيد إميل لودقيغ Emil Ludwig كتابًا ضد فرويد يفتقد لكل معاير العدل إلى حد الإفتراب إلى حد الإغتراب الهذائي. أما أنا فأفضل شهادة حادة في تهجمها كهذه في مقابل تقليم الأظافر والاختزال المبسط اللذين تعتمدهما الأدبيات التحليلية التي تدّعي اتباع فرويد. إن عدم فهم إميل لودقيغ لفرويد، وكذلك صدمته أمام عطائه ورفضه له - سواء أكان ذلك عن حسن نية أو عن سوئها-، يقدم أفضل شاهدة عن عطاء فرويد من التفكك الذي يصيب هذا العطاء من جراء الإنحطاط الذي ينزلق فيه التحليل حاليًّا.

فكيف تم التخلي هكذا عن الدور الأساسي لبنية الدال يا ترى؟ بالطبع، لا يخفى علينا سبب ذلك. إن ما يعبر عن نفسه بداخل جهاز ولعبة الدال، هو شيء ما يخرج من عمق الذات، وهو ما يمكن تسميته رغبة الذات. وبما أن هذه الرغبة تكون مؤطّرة ومشروطة بالدال، فإنها تصبح رغبة مدلولاً عنها. وهكذا نجدنا كلنا مأخوذي الأبصار ومشدوهي العقول بمدلولية هذه الرغبة، ونتناسى كلية جهاز الدال، رغم تحذيرات فرويد.

ولقد أكد فرويد، رغم ذلك، على أن تركيبة الحلم اللغوية، هي ما يعطى لهذا الأخير مكانته كنموذج في تكوين الأعراض. وهذه التركيبة تشبه إلى حد بعيد، تحليلًا منطقبًا ونحويًا، قد يكون أكثر تعقيدًا مما ألفنا القيام به على مقاعد المدرسة. وهذا هو المستوى الذي يندرج به عمل فرويد. وهو المستوى ذاته الذي يجعل من اللسانيات العلم الأكثر تقدَّمًا في إطار العلوم الإنسانية، وذلك إذا ما قبلنا التسليم بأن ما يميّز العلوم الوضعية، ليس هو التكميم بقدر ما هو الترتيب الرياضي، أي الألسني، باحتواثه للسلسلة وللتكرار. فهذا هو ما يميز العطاء الفرويدي، وخارجًا عنه لا يمكن حتى تصوّر ما أتى به فرويد لاحقًا. ولست أنا وحدي من أقول هذا. فلقد قمنا مؤخرًا بنشر العدد الأول من المجلة التي نفتتح بها محاولتنا إعادة الإعتبار للإبتكار الفرويدي. وستقرأون أن ما نجده في عمق الميكانيزمات الفرويدية، هي بالذات الأوجُه البلاغية العتيقة التي انتهت مع مرور الزمن إلى فقدانها معناها بالنسبة لنا، وإن كانت قد أثارت انتباهًا عظيمًا لعدة قرون. إن البلاغة، أو فن المتكلِّم، كان علمًا وليس فقط فنًّا من الفنون. أما الآن، فإننا نطرح على أنفسنا السؤال، وكأنه لغز محير: كيف كان لهذه الممارسات اللغوية أن تشد انتباه أقوام بكاملها ولزمن طويل؟ فإن كان ذلك من جراء خلل ما، فهو شبيه بالخلل المسبب لوجود المحللين. وربما هو الخلل نفسه الذي يتعلَّق به الأمر في علاقات الإنسان باللغة والذي يعود إلى الظهور عبر التاريخ بصفة متكررة، من جراء عواقب مختلفة، ويتجلَّى لنا الآن عبر الإكتشاف الفرويدي، من الزاوية العلمية. لقد التقى به فرويد خلال ممارسته الطبية، عندما شد انتباهه ذلك المجال الذي تتم مراقبة الميكانيزمات اللغوية فيه، وهي تسطو، بغير علم من ذات المريض وخارجًا عن وعيه، على بنية بعض الإختلالاتِ المسمّاة عصبية لديه، فتتحكّم فيها وتقوم بحبكها.

وهاكم مثالًا آخر يقدّمه فرويد في مقدمة كتابه اسيكوباتولوجيا الحياة اليومية، والذي قمت بشرحه وتفسيره خلال سيميناري. لم يتمكّن فرويد من تذكّر إسم سينيوريللي Signorelli، لكن في محله حضرت إلى لسانه سلسلة من الأسماء: بوتيتشيللي Botticelli، بولترافيو Boltraffio وترافوي Trafoï كيف بنى فرويد تنظيره لهذا النسيان؟ لقد زل لسانه وحدث نسيانه لهذا الاسم خلال سفره في البوسنة والهيرسك، حيث كان يتجاذب أطراف الحديث مع شخص في رفقته. ولقد سبق لفرويد أن روى لرفيقه في السفر هذه الجملة التي قالها مزارع لطبيب من أحد زملائله: اسيدي Her، ماذا بقي لنا قوله الآن؟، وهو قول يتعلق بمريض، لا حول ولا قوة للطبيب أمام موته. نجدنا إذًا أمام كلمة اهير، وكلمة الموت Her التي تتستّر ها هنا،

وذلك لأنه لا داعي عند فرويد للوقوف على ذِكرها. وما هو المكان الآخر الذي سنحت له فيه الفرصة لإبعاد فكرة الموت عن ذهنه؟ إنه ذاك المكان الذي لا يبعد كثيرًا عن البوسنة والذي تلقّى فيه أخبارًا جد محزنة بخصوص أحد مرضاه.

فها أنتم ترون آلية هذا النسيان. إن شكله الذي يشبه كثيرًا شكل عرّض ما، يكفي لتوضيح أهمية الدال الأساسية. فنظرًا لكون سينيوريللي Signorelli، وكذلك الأسماء التي تبعته، هي بمثابة كلمات متساوية، بمثابة ترجمات لبعضها البعض، أو إن شئتم هي مجازات مرسلة، فإن الكلمة ترتبط بفكرة الموت التي تم كبتها ورفضها من طرف فرويد. وها هي تَشْطب كل هذه الكلمات حتى تصل إلى قلب كلمة سينيوريللي التي، مع ذلك، لا ترتبط بها إلا عن بعد، أي بواسطة Signor و Herr.

فماذا يأتي في محل ما تم نسيانه كجواب؟ يأتي الآخر الذي هو فرويد والذي ليس هو فرويد. يأتي الآخر الذي انسحب منه أنا فرويد فرويد. يأتي الآخر الذي انسحب منه أنا فرويد والذي يجيب في محله. إن هذا الآخر لا يعطي الجواب لأنه ممنوع من الكلام، إلا أنه يفصح عن بداية التيليغرام، وهكذا نراه يجيب قائلًا: «ترافوي» و «بولترافيو» اللذين يجعل منهما وَسيطيّ المجاز المرسل، وَسيطيّ الانزلاق بين الهرسيك Herzégovine والبوسنة. Bosnie إن لفرويد بخصوص هذه الآلية نفس المنظور الذي أعرضه عليكم الآن. ولتتحققوا من ذلك.

بالإضافة إلى ذلك، فإن كل التفسيرات اللامعة والفريدة التي قدمها فرويد أيضًا بخصوص النكتة، لا يمكن استلهامها إلا انطلاقًا من المادة الدالة المعتمدة.

ففي ما وراء كل التحديدات وكل التشكيلات، وفي ما بعد كل تخميناته، هذا كل ما لقيه فرويد لما تجاوز الأربعينات من العمر. وبالطبع، لقد كان له أب وكانت له أم، ككل الناس. ولقد توفي أبوه والكل يعلم أن ذلك ليس بالأمر الهين. لكن ليس من اللازم أن تؤدي بنا معطيات كهذه، إلى التنقيص من قيمة اكتشافه الإيجابي للمجال الدلالي. وهو اكتشاف قد أعدّته له ومن دون شك، التقاليد الأدبية العريقة التي ينتمي إليها.

إن الاكتشاف الذي حققه في مجال تأويل الأحلام، يختلف جذريًا عن كل التآويل الحدسية التي تم اتباعها قبله. ولقد كان له، علاوة على ذلك، وعي حادً بالأهمية القسوى التي يحظى بها تفسير الأحلام في إطار نسقه الفكري، مما دعاه أن يتحدّث عن ذلك بنوع من الحماسة وهو يكاتب زميله فلييس Fliess قائلًا إن ما يقوم به في هذا الإطار هو بمثابة ابذرتي كبستاني، فهو هكذا يريد أن يقول إن اما سينبثق من أحشائي فهي نبتة من فصيل جديد».

إن ابتكار فرويد الذي بإمكانه وحده أن يجعلنا نفقه تبعات عطائه، وإن كان هذا الإبتكار يُحيِّر عقولنا، هو اعتماده على الحرف في التأويل. إنه مِلح الإكتشاف الفرويدي والممارسة التحليلية. فإن تم نقصانه في أساس التحليل، فما بقي لهذا الأخير إلا الإنقراض. فكل شيء في التحليل يتم انطلاقه من هذه النقطة. فما هو إذا هذا الآخر الذي يتكلم في ذات الفرد، رغم أن هذه الأخيرة ليست بالمتحكمة فيه ولا بشبيهته. فما هو هذا الآخر الذي يتحدّث فيها إذاً؟ فهنا صلب المسألة.

إلا أنه من غير الكافي القول إن هذا الآخر هو رغبة الذات، لأن رغبتها محض ليبيدو. وهو ما يعني - وهذا ما يجب ألا ننساه - بأنه، وقبل كل شيء، عبارة عن ذريعة، عن رغبة لا متناهية في أن يتكلم. فإن لم يكن من وجود للدوال حتى تقوم بتحمّل واحتواء هذه التقطعات وهذه التمفصلات وهذه التنقلات والتحولات والانحرافات التي تميّز الرغبة الإنسانية، فإنه لن يكون لهذه الأخيرة أيِّ من تلك السمات التي تشكّل كنه المادة الدلالية التي يفصح عنها التحليل.

ولن يكفي أيضًا القول إن هذا الآخر ما هو إلا شبيهنا، بذريعة أنه يتحدّث نفس لغتنا والتي من الممكن تسميتها الخطاب العام، هذا الخطاب الذي يعتبر نفسه عقلانيًّا والذي من المكن أن يكون كذلك في بعض الأحيان. ففي خطاب الآخر هذا، فإن ما قد اعتبره بمثابة ذاتي أنا، فإنه ليس ذاتًا وإنما موضوعًا. فخطاب الآخر هنا يقوم بوظيفة السراب، بحيث لا تتعرّف الذات عن ذاتها إلا بكونها جَهْل ونفي. ويجب كذلك فهم نظرية الأنا انطلاقًا من هذا التحديد.

لقد أنتج فرويد هذه النظرية في عدة مراحل. وإننا نكون مخطئين إن اعتقدنا بأنها قد حصلت بتاريخ كتابة فرويد لمقال «الأنا والهو». ولربما قد سمعتم التحدث عن تقسيم فرويد الثاني للجهاز النفسي إلى هيئات. وأخشى أن تكونوا قد سمعتم عن ذلك أكثر مما يكفي، ذلك لأن الشاكلة التي تم تأويل هذا التقسيم بها، يمشي على عكس المقصود الذي أتى بها فرويد من أجله. إن فرويد قدم نظرية حول الأنا منذ سنة 1914، في إطار مقاله الأساسي «مدخل لمسألة النرجسية»، وذلك قبل إدخال التقسيم السالف الذكر والذي تم الدفع به الآن إلى مكان الصدارة.

أما مراحل الليبيدو المزعومة والمسماة بالماقبتناسلية، فإنها أصبحت المرجع الأساسي والوحيد للممارسة التحليلية الراهنة، إذ تم الاعتقاد بأن ظهورها يرجع إلى بدايات العطاء الفرويدي، في حين أن فرويد لم يتحدث عنها إلا سنة 1915، بعد مقاله حول النرجسية الذي تمت كتابته سنة 1914.

لقد تم توكيد فرويد على نظرية الأنا لأهداف جد معروفة ومحددة، وذلك لتفادي منزلقين: الأول يتعلق بالنزعة الثنائية. فلقد أصاب بعض المحللين النفسانيين نوع من الهوس يفضي بهم إلى اعتبار اللاشعور بمثابة أنا من نوع آخر، وإلى اعتباره أنا سينًا، أو أنا شبيهًا موازيًا للأنا. في حين أن نظرية الأنا لدى فرويد جاءت على العكس لتوضح أن ما نسميه أنانا ما هو في الواقع إلا صورة نُكوّنها عن أنفسنا فتعطينا وهمًا بالكمال. فهذه الأوهام القيادية لا تعمل بتاتًا على الدفع بالذات، كما يتم ادعاؤه، في اتجاه التعرف المتعمّق لذاتها، فأنا لا أتمسك البتة بهذا النعت الأخير. أما وظيفة الأنا الحقة، فلقد تم التعبير عنها لدى فرويد بكونها تشبه بالكامل ما نسميه في نظرية الكتابة باسم الإشارة.

ليست كل الألسن ألفبائية. بعضها صوتي ويتضم أسماء إشارة. فتعبير اشيء من هذا القبيل، قد يعني في اللغة الصينية اشيء حقيقي إلى حد ما». أما إذا أضفتم اسم الإشارة هذا الهيدا، إلى التعبير نفسه، فإن المعنى يصبح احكمًا، أما إن لم تضيفوا اسم الإشارة هذا وأضفتم آخر محله، فإن ذلك قد يعني المرضاء. فاسم الإشارة يقوم بالتوكيد نوعًا ما ويعمل هكذا على إدخال تعبير ما له خصوصيته الصوتية كدال، في منظومة من المدلولات. وهكذا فإن الأنا بالنسبة لفرويد هو بالضبط نوع من أداة التعريف ترتبط من خلاله بعض عناصر الذات بوظيفة خاصة انبثقت آنذاك في أفق نظريته، وهي تتعلق بالعدوانية التي تعتبر بمثابة السمة التي تميز العلاقة التخيلية بالآخر والذي ينشأ خلالها الأنا انطلاقًا من تماهيات متتابعة ومتراكمة. إن قيمته المتحرّكة وقيمته كعلامة تميزه بالأساس عن وحدة الجسد ككلية. وهذا هو المنزلق الثاني الذي كان فرويد يتوخى تجنبه.

إن فرويد فعلًا، رغم أنه ربط الشخصية بمركز يتكلم في اللاشعور، أراد اجتناب سراب الشخصية المتكاملة المزعومة والتي سُنح لها أن تأخذ مكان الصدارة عبر المدرسة الأميركية التي ما فتثت تتشدّق بهذا التعبير حتى تتمكّن من إعلاء شأن الأنا، وما هذا إلا جهل كامل ومطبق بتعاليم فرويد. فالشخصية الكاملة هي بالتحديد ما أراد فرويد تمييزها بكونها غريبة بالكامل عن وظيفة الأنا كما رآها النفسانيون حتى تلك الأونة.

إن ما أنت به النظرية الفرويدية بخصوص الأنا يتلخّص في فكرة الاستلاب المزدوج: فهناك أولًا الآخر بصفته مُتخبِّلًا إذ تنشأ الفكرة التقليدية المتعلّقة بالوعي بالذات، بداخل العلاقة التخيلية بالآخر. وليس أبدًا بهذا المعنى وفي هذا الإطار ما يمكن وحدة الذات من التحقق. فالأنا ليس هو أبدًا مركز تنظيم الذات، بل إنه غير مواز للذات بالأساس. بتحديد الأنا على هذه الشاكلة سيساعد على التمهيد لإفهام الجدلية الفرويدية. فأنا لا يمككني أبدًا أن أتوخى اكتمالي ووحدتي من خلال اعترافي أنتظره من آخر هو نفسه منضو معي في علاقة سرابية.

وهناك أيضًا الآخر الذي يتكلّم من محلي وهو، على ما يبدو، الآخر الذي حلَّ بأناي. فهو آخر يختلف كلية عن شبيهي.

فهذا ما أتى به فرويد. وإن كنا ملزمين على إثباته أكثر، فليس لنا إلا أن ننظر إلى الطريقة التي يتم من خلالها إعداد تقنية التحويل عنده. فقد يتم إعداد كل شيء حتى يتم تجنّب الاقتصار على علاقة الأنا بأنا آخر وحتى يتم تفادي السراب التخيّلي الذي من الممكن أن يستبد بالعلاقة مع المحلّل. يتم القيام بكل شيء من شأنه أن يمحو العلاقة الثنائية، علاقة شبيه بشبيه.

ومن ناحية أخرى فإن تقنية التحليل النفسي تنحدر من ضرورة حضور شخص آخر، من ظرورة تواجد مستمع ومخاطب. فتحليل ذات فرد ما لا يمكن أن يتحقق إلا بمعية محلِّل. وهذا ما ينبهنا إلى أن اللاشعور هو بالأساس كلامٌ، كلام آخر، ولا يمكن التعرف على هذا الكلام والاعتراف به إلا عندما يقوم الآخر بإرجاعكم إياه.

وأود أن أقول لكم، قبل أن أنهي كلامي، ما أضافه فرويد وهو على مشارف الموت، في حين كان قد تخلى ومنذ زمن، عن قافلة تابعيه وهم يلهثون خلفه. وليس بودي أن أشك ولو لحظة، اعتمادًا على نبرة وأسلوب فرويد مخاطبًا من يتحلّقون حوله، باعتقاده العميق في عدم كفاءة هؤلاء الأتباع التامة وفي عدم فهمهم الكامل لما أتى به. هناك فترة في مؤلفات فرويد، بين 1920 و1924، نلاحظ أنه توقف خلالها كليّةً. كان يعرف بأنه لن يبقى طويلًا على قيد الحياة، إذ توفي وعمره 83 سنة، عام 1939، فما كان منه آنذاك إلا أن توجّه إلى عمق المسألة، ونخصّ بالذكر هنا مسألة آلية التكرار.

إن فكرة التكرار هذه ما فتئت تقلق بالنا إلى درجة جعلتنا نحاول تقزيمها واختزالها في مسألة تكرار الحاجات. لكننا إذا ما قرأنا فرويد، وحتى منذ بداية نظريته حول الذاكرة، فإننا نقف على ما هو عكس ذلك. فنجد بأن آلية التكرار ترتكز على السؤال الذي يطرحه كلام يُلح ويعاود الإحاح في الذات ومن الذات حتى يقول كلمته الأخيرة. إنه كلام يلح ويعاود الكرّة رغم مقاومة الأنا الذي هو دفاع في حد ذاته، بمعنى أنه

التحام بالاتجاه المعاكس والتخيلي الناجم عن التماهيات المختلفة بالآخر. وهكذا فإن التكرار هو في صلبه إلحاح كلام.

وحقًا، فإن الكلمة الأخيرة للأنثروبولوجيا الفرويدية تتعلّق بما يتحكّم في الإنسان وتجعل منه ليس حاملًا وداعمًا لما هو لا معقول، إذ إن المنظور الفرويدي لا يصبّ في نزعة اللامعقول، بل بالعكس وإنما تجعل منه حاملًا وداعمًا لمعقول يقع الإنسان تحت تصرفه من دون أن يكون متحكمًا فيه.

فهذه هي الكلمة الأخيرة وهذا هو الخيط الأحمر الذي يحيك كامل العطاء الفرويدي. فمن أول حتى آخر هذا العطاء، منذ اكتشاف عقدة أوديب حتى كتاب الموسى والتوحيد، مرورًا بكتاب الطوطم والمحرم، وبما يشكّله من مفارقة غريبة على المستوى العلمي، فإن فرويد شخصيًّا لم يطرح إلا سؤالًا واحدًا وهو كالتالي: كيف يمكن لنسق الدوال هذا والذي من دونه ما كان للحقيقة ولا للحق من قدرة على التجسد أن يتحكم في هذا الحيوان الذي هو براء منه والذي قد لا يعنيه في شيء؟ وذلك لأن هذا النسق لا يهم حاجاته بأي حال من الأحوال. ومع ذلك، فإن هذا هو بالذات ما يسبب الآلام والأوجاع العصابية.

إن الإنسان في الواقع مسكون بخطاب القانون. وبهذا الخطاب يعاقب نفسه، باسم هذا الدَّين الرمزي الذي ما فتئ يؤدّيه دائمًا بزيادة بواسطة أعصِبته.

لكن كيف يتم تمكن هذا الخطاب من الإنسان، وكيف يدخل الإنسان في هذا القانون الذي هو غريب عنه، والذي ليس له به حاجة بوصفه حيوانًا؟ إن فرويد بنى أسطورة مقتل الأب من أجل تفسير هذا التمكن. أما أنا فلا أقول بأنه تفسير وإنما أبين لكم لماذا ابتكر فرويد هذه الأسطورة. إن على الإنسان أن يشارك في هذه الأسطورة بصفته مُذنبًا. إنها الفكرة اتي تم الحفاظ عليها في كتابات فرويد حتى النهاية. وهو ما يبرهن على ما أعرضه عليكم هنا وما أواظب على تعليمه في أماكن أخرى.

بناءً على ذلك، ما هو مركز الثقل في الاكتشاف الفرويدي وما هي فلسفته؟ لا يعني هذا أن فرويد أقام نظامًا فلسفيًّا، وهو قد دحض على الدوام اعتباره فيلسوفًا. لكن مجرد طرح سؤال ما، قد يجعلنا نتفلسف وإن كنا على غير علم بذلك. فإن كان فرويد فيلسوفًا حقًّا بحسب تصورنا، فماذا يقوم بتعليمه إيانا؟ ولكي نترك للحقائق الإيجابية التي أعطانا إياها حق قدرها وحقيقة فلسفتها، يجب ألا ننسى بأن إلهامه متشائم بالأساس. إنه لا يرى مسلكًا نحو تقدّم ما. إنه يعارض كل نزعة إنسانوية، ويجب موقعته بداخل

التقليد الواقعاتي والتراجيدي مما يفسّر أننا قد نستنير بنوره كي نصبح قادرين اليوم على فهم وقراءة التراجيديين اليونان. لكن ما هو الاتجاه الذي تدلّنا عليه فكرة العودة إلى حقيقة عطاء فرويد اليوم، بالنسبة لنا، عمالًا وعلماء وأطباء وتقنيين؟

إنه الاتجاه نحو دراسة إيجابية لهذا العطاء. ويمكن أن نستمد مناهجها وأشكالها من مجال تلك العلوم المسماة إنسانية والتي تتعلّق بنظام اللغة، إنها اللسانيات. يلزم على التحليل النفسي أن يصبح علم اللغة الذي تقطنه الذات. ففي التوجه الفرويدي، الإنسان هو الذات المسكونة باللغة والمعذبة من طرفها.

مما لا شك فيه أن التحليل النفسي يقرّبنا من علم نفسي، لكن بأي علم نفس يتعلّق الأمر؟ إن علم النفس بالمعنى الدقيق للكلمة هو بالفعل علم له مواضيع محدّدة بدقة، لكن نظرًا للأصداء المدلولية للكلمة، فإنه يتم الإنزلاق بصددها نحو خلط هذا العلم بأشياء ترتبط بمجال الروح. فيتم الاعتقاد بأن لكل واحد سيكولوجيته. لكن يجب ألا نخطئ في التعريف. فالتحليل النفسي ليس علم الأنا. ففي التوجه الفرويدي الذي يخص بالأساس علاقة الإنسان باللغة، فإن هذا الأنا ليس أبدًا موحّدًا ولا مركّبًا، أنما هو مقسم ومجزأ تجزينًا معقدًا بين هيئات مختلفة من بينها الأنا والأنا الأعلى والهو. ويلزمنا طبعًا ألا نصنع من كل واحد من هذه الألفاظ ذاتًا صغيرة في حد ذاتها، فنعمل هكذا على إنشاء أسطورة لا تصلح لشيء.

لم يكن فرويد ليشك في المخاطر التي كانت تتهدد عطاءه. ففي سنة 1838، في اللحظة التي أخذ فيها القلم ليكتب آخر توطئة لكتابه «موسى والتوحيد»، نراه يخط هذه الملاحظة الجد غريبة: «إنني لا أقتسم رأي معاصري برنارد شو Bernard Shaw، الذي يدّعي بأن الإنسان لن يكون قادرًا على شيء إلا عندما يسمح له بأن يعمّر ثلاث مائة سنة. فأنا لا أعتقد بأن إطالة العمر هكذا قد يكون لها أدنى إفادة، إلا إذا ما كما تقول الترجمة تغيّرت كليّة الظروف المستقبلية المحيطة به».

إلا أن هذه الجملة الأخيرة تطلعنا على الطابع المحزن لهذا النوع من الترجمات. إذ لها في الألمانية معنى مختلف تمامًا، يفيد ما يلي: ٤... إلا إذا ما حدث تغير عميق في أشياء كثيرة تشكّل ركيزة ونواة محددات الحياة».

إن ملاحظة فرويد الكهل هذه والتي تواصلت تأملاته قبل أن يترك عطاءه يتبدد، تبدو لي مشابهة للتعابير التي رافقت بها الجوقة في مسرحية أوديب خطوات هذا الأخير القليلة الباقية، نحو غابة كولون الصغيرة. لقد كان، وهو مرفوق بحكمة الشعب، يمشى وهو يفكر مليًّا في الرغبات التي تجعل الإنسان لا يفتاً في ملاحقة الأشباح. إنه بكلامه هذا يعني ضلال الإنسان الذي يجعله غير قادر حتى على التحقق من أماكن الغابات التي تقطنها الأشباح. وما يدهشني في الأمر هو أن لا أحد قد تمكن من إعطاء ترجمة جيدة لتعبير mé plumaï الذي تفوهت به الجوقة. فقد يتم اختزاله في قيمة بيت شعري يقول إنه من الأفضل «عدم المجيء إلى الحياة»، في حين أن المعنى الحقيقي لهذا التعبير يبدو واضحًا للعيان في ما معناه: «إن الطريقة الوحيدة للتغلّب على كل إشكالات اللوغوس logos والطريقة الوحيدة للتخلّص منها، تكمن في «ليتني لم أولد بصفتي أنا» اللوغوس N'être pas né tel. في المعنى الحياة.

والحق أن فرويد قد أعطانا بنفسه جوابًا، وقد خطّه في إحدى صفحات عمله حول النكت، حيث قال: «من الأفضل عدم المجيء إلى الحياة، إلا أن هذا لا يحصل، مع الأسف، إلا مرة في كل مثتى ألف محاولة.

وهو الرد نفسه الذي أعطيكم إياه.

16 مايو/ أيار 1956

## النداء والتلميح

- الدخول في الذهان
  - أخذ الكلمة
  - جنون الحب
  - تطور الهذيان

انفس التوازي ممكن بسبب إهمال العلاقات المختلفة والتي، في كلتا الحالتين، يبحب تعويضها بالإطار العام. فإن كان هذا المنظور بخصوص طريقة التمثيل في الأحلام لم يتم اتباعه حتى الآن، فإن هذا، وكما يمكن أن نفهمه مباشرة، مرده إلى كون المحللين النفسيين يجهلون كلية كيفية اقتراب فقيه لغة لمشكل كهذا الذي تم عرضه في الأحلام.

إن نص فرويد هذا واضح بما فيه الكفاية. فالتناقض الصوري والمظهري الذي من الممكن أن تستنتجوه بخصوص قول فرويد إن الأحلام تُعبر بواسطة الصور أكثر من غيرها، يتم فهمه وتحديد موقعه عندما يُعَيِّن فرويد نوع الصور التي يتعلق بها الأمر. فهي صور تدخل في إطار كتابه، بمعنى أنها ليست هنالك من أجل المعنى الذي يخصها. فهي إذا ليست هناك لتُقرأ، وإنما فقط لتقدم دليلًا على ما يتوجب قراءته. فهذا الأخير يبقى غامضًا ومُلغزًا من دون ذلك الدليل.

لقد سبق لي ذات يوم أن كتبت على السبورة حروفًا صينية، وكان بودي أن أكتب أيضًا حروفًا هيروغليفية قديمة: فاسم المتكلِّم في تلك اللغة، على سبيل المثال، يُرسم بعلامتين صغيرتين لهما قيمة صوتية، ويمكن مصاحبته بصورة معقَّدة قليلًا أو كثيرًا،

هدفها هو إعطاء العلامات الأخرى معناها. إلا أن العلامات الأخرى ليست أقل كتابة من رسم الرجُل المرافق، ويلزم قراءتها من خلال سجل صوتي.

فهذه المقارنة بالهيروغليفيات جد صالحة وموثوق بها إلى درجة نجدها متناثرة في كتاب اتفسير الأحلام، ويرجع إليها فرويد من دون انقطاع. فهو لم يكن ليجهل كنه الكتابة الهيروغليفية. وقد كان شغوفًا بكل ما يتعلّق بالثقافة المصرية القديمة. وغالبًا ما كان يشير إلى أسلوب وبنية الهيروغليفيات الدلالية وإلى نمط تفكير المصريين القدامي، لما يتسم به من ترادف ومن تناقض في بعض الأحيان. فقد كان يرجع عن طيب خاطر إلى هذه الأمثلة كي يعطينا مثلًا أو صورة معبّرة عن أسلوب تواجد وتعايش أفكار متناقضة لدى العصابيين.

وفي آخر النص نفسه، يشير فرويد إلى لغة الأعراض، ويتحدّث عن خصوصية البُنيان الدلالي في مختلف أشكال العصابات والذهانات. فنراه فجأة وبإيجاز مذهل، يقرب بين التشكيلات العصابية الثلاثة الكبرى: «وهكذا، يقول فرويد، فإن ما يعبر عنه الهستيري بالتقيق، يعبر عنه الوسواسي باتخاذ إجراءات دفاعية جد مضنية ضد المرض. في حين يقوم العظامي بالسقوط في التشكّي والتشكّك. وهكذا، ففي الحالات الثلاث، تحدث تمثّلات مختلفة لرغبة المريض في الوصول إلى ما هو مقموع بداخل لا شعوره ولو د فعله الدفاعية ضد هذا الحدث».

1

### لندخل الأن في صلب الموضوع.

إننا لسنا ببعيدين عن موضوع الإنجاب الذي هو في عمق إمراضية حالة شريبر. لكننا لن نخوض فيه مباشرة اليوم. أما الآن، فأريد، انطلاقًا من مَنفذ آخر ومن خلال ما استمعتم إليه مساء الاثنين من جانب زميلنا سيرج لوكلير، أن أعيد طرح السؤال بخصوص ما أسميه الدال الأخير في العصاب. إلا أنه وإن كان دالًا بالأساس، فهو بالطبع يمتلك دلالة. لكنني أؤكد على أنه لا يتوقف على هذه الدلالة وإنما يكون هو منبعًا لها.

إن وجهّي الهوية الجنسية؛ الذكر والأنثى، ليسا هما بمعطى قبلي وليسا هما من قبيل ما يمكن أن نستنتجه من خبرة ما. فكيف للفرد أن يتعرّف على ذاته في هذا المستوى إن لم يكن هنالك من قبل، نسق الدال، من حيث هو ما يؤسس المجال الذي يمَكنه من رؤية ما هو أعصى اقترابا، بمعنى موته هو، وكأنه موضوع ملغز وعن بعد؟ شيء آخر غير سهل اقترابه البتة، إذا تفكرتم فيه، وفكرتم في السيرورة الطويلة والديالكتيكية التي يحتاجها الفرد للوصول إليه. إنه يخص قطبي الذكورة والأنوثة. فكم هي المغالات وكذلك النقائص التي تتكوّن منها خبرتنا للاقتراب من مسألة كهذه. إنه واقع يمكننا أن نطرح السؤال فيما إذا كان بالمستطاع حتى تلمسه خارج الدوال التي تقوم بتحديد أبعاده.

إن الفكرة التي لدينا عن الواقع بصفته ما تدور حوله إخفاقات وتعثرات العصاب، يجب ألا تبعدنا عن حقيقة كون الواقع الذي يخصنا، مسنودًا ومنسوجًا ومركبًا من ضفيرة من الدوال. إنه يتحتّم علينا تحديد منحى ومستوى وبُعد الصلة بين الإنسان وبين الدال حتى نتمكن من فهم ما نتفوه به عندما نقول مثلًا بحدوث نقصان في الذهان على مستوى علاقة ذات الفرد بالواقع. يتعلّق الأمر فعلًا بواقع مُبَنين بواسطة نوع من دال موروث، تقليدي ومنتقل. لكن كيف يتم انتقال هذا الإرث؟ إنه يتم بالطبع عن طريق الكلام الذي لا يلبث يدور في محيط الذات وحواليها.

أما إن كنا نسلم الآن، كحصيلة للممارسة اليومية، بأن عدم اجتياز تجربة الأوديب، وعدم اختبار ما يطبع هذه التجربة من صراعات ومآزق ثم العمل على حلها، مما يترك الذات لا محالة في نوع من الفاقة وفي نوع من العجز في تحقيق هذه المسافات الفاصلة الحقة والمسماة بالواقع الإنساني، فذلك لأننا نعتبر أن الواقع يتضمن إدماج الفرد في نوع من لعبة الدوال. وهكذا فأنا لا أفعل هنا سوى التعبير عما يسلم به الجميع في الممارسة التحليلية، وإن كان ذلك بشكل ضمني.

لقد أشرنا بشكل عابر، إلى أن ما يميّز الوضعية الهستيرية هو سؤال يُطرح تحديدًا بصدد قطبي دوال الذكورة والأنوثة: "كيف يمكن أن نكون ذكرًا أو أنثى؟"، سؤال يطرحه الهستيري بكل كيانه. وهذا يعني أن الهستيري يحوز على المرجع أو السند الذي يؤهله لهذا السؤال. ففي السؤال ذاته يتم إدماج وتعليق وحفظ بنية الهستيري برمتها، مرتكزة على توحده المركزي بالشخص ذي الجنس المعاكس له، والذي من خلاله يكون انتماؤه الجنسي موضع سؤال. وفي مقابل طريقة الهستيري لوضع السؤال إما ... وإما"، يأتي جواب الوسواسي والمختزل في عملية الإنكار، ولا ... ولا ، لا ذكر ولا أنثى. وهذا الإنكار يتكون ارتكازًا على تجربة مُميتة، وعلى انسحاب كيانه من تحمل السؤال مما يتركه عالقًا به ومعلقًا. فالوسواسي هو تحديدًا لا هذا ولا ذاك، وهو ما يدفعنا إلى القول كذلك بأنه أيضًا هذا وذاك في آن.

سأمر بعجالة، لأن مفاد كل هذا هو تحديد ما يحدث لدى الذهاني، لأنه يتعارض مع وضعية الذوات في هذين الشكلين الكبيرين من العصاب.

في محاضرتي حول فرويد لخمسة عشر يوم خلت، تحدثت عن اللغة من حيث هي مسكونة بذات الفرد التي تأخذ بداخل اللغة كلمتها الى حد ما، وبكل كيانها، بمعنى غصباً عنها جزئيًّا. أما في فينومينولوجيا الذهان، فكيف لا نَلحظ بأن كل الهذيان يتعلّق بصلة معينة للذات بهذه اللغة التي تحتل فجأة مكان الصدارة في المشهد، وهي تتكلم من تلقاء نفسها وبصوت عال، سواء كان ذلك من خلال ما تحدثه من ضوضاء وصخب أم من خلال ما يتخلّلها من حياد؟ فأما إذا كان العصابي يسكن اللغة، فإن الذهاني، على العكس، مسكون باللغة.

إن ما يأتي عند الذهاني إلى باب الصدارة، يُظهر الذات وهي تحت طائلة اختبار، وهي أمام مشكل مردة إلى خطأ يتعلّق بالخطاب الداخلي المسترسل الذي يسند الحياة اليومية، أي الخبرة الإنسانية بكل مكوناتها. من هذا الخطاب، شيء ما ينعزل، فيبدو وكأنه نوع من موسيقي بأصوات عدة. إن لِبنية ما يحدث هنا من الأهمية مما يجعلنا نتساءل عن كيفية تبلورها.

ففي إطار الظواهر الذهانية، ما يحدث هنا يبدو لنا مباشرة بشكل مُبنين. ولا تنسوا أن مفهوم البنية ذاته، مقتبس من اللغة. فتناسي هذا الأمر أو إحالته إلى مجرد إوالية، لمُعبر ومثير للاستهزاء في الوقت نفسه. فما عزَله وصنفه كليرومبو تحت اسم «الظواهر الأولية» للذهان والتي تخص الفكرة المكررة والمكذّبة والمسيّرة، ماذا قد يكون إن لم يكن هو نفسه هذا الخطاب في حالة مضاعفة، فيُستعمل على شكل نقائض؟ لكن بذريعة أن هنالك بنية صورية بحتة، ذهب كليرومبو، وإن كان على ألف حق، لتوكيد هذه الخاصية، وإلى استخلاص فكرة مفادها أننا نجدنا أمام مجرد ظواهر ميكانيكية. فليس هذا بالكافي أبدًا إذ من الأفيد اعتباره بمثابة بنية داخلية لللغة.

إن جدارة كليرومبو تكمن في كونه أبان عن الطابع الفكري المحايد لهذه الظاهرة، وهو ما يعني في تعبيره أن هذا الظاهرة، لكونها غير منسجمة بتاتًا مع باقي ما يحصل للمريض من إحساسات، فليس هناك من إوالية تُمكّن من تفسيرها. أما في تعبيرنا نحن فهي بمثابة بنية. فلا يهمنا ضُعف استخلاصه على مستوى مسببات المرض بالمقارنة مع ما أعتبره بالغ القيمة ويتعلّق بضرورة ربط نواة الذهان بعلاقة الذات مع الدال في صفته الأكثر صورية، في صفته دالًا محضًا. وهكذا يكون كل ما يتركّب حول هذه الظاهرة، ما هو إلا ردود فعل انفعالية على الظاهرة الأولية، أي مجرد ردود فعل على العلاقة بالدال.

لقد شدّت العلاقة البرانية أوالمتابعدة لذات الذهاني مع الدال، انتباه العياديين لدرجة دفعت بهم للتأكيد عليها بطرق مختلفة؛ فمتلازمة التأثير مثلًا، أبقت بعض جوانب المسألة في غموض تام. في حين أن متلازمة التدخل الخارجي، وإن كان يتخللها نوع من السذاجة فإنها تؤكّد السمة الأساسية في الظاهرة والمتعلّقة بتموقع الذهاني خارج كامل جهاز اللغة. ومن هنا يُطرح السؤال لمعرفة ما إذا كان الذهاني قد انخرط بالفعل بداخل اللغة.

كثيرون هم العياديون الذين اهتموا بسوابق الذهاني. هيلين دويتش Helene Deutsch مثلًا قد أعطت القيمة لما عبَّرت عنه بعبارة الكأنَّ التي يراد منها تغطية المراحل الأولى من تطور أو لائك الذين، في لحظة ما، يسقطون في الذهان. فهؤلاء لا يدخلون أبدًا في لعبة الدوال وإلا من خلال نوع من التقليد الخارجي. إن عدم انخراط ذات المريض في سجل الدوال، يدلنا على الوجهة التي يطرح من خلالها السؤال بخصوص أصل الذهان، وهذا أمر لا يمكن حلّه فعلًا إلا اعتمادًا على الاستقصاء التحليلي.

وقد يحدث أن نقبل بعض القبذهانيين في التحليل، ونحن نعلم ما قد ينجم عن ذلك. ينجم عن ذلك أن ينقلب القبذهانيون إلى ذهانيين. فمسألة الإحجام عن تحليل هذه الحالات لم تكن لتُطرح لو لم يخطر على بالنا حالة أو أخرى من ممارستنا أو من ممارسة أحد زملائنا وقد انفجر خلالها ومنذ الجلسات الأولى من التحليل، ذهان متكامل، ليس فقط على شاكلة فصام مستعجّل وإنما من فصيلة ذهان هلوسي. انطلاقًا من هذه اللحظة ينقلب المحلّل وبسرعة إلى مُرسِل يُسمع المتحلّل طيلة اليوم ما يجب وما لا يجب عليه القيام به.

أفلا نلمس هاهنا وفي ممارستنا اليومية، ومن دون أن نكون مضطرين للبحث عن ذلك بعيدًا، ما هو في صميم الدواعي التي تؤدي إلى الدخول في الذهان؟ إنه من قبيل ما يمكن أن يطرح بشكل حاد على إنسان ما، وإن كان تواجده على وجه البسيطة لا يواجهه به إلا نادرًا، وهو ما يسمى أخذ الكلمة، والمراد هنا هو كلمته بالذات، أي ما ينافي قول نعم، نعم، نعم لكلام جاره. وأخذ الكلمة لا يُعبَّر عنه ضرورة بالكلمات. فالممارسة تبين لنا أنه في هذه اللحظات بالذات، إذا ما كنا قادرين على تمييز ذلك من مستويات مختلفة، قد يُقدر للذهان أن ينطلق.

وقد يتعلّق الأمر في بعض الأحيان بأخذ الكلمة في مسألة جد بسيطة، قد تحصل لذات الفرد وهي منزوية في عقرها منذ زمن، وكأنها عثّة. وأخذ الكلمة هذا من النوع الذي حدده كليرومبو تحت اسم الأوتوماتيكية العقلية للعوانس. يحضرني الآن ما يطبع أسلوب كليرومبو بهذا الصدد من ثراء ورونق، وإلا لماذا لم يتوقّف عن سرد الأحداث؟ فليس هناك أبدًا ما يدعوه إلى تسليط الضوء على هذه الكائنات البائسة والمنسية من طرف الجميع، إلا أنه عمل على إبراز وجودها ببراعة فائقة. فنراه يصف كيف تنجلى عندها، بمناسبة أو بغير مناسبة، ظاهرة الأوتوماتيكية العقلية، انطلاقًا من هذا الخطاب الذي بقى دومًا مستترًا ولم يحصل له تعبير لديها.

فإذا ما سلمنا بأن خور الذات لحظةً مقابلتها للكلام الحقّ هو ما يحدّد دخولها أو انسيابها في الظاهرة الحرجة، في الفترة المدشنة للذهان، يمُكننا آنذاك أن نَلمح كيف يمكن لهذا الاعتبار أن يندرج في سياق ما عملنا على تنظيره حتى الآن.

2

إن مصطلح الإلغاء لكفيل بأن يدلكم على أن هنالك شيئًا ما قد نقص بصفة قبلية في العلاقة مع نسق الدال، وخلال إدماج الذات المبكر للدوال المركزية. وهذا النقص، لا يمكن بطبيعة الحال، لأي استقصاء تجريبي أن ينجح في استكشافه. ففي لحظة وقوع هذا النقص، ليس هناك من وسيلة للقبض على ما تم نقصانه. ففي حالة شريبر مثلا قد يتمثل هذا النقصان في غياب دال الذكر الذي بدا لشريبر وعلى مدى سنوات، أنه بإمكانه أن يساويه. فلقد كان على ما يبدو، قادرًا على القيام بدوره كرجل، وعلى أن يكون شخصًا ككل الناس. فلقد كان للفحولة معنى بالنسبة إليه، إذ إنها أصبحت موضع مطالباته القوية أثناء انبئاق الهذيان، فظهرت مباشرة على شاكلة سؤال يتعلق بهويته الجنسية. سؤال عبارة عن نداء أتاه من الخارج، كما في الهوام: «قد يكون جميلًا أن أصبح امرأة تخضع للمضاجعة». فنمو الهذيان يفصح بأنه لم يبق بين يدي شريبر من أصبح امرأة تخضع للمضاجعة». فنمو الهذيان يفصح بأنه لم يبق بين يدي شريبر من امرأة. فهذا هو محور الهذيان، بحيث إن هناك مستويين يجب التمييز بينهما.

فمن ناحية، يكشف تقدم الذهان عن ضرورة إعادة بناء الكون، وتنظيم العالم بكامله حول مضمون أن هناك رجلًا لا يمكن له إلا أن يكون امرأة لإله كوني. ومن ناحية أخرى، يجب ألا ننسى أن هذا الرجل كان، حتى الفترة المتأزمة من حياته، يبدو في خطابه العادي، بأنه يعلم ككل الرجال بكونه رجلًا، وبأنه يبادر وبصوت عالٍ، إلى رد

الإعتبار لشرفه الرجولي كما يسميه، كلما تمت دغدغته بشيء من القوة، أثناء دخول لغز الآخر المطلق في حلبة الخطاب.

الآخر الأول، هو الآخر الأصغر وهو الآخر التخيلي، بمعنى الأخروية في المرآة والتي تجعلنا نبقى عَالِقين بشكل شبيهنا. أما الثاني، أي الآخر المطلق، فهو الذي نتوجّه نحوه بخطابنا إلى ما وراء هذا الشبيه، وهو أيضًا ما نحن مضطرين للتسليم بوجوده في ما وراء العلاقة السرابية. وهو قبالتنا بمثابة من يَتقبل منا أو يرفض. إنه مَن بإمكانه خداعنا وما لنا من قدرة لمعرفة إن كان لا يخدعنا، وهو مَنْ إليه نوجّه دومًا خطابنا. ووجوده فقط يكفي كي تكون مخاطبته أو التخاطب معه أهم بكثير مما قد يتم التبادل حوله بيننا وبينه.

إن تجاهل هذه التفرقة بين هذين الآخَرَين خلال التحليل والتي لا محالة متواجدة فيه، يسبب في نشأة كل المسائل المغلوطة والزائفة وعلى رأسها المسألة التي تطغى حاليًّا في التحليل، إذ يتم التوكيد اليوم على أولوية العلاقة بالموضوع.

هناك بالفعل عدم تناغم واضح بين الموقف الفرويدي الذي يعتبر أن المولود الجديد، عند مجيئه إلى الحياة، يكون في حالة علاقة شبقية ذاتية، بمعنى علاقة لا وجود فيها لموضوع، وبين الملاحظة العيادية التي تقر فعلا أنه منذ البداية، هناك ما يدل على وجود مواضيع مختلفة لدى المولود الجديد. فهذه الصعوبة لن تجد حلاً لها إلا بالتفريق بين الآخر الخيالي الذي هو، على مستوى البنية، الشكل الأصلي للمجال الذي تنبني فيه شتى المواضيع التي تهم المولود، وبين الآخر المطلق، أو الآخر الأكبر، والذي هو ما كان يقصده فرويد - وذاك بالضبط ما عملت الممارسات التحليلية اللاحقة على إهماله عندما يقول بعدم وجود أي آخر منذ البداية. ولهذا الموقف ما يبرره، ذلك أن هذا الآخر، كما يقول فرويد، هو كل بذاته، وهو أيضًا وفي الوقت نفسه خارج الذات بكامله.

أما بخصوص العلاقة النشوية بالآخر، فهي ليست بموضوع مستجدً، إنما نظرًا لكونها تُركت خارج نور التقصي منذ قرون، فإنها تستحق منا، كمحلّلين لنا بها شأن طوال الوقت، أن نعيد لها الاعتبار. ففي القرون الوسطى، كان يتم التفريق بين ما يسمى النظرية الفيزيقية للحب وبين النظرية النشوية. وهكذا كان يتم طرح السؤال حول العلاقة بين الذات والآخر المطلق. على هذا المنوال وحتى نتمكن من فهم الذهانات، يلزمنا أن نفلح في تقابل، بداخل خطاطتنا الصغيرة، بين العلاقة الحُبية مع الآخر بكونه آخر

مطلقًا وبين الوضعية المرآوية لكل ما هو من قبيل التخيّلي، ومن قبيل تصورات الذكورة والأنوثة التي تتموضع بالنسبة للجنسين في موقع أو في آخر من الخطاطة.

فإلى ما يعود الفرق بخصوص هذه المسألة، بين من هو ذهاني وآخر غير ذهاني؟ إنه كالتالي: بالنسبة للذهاني لا تكون العلاقة الحُبية ممكنة، أي بكونها تنطلق من التسليم بالغيرية المطلقة للآخر، إلا بإبطاله هو كذات. إلا أن هذا الحب هو أيضًا حب ميت.

فقد يبدو لكم هذا الاعتماد على نظرية وسطوية حول الحب كمدخل لمسألة الذهان بمثابة التفاف فريد من نوعه بل وغريب. لكن، إن لم نفعل، يبقى إدراك طبيعة الجنون أمرًا مستحيلًا.

فكروا سوسيولوجيًّا حول أشكال الحب والكراهية وحول مسألة الوقوع في الحب المتعارف عليها في إطار ثقافتنا. فالسيكولوجيات المتداولة حاليًّا لا تهتم إلا بمسألة السلوكات. وفي بعض البيئات الثقافية الراهنة، تسارعت الأمور بخصوص هذه المسائل لدرجة أصبح محرجًا ومربكًا جدًّا معرفة كيف يمكن إعطاء الحب شكلًا. وهكذا نجدنا الآن في أزمة مفتوحة على مصراعيها منذ اللحظة التي نأتي فيها إلى موعدنا الأول مع المحبوبة ومعنا الوردة الكلاسيكية لتعليقها على صدارها. فلنأخذ كمثال مرجعي، تقنية أو فن الحب، ولنقل ممارسة العلاقة الحُبية التي سادت مدة من الزمن في نواحينا الجنوبية وخاصة في ناحية اللانغدوك. إن هناك تقاليد متكاملة تم الحفاظ عليها وتناقُلها عن طريق الرواية الأركادية ذات الأسلوب الآستري، وعن طريق الحب الرومانسي. أما الآن، فنلاحظ اندثار المعالم السلوكية الحُبية التي أصبحت باهتة أكثر فأكثر.

وبالفعل، ففي مسار هذا التحول التاريخي، فإن الحب-الهيام الذي كان سائدًا ومعمولًا به من خلال هذا الأسلوب المسمى الأفلاطوني أو بالمثالي الملتهب، أصبح، أكثر فأكثر، شيئًا حقيرًا، بل أصبح ما نسميه عادة، وبحق، جنونًا. وهكذا فقد تمايلت النبرة نحو الأسفل، وسقطت المسألة في الرداءة والابتذال. إننا الآن ومن دون شك، نلعب بهذه السيرورة المستلبة والسالبة، لكن بطريقة أكثر خارجية، ومدعومة بسراب ينتشر أكثر فأكثر. فإن لم يعد الأمر يحصل برفقة جميلة أو بصحبة سيدة، فإن تحقيقه يتم في قاعات السينما المظلمة، مرفوقاً بالمشهد المبثوث على شاشة العرض.

فهذا البُعد من قبيل ما أريد إضفاء كبير الاهتمام عليه، إذ أصبح يأخذ طريق الجنون العالق بالسراب المحض بسبب فقدان النغمة الأصلية لعلاقة الحب. فقد تبدو لنا الآن جد مضحكة وهزلية هذه التضحية بذاته لكائن من أجل كائن آخر. إنها تضحية يتم منابعتها بشكل منتظم من قبل أناس قد سخَّروا كل وقتهم لذلك وليس لشيء آخر. لقد كان ذلك بمثابة تقنية روحية، كانت لها أساليبها وسجلاتها، نحن الآن غير قادرين على التعرّف عليها اعتبارًا للمسافة التي تفصلنا عن هذه الأمور. إن ما قد يثير انتباهنا، نحن المحللين، بخصوص هذا الشكل الخالط بين الشهوانية والعفة، هو استمراريته من خلال تزاوج فريد، يخلو من علاقة جسدية أو بواسطة علاقات متماطلة على الأكثر.

إن طابع الانحطاط السالب، وطابع الجنون الذي تتضمّنه نفايا هذه الممارسة التي انقرضت على المستوى السوسيولوجي، تمدّنا بتشابه لما يحدث لدى الذهاني وتعطي معناها لجملة فرويد التي أتيتكم بها سابقًا والتي تقول إن الذهاني يحب هذيانه كما يحب نفسه.

فالذهاني لا يمكنه أن يتواصل مع الآخر إلا من خلال العلاقة بالدال، ولا يتريث إلا بصدد قشرة، بصدد غلاف، بصدد شبح، بصدد شكل الكلام. فأينما كان الكلام غائبًا، هناك يتموضع أيروس الذهاني وهناك يجد حبه الأسمى.

إن أخذ الأمور بهذا السجل، يؤدي إلى إنارة أشياء كثيرة، منها على سبيل المثال، دخول شريبر الغريب في ذهانه، إضافة إلى تعبيره الذي لا يقل غرابة والذي يخص ما يسميه اغتيال الروح، وهو صدى فريد من نوعه، للغة الحب، بالمعنى التقني الذي فصلت عنه أمامكم، أي الحب في زمن خريطة توندر. فاغتيال الروح هذا، الغامض والرمزي والمفعم بطابع التضحية، تم تكوينه في مدخل الذهان، انطلاقًا من المستحسنات من التعابير.

فماذا نلمح بخصوص الدخول في الذهان؟ إن ما نلمحه هو بمستوى نوع من النداء تكون الذات في عدم القدرة على الرد عليه، وبصدده يتكون نوع من التكاثر التخيّلي والمبعثر الأساليب الحياة بمستوى تكاثر العلاقات بالآخر الأصغر. إنه تكاثر يدعمه نوع معين من اللغة ومن الكلام.

3

لقد ألححت على ما يحدث في أصل الذهان، ويتعلّق باقتحام ما يسميه شريبر باللسان المركزي، والذي تم إثباته كنوع من دال ممتلئ بكل ما في الكلمة من معنى. فهذا اللسان الألماني العتيق، كما يقول، مليءٌ أصداءً نظرًا لنبُله ولبساطته. وهناك فقرات من كتاب شريبر تمشي إلى أبعد من ذلك. فهو يرد عدم تفاهمه مع الإله إلى كون هذا الأخير لا يعرف كيف يفرق بين ما يعبر عن الإحساسات الحقيقية للأرواح الصغيرة ومن بينها ذات المريض، وبين الخطاب الذي يستعمله عادة أثناء تحاورة وعلاقاته بالآخرين. وهكذا يتم حرفيًّا تسطير الفاصل بين اللاشعور الذي يعبر عنه المريض بكل كينونته، وبين الخطاب العام والمشترك.

وهذا ما يقوله فرويد في مكان ما من كتاباته: يتوفّر هذيان شريبر على قدر من الحقيقة أكبر مما يدّعيه النفسانيون بخصوص تنظيراتهم. وهذا هو رهان فرويد: إن شريبر على حق بدرجة تعلو بكثير مما يدعيه النفسانيون بصدده. فهو يعرف عن الآليات والمشاعر الإنسانية أكثر بكثير مما يعرفه النفسانيون أنفسهم. فإن كان الإله لا يتوقّف عند الحاجيات اليومية للإنسان وإن لم يكن ليفهم الإنسان في شيء، فلأنه على العكس، يفهمه جيدًا. والدليل على ذلك أنه هو من يُدخل في اللسان المركزي حتى ما يحدث للإنسان وهو نائم، أي أحلامه. إن شريبر يضع أصبعه على هذه المسألة وكأنه قرأ فرويد.

ومقابل كل هذا، يتعارض جانب من الدال يتميز بصفاته الخاصة وبدسامته الفريدة. وهذا ليس اعتبارًا لمدلوليته وإنما لدلاليته. أما إن كان المدلول فارغًا لدى شريبر، فلقد تم الاحتفاظ به بواسطة الدال لما يتمتع به هذا الأخير من خصائل صورية محضة، يمكن استعمالها مثلًا لتنظيم سلسلات. إنها لغة طيور السماء، بمعنى أنها خطاب الفتيات الذي يُخوّل لهذا الأخير امتياز كونه من دون دلالة.

فبين هذين القطبين يتموقع السجل الذي من خلاله يتم الدخول في الذهان. فمن ناحية هناك الكلمة الموحية، التي تفتح بعدا جديدا وتعطي إحساسا بفهم باطني، فهما لا يخص شيئا قد تمت خبرته حتى الآن، ومن ناحية أخرى هناك الكلام المتردد، والتعابير المكررة والفارغة.

وانطلاقا مما أسمَّيه بدَقة الجرس للدخول في الذهان، والدخول في عالم الخلط العقلي المظلم، يمكننا أن نتابع خطى شريبر لنرى كيف يعيد بناء هذا العالم، في حالة من الموافقة التدريجية والملتبسة والمتكتمة. لقد سلّم شيئًا فشيئًا بأن الطريق الوحيد الذي يضمن له الخلاص ولكي يُنقذ نوعًا من التوازن في علاقاته مع الهيئات التي تجتاحه وكلها رغبة، والتي هي في محل سند له للتعبير عما يهيج بداخله من هرج ومرج - يكمن في قبوله التحول إلى امرأة. أوليس من الأحسن أن يكون امرأة ذات عقل من

رجل أريد به أن يصبح غبيًا؟ وهكذا تم تدريجيًّا اكتساح جسده بصور التماهي الأنثوي التي فَتَح لها الباب على مصراعيه. متقبلًا تحكّمها فيه وصياغتها له. ففي أحد هوامش كتابه، نجد إشارة منه إلى فكرة استجداء اقتحام الصور بداخله. ثم إنه يعترف، انطلاقًا من هذه اللحظة، بأن العالم لم يصبه كبير تغير منذ بداية نوبته، وهو ما يقابل لديه نوعًا من عودة الإحساس بالواقع، وإن كانت عودة إشكالية.

بخصوص تطوّر الهذبان لدى شريبر، يستحسن ملاحظة أن مظاهر الكلام الممتلئة هي ما تم حصوله في البداية، وهو ما حظي برضى شريبر. وبقدر ما أصبح عالمه ينبني مجددًا على المستوى التخيلي، بقدر ما أخذ المعنى في التقهقر إلى أماكن أخرى. ففي البداية، أخذ الكلام يحدث في ما يسميه بممالك الإله السابق. بعدها أخذ الإله يتراجع مخلفًا مسافة وتباعدًا أكبر. وكل ما كان يوازي الحدسات الدلالية الكبرى الأولى لديه، أصبح يتوارى أكثر فأكثر. فكلما تقدم في إعادة بناء عالمه، بمعنى بناء كل ما يتعلق به شخصيًا، فإن كلام هذا الإله الداخلي والذي له به علاقة متميزة ومتمثلة في صورة المضاجعة كما يشير إلى ذلك أول حلم بخصوص اجتياح الذهان نجده قد دخل في أسلوب الإفتاء والتكرار والمعنى الفارغ والتشييء. ففي مجال استبطانه النابض، كما يسميه فأخذ وتدوين الملاحظات، أصبح هذا الكلام من الآن فصاعدًا، يفيد ضمنيًا أفكاره، فيقوم بتسجيلها وإقرارها. فهناك إذًا انتقال وإزاحة، حصلتا في علاقة ذات شريبر بالكلام.

إن الظواهر الهلوسية المنطوقة والتي تحظى بمعنى لدى شريبر في سجل الاستجواب والسخرية والتحدّي والتلميح، تُلمَّح دومًا إلى الآخر الأكبر بكونه عنصرًا حاضرًا دومًا لكن غير مرثي ولا مسمى أبدًا، وإلا بطريقة غير مباشرة. هذه الاعتبارات تقودنا إلى ملاحظات ألسنية بخصوص حقيقة هي في متناول أيديكم لكنكم لا تقبضونها بتاتًا، وأقصد هنا نوعيّ استعمال الضمائر.

31 مايو/ أيار 1956

#### XXI

### نقطة الحشوة

- المعنى وتقطيع الجملة
  - الدورة والمفصلة
- انعم، إني آتٍ لمعبده...١
  - خشية الله
  - الأب، نقطة الحشوة

هل المريض أثناء الهلوسة يسمع بأذنيه أشياء موجودة أم أشياء غير موجودة؟ من الأكيد أن ما يسمعه غير موجود، وفي الحاصل، فإن ما يسمعه من قبيل الهلوسة، بمعنى أن ما يسمعه هو من قبيل إدراك خاطئ؟ لكن هل هذا القول كافٍ بالنسبة لنا؟

إن فهمًا إجماليًّا كهذا للواقع يفضي إلى التفسير الغريب الذي يقدّمه المحللون والذي مفاده أن عدم إدراك أمر ما نتيجة رفضه يؤدي إلى إحداث ثقب في محل ما تم رفضه. ثم من خلال هذا الثقب، يحصل بداخل الواقع بروز نزوة تم إبعدها من جانب المريض. لكن السؤال هو لماذا يظهر من خلال هذا الثقب شيء ما على درجة عالية من التركيب والهندسة بمستوى الكلام. فهذا ما لا يتم الكلام فيه أبدًا.

طبعًا، إن تفسيرًا كهذا يشكل تقدمًّا ملموسًا بالنسبة للنظرية الكلاسيكية، لكن يمكننا أن نذهب بعيدًا. ومجمل القول، يمكننا أن ننتظر من ظاهرة الذهان أن تمكننا من إعادة الإعتبار للعلاقة الحقَّة بين الدال والمدلول والتي تم تجاهلها أكثر فأكثر بداخل العمل التحليلي. أذكركم بأنه في آخر الفترة التي تم فيها لدى شربير تحلل العالم الخارجي، ظهرت لديه تركيبة لعلاقات الدال بالمدلول يتخلّلها مستويان. ولا شك أن هذين المستويين يتجزّأان إلى ما نهاية بداخل الذات. إلا أن كل مجهود شريبر لتحديد مستوى سابق وآخر لاحق، كان مفروضًا عليه بما كان يختبره. وهذا لا محالة يقودنا إلى ما هو أساسي حقًا في البنية الذهانية. ولقد وُققت بعض المرات في جعلكم تتحسون هذا الأمر مباشرة خلال تقديمي للمَرضَى أمامكم.

ففي أحد هذين المستويين، تحصل خصوصًا بعض الظواهر يعتبرها شريبر محايدة، تدلُّ أقل فأقل على آخر حقيقي، وتتكوِّن من كلام محفوظ عن ظهر قلب، يسرده على اطيور السماء التي تردِّد عليه هذا الكلام لأنها لا تعي ما تتفوه به. فلفظ الطيور هذا يجعلنا نفكر في الببغاء، ذلك لأن الأمر يتعلق بإيصال أشياء فارغة، يسأم منها المريض فتثقل كاهله وتتعبه. فعند نشأتها تتواجد هذه الظواهر على حافة الدلالة، لكنها سرعان ما تنقلب إلى عكس ذلك فتصبح بقايا حطام وقمامة وأجسادًا فارغة.

ولقد أشرت إلى تلك الجمل المنقطعة والتي توحي بتتمة لها. إنها تعلمنا الكثير بخصوص الوحدة التي تطبع الدال والتي تفضي خصوصًا إلى أن الدال لا يتواجد منعزلًا. فهذه الجمل المتوقفة يحصل توقفها بصفة عامة، عندما تغيب الكلمة الممتلئة التي من المحتمل أن تعطي للجملة معناها، وإن بقيت متضمّنة فيها. ولقد برهنتُ على ذلك بأكثر من مثال. فقد تسمع ذاتُ المريض مثلاً: «أتتكلم أيضًا...»، وهنا تنقطع الجملة. وهذا يعنى: «أتتكلم أيضًا.. لغات أجنبية؟ ».

أما ما يسمى نظرية الأرواح لديه، فهي تلك المحاورات الأكثر امتلاءً من التراتيل التي تخوضها الأرواح معه بخصوص ما يتعلّق به هو، وهي تلقّنه دروسًا في سيكولوجيا الأفكار، على حد تعبيره. فما حصل تمظهره في بداية الهذيان من تعابير باطنية عذبة، أخذ يتوارى، فأصبح مُلغِزة وانتقل إلى مملكات الإله اللاحقة والتي بمستواها تتكاثر الأصوات السخيفة وغير المرغوب فيها. وخلف هذه الأصوات هناك أصوات تنطق، على العكس، بتعابير تشد الانتباه. وسأذكّركم بواحدة منها، ليست بالأقل إثارة: «الأن تنقصنا... الفكرة الأساسية». وهذه الأصوات تحدّثه أيضًا عن Gesimung وهو ما تنفين به لكل يعني وإعتقاده أو وإيمان. إن Gesimung، تقول له الأصوات، هو ما نُدين به لكل إنسان صالح، وحتى للأكثرهم خطيئة، إذا ما تمت استجابته لمتطلبات تطهير الروح

التي يستلزمها نظام الكون. إن هذا هو ما ندين له به من حيث هو ما يُمَكِّن من تنظيم العلاقات في إطار التبادل بين الناس. فما يتعلَّق به الأمر إذًا هو الإيمان. إنه الحد الأدنى من الإيمان الذي يتضمنه التعرف على الآخر والاعتراف به.

وتمشي إحدى فترات هذياناته إلى أبعد من ذلك. فنحصل على هذا التعبير الجد متميز [...](). إنها كلمة نادرة وصعبة الترجمة إلى أبعد حد. وبعد أن استشرت أهل التخصص، تبين لي أن الأمر لا يتعلق بشيء آخر غير ما أُطلقُ عليه، «الكلمة القاعدية»، أو المفتاح، أو العقدة الأخيرة، عوض تسميته الحل. ولهذه الكلمة دلالة تقنية في فن الصيد. يكون مفادها ما يسميه الصيادون لفظة «الأبخرة»، وهي العلامات التي تتركها خلفها قنيصة مهمة.

يبدو لي هنا أن السمة الغالبة تتعلّق بهجرة أو بتقهقر المعنى، وبتهرّبه إلى مستوى يدفع ذات الفرد إلى اعتباره بمثابة خلفية. وهنا يتعارض أسلوبان ومَقدُرتان. من ناحية هناك تقطيع الجملة Scansion الذي يلعب على المميزات الأساسية للدال، مع ما يتخلل ذلك من تساؤل ضمني قد يذهب إلى حد الإجبار في الخطاب. ومن ناحية أخرى، هناك المعنى الذي من طبيعته التملّص والتهرّب والذي قد يطرح نفسه في الوقت ذاته كمعنى ممتلئ للغاية، وقد يعمل على امتصاص وإدراج الذات نحو ما يمكن اعتباره صميم الظاهرة الهذائية وإلى مركزها. إنكم تعلمون بأن كلمة «مركز» Ombilic استعملت من طرف فرويد لتشير إلى النقطة التي يبدو فيها معنى الحلم وكأنه انتهى في عقدة نهائية، أو أنه انتهى في ثقب يصبح معنى الحلم فيه وكأنه قد التحق والتحم فعلًا بصميم الكائن.

إن هذا الوصف لا يعدو أن يكون فينومينولوجياً. فاحرصوا على استخلاص أقصى ما يفيدنا في ما يتعلق به الأمر هنا، وذلك بالحصول على تفسير وعلى آلية. إننا كأطباء ممارسين، ننهمك في عمل تحليلي علمي بخصوص مظاهر مألوفة لدينا. وشرط الألفة هذا ضروري كي لا نفقد معنى الخبرة التحليلنفسية. فالعلاقة الظاهرية التي أتحدّث عنها تندرج كلية في التفرقة، التي أكدت عليها الآن، بين الدال والمدلول.

وفي قرارة أنفسكم، ستنتهون من دون شك إلى قول ما يلي: «ألسنا في نهاية المطاف، على علم بأنه من بين الدلالات التي توجّه العمل التحليلي، يأتي الدال من

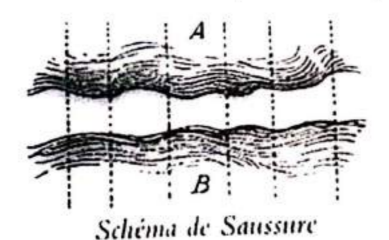
<sup>(1)</sup> الكلمة غائبة في النص الفرنسي (م).

الجسد نفسه؟ لكن عندما يتكلم لاكان عن هذا الدال الذي يقوم هو نفسه بتغييب أحد عناصره من المنظومة، ألا يقوم في النهاية، عن طريق لعبته الخفية التي يمتلك سرها، بوضع الدلالة على قمة هرم الدال؟ وهكذا يتم له إنجاح لعبة في الانتقال من مستوى إلى آخر لأغراض برهنته اللتي تصبو الى تضليلنا».

إنني أتقبل حقًا أن يكون هناك فعلًا شيء من هذا القبيل. وهذا ما أريد تحديدًا شرحه لكم اليوم. المشكلة تكمن في جعلكم تتحسسون بطريقة حية بما يلزمكم الإفطان به عمومًا، وذلك ما أبنت لكم عنه السنة الفائتة بخصوص الظواهر العصابية وهذه السنة بخصوص الذهان، وهو أن الدلالات الأولية والتي نسميها رغبة أو إحساسًا أو عاطفة؛ فكلها تذبذبات وأشباح وأصداء، لها دينامية لا يمكن تفسيرها إلا على مستوى الدال من حيث هو مُبنين.

فالدال إذًا لا يقوم إلا بإعطاء الدلالات غلافها ووعاءها. إنه يستقطبها ويبنيها ويموقعها في الوجود. فمن دون معرفة دقيقة بنظام الدال الخاص وبمكوناته الأساسية، يستحيل بالتأكيد فهم أدنى شيء من التحليل النفسي. وهذا ما أريد أن أوضحه لكم اليوم.

إن تعارض الدال والمدلول هو، كما تعلمون، ركيزة نظرية فيردينان دو سوسير الألسنية. لقد تم عرض هذه الفكرة في الخطاطة المعروفة بخطاطة المُنحنيَّين.



### خطاطة دو سوسير

ففي المستوى الأعلى، يضع دو سوسير تتابع ما يسميه بالأفكار، لكن من دون اقتناع منه بحيث إن نظريته تهتم بتقليص هذا التعبير ورده إلى فكرة المدلول من حيث هو مختلف عن الدال وعن الشيء. ثم إنها تؤكّد بالأساس على صفة هذا المدلول ككتلة غير متبلورة. وهذا ما نسميه نحن مرحليًا بالكتلة العاطفية لمسار الخطاب. إنها كتلة مختلطة، تظهر من خلالها وحدات، وتجمعات منعزلة، وصورة وموضوع وإحساس وصوت ونداء. إنه شيء متواصل. أما في المستوى الأسفل، فإن الدال هنا بمثابة سلسلة محضة من الخطاب، وهو عبارة عن كلمات متتابعة بحيث لا يمكن فصل أي جزء منها.

2

### كيف يمكنني أن أبين لكم ذلك تجريبيًا؟

يلزمني أن أشير إلى أنني قضيت أسبوعًا كاملًا في البحث، من جانب الضمائر، ما يمكنني من أن أصور لكم الفرق بين je و moi في اللسان الفرنسي، حتى يمكنني أن أشرح لكم كيف يحصل للذهان أن يفقد التحكم بهذا الفرق، وحتى التقرُّب منه. أما بخصوص الشخص ذاته وبحركيته، فلا يمكن أن نكتفي بهذا التجسد الضميري، إذ يتعلق الأمر في هذا الأخير ببنية اللفظ في حدَّ ذاته، على الأقل بالنسبة لألسننا. ولا أقول لكم هذا إلا من أجل تأمين الخطوات التي أود أن تخطوها اليوم معي.

وحتى البارحة، كانت في حوزتي كومة كبيرة من الوثائق بخصوص هذا الموضوع. إلا أن طرق التناول لدى الألسنيين، تختلف بل وتتناقض مما اضطرني إلى إعداد تصاميم مختلفة كي أبين لكم ما يعنيه كل هذا. وهو ما دفعني أيضًا إلى إعادة رسم هذا التموَّج المزدوج للخطاب على ورقة.

إن لنا بهذا التموَّج نوع من الإحساس، إذ إن علاقة المدلول والدال تبدو دائمًا في حالة سيولة، ودائمًا على أهبة للتفكّك. ويعرف المحلل أكثر من غيره، ما لهذا البعد من قدرة على الإفلات من قبضة من يحاول الإمساك به. وكم يتردد المحلل نفسه قبل تتبعه. فلا بدَّ إذًا من القيام هنا بخطوة إلى الأمام حتى نتمكن من إعطاء ما يتعلّق به الأمر من توجيه يمكن استعماله حقًا في إطار خبرتنا.

فلقد حاول دو سوسير De Saussure تحديد مقابلة بين هذين التموَّجين تمكن من مفصلتهما، لكن لكون اقتراحه يبقى مفتوحًا، إذ يترك التعبير وكذا الجملة في مجملها في حالة إشكال، فإنه يبرز جيدًا منحى منهجيته ونقائصها، في الوقت نفسه.

إذًا من ماذا سننطلق للحصول على تجربة تبيّن لكم ما أقصده؟ لقد أخذت في

البحث عن جملة، على شاكلة ذاك الشكسبير الزائف الذي خانته قريحته فأخذ يرمي بقدميه طولًا وعرضًا وهو يكرر: "أكون أو لا.... أكون أو لا.... ويبقى هكذا معلقًا حتى يجد التتمة مبتدئاً مرة أخرى من البداية: "أكون أو لا... أكون". أما أنا فأنطلق من انعم". وبما أنني لا أتكلم الإنجليزية منذ الولادة وإنما لكوني من لسان فرنسي، فإن ما تبادر إلى ذهني مباشرة بعد ذلك هو التالي: "نعم، إني آتٍ لمعبده لأعبد الباقي الله. وهذا يعنى أن الدال لا يمكن عزله.

إنه من السهل التوقف على ذلك وبسرعة. إلا أنه يمكنكم أن تحصروا الجملة في انعم، إني الماذا لا الوكانت عندكم أذن من قبيل الآلة حقًا، فسوف تحصلون على معنى مقابل كل لحظة من تدرج الجملة. وهكذا فإن انعم، إني الها معنى، وربما قد يكون هو المضمون المتوخى من النص بأكمله.

إن الجميع يتساءلون لماذا يرفع الستار على انعم، إني آت...، فيقال: الأن الحوار يستمر، وفي الحقيقة لأن ذلك، أولًا وقبل كل شيء، له معنى. إن انعم، الافتتاحي له معنى حقًا وصدقًا. وهو معنى مرتبط بنوع من الالتباس العالق بكلمة انعم، قد بالفرنسية. فليس من اللازم معاشرة امرأة من الطبقة العلياكي يتم التحقق بأن انعم، قد تعني الا في بعض الأحيان، وفي أخرى قد تعني اربما، إن انعم، هي لفظة جاءت متأخرة في الفرنسية، ظهرت بعد لفظة is، وبعد لفظة da، التي نجدها مجددًا في زمننا هذا مع لفظة ما في الفرنسية، ظهرت بعد لفظة is، وبعد لفظة ab، التي نجدها مجددًا في زمننا على إثبات، أو على الأقل فإنه يعني تقبلًا. وفي غالب الأحيان، فإن تعبير انعم، لكن، أصبح يتصدر الأسلوب.

«نعم، أنا آتِ لمعبده...». لا تنسوا من هو الشخص الذي يحضر هنا وهو يتلكأ شيئا ما. إنه المسمى آبنير. إنه من ضباط الملكة، المسماة آتالي التي أعطت للقصة اسمها وتطغى على كل ما يدور فيها لكونها الشخصية الرئيسية. فعندما يبدأ أحد عساكرها بالقول: «نعم، أنا آتٍ لمعبده...»، فلسنا ندري أبدًا إلى ماذا ستألو إليه الأمور. فيمكن أن تنتهي الأمور بما لا ندري، مثلًا: «أنا آتٍ لمعبده... لألقي القبض على الكاهن الأكبر». لكن، كي نعرف ما يتعلق به الأمر حقيقة، يجب انتظار نهاية القول حتى يحصل معناه رُجعيًّا. يجب أن نصل إلى النهاية تمامًا. بمعنى آخر، يجب أن نصل إلى كلمة «الباقي».

<sup>(1) (1639-1699)</sup> Jean Racine

أحد الأبيات من مسرحية «أطالي»، للأديب الفرنسي الكبير جون راسين

إننا هنا بداخل نسق الدال، وأتمنى أني جعلتكم تتحسّسون ما يقصد بتواصل واسترسال الدال. إن الوحدة الدلالية تفترض دورة كاملة ومكتملة تعمل على تحديد مختلف عناصرها.

3

هذا ما توقفتُ بشأنه لحظة. إلا أن لهذه الملاحظة البسيطة أهمية أكبر بكثير. إنها جعلتني أدرك بأن المشهد بكامله يشكّل مناسبة جيدة تجعلكم تلمسون ما يتوقف عنده اختصاصيو علم النفس لأن اهتمامهم يجعلهم لا يفقهون بخصوصه شيئًا. وتجعلكم تلمسون أيضًا إلى أي حد يُقصر اللسانيون في الوصول إليه، بالرغم من الطريقة والإمكانات التي هي بين أيديهم. أما نحن، فإننا سنذهب إلى أبعد من ذلك.

فلنرجع إلى المشهد. فمن هو هنا في حالة إنصات للمسمى آبنر؟ إنه جود، الكاهن الأكبر، وهو يقوم بإعداد الانقلاب الذي سيؤدي إلى إعلاء إبنه على العرش، هذا الابن الذي أنجي من المذبحة وعمره لا يتجاوز السنتين ونصفًا وقام بتربيته في خلوة كاملة. فتصوروا إحساسه وهو يستمع لإعلان الضابط: "نعم، إني آتٍ إلى المعبد كي أعبد الباقي، فربما قد يقول الكهل في نفسه، بشكل ارتدادي: "ما سبب مجيئه إلى هنا؟». ويستمر المشهد على الشكل التالى:

نعم، إنى آتٍ إلى المعبد لأعبد الباقي

آتٍ وفق العرف الرسمي الأصيل،

كي أحتفل معكم باليوم الجليل

الذي أتانا من على جبل سيناء، بالكتاب المبين.

بعد ذلك، تمت تنحية «الباقي» جانبًا ولم يتم التحدث عنه أبدًا إلا في آخر المسرحية. لكن تم الخوض في تبادل أطراف الحديث واستعادة الذكريات. وهكذا فإن «حشود الصالحين تغمر الأروقة». لكن بما أن الأحوال تغيرت، «فمن بين العابدين الغيورين لم يبق إلا القليل».

وهنا نبدأ بفهم ما يتعلّق به الأمر. فعندما يقول: "من بين العابدين الغيورين لم يبقَ إلا القليل"، نتبين أن القائل يتوخّى من مخاطبه الالتحاق بالمقاومة. إننا هنا على مستوى المدلولية وفي حين أن الدال يمشي مشيه، فإن تعبير «العابدين الغيورين» يشير إلى ما يتعلّق به الأمر، بحيث إن أذن الكاهن الكبير، لم تفتأ، كما يمكننا أن نتصوّر، أن التقطت كلمة «غيوُّر» هذه. إن كلمة «غيوُّر» من أصل يوناني، وقد تعني المحاكاة أو المنافسة أو ما شابه، لأننا لن نفلح في لعبة كهذه إلا بفعل ما يليق، أي بالتشبه بالآخرين.

أما الذروة فتظهر في ختام الخطاب الأول، بمعنى:

إنى أرتعش، ولا أخفيك شيئًا، من كون آطالي،

بانتزاعك من المعبد،

قد تختم انتقامها المتعمد،

فتنتشل ما تبقى باحترام مفتعل.

وهنا نبصر بزوغ كلمة لها أهمية كبرى: إنها كلمة «أرتعشُ». التي توازي كلمة «خشية» على المستوى الإتيمولوجي، وهكذا ستظهر الخشية. فها هنا شيء ما يظهر الذروة الدلالية للخطاب، شيء ما يأتي بإشارة مزدوجة المعنى. وهكذا نجدنا على المستوى العلوي، مستوى ما يسميه دو سوسير بكتلة الأفكار غير المتبلورة. إنها قد تكون غير متبلورة بذاتها، لكنها ليست هكذا فقط، إذ لا بد أن يخمنها الآخر.

إن أبنر ها هنا بالفعل، وهو غيور من دون شك، لكن عندما يُطْبق الكاهن الأكبر، بعد لحظة، قبضته على عنقه قائلًا: «كفاك افتراءً، أفصح عما في الأمر حقًا وصدقًا؟ وكيف يمكن التعرُّف على من ليسوا غيورين؟ ٩. سنرى آنذاك إلى أي حد تصبح الأمور أكثر إزعاجًا. فمنذ زمن لم يعطِ الإله براهين على قوّته، في حين كانت آتالي وأتباعها دائمًا منتصرين ظافرين. وهكذا فعندما يعلن آبنر عن هذا التهديد، فإننا لا ندري بالتحديد إلى ماذا يهدف فعلًا. فكلامه كسيف ذي حدّين. فهو قد يكون إما إنذارًا وإما نصيحة بالحسنى أو نصيحة بالحذر، وربما قد يكون من قبيل ما نسميه القول الحكيم.

أما الآخر فتصدر منه أجوبة مقتضبة للغاية. وله في ذلك أسباب عدة، في مقدمتها أنه الأقوى، إذ في يده الورقة الرابحة، إن أمكن القول. فأجابه بكل بساطة: قمما أتاك اليوم بهذا الطالع المشؤوم؟ ٩. وهكذا يتطابق الدال كلية مع المدلول. ويمكنكم أيضًا ملاحظة أن هذا الآخر لا يصرّح بشيء البتة، وإنما يقتصر على الرد وعلى أرجاع السؤال إلى مخاطبه حول ما يريد هذا الأخير الإفصاح عنه.

انطلاقًا من ذلك يأتي طرح جديد من قِبل آبنر. يبتدئ هذا الطرح بالدخول في اللعبة المدلولية. فنراه تارة يمدح: «أتعتقد بأن صلاحك وتمسّكك بالحقّ يبقيان من دون جزاء؟٤. وتارة نراه ينطلق في وشاية يدَّعي فيها أن هنالك ماتان الذي لا يمكن قهره أبدًا. لكننا نراه من ناحية أخرى، لا يذهب بعيدًا في وشايته ضد آتالي المتغطرسة والتي تبقى في منصب ملِكته على كل حال. إن كبش الفداء هنا يغتنم كل مناسبة سانحة للاستمرار في إشعال الفتائل، إلا أنه ليس من السهل بعد التكهّن بما يتم قصده، ما عدا قول آبنر:

ثق بي، فالشك يَبعُد عني، كلما فكرت في ذلك،

بأن غيظها سوف ينفجر في وجهك.

إن هذا لدليل على الطابع المتموّج للشخصيات. فهذا الشك الذي يتحدّث عنه ليس بوسادة غير مريحة، لكن الساعة ليست للاستراحة الآن، حيث يضيف:

لقد راقبتها البارحة...

وها نحن الآن وكأننا في حضرة ضابط الإستخبارات.

... فرأيت عينيها

ترمى المكان المقدّس بنظرات حانقة.

أريد أن أجعلكم تبصرون بأنه رغم كل الأساليب التي يراهن عليها آبنر أثناء المحادثة، لا شيء قد يحصل إذا ما بقي التبادل محصورًا هكذا على مستوى المدلولية فقط. فعلى هذا المستوى، يمكن اختصار كل شيء في نطاق إشعال فتائل لا أكثر. فكل واحد من المتخاطبين يعلم أكثر مما هو عازم على التصريح به. إلا أن من يعلم أكثر فهو جود. لكن حتى يتوصّل هذا الأخير إلى ما يدعي الآخر معرفته، فإنه لم يقم إلا بالإيحاء إلى أن هناك شيئًا خفي لم يتم الإعلان عنه بعد. لكن، لديكم الدليل الواضح على الطريقة المتعجلة التي سطا بها آبنر على المسألة، قائلًا في ما بعد: «لقد أخطأت الملكة»، بمعنى آخر: «هل أخفقت في إتمام المجزرة؟ وهل بقي على قيد الحياة أحد من عائلة داوود؟» فهذا العرض يدل بما فيه الكفاية على أن آبنر، إن أتى إلى هنا فمن أجل اللحم الطري. ولكنه في آخر المطاف، لن يعلم شيئًا عن ذلك لا في أول الحوار ولا حتى في آخره. وهكذا، يمكن إجمال معنى هذا المشهد في أعلى مستويات مدلوليته على الشكل التالى:

- لقد جئت إلى كربوس كريستي.
- طيب، يقول له الأخر، التحق بالموكب إذًا ولا تتكلم أثناء الاصطفاف.

لكن الأمر ليس كذلك أبدًا، بشرط واحد، هو أن تتمكّنوا من ملاحظة دور الدال. إن أنتم أبصر تموه، فسترون بأن هناك بعض الكلمات الأساسية تتستر بداخل خطاب المتحادثين، وهي كلمات تترادف إلى حد ما. فهناك كلمة «يرتعش» وكلمة «خشية» وكلمة «إبادة». كلمتا «يرتعش» و «خشية» تم استعمالهما من جانب آبنر الذي قادنا إلى النقطة التي حدّدتها لكم، وتشير إلى اللحظة التي انطلق فيها جود يتكلم حقًا:

إن من بإمكانه كبح غضب الأمواج الكاسح

يعرف إيقاف جور الظالمين الطافح

ولكوني أسلمت نفسي باحترام لإرادته

فإني أخشاه، يا آبنر، وليس لي غير خشيته.

اأتقول بأنك تخشى الله ... ؟ ١ رد عليه مخاطبه. في حين أن آبنر لم يقل ذلك.

... إن حقيقته تسري في كدّمي

وها هو ذا الإله يرد عليك من فمي.

ثم نلاحظ هنا ظهور تلك الكلمة التي أشرت إليها في البداية، وهي كلمة «غَيور»

بغيرتك عن شرعي ما ينفعك التدثير؟

أتظنك تشرفني برجاء حقير؟

وكم ثمرة أحصل عليها من كل قربانكم؟

ولا من مستمع لصياح الدم السائل لملوككم.

كسّروا، كسروا مع الفجور التفاهم.

ومن قلب قومي أبيدوا الجرائم.

بعد ذلك يمكنكم أن تأتوني بأضحيات غنائم.

ولا يحق الاعتقاد بأن الأمر يتعلّق هنا بأضحيات بريئة يتم تقديمها بالأساليب المعتادة وفي الأمكنة المخصّصة. فعندما يقوم آبنر بالإشارة إلى أن التابوت أبّكم ولا يوحي بأي شيء جديد، يتم الرد عليه وبحدة:

> ما أنكركم للجميل ياناس! وأعظم العجائب، من دون أن تهز قلبك، تطن في أذنيك؟ أمِنَ اللازم، يا آبنر، أمن اللازم تذكيرك،

> > 299

بالخوارق العظمى التي، في أيامتا، أنجزت؟ والحقوق التي، من مستبدي بني إسرائيل، انتُزعت؟ لكن الإله كان وفيًّا أمام كل هذه المصائب؛ فها هو الكافر آشاد قد سقي دمًّا، وحطم الأرض التي استولى عليها بالفتك بأصحابها. أما جيزابيل، فبقرب هذه الإرض تم نحرها وبحوافر الخيل هنالك، تم دهسها وبدمها الملكي روت الكلاب عطشها ومن بدنها المشوه بُترت ونُثرت أعضاؤها.

وهكذا، يمكننا إذًا معرفة بأي نوع من الضحايا سيتعلَّق الأمر.

وبإيجاز، ما هو دور الدال هنا؟ إن الخوف إحساس ازدواجي بالكامل، وهو ما لا نجهله نحن المحللون. إنه إحساس يدفعكم إلى الأمام وفي الوقت نفسه يشدكم إلى الراء. إنه يجعل منكم كائنًا مزدوجًا، وعندما يخالجكم قبالة شخص تودون لعب لعبة الخوف المتبادل معه، فإنه يترككم دائمًا في حالة الانعكاس. لكن هناك أمر آخر يبدو وكأنه اسم مشابه. إنه «خشية الإله».

إن الأمر يختلف هنا عن التعبير الأول. نحن هنا بمستوى الدال الذي أخرجه جود من جيبه في اللحظة بالذات التي تم تنبيهه فيها بوجود خطر.

إن تعبير اخشية الله تعبير أساسي في مسار التفكير الديني الذي قد تكونون مخطئين إذا ما اعتبر تموه الخط العام والسائد. فالخوف من الآلهة الذي أراد إيليس تحرير رفاقه من قبضته هو شيء مخالف تمامًا. إنه إحساس متعدّد الأشكال، ومختلط ومربك. أما اخشية الإله التي ترتكز عليها التقاليد التي ترجع إلى الملك سليمان، فهي مبدأ لحكمة وركيزة لحب الإله. أضف إلى ذلك أن هذه التقاليد هي موروثنا.

إن اخشية الإله الله الله يتواجد هكذا في كل مكان. لقد استلزم مَنْ عمِلَ على ابتكاره، ثم عرضه على البشر، كتعويض عن عالم تملأه مختلف المخاوف والأرعبة ان يتقوا كائنًا لا يُنزل عقابه إلا من خلال المحن والمصائب المتواجدة والمتكاثرة بين الناس. وهكذا، فتعويض كل المخاوف بمخافة كائن وحيد ليس له من وسيلة لإرساء

مطوته إلا من خلال ما يتم خشيته خلف حل المخاوف المتعددة، هو في الحقيقة شيء عظيم للغاية.

وقد تقولون لي: قما هذا إلا قول كاهِن، فأرد عليكم قائلًا بأنكم مخطئون. فالكهنة لم يبتكروا أبدًا شيئًا من هذا القبيل. يلزم على من يبتكر أمرًا كهذا أن يكون شاعرًا أو نبيًا. ولهذا لم يتمكن جود من استعمال هذا الدال المركزي والأساسي إلا لكونه أحدهما إلى حد ما، وإن كان ذلك بنعمة من راسين Racine. لم أعمل على استدعاء التاريخ الثقافي لهذا الدال إلا بإجمال كبير، لكني أوضحت لكم بما فيه الكفاية، بأنه لا ينفصل عن انبناء معين. فالدال هو الذي يطغى على الأمور، أما بخصوص المدلولات فإنها تتغير بالكامل.

إن اخشية الإله؛ هذه تعمل، من لحظة لأخرى، على قلب كل المخاوف إلى شجاعة. فكل المخاوف - وليس لي إلا خشيته - تم إبدالها بما يسمى خشية الإله التي، مهما كانت قوة مضايقتها، هي نقيض الخوف تمامًا.

فما حدث في نهاية المشهد، فهو بالتحديد كالتالي: لقد أوصل جود إلى الآخر اخشية الله الطريقة الأفضل ومن دون ألم. وهكذا نرى آبنر يذهب وهو صلد، يرافقه صدى كلمات هذا الإله الوفي في كل تهديداته الأمر لا يتعلق عنده بالغيرة ولكنه سيندمج في طائفة المؤمنين. وبالإجمال، فإنه أصبح هو نفسة سند الفتيلة التي ستأتي الملكة لتعلق بها. وهكذا يكون المشهد قد استوفى مضمونه. ففي الوقت الذي لا يقول أبنر للملكة ولو كلمة واحدة عن المخاطر التي تحدق بها، تكون هذه الأخيرة قد علقت بالصنارة التي يمثلها هو.

إن فضيلة الدال، وفعلية كلمة «خشية» هاته، تكمن في تحويل فغيور التي وردت في البداية، مع ما تتضمنه من مدلول غامض ومشكوك فيه، بل وقابل لكل التقلبات، إلى الوفاء الوارد في النهاية. فهذا التحوّل هو من طبيعة الدال في حد ذاته. ولا يكفي لتبريره أي تكثيف ولا أي تراكم ولا أي جمع للمدلولات. إن التطوّر الذي يحصل في هذا المشهد يكمن بالأساس في التحوّل الذي طرأ في الوضعية من جراء ابتكار الدال والذي من دونه يبقى هذا المشهد، من دون شك، مجرد سجل تحقيقات.

فإن تعلّق الأمر بنص مقدّس أو برواية أو بدراما أو بمونولوج أو بأي نوع من أنواع المحاورة، فلتسمحوا لي بأن أعطي لوظيفة الدال تصورًا مكانيًّا ليس هناك من داع لتفاديه. فهذه النقطة التي يجب أن يرتكز حولها كل تحليل ملموس للخطاب، هي مأ سميتها نقطة الحشوة. فعندما تبرز إبرة الفرَّاش من جديد، بعد أن انغرست مع ذكر «الإله الوفي أمام كل المصائب، يكون الأمر قد انتهى عندما يقول القائل: «سأذهب للالتحاق بوفد المؤمنين، فلو قمنا بتحليل هذا المشهد بواسطة تقسيم موسيقي، فإننا نرى أنها النقطة التي بها ينعقد الدال بالمدلول، بداخل كتلة المدلولات التي تطفو دائمًا وتتنقّل فعليًّا بين الشخصين ونصّ الخطاب. فكون مسرحية آتالي ليست فقط من أجل التسلية والفرجة، فالفضل يرجع لهذا النص الفاتن، وليس إلى مدلوليته.

فنقطة الغرزة هنا هي كلمة وخشية امع كل ما تتضمنه من مضامين عابرة للمدلولات. فحول هذا الدال، كل شيء ينبعث وكل شيء ينتظم، كما هو حال خطوط القوة المتكونة انطلاقًا من نقطة الغرزة على مساحة نسيج. وفي المقابل إنها نقطة التمحور التي تمكن من تحديد، بشكل رجعي أو احتمالي، كل ما يحصل بداخل خطاب ما.

4

إن فكرة نقطة الغرزة أساسية في الخبرة الإنسانية. فلماذا تحظى هذه الفكرة التي تشكّل الحد الأدنى في الخبرة الإنسانية والتي أعطانا إياها فرويد من خلال عقدة أوديب، بقيمة لا يمكن لنا تجاوزها رغم كونها مُلغزة؟ ولماذا أيضًا كل هذا الامتياز الذي تحظى به عقدة أوديب؟ لماذا يبحث فرويد، وبكل تشديد، على إيجادها في كل حدب ورحب؟ لماذا هكذا عقدة تبدو له أساسية لدرجة لا يمكنه التخلي عنها في أي حالة يقوم بمعاينتها؟ أليس ذلك لكون فكرة الأب، المجاورة لفكرة خشية الإله، تمده بالعنصر الأكثر حساسية في الخبرة التي سميتها نقطة الغرزة بين الدال والمدلول؟

ولربما قد أمضيت وقتًا طويلًا كي أفسر لكم ذلك. إلا أنني متيقًن بأن ما قدمته لكم، يعطينا صورة كافية تمكنكم من الوقوف على الكيفية التي، بداخل الخبرة الذهانية، يظهر فيها الدال والمدلول منشطرين تمامًا.

قد يظن البعض بأن كل شيء يبقى في الذهان على مستوى الدال. إلا أن ذاك ما قد تظهر عليه الأمور فقط. فالرئيس شريبر يبدو على فهم كامل بما يعنيه كونه متربّص به من جانب الأستاذ فليشسيغ ويبعض أو لائك الذين يحلّون محله. لكن المحزن، هو أنه يقول ذلك بصريح العبارة. لكن لماذا ينجم عن ذلك إذًا كل تلك الاضطرابات العميقة على مستوى اقتصاديته الليبيدية؟

يجب البحث عما يحدث بداخل الذهان على مستوى آخر. إنه من غير المستحيل أن

نفضي إلى تعداد الحد الأدنى من نقاط الترابط الأساسية بين الدال والمدلول التي هي ضرورية كي يتم نعت إنسان ما بكونه سويًّا والتي إن لم يتم تواجدها أو حصل تفكّكها، ينشأ الذهان.

إنَّ ما أقدَّمه لكم الآن يتسم بنوع من الفجاجة، إلا أنه يشكّل النقطة التي ننطلق منها في المرة المقبلة لتحديد كيفية نشأة وتمييز الذات، بمعنى آخر، كيف يتم الاختلاف والفرق بداخل اللغة الفرنسية، بين ذات المتكلّم وبين الأنا.

من المعلوم أن أية لغة لا تحظى بامتياز خاص عن غيرها من اللغات بخصوص مجال الدوال. فإمكانية كل لغة في هذا المجال هي دائمًا محدودة لكنها متنوعة إلى أبعد حدّ. وكذلك أيضًا، أي من هذه اللغات، تغطّى كامل مجال الدلالات.

ففي أية رحبة من الدال، تتموضع ذات الشخص؟ وكيف يتم لخطاب ما أن يقف منتصبًا؟ وفي أي نقطة يجد فيها خطابٌ ما نفسه حاملًا ما يكفي من العلامات غير المشخصِنة، مما يجعل الذات غير قادرة على التعرُّف عليه بكونه خطابها الخاص؟

إنني لا أقول لكم إن ها هنا تكمن آلية الذهان، وإنما أقول إن آلية الذهان تتمظهر ها هنا. فقبل أن نعمل على تحديد هذه الآلية، يجب أن نتمرَّن على التحقّق، في المستويات المختلفة لهذه الظاهرة، من النقاط التي انفلتت منها الغرزة. إن تعدادًا متكاملًا لهذه النقاط، يمكننا من الحصول على ترابطات مفاجئة، ويجعلنا ندرك أن ذات المريض لا تعمل على إزالة الطابع الشخصي لخطابها بطريقة عشوائية.

وبهذا الخصوص هناك خبرة في متناول أيدينا، وهي خبرة أثارت انتباه كليرومبو. إنه يشير في مكان ما من أعماله إلى ما يحدث عندما يحضرنا فجأة الإحساس الانفعالي المترتب عن حادث صعب من ماضينا ويصعب تحمّله. فعندما لا يتعلّق الأمر بتذكر وإنما بانبثاق الانفعال، نكون أقرب من الغضب عندما تحضرنا ذكرى للغضب، ونحسّ مرة أخرى بالإهانة عندما نتذكّر لحظة إهانة، ونشعر بضرورة إعادة تنظيم توازننا ومجال مدلو لاتنا، عندما نتذكّر تقطعًا في تواصل مجال الوهم لدينا. إنها اللحظة الأكثر ملاءمة، في نظر كليرومبو، للبزوغ الأوتوماتيكي، كما يسميه، لنتف جمل تم التقاطها في بعض الأحيان خلال خبرات ليست بالبعيدة وليس لها أي نوع من الارتباط الدلالي بما يتعلّق به الأمر أثناء بزوغها.

وفي الحقيقة، لقد تمت ملاحظة هذه الظواهر الأوتوماتيكية بشكل جيد، لكنه يلزم الحصول على المحك الملائم كي يحصل تحديد هذه المظاهر، ليس فقط على المستوى الوصفي وإنما على المستوى التفسيري. وهذا ما يمكن أن تنقلنا إليه مراقبة حالة الرئيس شريبر، وهي الفريدة من نوعها في حوليات السيكوباتولوجيا.

في المرة المقبلة سوف أسترجع الأمور انطلاقًا من قضمير المتكلم ومن قانت . فليس من اللازم أن يتم التعبير عنهما حرفيًا في الجملة كي يكون لهما وجود بها . فكلمة قتعال هي جملة بذاتها، وتتضمّن قأنا متكلّم وقانت . فأين يتموقع هذا قالأنا المتكلّم وهذا قالأنت بداخل الخطاطة التي أعطيتكم إياها ؟ ربما قد تظنون بأن قالأنت هو هنا، على مستوى الآخر الأكبر ؟ ليس كذلك البتة . إننا سننطلق من هذه الفكرة بحيث إن قالأنت في شكله الحقيقي، لا يغطي أبدًا هذا القطب الذي سميناه الآخر الأكبر.

6 يونيو/ حزيران 1956

#### XXII

# «أنت هو الذي سيتبعني»

- الآخر هو بمثابة موقع
- «الأنت» الخاص بالأنا الأعلى
  - التقويض والتثبّت
    - الطريق الوسط
      - نداء الدال
- لقد أصبحت أتطابق مع نفسي أكثر. في السابق كنت نفسًا مناقضة لأناي بحيث كنت أعتقد بأنني الأنا الحق، والذي كان مغلوطًا بالتمام.
  - دعلى كلّ، أريد أن أؤكد أننا كثيرون نحن الذين ساندنا الجبهة الشعبية».

لقد انتقيت هذه الجُمل الموثّقة من كتاب النحو لصاحبيه داموريت وبيشون Damourette et Pichon. إنه كتاب مهم ومفيد، وإن كان ذلك فقط من حيث الوثائق النوعية المرتبة بذكاء، ومهما كانت الأخطاء التي تتخلّه شكلًا ومضمونًا.

هاتان الجملتان، إحداهما مكتوبة والأخرى منطوقة، تبيّنان لنا بأن ما سأمحور حوله تفكيركم اليوم، ليس هو من قبيل تلفيق مصطنّع، أو من قبيل حذق أسلوب أدبي يتم تركيبه خطأ.

الجملة الأولى استقيناها من لدن مريضة كانت تخوض عملية التحليل. يستدل بيشون على هذا المصدر بإعطاء الحروف الأولى لاسم المريضة وتاريخ المحاورة.

القد أصبحت أتطابق مع نفسي أكثر، قالت السيدة، وذلك من دون شك، لأنها أصبحت راضية لما تحقق من تقدّم في علاجها. (في السابق كنت نفسًا مناقضة لأناي بحيث كنت أعتقد...). إن اللغة الفرنسية، التي غالبًا ما تكون ملتبسة في الحديث، فإنها هنا لحسن الحظ، وبفضل التقاء الحرف الأول الناطق بحروف صامتة، تسمح بتفصيل ما يتعلق به الأمر. إن الفعل هنا مسبوق بألف المتكلم. أنا التي «أعتقد».

إنكم قد تردون عليَّ بأن هذا طبيعي، وهو ما قالته لي سيدة كنت أحاول أن أجلب انتباهها نحو هذا النوع من الاهتمامات، طارحًا بين أيديها مسألة الفرق بين تعبير «أنا المرأة التي لن أتخلى عنك»، وتعبير «أنا المرأة التي لن تتخلى عنك». ويلزمني القول إنني لم أفلح في مهمتي. إنها رفضت الانتباه إلى هذا الفارق الذي قد تتحسسون قيمته على الرغم من خفّته.

إن التداول يبين ذلك، بحيث إن السيدة استمرت تقول في نفس الجملة: إنه «كان مغلوطًا بالتمام»، ذلك الأنا المشاكس. وهكذا، فإن «أنا» في الجزء الأول من الجملة، أصبح هو» في الجزء الثاني. بإمكاننا الحصول على بعض الأمثلة المشابهة لدى بيشون، إنها أمثلة حية ومثيرة للانتباه، على غرار الجملة الثانية: «على كلَّ، أريد أن أوضح أننا كثيرون نحن الذين ساندنا الجبهة الشعبية، وصوتنا في صالح مرشحيه، نحن الذين اعتقدوا في هدف سامي مغاير، في نوع آخر من النضال، وفي واقع مختلف، إلخ». فإذا ما ركزتم انتباهكم، فإنك ستحصلون على أمثلة هذا القبيل بالجملة. إن المسألة تكمن في معرفة ما إذا كانت الشخصنة في الجملة الرئيسية قد اجتازت الستار أم لا؟ إن كانت ما يبدو ولا يشوبه تغير. يتعلق الأمر إذا بمعرفة ما هو كنه قوة وقدرة الاقتحام، إن أمكن القول، التي تتوفر عليها عملية الشخصنة السابقة.

وسنرى أن هذه النقطة الألسنية البسيطة تتواجد في لغات أخرى بشكل أكثر نشاطًا وحيوية. لكن ذلك يتطلّب البحث بداخل أطر تركيبية مختلفة للجمل، وهو ما سنرجع إليه بعد قليل.

1

لقد تركتكم المرة الفائتة ونحن بصدد التساؤل عما قد يقدّمه ما حرزنا عليه من تقدم بخصوص وظيفة الدال، إلى المسألة الشائكة التي طفحت إلى السطح من جديد عن

طريق ما يسمى العلاقة بالموضوع والتي تتمظهر في بنية الذهان وفي مظاهره كذلك. إن هذه المسألة الشائكة هي مسألة الآخر.

ولقد أوضحت لكم حتى الآن، ازدواجية هذا الآخر بين الآخر التخيلي والآخر بألف ومدة. هذا الآخر التي تطرقت له في العرض الوجيز الذي أطلعتكم على فحواه خلال الحصة الأخيرة من السنة الماضية، والذي تم نشره في مجلة Evolution بعلال الحصة عنوان «المسألة الفرويدية» psychiatrique تحت عنوان «المسألة الفرويدية»

أعتذر عن الاقتباس من كتاباتي، إذًا لماذا نقوم بصقل هذه التعابير إن لم يكن لاستعمالها. أقول: «الآخر هو إذًا المكان الذي تتأسّس فيه الذات التي تتكلّم مع من يستمع، إني أقول هذا بعد بعض الملاحظات حول الوجود الدائم لآخر يتعدّى ويتجاوز كل تخاطب ملموس، وكل تعامل سيكولوجي. فهذه العبارة التي أوردت ذكرها، من اللازم أخذها كنقطة انطلاق. إلا أنه يجب معرفة الى أين يمكن أن تفضى.

وأود أن تحسُّوا بكامل الفرق الموجود بين هذا المنظور وبين المنظور المتقبل به الآن بصفة ضبابية. إن القول إن الآخر هو المكان الذي تتأسّس به ذات الذي يتكلَّم مع ذات الذي يسمع، هو أمر يختلف تمامًا عن الانطلاق من فكرة أن الآخر هو كائن.

إننا في التحليل قد تسمّمنا منذ مدة بمواضيع أتتنا من دون شك من الخطاب المسمى الوجودي. والذي يحتل فيه الآخر محل الأنت، أي ذاك الذي بإمكانه أن يرد، لكن بكيفية متوازية وبتقابل كامل، أي من موقع القرين أو الأخ. وفي هذا الإطار نكون عن العلاقة البيذاتية فكرة تبادلية إطلاقًا. أضف إلى ذلك تلك الخلوطات العاطفية المدموجة بداخل ما يسمى الشخصانية. ولقد بلغ الخلط في هذا المنظور ذروته مع كتاب مارتان بوبر حول «الأنا والأنت». وهو خلط لا يمكن الرجوع عنه وتفاديه إلا بالرجوع إلى الخبرة الملموسة.

فعوض أن تقدّم أدنى شيء يساعد على توضيح أساس وجود الآخر، فإن الخبرة الوجودية لم تعمل إلا على التمادي بربطه بفرضية الإسقاط والتي بمقتضاها لا يتعدّى الآخر كونه يتحرك بواسطة أنا هو بمثابة انعكاس لأناي، وأنكم جميعكم ترتكزون الآن على هذه الفرضية.

وهكذا تكون المذاهب الأرواحية والتجسيمية متأهبة للظهور في التحليل النفسي ويصبح من المستحيل دحضها، كما يستحيل دحض الإحالات الفضفاضة إلى خبرة لغوية يتم الوقوف على لعثماتها الأولى. فيقال لنا إن الطفل لا يكتسب مباشرة التحكم في استعمال الأنا والأنت، وبأن هذا الاكتساب يتلخّص في تمكن الطفل على قول «أنا» عندما نقول له «أنت»، وعندما نقول له كذلك «إفعل كذا»، فإنه يكون قادرًا على فهم ما يراد منه كي يقول من جانبه «سأفعل كذا».

إن هذا المنظور التماثلي والتناظري يفضي لدى المحللين إلى إقرارات غريبة من قبيل تلك التي سمعتها من فم أحد أولائك الذين ينتمون لما نسميه بالمجموعة الأخرى: (إنه ليس بإمكاننا تحليل شخص لا وجود للآخر بالنسبة له).

إنني عما قد يعنيه قول بأن لا وجود للآخر، أتساءل في ما إذا كان لهذا التعبير من قيمة ولو تقريبية. فبما يتعلق الأمريا ترى؟ هل يتعلق بخبرة حيّة، أو بإحساس لا يمكن اختزاله؟ لنرجع إلى حالة شريبر الذي اعتقد بأن كل البشر انتقلوا لفترة من الزمن إلى حالة أشباح متراصة. مع ذلك فهناك آخر بالنسبة إليه. إنه آخر مطلق، آخر ليس عبارة عن مكان ولا خطاطة بحيث إن شريبر يؤكد لنا بأنه كائن حي بطريقته الخاصة. إن شريبر يقول ويؤكد أن هذا الآخر قادر، إذا ما تم تهديده، على الدفاع عن نفسه ككل الأحياء. وهكذا فإن الإله عندما وجد استقلاليته مهددة بواسطة الفوضى التي هو أول مرتكبيها، فإنه أبدى حالات من الدفاع التشنجي. وبالرغم من كل هذا، فإنه يختفظ بدرجة من الغيرية تجعله غريبًا عن الأشياء الحية، وتجعله، بالخصوص، يفتقد كل إمكانية تفهم لحاجات شريبر الضرورية.

فبخصوص ما إذا كان لشريبر آخر بما هو كذالك، فذاك ما أفصحت البداية، المرحة للغاية، لأحد فصول مذكراته والتي يقول فيه إنه ليس عظاميًّا قط. ذلك أن العظامي هو من يمحور كل شيء حول نفسه، وهو من تكتسح أنانيته كل شيء - نرى هنا بأن شريبر قد قرأ كريبلين أما وأنا، يضيف شريبر، فالأمر يختلف كلية بالنسبة لي، ذلك أن الآخر هو الذي يركز كل شيء عليه. وهكذا نرى بأن هناك آخر لديه، وهذا شيء فاصل ومحدد. إنه شيء مبنين.

وهكذا، فقبل الحديث عن الأخير بكونه يتموقع أو لا يتموقع على مدى مسافة معينة، وبكوننا قادرين على ضمه، بل واستهلاكه بسرعة قد تطول أو تقصر، فمن اللازم معرفة ما إذا كانت ظواهر الأمور كما تتجلّى بداخل خبرتنا، تتطلّب مقاربة مغايرًا، وخصوصًا هذه المقاربة الذي أتبنّاه عندما أقول إن الآخر يجب اعتباره أولًا كمكان، وهو المكان الذي يتأسّس فيه الكلام.

إن الشخصيات لكوننا نهتم بها في الوقت الراهن لا بد أن تنبع من نقطة ما. إنها

تنجم بداية عن شاكلة دالة، أي عن شاكلة صورية. إن الكلام يتأسس لدينا من أنا ومن أنت. إنهما شبيهان. لكن الكلام يعمل على تحويل قيمتهما بأعطائهما ارتباطًا معينًا. لكنه - وهذا ما أريد أن أشدد عليه - يدخل بينهما مسافة غير متوازية، وعلاقة غير متبادلة. وبالفعل، فإن ألف المتكلم لن يوجد حيثما ظهر على شكل دال خاص. إن ألف المتكلم يتواجد دومًا بصفته حضورًا ساندًا لكامل الخطاب، بأسلوب مباشر أو غير مباشر. فهذا الألف هو ألف من يلقي الخطاب. فكل ما يقال يتحمّله من تحت متكلم يتكلّمه. أما الأنت أو تاء المخاطب فإنه يظهر بداخل هذا التكلم.

هذه حقائق أولية. فهي أقرب لكم من حبل الوريد، وليس هناك ما ترجون سماعه أكثر مما أقدمت على قوله. ففي ما إذا كان الأنت يتواجد مسبقًا بداخال الخطاب، فهذا شيء مفروغ منه. فلم يكن هنا أبدًا «أنت» إلا هنالك حيث نقول «أنت». فهنالك ومنذ البداية، يلزمها إيجاده، في هذا التصويت بالذات: «أنت». فلننطلق من هنا.

أما ألف المتكلّم، فهل هو أيضًا من قبيل العملة المتبادلة بداخل الخطاب؟ أتمنى أن أرد على هذا السؤال بعد حين، لكني قمت بطرحه منذ الآن حتى يبقى نصب أعينكم ولا يتوارى مقصدي عن أبصاركم.

2

إن الأنت لا يتم توجيهه إلى شخص لا يمكن تصوّره، لهذا النوع الافتراض الماوراتي الذي تريد هذه النزعات العاطفية والمروّج لها بموضة الوجودية، أن تبزز لنا طابعه الأولي. أما خلال الاستعمال فالأمر غير ذلك. فالأنت ليس هو دائمًا ذلك الأنت الممتلئ كما نريد له أن يبدو وكما حصل أن أشرت إليه أنا بنفسي اعتمادًا على بعض الأمثلة المتميزة، كما تعلمون: «أنت سيدي»؛ «أنتِ امرأتي». لقد استثمرت كثيرًا هذه الأمثلة التعابير كي أفلح في تقريبكم من وظيفة الكلام. ويتعلق الأمر اليوم بإعادة محورة القيمة التي تعطى لهذا «الأنت» والذي لم يحظ حتى الآن بهذا الاستعمال الممتلئ. وسأحاول هنا إرجاعكم إلى بعض الملاحظات الألسنية.

إن تاء المخاطّب أبعد من أن تكون قد استعمِلت دومًا بهذه النبرة. فعندما نقول في الاستعمال المألوف: «ليس من الممكن التجوُّل في هذا المكان من دون أن يتم اعتراض سبيلك»، فالأمر هنا لا يتعلق بأي «أنت» في الواقع. إن الأنت هنا هو تقريبًا، ما ينعكس عن ضمير الغائب، وهو موازٍ له. وهاكم مثالًا آخر أكثر دلالة: اعندما يتم

الوصول إلى هذه المرتبة من الحكمة، فلا يبقى لك إلا الموت». ها هنا أيضًا، بأي «أنت» أو كاف المخاطب يتعلق الأمر؟ إنه بكل يقين، لا يتعلق بأي شخص أخاطبه بهذا الكلام. أرجوكم أن تأخذوا الجملة بكاملها لأنه ليس هناك من جملة بإمكانها الانفصال عن اكتمال وتمام دلالتها. فالآخر هنا لا يقصده «الأنت» إلا قليلًا جدًا، مما يجعلني أقول إن من يقصدهم هذا «الأنت» فهُم أو لائك الذين يتعنتون للبقاء في الحياة بعد هذا الخطاب. فإذا كانت الحكمة تقول إن لا خيار في نهاية المطاف عن الفناء، فلم يبق لكم إذن إلا الموت. فهذا يبين لكم بما فيه الكفاية بأن كاف المخاطب في هذه المناسبة يقصد من هو لا أحد، من تزول عنه صيغة الفرد.

وفي الواقع إن هذا الأنت tu الذي نقتله tue هنا، هو الذي نعرفه جيدًا من خلال فينومينولوجيا الذهان، ومن خلال الخبرة المشتركة. إنه «الأنت» الذي بداخلنا يقول «أنت». إنه «الأنت» الذي يحصل دائمًا سماعه بطريقة مستترة قليلًا أو كثيرًا. إنه «الأنت» الذي يتكلم من تلقاء نفسه ويقول لنا «أثرى!» أو «إنك لم تتغير قط». وكما تُبين عنه خبرة شريبر فليس من الضروري لهذا «الأنت» أن يقول «أنت» حتى يتسنى له أن يكون «الأنت» الذي يقوم بمخاطبتنا. ويكفي أقل القليل من التفكك - ولقد تعرض شريبر لقدر وافر منه - حتى يبوح بأشياء من قبيل: Ne pas céder à la première invite «عدم القبول لأول استضافة».

الأمر هنا يتعلّق بما هو غير مسمى لدى شريبر وهو ما حاول المحللون إعطاء تركيبة له معتبرينه ميلاً جنسمثليًّا، في حين من الممكن أن يكون شيئًا آخر، نظرًا لأن الدعوات والأوامر التي تتعلّق به ليست قليلة وإنما متواصلة. وهذه الجملة هي في الحقيقة قاعدة سلوك الكثيرين. الا تنساقوا خلف أول حركة منكم، فقد تكون السبب في مماتكم، كما يقال. وما يتم تلقينكم إياه، إن لم يكن فعلًا عدم الانجراف مع أول دعوة؟ إننا هنا نتعرّف على صديقنا الأنا الأعلى، الصديق القديم والحميم، الذي يبدو لنا فجأة هنا بشكله الظاهري عوض أن يتم النظر إليه انطلاقا من فرضياتنا النشأوية اللطيفة. فهذا الأنا هو شيء شبيه بالقانون، لكنه قانون من دون جدلية، ولهذا السبب بالذات نتعرّف عليه في إطار الضرورة الحتمية، مع ما يترتب عنه من حيادا مؤذٍ، كما أسميه. ولقد سمًى أحدهم هذا الأنا الأعلى بالمخرّب الداخلي.

وهذا «الأنت»، نكون مخطئين إذا ما تناسينا بأنه هنا كمراقب. إنه السميع العليم الذي يسجل كل شيء. فهذا ما يحدث فعلًا لدى شريبر، ثم إن نمط علاقته مع هذا الذي يحدث له هو ما يعبّر عن نفسه لديه عن طريق هذا «الأنت» المسترسل والمتواصل والذي يدفع به للإتيان بإجابات ليس لها أقل القليل من المعنى.

لدي رغبة في الإشارة إلى هذا التعبير القديم: «لا أحد يشك في ذلك»، Nul ne ، دغبة في الإشارة إلى هذا التعبير القديم: «لا ألتليفون بخصوص خدمات شرطة عاصة. وهنا نلمس إلى أي حدًّ يتعلّق الأمر بمثال أعلى. فكم سيكون كل الناس سعداء إذا لم يكن بالفعل أحد يشك في ذلك. لكن وكما هو معلوم، مهما بذلنا من جهد لنبقى مختفين خلف الستار، فإن حذاءنا البارز من تحته يفضح تواجدنا. نفس الشيء بالنسبة للأنا الأعلى، لكن هذا الأخير بكل تأكيد، لا يشك في شيء. فليس هناك أقل تشكيك مما يحضر لنا عن طريق هذا «الأنت».

إنه لمن المدهش حقًا أن نتناسى هذه الخاصية الأولية كما تظهرها خبرتنا التحليلية، والتي تدل على أن هذا «الأنت» هو بمثابة جسم غريب بداخل الذات. ولقد ذهب أحد المحللين، وهو السيد إزاكوڤير Isakower، إلى تشبيه ذلك بما يحدث لدى بعض القشريات الصغيرة من نوع الجمبري الذي يتوفر على ميزة تجعل دهليز أذنه، وهو عضو تنظيم التوازن، منفتحًا على الوسط البحري منذ بداية حياته. وفي ما بعد، سيتم إغلاق هذا الدهليز وبداخلها عدد من أنواع الجزيئات المأخوذة من الوسط البحري والتي ستسهل عليه اتخاذ الوضعية العمودية أو الوضعية الأفقية. إن هذه الحيوانات الصغيرة تقوم هي ذاتها بجلب ببعض من حبات الرمل إلى داخل قشرتها. وبعد ذلك يتم غلق الغرفة تباعًا لآلية فيزيولوجية. ويكفي أن نعوًض حبًات الرمل هذه بجزيئات من الشحالة كي نتمكن، عن طريق الكهرطيس، من اقتياد هذه الحيوانات الصغيرة إلى من الشحالة كي نتمكن، عن طريق الكهرطيس، من اقتياد هذه الحيوانات الصغيرة إلى عث نشاء، أو نجعلها ترقص رافعة رجليها إلى أعلى.

فهكذا تكون وظيفة «الأنت» لدى الإنسان بحسب إزاكوڤير، ويطيب لي أن أجعل من هذا المثال نموذجًا لتوضيح خبرة «الأنت» وأن كان هذا المثال لا يتجاوز مستواها الأدنى. فعندما يتم إغفال كون هذه الوظيفة تفضي إلى «الأنت» من حيث هو دال، فإنه يتم تجاهلها بالكامل. وبهذا الصدد، عمل المحللون على الإشارة إلى نقطة أخرى أيضًا، وهكذا لا أجدني وحيدًا في هذا المسار. إنه ليس في وسعي الآن الإطالة في موضوع العلاقة الموجودة بين الأنا الأعلى، الذي ما هو إلا وظيفة «الأنت»، وبين الإحساس بالواقع. فلستُ بحاجة للإلحاح حول هذه المسألة لسبب بسيط هو أنه قد تم التوكيد على ذلك في كل صفحات ملاحظة الرئيس شريبر، فإذا كان الرئيس لا

يشك في حقيقة ما كان يسمعه، فذلك مرده إلى صفة الجسم الغريب الذي تمثله الدعوة الملحة الصادرة عن «الأنت» الهذائية لديه. فهل أنا في حاجة للإشارة إلى فلسفة كانط Kant الذي لا يعترف بواقع ثابت إلا للسماء المرصعة بالنجوم فوق رؤوسنا، وكذلك لصوت الضمير بداخل هذه الأخيرة؟ فهذا الغريب، كما هو الحال مع شخصية تارتوف المنافق، هو المالك الحقيقي للمنزل، ويقول عن طيب خاطر للأنا: «ما بقي لك إلا مغادرته». فعندما يحصل الإحساس بالغرابة في مكان ما، فإنه لا يحدث أبدًا في جهة الأنا الأعلى. أما الأنا فهو من يفقد دائمًا القدرة على التعرف على ذاته. فهو من يدخل في حالة «الأنت» وهو من يظن نفسه في حالة انفلاق، بمعنى أنه يرى نفسه مبعدًا عن المنزل في حين يبقى «الأنت» قابضًا بزمام الأمور ومالكًا لها.

فهذا ما تعلّمنا الخبرة إياه. إنما ليس من اللازم علينا أن نقف عند هذا الحد. وعلى أي حال، لا بد من التذكير بهذه الحقائق حتى يتسنّى التعرُّف على المشكل الحاصل على مستوى البنية. إلا أنه قد يبدو لكم غريبًا أن أقوم هكذا بإعطاء الأمور طابعًا ميكانيكيًا، فيتخيل لكم ربما بأنني أتوقف عند لحظة أولية وبدئية من الخطاب الذي أقوم بتدريسه، وبأن كل شيء منضو بداخل علاقة الأنا بالأنت وعلاقة الأنا بالأخر.

فبخصوص ذلك بالضبط يأخذ اللسانيون وما بالك بالمحللين في التأتأة كلما حاولوا التطرُّق لمسألة الخطاب. ولقد نجدنا نأسف كون بيشون Pichon في كتابه السالف الذكر، يعتقد أنه من الواجب التذكير كقاعدة لتحديده للتقسيمات اللفظية، بأنه من اللازم الانطلاق من فكرة كون الخطاب يتوجّه دومًا إلى آخر، إلى المخاطب، وبأنه يتوجب الابتداء بالمستوى التخاطبي الأبسط، الذي نجده عند الأمر: «تعال». فليس من الضروري التلفظ بأكثر من هذه الكلمة إذ إنها تفترض «أناً» وتفترض «أنت». ومن ناحية أخرى هناك المستوى السردي الذي يصبح خارجًا عن السرد أو عن التعبير بحيث نكون أنا وأنت متواجدين دائمًا، إلا أننا نسعى إلى شيء آخر.

من المؤكد أننا لسنا راضين عن هذا التقسيم، لأنه يطرح مشكلًا جديدًا بخصوص السؤال، وهذا المشكل نعمل على إدخاله من خلال حالة اللاتماثل الذي قد يصبح تماثلًا شريطة اعتبار الرقم 3 هو الأفضل. فإذا ما كان الشكل السردي للتعبير هو: "إنه آتٍ، فإن الشكل الاستفهامي يكون: "هل هو آتٍ؟ " لكن ليس كل ما بهذه الوظيفة سهل. الدليل على ذلك هو أننا نقول ? Le Roi vient-il "هل الملك آتٍ؟"، وهو ما يبين جيدًا بأن هاء الغائب لا تدل على نفس الذات في حالة الاستفهام كما في حالة

السرد. فإنها قد تعني افليأت الملك، أو اإذا ما أتى الملك، وهكذا نرى أن المسألة تصبح أكثر تعقيدًا عندما نقترب من الاستعمال الواقعي للغة. فصيغة الأمر اتعال، تخلف وهما بخصوص تواجد متماثل، بخصوص تواجد تقاطبي لأنا أو لأنت. لكن هل الأنا أو الأنت هما حقًّا متواجدان عندما تمت الإشارة إلى هذا الموضوع الثالث والذي نسميه بضمير الغائب؟

إن ضمير الغائب لا وجود له. أقول لكم هذا بالمناسبة كي أبتدئ بزعزعة بعض المبادئ الرامخة في أذهانكم من جراء ما تلقيتموه بخصوص النحو في المدارس الابتدائية. فليس هناك إذًا من وجود لضمير الغائب. ولقد بيَّن ذلك السيد بين فنيست بكل قوة.

لتتوقف لحظة حتى نحدد السؤال الذي تطرحه الذات، أو بكل دقة، السؤال الذي أطرحه أنا حول ما أنا هو، أو حول ما يمكن أن أصبو أن أكونه. فمن خلال ممارستنا، فإننا لا نلتقي بهذا السؤال إلا مطروحًا، من جانب الذات، بصفة خارجة عن ذاتها ومن غير وعي منها. وهذا أساسي جدًّا لأن السؤال يوجد كركيزة للعصاب، وهنالك نتمكن من التقاطه بآذاننا. لكن هذا السؤال عندما يأخذ في التجلّي، فإننا نراه يتقطع ويتفسّخ بشكل كبير. إنه يأخذ في التجلي تحت أشكال تنعدم من كل طابع استفساري، من قبيل: ! Puissé-je arriver. لكنها أشكال تقبع بين التعجب والإشتهاء والإرتياب. وإذا ما أردنا أن نعطي لهذا السؤال ولو أقل القليل من المتانة والدسامة، ونعبر عنه على المستوى السردي والدلالي، فإننا نقول وبكل بساطة: ? Penses-tu réussir عن كل ما تم وبالإجمال، فإنني أريد أن أمشي بكم إلى تصنيف لوظائف اللغة، يختلف عن كل ما تم تقديمه من خزعبلات حول مسائل التعبير والخطاب. وذلك من خلال وظيفة السؤال من حيث هو في حالة كمون دائم، وغير مطروح أبدًا.

فإذا ما جاء هذا السؤال إلى الوجود، إذا ما انبئق، فمردُّ ذلك دومًا إلى صيغة معينة لتمظهر الكلام والتي يمكن أن نسميها بأشكال مختلفة ومن بينها: التوكيل والانتداب وكذلك التفويض، استنادًا إلى السيد هايدغر. إنه المركز أو الكلام المؤسس للذات وأنت كذاه؛ زوجتي أو سيدي أو أي شيء آخر، فإن هذا التعبير وأنت كذا، عندما أتلقاه، فإنه يجعلني، بداخل الكلام، آخر عمَّ أنا هو.

فمن الذي يتفوّه بهذا القول؟ وهذا «الأنت»، هل هو نفسه «الأنت» الذي يتنقل بكل حرية بين الأمثلة التي أعطيتكم إياها؟ وهذه المهمة التي أوكلت إلي، هل هي على المستوى الفينومينولوجي، أوليَّة أم هي ثانوية مقارنة بالسؤال؟ إن السؤال يحاول الانبثاق عندما نكون بصدد الرد على المهمة التي أوكلت لي. إن الثالث الذي يتعلّق الأمر به هنا، ليس به ما يشبه موضوعًا ما، إنما هو دومًا الخطاب الذي تستند إليه ذات الفرد. فبالنسبة لتعبير «أنت سيدي»، يقوم بالرد عليه «ما أنا؟ »، «ما أنا حتى أكونه، إن قدّر لي ذلك». فهاء الغائب لا تدل هنا على السيد بصفته كموضوع، وإنما مضمون الجملة بكامله هو الذي يقول «أنا سيدك»، وكأن «سيدك» هنا أصبح له معنى، فقط بفضل ما أحصل عليه من إكرام. «فما أنا حتى أكون ما أنت قائل به؟».

في إطار الديانة المسيحية هناك دعاء جميل جدًّا يسمى آقي ماريا. وما حصل ببال أحد أن هذا الدعاء يبتدئ بنفس الأحرف الثلاثة التي يتمتم بها الرهبان البوذيون طيلة اليوم: أوم AUM. لا بد هنا من وجود شيء من قبيل ما يتصف به مجال الدال من جذرية وأصالة، لكن ما علينا، «أحييك يا ماريا»، وبحسب تعبير شعبي «سيكون لك ابن من دون زوج»، كما تقول الترنيمة. وهذا له علاقة حميمة بموضوع شريبر. فالجواب هنا ليس بتاتًا: «ما أنا؟» وإنما «إني خادمة الرب، فليحدث بي ما جاء في كلامك». فعبارة «إني خادمة» تعني فقط وبكل بساطة «إني أنعدم». «فما أنا حتى أصبح تلك التي تعنيها بقولك. لكن ليكن بي بحسب قولك».

فهكذا يكون طابع الرد الذي يتعلّق به الأمر في الكلام الواضح جدًّا. وعندما يظهر التفويض في الكلام بشكل متطوّر إلى حدٍ ما، يمكننا آنذاك أن نتوقّف بجدية على العلاقات المتبادلة بين «الأنت» كجسم غريب، وبين الدال الذي يخرز الذات.

وأرجوكم أن تتوقّفوا اليوم معي حول بعض الأمثلة التي تبقى حمولتها الألسنية حسّاسة جدًّا بالنسبة لنا نحن الفرنسيين.

3

فما هو الفرق بين «أنت هو الذي ستتبعني في كل حدب»، وبين «أنت هو الذي سيتبعني أينما رحلت»؟ لدينا هنا جزء رئيسي من الجملة يرتكز على تاء المخاطب «أنت هو»، تأتي بعده لفظة «الذي» التي تلعب دور الستار الوسيط مما يدفع للتساؤل فيما إذا كانت ستسمح بإيلاج «الأنت» في العلاقة أم لا. فها أنتم ترون مباشرة بأنه يستحيل كلية فصل «الأنت»عن معنى الدال التالي. فشفافية الستار لا تترتب عن «الأنت» وإنما تتوقف على فعل «تبع» وعلى المعنى الذي أضعه فيه، أنا الذي أتكلم. إلا أن هذا الأنا الذي يتكلم، قد لا يكون هو أنا، وإنما قد يكون هو من سمع ذلك انطلاقًا من الصدى المترتب عن الجملة بكاملها، أي انطلاقًا من المعنى الذي يتم إعطاؤه لهذه الجملة.

فتعبير «أنت هو الذي يتتبعني في كل حدب وصوب هو بمثابة اصطفاء، ربما قد يكون فريدًا من نوعه. إنه بمثابة تفويض وتوكيل وتخويل. في حين أن تعبير «أنت هو الذي سيتبعني في كل حدب وصوب»، فهو من قبيل المعاينة التي غالبًا ما نعبر عنها مرفوقة بنوع من الأسف. فإن كان لهذا التعبير طابعًا ملزمًا، فإننا سرعان ما قد ننوء بحمله. فإن كان التعبير الأول يؤدي إلى التقدير، فإنه في الحالة الثانية يؤدي وبسرعة إلى الإحساس بالاضطهاد الذي يتضمنه فعل «تبع» في حد ذاته.

وقد تقولون لي مرة إضافية بأن الدال الذي يتعلّق به الأمر هنا ما هو إلا دلالة. لكني أرد عليكم قائلًا بأن دلالة التعبير الذي يتعلّق به الأمر عندما أقول «أنت هو الذي ميتبعني في كل حدب وصوب»، والذي من الممكن أن يكون ردًا على تعبير «أنت هو ميدي» الذي نتحدّث عنه منذ زمن، يتضمن نوعًا من تواجد الدال. وسأبين لكم ذلك مباشرة وبصفة ملموسة.

إن فعل اتبع suivre من الممكن أن يوقع التباسًا في الفرنسية، إذ من الممكن ألا يحمل في ذاته وبسرعة، العلامة الدلالية والابتكارية المرتبطة بالبعد الحقيقي لفعل اتبع، فالسؤال المهم يتعلق بما يتم اتباعه. وهو ما يبقى مفتوحًا في هذا التعبير وهو بالتحديد ما سأجعلكم تلمسونه. فهل هذا التعبير يتطلب منك أن تتبع ذاتك، أو مرسالك، أو كلامك، أو جماعتك، أو ما أمثله عندك؟ فماذا يعني هذا التعبير حقًا؟ إنها عقدة. هي نقطة عقد وشد بداخل مجموعة من الدلالات، يكون المرء قد اكتسبها أم لا. فإن لم يتم للمرء اكتسابها فإنه سيسمع اأنت هو الذي سيتبعني، في حين أن الأخر كان يقول التبعني، وهكذا فإن الفرد يتلقى قول الآخر ويعطيه معنى مغايرًا تمامًا، معنى يذهب إلى حد تغيير فعالية «الأنت».

إن حضور "الأنت" في تعبير "تبعني"، يخص شخصنة ذات الفرد الذي نقوم بمخاطبته. هاكم أيضًا مثالًا حيًّا: فعندما أقول: «أنتِ المرأة التي لن تقوم بهجري»، فإنني أبدو أكثر يقينًا بخصوص تصرف شريكة حياتي، مما هو الحال عندما أقول: «أنتِ المرأة التي لن تقومي بهجري». ولكي أجعلكم تتحسسون الفارق الذي قد يبدو واهيًا بين التعبيرين، أقول إنني في الحالة الأولى أبدو أكثر يقينًا وفي الثانية، أبدو أكثر ثقة. وهذه الثقة تفترض بالتحديد رباطًا رخوًا بين ذات الفرد التي تظهر على مستوى اللاحق. إنه رابط رخو فعلًا، مما يعطيه بعدًا خاصًا على مستوى الدال ويجعله يقوم على افتراض أن المخاطب على علم بأي نوع من الدلالة يتعلق به الأمر في فعل "تبع" هذا، فيقوم بتحمله. وهذا يعني أيضًا بأنه من الممكن للفرد ألا يتبعه.

سوف أعتمد مرجعًا يتعلّق بالطابع الجد متميز والجذري بخصوص علاقات الذات الناطقة بالدال. ففي اللغات الهندو-أوروبية القديمة وفي بعض اللغات الحيّة، هناك ما يسمى الصوت الأوسط. فالصوت الأوسط يختلف عن الصوت النشط وعن المبني للمجهول بكون الذات تقوم فيه من أجلها بالفعل الذي يتعلّق به الأمر. فهناك مثلًا شكلان مختلفان لقول «أضحي»، بحيث يكون المتحدث في موقع الذي يقوم بعملية التضحية أو من موقع الذي يقدم القربان.

بخصوص الأفعال التي تتمتّع بالأصوات الثلاثة، يجب أن نترك جانبًا هذه الخاصية التي تطبع الصوت الأوسط، ذلك لأننا نشمئز منها لكوننا لا نستعملها في هذا الإطار. لذا فإن ما بإمكانه إفادتنا، فهي الأفعال التي لا تحظى إلا بالصوت الأوسط. ولكي أستخلص لكم هذه الأفعال فإني اعتمدت على مقال السيد بينڤينيست المنشور في أستخلص لكم هذه الأفعال فإني اعتمدت على مقال السيد بينڤينيست المنشور في مارس/ آذار 1950، والذي تم تخصيصه بالكامل لموضوع اللغة. وهذه الأفعال هي: مارس/ آذار 1950، والذي تم تخصيصه بالكامل لموضوع اللغة. وهذه الأفعال هي: ولاد، مات، تابع حركة أو قام بحركة، أصبح سيدًا، أصبح نائمًا، رجع إلى حالة مألوفة، لعب، حصل على ربح، تألم، صبر، أحس باختلاج نفسي، اتخذ تدابير، تكلم (وهو السجل الذي يتعلق به الأمر حقًا في التجربة التحليلية).

فهذه الأفعال لا تتواجد في بعض اللغات إلا على شكل الصوت الأوسط. لكن ما هو العنصر المشترك بينها؟ فبعد تمحيص، تبيّن بأن ما يجمع بينها هو كون ذات المتكلّم تتكون في حد ذاتها من خلال السيرورة أو الحالة التي يعبر الفعل عنها.

وأرجوكم ألا تعيروا أي قيمة لتعبيري «سيرورة» أو «حالة»، ذلك لأن وظيفة الفعل لا يمكن التماسها بسهولة عبر فئة ما. فما الفعل إلا مجرد وظيفة في جملة، ليس إلا. فليس هناك من فارق بين الاسم والفعل إلا وظيفتهما بداخل الجملة. فانخراط الذات أو مشاركتها لا تتغير أبدًا بكون السيرورة أو الحالة التي يعنيها الأمر، يتم التعبير عنها بواسطة الفعل، يرجع إلى كونها تسند عددًا من الإشارات الدالة التي تموضع وتحدّد الجملة بمجملها تحت الطراز الزمني.

إن وجود أشكال مختلفة للأفعال التي تتشكل الذات في حد ذاتها من خلالها، تجعلنا نتفهم ما يتعلق به الأمر في الفرنسية، عندما يرتبط أو لا يرتبط فعل الجملة التابعة بدالأنت؛ الواردة في الجملة الرئيسية. إنه يرتبط به أو لا يرتبط طبقاً للشاكلة التي يتم أخذ الذات بها ودبسها في عملية الخرز التي كلمتكم فيها سابقًا، وطبقًا للشاكلة التي يعلق بها الدال في إطار الارتباط الشامل للذات بالخطاب.

وهكذا فإن إطار وأنت هو الذي ستتبعني و يتغير طبقًا للنبرة التي يتم إضفاؤها على الدال، وطبقًا لتبعات وتتبعني و وطبقًا لصيغة الكينونة القابعة خلف وتتبعني هذا، وطبقًا للدلالات التي تعزوها الذات إلى مستوى معين من الدال، وطبقًا للأمتعة التي تحملها الذات معها في خوضها السؤال اللامحدود واللامحدد وما أنا؟ ولا يهم إن كانت هذه الأمتعة أولية أو مكتسبة أو ثانوية أو دفاعية أو ركيزة، فأصلها لا قيمة له. إننا نعيش بفضل عدد معين من الأجوبة عن (ما أنا؟) وهي غالبًا ما تكون من أكثر الأجوبة ارتيابًا. فإذا ما كان لقولي: وأنا أب من معنى، فإنه معنى إشكالي. وإذا كان من المتفق عليه أن أول: وإني أستاذ، فإن هذا التعبير يترك السؤال بكامله معلقًا حول وأستاذ ماذا؟ أما إن تم القول، من بين ألف تماه آخر، وأنا فرنسي، فإن هذا القول يفترض وضع بين قوسين كل ما يرمز إلى فكرة الانتماء لفرنسا. وإذا قلت: وإنني كارتيزي، (عقلاني) فإن ذلك يعني في أغلب الأحيان بأنك لا تخالف ما جاء به السيد ديكارت لأنك ربما لم تقم بقراءته أبدًا. أما عندما تقول: وأنني من يمتلك أفكارًا واضحة، فإنه يتبقى عليك أن تعرف لماذا. وعندما تقول: ولدي شخصية، فمن الممكن أن يسألك الجميع بحق ووما طبعها؟، أما عندما تدعى وأقول الحق دومًا، فإنك تجهل معنى الخوف.

فالعلاقة بالدال هذه، هي ما يحدّد النبرة التي تتخذها الذات في الجزء الأول من الجملة «أنت هو الذي ....»، تباعًا لكون الجزء الدال قد تم امتلاكه وتحمله أو على العكس قد تم إغفاله Verworfen والرمى به.

أريد أيضًا، وقبل مغادرتكم، أن أعطيكم أمثلة أخرى. فإذا ما قلت لأحدكم وأنت هو الذي ستضطر إلى المجيء، فإن الخلفية الدلالية التي يتم افتراضها هنا لا يبقى لها وجود إذا ما قلتُ: وأنت هو الذي سيضطر إلى المجيء، وذلك لأن التعبير الأول يمكن إجماله بكل بساطة في القول: وستأتي، وهو ما يدفع إلى الافتراض التالي: ونعم، ولكن ربما في حالة يرثى لها!». وهاكم مثالًا آخر وأنت هو الذي تريد ما يريد، تعني بأنك شخص مُصرٌ ومعاند. أما تعبير وأنت هو الذي يريد ما يريد، فيعني وأنت هو الذي يعرف كيف يريد، فهنا لا يتعلّق الأمر بأن تكون أنت هو الذي تتبعني أو لا تتبعني، وإنما يعني بأنك أنت هو الذي سيمضي سبيله حتى بلوغ المنال. أما تعبير وأنت هو الذي تعرف ما يقول، فليس هو حال من ويسلك سبيله حتى بلوغ المنال.

إن أهمية هذه التمايزات تتوخّى إيضاح كون الامتلاء أو الاكتمال الذي يضفيه «الأنت» على الآخر، وهو نفس الاكتمال الذي يستقيه هذا «الأنت، منه، هو مرتبط أساسًا بالدال. فماذا يحدث عندما يتم مناداة الدال الذي يتعلّق به الأمر، وهو المركز المنظّم أو النقطة التي يشكلها بكونها نقطة التمحور، لكنه يتغيب؟ فهذا ما يمكن استنباطه من مقاربتنا النظرية وكذلك إثباته من خلال التجربة التحليلية.

ويكفي أن نثبت تعبيرنا السابق الذكر «أنت هو الذي ستتبعني في كل حدب، على الخطاطة التي أعطيتكم إياها باعتبارها خطاطة الكلام. وطبعًا، فإن (ذ) و(آ) هما في تبادل دائم. وبما أننا نستقبل خطاب الآخر الذي يؤسسنا، فإن (آ) يوجد بمستوى «الأنت، ويوجد (آ) بمستوى من. أما (ذ) فيوجد على مستوى «تتبع».

فماذا يحدث عندما ينقص الدال الذي يعطي للجملة ثقلها، ويعطي للانت نبرته؟ ماذا يحدث إذا ما تم سماع هذا الدال لكن لا شيء لدى الذات بإمكانه أن يرد عليه؟ في هذه الحالة فإن وظيفة الجملة تتقلص إلى بعد «الأنت» لوحده، بصفته دالا مستقلا وحرًّا، لم يتم كبسه في أي مكان. فليست هناك إمكانية اختيار أي «أنت» آخر غير ذاك الذي أخاطبه وأتوجه إليه تحديدًا وليس غير. فإذا ما قلت «tu es» فإن الالأنت، هو الذي يموت. وهذا بالتحديد ما نلاحظه من خلال الجمل المتقطعة والمتوقفة عند شريبر والتي تتوقف خصيصًا لحظة ظهور دال يبقى ملتبسًا. فهو دال ذو دلالة يقينية، لكن من غير الممكن التعرف على كنهها. إلا أن هذه الدلالة تبقى سخيفة، وتشير إلى الهوة، إلى الثقب الذي من خلاله لا شيء بإمكانه الرد من جانب الذات.

فما أن تتم مناداة هذا الدال، أو الإشارة إليه والاهتمام به، حتى يبزغ حواليه الجهاز الأبسط بخصوص العلاقة مع الآخر، وتنطلق الهمهمة الفارغة فأنت هو من...، وهي بالذات نموذج الجملة المتوقفة للرئيس شريبر، والتي، كما هو معلوم، تعطي للآخر حضورًا أكثر راديكالية يمنعه من التموضع على مستوى الدال، مما يجعل الذات غير قادرة على الترابط به بأي وجه كان. وهذا ما يقوله شريبر: إذا ما تخلى عنه الآخر ولو للحظة، فأسقطه من حسابه، فإنه سيتعرض فعلًا للتفكك والتحلل. وتفكّك الدال هذا يحصل حول نقطة استدعاء تتكون من نقصان وفقدان وغياب دال معين قد تمت، في لحظة ما، مناداته في حدّ ذاته.

ولنفترض بأن هذا الدال الذي يتعلّق به الأمر هو اتتبعني، ففي هذه الحالة، ستتم الإشارة إلى الدلالات التي تمت إليه بصلة. وهكذا نجد اسأكون مستعدًا، اسأكون مستسلمًا، اسأكون مسودًا، اسأكون مُحبطًا، اسأكون مسلوبًا، اسأكون مستلبًا، اسأكون متأثرًا. لكن، في جميع الأحوال، لن يحصل وجود لتعبير اتتبعني، بالمعنى الممتلئ. فما هي الدلالة التي، في حالة شريبر، سيتم الاقتراب منها؟ وما هو الدال الذي تمت مناداته من جانب شريبر والذي خلّف نقصانه هذا المستوى من التوتّر والتفاقم لدى رجل تلاءم إلى حدَّ الآن بشكل جيّد مع جهاز اللغة، لكونه داوم في إقامة علاقات عادية مع بني جلدته؟ وما هو إذًا هذا الدال الذي إن تم بطلانه، يصبح بإمكانه أن يفسر لماذا أصبح التكرار اللغوي لدى شريبر بمثابة نمط علاقته المفضلة مع الآخر، وبأن الأخروية تقلّصت لديه إلى مستوى الأخروية المطلقة الوحيد والذي يحطم ويفتّت غيريّة كل الكائنات الأخرى في محيطه؟

إنه السؤال الذي سنتوقف عنده اليوم. إلا أنني أود تنبيهكم، بادئ ذي بدئ وحتى لا أترككم معلقين بالكامل، إلى الوجهة التي سنقتفيها في بحثنا. هناك كلمات رئيسية، كلمات دالة في هذيان شريبر، كقتل الأرواح وتصاعد الأعصاب والتلذذ والنعيم وألف كلمة أخرى تدور كلها حول دالً مركزي لم يتم التفوّه به لكن وجوده يتحكّم فيما عداه، ويشكل المركز المحدد. إن شريبر يقول ذلك بنفسه. وللإشارة، وحتى أطمئنكم مبينًا لكم بأننا في مجال نالفه، أقول لكم إن والدشريبر، لم يُذكر في مؤلفه إلا مرة واحدة. وذلك بخصوص كتاب أبيه الأكثر شهرة، بل والأكبر أهمية، والمسمى (دليل رياضة غرفة النوم). وهو كتاب بذلت كل جهدي لاقتنائه. إنه مليء بخطاطات صغيرة. فالمرة الوحيدة التي سمى فيها شريبر أباه، كانت بمناسبة رجوعه إلى هذا الكتاب للتأكد من حقيقة ما تقوله له الأصوات بخصوص السلوك المثالي الذي يتحتّم على الرجل والمرأة القيام به أثناء ممارسة الحب. إنه لمن العجيب حقّا، أن يتم الرجوع إلى (دليل رياضة غرفة النوم) للبت في موضوع من هذا القبيل. الكل يعلم أن الحب رياضة مثلى، لكن ليس إلى هذا الحد.

فبغض النظر عن الطابع المسلّي لهذه المقاربة، فإنه لا محالة يضعكم - بعد أن تعرّضت بواسطة تناسق الجملة لما قد يحصل من جراء فقدان قد يقع بمستوى الدالّ في طريق ما سأتيكم به في المرة المقبلة.

13 يونيو/ حزيران 1956

#### XXIII

## الطريق الرئيسي

### ودال «الأب»

أنت هو الذي تتبعني أفضل. أنت هو الذي يتبعني ككليب وديع. أنت هو الذي تبعني في ذلك اليوم. أنت هو الذي تبعني عبر المحن. أنت هو الذي تتبع القانون... النصّ. أنت هو الذي يتبع الجموع. أنت هو الذي تبعني. أنت هو الذي تبعني. أنت هو الذي أنت.

إن مهنتكم كمحلّلين تنطلّب منكم أن تتوقّفوا لحظة حول ما يعنيه التكلّم. إنه تمرين مجاور، وإن كان من طبيعة مختلفة شيئًا ما، لما يسمى باستراحات العلوم الرياضية، والتي لم تُعَرِّ ما يكفي من الاهتمام، لأنها ساهمت دومًا في تكوين العقول. أما بخصوص موضوعنا هنا، فإن المسألة تمضي إلى أبعد من مستوى التسلية. إنها مسألة من غير الممكن تشييئها وإضفاء طابع تجريدي كامل عليها. بل إنها تكمن على مستوى

ما يتملّص من قبضتكم وهو ما لا تتوقفون عنده بسهولة. ومع ذلك، ها هنا يربض ما هو أساسي بخصوص ما يحدث لكم كلما كنتم في تواصل مع خطاب شخص آخر.

لننطلق مما توقفنا عنده المرة الفائتة، من مستقبل فعل «تبع»: «أنت هو الذي ستتبعني» و«أنت هو الذي سيتبعني». لقد بدأنا بتثبيت المعاني المزدوجة الحقّة التي تنبني وفقًا لاجتيازنا أو لعدم اجتيازنا ستار «هو الذي». فاسم الإشارة ما هو إلا ما يُدعى بالشخص الثالث. ففي كل اللغات يتركّب هذا الشخص بواسطة أسماء الإشارة. ولهذا السبب فإنه ليس بفاعل الفعل. يبقى الشخصان الآخران: الأنت الذي أخاطبه، وفي الخلفية هناك أنّا مشخصن إلى حد ما، ويمكنني أن أقول، إنه يتم استدعاؤه، بشرط أن نعطى لهذا اللفظ كامل معناه.

لقد أكدتُ على التعارض الموجود بين المعاينة البسيطة التي يتضمّنها تعبير «أنت هو الذي سيتبعني» لكونه مركبًا على صيغة الشخص الثالث، أو الضمير المستتر وبين التوكيل والتفويض أو النداء الذي يتم سماعه في تعبير «أنت هو الذي ستتبعني». كما يمكنني أن أعارض بين التكهّن أو التنبؤ وبين التوقّع. إنه فارق لا يمكن تحسّسه إلا من خلال جملة تحمل مرسالًا حقيقيًّا. أما إذا أمعنا في التجريد، فإن التنبؤ يصبح شيئًا من خلال جملة تحمل مرسالًا حقيقيًّا. أما إذا أمعنا في التجريد، فإن التنبؤ يصبح شيئًا أخر، مغايرًا تمامًا. وهكذا فإن تعبيري «أنت هو الذي تَبعتني» و «أنت هو الذي تبعني» يُبديان تنوعًا متشابهًا. وهكذا لا يتم إرجاع زمن الفعل إلى كونه يعبر فقط عن الماضي أو الحاضر أو المستقبل، بل يتم تفعيله بشكل مغاير كلما وأينما تواجد المخاطب. فيمكنني القول بخصوص الحالة الأولى، حيث يأتي تعبير «تبعتني» في محل المخاطب، بأن الأمر يتعلق بفعل قد تحقق وانتهى، إلى الحالة الثانية، في تعبير «أنت هو الذي تبعني»، فالأمر يتعلق بفعل قد تحقق وانتهى، إلى درجة تجعلنا نعتبره بمثابة تعريف يلخص المقصود، بحيث يأخذ المعنى التالي: امن دين آخرين، أنت هو الذي تبعني».

إن ها هنا قاعدة معينة، ومن دون شك. لكن يجب توضيحها بأمثلة عدة كي يتم التعرف عليها. فالفرق الموجود بين تعبير «أنت هو الذي تتبعني أفضل» وتعبير «أنت هو الذي يتبعني ككليب وديع»، سيم كننا من الانطلاق في حلحلة التمارين الآتية: فهاكم على سبيل المثال تعبير «أنت هو الذي تبعني في ذلك اليوم»، وتعبير «أنت هو الذي، مدة من الزمن، تبعتني عبر مختلف المحن». فالفرق بين هذين التعبيرين هو بمستوى الفرق بين المثابرة والوفاء. ولنقل أيضًا، إذا ما كان لفظ المثابرة يؤدي إلى التباس، فإنه بمستوى نفس الفرق القائم بين الدوام والوفاء.

وليس من الضروري لـme أن يتواجد هنا. فتعبير اأنت هو الذي تتبع القانون، وأنت هو الذي تتبع القانون، وأنت هو الذي يتبع الجموع، وإن كانا على مستوى الدال، أي كمجموعتين عضويتين تنتظم قيمتهما الدلالية منذ البداية وحتى النهاية - جملًا صحيحة جدًّا.

السيد بيوجول Pujol: إنها تعابير لا تختلف صوتيًّا وإنما كتابيًّا فقط.

هذه الأمثلة المجمَّعة لا تبدو لي مختلَقة حتى تكون صحيحة وهذه الفروقات ليست من غير سبب.

السيد بيوجول: - في مثال «أنت هو الذي تبِعتني» يكون الآخر هو الذي أدخل التاء وليس المتكلم.

- ها أنت تدخل في صلب الموضوع باستعادتك لما أشرتُ إليه. وهو ما يعني بأن هذا «الأنت» الذي أخاطبه من المكان الذي أتواجد فيه بصفتي آخر مكتوبًا بالألف الممدودة، ليس هو متلازمي وموازٍ لي بأي حال من الأحوال. فهذه الأمثلة تُبين بأن هناك ما هو أبعد من هذا «الأنت» وهو الأنا Ego الذي يدعم خطاب من يتبعني عندما يتبع كلامي مثلًا. فمستوى حضور وشدة هذا الأنا، قليلًا أو كثيرًا، هو ما يقرّر ويفصل بين الشكلين. وبالطبع هو الذي يقوم بالفصل. وبما أن الفصل يرجع إليه فإننا نبقى ها هنا عالقين بما يهمنا في هذه الأمثلة. فهذا الأنا يتجاوز «أنت هو الذي» إلى ما هو أبعد. إنه الصيغة التي يُطلب من «الأنت» أن يتعرّف على نفسه من خلالها. ففي الحالة الأولى، «هو» من سيتبع «هو»، الأولى، «هو» من سيتبع ، سيتبع «هو»، وإنما «أنا».

وبالإجمال، فإن المقصود هو أن أبين لكم أن سند هذا «الأنت» كيفما كان الشكل الذي يأخذه، إنما هو أنّا Ego. إنه الأنا الذي يُعبّر عن هذا الأنت وإن كان من غير اللازم أبدًا أن يكون مضطرًا ليعبّر عنه بالكامل. فكلما قمتُ بمناداة الآخر بهذا المرسال، وبهذا الانتداب، وكلما سميته بكونه من يتوجّب عليه كذا، ومن سيفعل كذا، بل والأكثر من ذلك، بكونه من أقول له بما سيكونه، فإنني أسانده بلا ريب، إلا أنه يبقى مع ذلك بمثابة شيء غير محدد بالكامل، شيء إشكالي في إطار هذا التواصل الأساسي المتمثل في الإخبار، إن لم نقل في القول. فأنا المتكلم ذو طبيعة تهربية بالأساس، ولا تساند أبدًا «الأنت» بالكامل.

من أعمق سمات البناء النفسي في التقاليد اليهودية - النصرانية، كون الكلام يطرح بكل وضوح ذات المتكلّم، كعمق أخير له. ففي كل المسائل الأساسية، تكون الذات دائمًا في حلة تأهّب، مضطرة لتبرير أفعالها من موقع المتكلّم. وهكذا يكون المتكلّم الذي يقول أنا هو من أنا»، هذا المتكلم الوحيد إطلاقًا، هو الذي يساند «الأنت» بصفة مطلقة في مناداته. وهنا يكمن كل الفرق بين مفهوم الإله في التقاليد التي ننحدر منها وبين الإله في التقاليد الإغريقية. وإني لأتساءل في ما إذا كان إله الإغريق بقادر على التفوّه من موقف متكلّم أيًّا كان.

فهل سيقول: «أنا هو من هو»؟ فهذا ما هو مستبعد على الإطلاق. فالقول بالشكل الباهت إلى حدِّ ما لإله الإغريق، ففيه ما يدعو للسخرية، ولا للظن بأن هذا الشكل هو بمثابة خطوة نحو الإلحاد. لا، بل إنه الإله الذي اهتم به قولتير إلى درجة جعلته يصف ديدرو بالغبي، إنه إله الثنائية، إله «أنا هو من هو».

إن تفكيركم لن يتوقّف بطيب خاطر حول إله أرسطوطاليس، وذلك لأن التفكير فيه أصبح بالنسبة لنا من غير الممكن. لكن، لتحاولوا ولو لحظة تأمّل ما قد تكون عليه العلاقة بالعالم من طرف أحد تلامذة أرسطوطاليس، وهو يتصوّر الإله بمثابة الكرة الأكثر ثباتًا في السماء. إنه ليس بإله يقدّم نفسه بواسطة الكلمة، كما هو حال الإله الذي تحدثنا عنه منذ وهلة، بل إنه جزء الكرة السوداوية المرصّعة بالنجوم الثابتة. فهذا التصوّر يحمل لا محالة، علاقة مع الآخر غريبة عنا وغير مفهومة منا. إنه إله بعيد كل البعد عما ألفنا التعرف عنه في إطار تخيُّل العقاب مثلًا. لكن لا أحد يتوقف على هذا الجانب من المسألة. والسبب في ذلك هو أنه في عمق التصور الديني الذي نشأنا عليه، تقبع فكرة كوننا نعيش حياتنا في الخشية والهلع مما يجعل الإحساس بالذنب مرتكز خبرتنا النفسية للأعصبة وإن كنا لا ندّعي معرفة الشكل الذي قد تتخذه هذه الأعصبة بداخل مجال ثقافي مختلف. إن هذا الأحساس الأساسي إلى درجة جعلتنا نقتفي من خلاله الأعصبة، وتمكننا أيضًا من معرفة أن هذه الأعصبة مبنينة على شكل ذاتي وبيذاتي. لهذا السبب، يجب أن نتساءل في ما إذا كانت علاقتنا بالآخر تنغمس أساسًا في موروثنا الثقافي الذي يعبّر عن نفسه من خلال الجملة القائلة: ﴿أَنَا هُو مَنْ أَنَا﴾. إننا هنا لسنا ببعيدين عن موضوعنا الأساسي، إذ يتعلّق الأمر بنفس الشيء لدى الرئيس شريبر، أي بنمط من أنماط بناء الآخر -الإله.

وهكذا يكون لكلمة الإلحاد عندنا معنى يختلف عما قد يحظى به بداخل المرجعية الأرسطوطاليسية، على سبيل المثال، والتي تكون العلاقة في إطارها مع كائن علوي، مع كائن أعظم. أما إلحادنا نحن هو من نمط مختلف، إذ يرتبط بهذا الجانب من ذات المتكلم الذي يتهرّب دومًا من الآخر.

وهذا الآخر الذي يقدم نفسه بأنه «أنا هو من أنا»، يكون بهذا الفعل بالذات، إله أبعد، إله مستتر. وهو إله لا يُرى وجهه بأي حال من الأحوال. هكذا، فمن المنظور الأرسطاليسي المحض، يمكن القول إن نقطة انطلاقنا نحن هي، وبصفة مسبقة، نوع من الإلحاد. فهذا خطأ في الواقع لكن انطلاقًا من هذا المنظور، فإنه صحيح جدًّا، وفي خبرتنا وممارستنا فهو ليس أقل صحة كذلك. فكل شيء يقوم بتقديم نفسه بكونه «أنا هو من أنا» يكون إشكاليًّا كليّة، غير متحمّل، ولا يمكن تحمّله بالكامل، أما إن تم تحمله فما ذلك بممكن إلا من جانب غبي.

لتفكّروا في «أنا» Je suis الأول المتضمّن في «أنا هو من أنا». ففيه يقبع الطابع الإشكالي الذي يتخلّل العلاقة بالآخر الناجمة عن موروثنا الثقافي. وهو أيضًا ما يميّز بالتحديد علاقتنا بالكائنات وبالأشياء وبعلومنا نحن، أكثر من طابعه المسمى تجريبيًّا. فالقدامي ما كانوا ليختبروا أقل مما نقوم به باختباره نحن الآن. إنهم جرّبوا كل ما كان يهمهم. فالمسألة ليست على هذا المنوال. إنها تكمن في طريقتنا في موضعة الآخرين، الآخرين بالألف المهموزة، تحت ضوء الآخر الأخير والمطلق، وتكمن في الطريقة التي يميّزنا والتي تدفعنا الى تجزيء وتقسيط العالم اإى أقساط وفُتات. أما القدامي فإنهم على العكس قد اقتربوا من العالم بكونه عالمًا متراتبًا على سلم مكانة ومتانة الكائنات. أما موقفنا نحن فإنه، وبصفة مطلقة، يضع موضع سؤال كينونة كل من يقدّم نفسه على أنه كائن مكتمل وليس في طور الكينونة.

فإلى الذي يقول «أنا هو من أنا»، نجدنا عديمي القدرة على الجواب. فمن نحن كي نكون على مقدرة للرد على «من هو أنا»؟ لقد أكّد لي «زرزور» التقيته مؤخرًا - وما أكثر الزرازيز التي تحلّق بنا آتية من الجانب الآخر من المحيط الأطلسي «إنني أنا، بالفعل». قال لي ذلك وكله يقين. وأؤكد لكم بأني لم أقم بشيء يعمل على الدفع به في هذا الإتجاه.

لقد أمسكت بكم لمدة طويلة حتى أجعلكم تلمسون بأن الكلام، وخصوصًا هذا الشكل الأساسي من الكلام الذي نقدم فيه أنفسنا بصفتنا «أنت»، هو نمط معقّد وبعيد كل البعد عن أن يمكن اختزاله إلى صورة حدسية لمركزين يتبادلان الإشارات. ونظرًا لكون علاقة ذات بذات أخرى تنبني بشكل معقد من جانب خصائص اللغة، يجب عزل وتحديد الدور الذي يلعبه الدال بداخل هذه العلاقة.

وأود أن أرجع بكم إلى الخصائص البسيطة والأولية لهذا الدال. فالتطرّف الذي أبديته بخصوص علاقة ذات بذات أخرى، يمشي نحو مساءلة الآخر في حدِّ ذاته، مساءلة تجعله غير قابل للإمساك به، بصحيح العبارة. فهذا الآخر لا يسند، ولا يمكنه أبدًا توفير إسناد كامل للتحدي الذي نطرحه عليه. وبالعكس، فإن المنظور الذي أحاول أن أدافع عنه أمامكم يتضمّن فهمًا ماديًا للعناصر المعنية، بمعنى أن الدوال هي حقًا مجسّدة ولها مضمون مادي. فالكلمات هي التي تتنقّل وبتنقلها تقوم بوظيفة التدبيس الخاصة بها.

وكي أسمح لكم ببعض من الاستراحة، سأقوم الآن بتقديمي لكم مقارنة وإن لم تكن المقارنة بقدر البرهان. إلا أن الأمثلة التي سبق لي استعمالها كانت من الدقة بمكان، كمثل المشهد الأول لمسرحية أطالي (عطيل) والذي أبنت لكم على أن تقدّمه يكمن في استبدال المخاطب آبنر بخشية الله.

بين قوسين: (لقد قرأت مؤخرًا مقالًا بالأنجليزية حول راسين. ولقد ذهب هذا المقال إلا أن ابتكاره في تراجيديته يكمن في فنه وفي براعته في إدخال أشخاص متعهّرين إلى حد بعيد في تمثيله، ومن دون أن يفطن المشاهدون لذلك. فها أنتم ترون المسافة الفاصلة بين الثقافة الأنجلو-سكسونية وثقافتنا نحن. يبدو هنا وكأن المهم في Andromaque وIphigénic، إلى إلخ.. هو التعهّر. وتتمّ الإضافة كذلك بأن الفرويديين قد توقّفوا على اكتشاف هائل بداخل تراجيديات راسين، رغم أنني حتى الآن، مع الأسف، لم أتوقف على ما قد يدل على ذلك. ولقد تم حقًا، تباعًا لفرويد، البحث في مسرحيات شكسبير ما قد يقدم أمثلة لبعض العلاقات التحليلنفسية. أما بخصوص المرجعيات المستمدة من ثقافتنا الخاصة، فإننا في انتظار مجيئها يومًا ما. ولقد حان الوقت للانكباب على ذلك، إذ من الممكن أن نحصل على ما يمكننا أن نضرب به أمثلة، كما فعلتُ المرة الفائتة، عن المشاكل التي يطرحها لنا استعمال الدال).

لنات الآن إلى المثال الذي أود عرضه عليكم بخصوص الأهمية والخطر اللذين يتميز بهما الدال في مجال علاقات الآخر. الطريق. ها هو ذا دال يستحق الأخذ في الاعتبار. إنه الطريق، وبالأحرى الطريق الرئيسي الذي تجوبونه مستقلين مختلف وسائل تنقلكم. ولنأخذ على سبيل المثال الطريق المؤدي من مدينة نانت إلى مدينة رُوان، وهنا لا أتحدث عن مدينة باريس التي هي حالة خاصة.

إن وجود طريق رئيسي بين مدينتي نانت وروان لكفيل وحده أن يشد اهتمام الباحثين. ولنفترض - على غرار ما هو الحال في جنوب إنجلترا حيث تكاد تنعدم الطرق الرئيسية بأنكم تكونوا مضطرين، للذهاب من مانط إلى روان، لإرتياد طرق ثانوية، كتلك التي تربط نانت بڤيرنون، ثم من ڤيرنون إلى حيثما شئتم. فيكفي أن تحصل لنا هذه التجربة ولو مرة كي ندرك الاختلاف الكبير بين تتابع عدة طرق ثانوية وبين الطريق الرئيسي. فارتيادكم لطرق ثانوية، لا محالة يتسبب في إبطاء تنقلكم، بل إنّه يغير مدلولية تصرّفكم بخصوص ما يحدث منذ نقطة انطلاقكم إلى نقطة وصولكم. وهو ما سيحدث فعلًا لو بخصوص ما يحدث منذ نقطة انطلاقكم إلى نقطة وصولكم. وهو ما سيحدث فعلًا لو كنتم تتوقعون وجودكم في منطقة مغطاة بالكامل بشبكة من الطرق الثانوية وحيث لا وجود البتة لطريق رئيسي بها.

فالطريق الرئيسي هو شيء موجود بذاته ويمكن التعرّف عليه مباشرة. فعندما تخرجون من درب أو من ممر أو من طريق ضيّق فإنكم لا محالة تتنبّهون مباشرة لكونكم انخرطتم في الطريق الرئيسي. وهكذا فإن ما يميّز الطريق الرئيسي ليس هو كونه يربط نقطة بأخرى وإنما كونه بعدًا إنسانيًا تم تطويره مكانيًّا، وكونه تَمَظهر لواقع ذي طابع ابتكاري.

فإن أنا اخترت الطريق الرئيسي كمثال، فذلك لأنه إحدى وسائل التواصل، كما يقول السيد لاباليس. وبالإمكان أن يخامركم الإحساس بأن هذا المثال ما هو إلا استعارة تافهة وبأن الطريق الرئيسي ما هو إلا وسيلة للانتقال من نقطة إلى أخرى. فهذا خطأ.

فلا شُبَه البتة بين الطريق الرئيسي وبين الممرات التي ترسمها الفيّلة خلال تنقلاتها عبر الغابات الإيكواتورية. وعلى ما يبدو، مهما كانت أهمية هذه الممرّات، فإنها لا تعدو كونها ممرات فيّلة. إلا أنها بكل تأكيد ذات واقعية لأنها تستند إلى الواقع الفيزيقي المترتب عن هجرات الفيّلة. والأكثر من ذلك، فإنها موجّهة، لكني لست أدري إن كانت هذه الممرّات قد تؤدّي إلى مقابر كما يقال، لأن فكرة المقابر لدى الفيلة تبقى مجرّد

خرافة، إذ ما هي في الواقع إلا حطام عظام. فمن الأكيد أن الفيلة لا يتوقفون عند مراحل أثناء تنقلهم. فالفرق إذًا بين الطريق الرئيسي وبين ممر الفيّلة هو أننا نتوقف في محطات فيها - والتجربة الباريسية خير دليل على ذلك - وقد يكتظ تواجدنا بهذه المحطات المرحلية إلى درجة قد تجعل من أماكن التنقل هذه أماكن مسدودة المنافذ والمخارج.

وقد يتم حدوث أشياء أخرى في الطريق الرئيسي. فيحصل أن نقوم بالتجوال على أرصفة الطريق الرئيسي، ذهابًا وإيابًا مما يجعلنا ننتبه إلى أن هذا الطريق هو بمثابة مرفق ومقام تكتظ الساكنة به وحوله، وننتبه أيضًا إلى أنه بمثابة دالٌ يتصدر ويمحور مختلف الدلالات.

وهكذا نبني دارًا بجوار الطريق الرئيسي. ثم يتم إعلاء طبقات هذه الدار، ثم تمديد مساحتها يمينًا وشمالًا، والقصد الأساسي من ذلك هو الإطلال على الطريق الرئيسي. إن كون الطريق الرئيسي بمثابة دالً أساسي بداخل الخبرة الإنسانية، يجعله يحتل مرتبة مهمة في تاريخها.

فما يسمى بالطريق الروماني، يحظى بداخل الخبرة الإنسانية بحمولة تختلف كل الاختلاف عن تلك التي تحظى بها كل تلك الممرّات - رغم ما حظيت به من سيولة في المرور وما تخلّلها من محطات راحة - التي ساندت رسو بعض الإمبراطوريات في الشرق. فلقد كان وما زال الطريق الرومي يحظى بطابع يفوق بكثير ما يوفّره الطريق الرئيسي مباشرة من شساعة وسيولة في المرور. فأينما مرَّ هذا الطريق الروماني فإنه قد ترك آثارًا لا تُمحى. إن الآثار الرومانية تبدو جلية، سواء تعلق الأمر بالمسائل القانونية التي تحدّد العلاقات بين الناس أو بوسائل إبلاغ وإيصال النص المكتوب وحتى بكيفية عرض التمظهر الإنساني على شكل نُصب وتماثيل. وقد يكون للسيد مالرو Malraux عرض التمظهر الإنساني على شكل نُصب وتماثيل. وقد يكون للسيد مالرو مانية الحق في القول إن ليس هناك ما يمكن الاعتداد والاحتفاظ به من النحوت الرومانية من منظور المتحف الأبدي للفنون الأثرية، لكن من غير الممكن أبدًا نكران أن فكرة الكائن الإنساني في حدّ ذاتها ترتبط بالانتشار الواسع الذي حصل للتماثيل المنحوتة في الرحاب التي غطتها الأمبراطورية الرومانية.

وهكذا، فإن الطريق الرئيسي هو بمثابة نموذج حيِّ لما أقوله لكم عندما أتحدَّث عن وظيفة الدال بصفتها تشكّل محور الدلالات، فتقوم باستقطابها وجمعها على شكل رزم. فهناك إذًا تناقض حقيقي بين وظيفة الدال وبين التأثير التي تخلفه هذه الوظيفة على تجمعات الدلالات. فيمكن القول إن للدال دورًا مُمَحورًا للدلالات بمعنى أن الدال هو من يخلق مجال الدلالات.

خذوا ثلاث خرائط للعالم وقوموا بمقارنتها. ففي خريطة العالم الطبيعي سترون أشياء عدّة محدّدة وتلعب أدوارًا معينة لكنها تبقى في حدود حالتها الطبيعية. ثم انظروا إلى الخريطة السياسية، إنكم ستلمحون، على شكل بقايا وترسبات وسيول، مجمل الدلالات الإنسانية وهي تتماسك في نوع من التوازن، وهي تعمل كذلك على رسم تلك التعرّجات الملغّزة التي نسميها الحدود السياسية للدول. وفي الأخير خذوا خريطة ثالثة تتعلّق بخطوط المواصلات الرئيسية، فسترون كيف تم تخطيط الطريق الذي يخترق البلدان من الشمال الى الجنوب، من أجل ربط حوض بآخر أو من أجل ربط سهل بآخر، أو من أجل اختراق سلسلة جبلية أو للمرور فوق جسر معين. إنكم ستبصرون هكذا بأن هذه الخريطة، في علاقة الإنسان بأرضه، هي التي تعبّر بشكل أفضل عن دور الدال.

ولا تفعلوا كذلك الشخص الذي يتعجّب لمرور الأودية بالمدن. إن موقفًا كهذا يحمل من البلادة ما يضاهي عدم الفهم بأن المدن قد تكوّنت وتمدّدت فعلًا في ملتقى طرق. ففي ملتقى هذه الطرق، مع ما يتخللها من تذبذب، يحدث ما قد يأخذ على المستوى التاريخي بُعد مركز مجموع المدلولات، أي بُعد تجمّع إنساني، وهو ما يسمى المدينة مع كل ما تفرضه عليها وتتطلّبه منها سلطة الدال المسبقة.

فماذا سيحدث لو انعدم لدينا الطريق الرئيسي، ووجدنا أنفسنا مضطرين، كي ننتقل من نقطة إلى أخرى، إلى إضافة الممرات الضيقة إلى بعضها البعض، والى إضافة مجموعات الدلالات المتمفصلة إلى بعضها؟ فلكي ننتقل من هذه النقطة إلى أخرى، يكون بودنا آنذاك الاختيار بين عناصر الشبكة، تحديد طريقنا على هذا الشكل، أو على شكلٍ مخالف، وذلك لأسباب مختلفة قد تكون بسب الملاءمة أو رغبة في التجوال أو من جراء خطأ في ملتقى طرق. يترتب عن هذا أشياء عدّة من الممكن أن تفسر لنا هذيان الرئيس شريبر.

فما هو الدال الذي تم تعليقه لديه أثناء نوبته الافتتاحية؟ إنه دال الإنجاب في شكله الأكثر إشكالية، ذلك الشكل الذي أشار إليه فرويد بخصوص المصابين بالوسواس القهري والذي لا يخص (وظيفة الأم) وإنما يخص (وظيفة الأب).

من المستحسن هنا أن تتوقفوا لحظة لتتأملوا ما يلي: إن وظيفة الأب لا يمكن بتاتًا تصوّر حدوثها في الخبرة الإنسانية إلا انطلاقًا من وظيفة الدال.

فما قد تعني فكرة «وظيفة الأبِّ؟ إنكم لعلى علم بالنقاشات الفكرية التي يتمّ الدخول فيها، من جانب الإناسيين وغيرهم، لمعرفة ما إذا كان بخصوص الأقوام البدائية الذين يقولون إن النساء يحملن عندما يمررن بمكانٍ معيّن لمعرفة ما إذا كان لهذه الأقوام المعرفة الحقيقية علميًّا والتي تقرّ بأن النساء قد يصبحن حبالى عندما يقمن بالجماع فعليًّا. ولقد تبيّن للبعض، على كل حال، بأن هذه التساؤلات قد لا تخلو من بلاهة وغباء بحيث إنه من العسير تصوّر حيوانات إنسانية بهذا القدر من الغباء مما يجعلها قد لا تدري بأنه يجب النكاح كي يتم إنجاب الأطفال. إلا أن صلب القضية ليس ها هنا. صلب القضية يكمن في كون الجمع بين هذه الأفعال - مضاجعة أمرأة وحمل هذه المرأة لمضغة في أحشائها مدة من الزمن، وبعد ذلك يتم القذف بهذه المضغة إلى الخارج - لا يؤدي بتاتًا إلى تأسيس ما يتعلّق بفكرة وظيفة الأب، مع العلم أنني أتجنب الحديث هنا عن مجموع النسق الثقافي الذي يفترضه ويتضمنه تعبير وظيفة الأب، فأنا لا أقصد هنا غير وظيفة الأب بخصوص مسألة الإنجاب.

فلا بد من حصول أثر رجعي لدى الرجل كي يتوقف على المعنى الحقيقي الذي تنطوي عليه عملية مضاجعته امرأة والذي يفضي إلى أن المولود هو من صلبه أيضًا كما هو من صلب الأم، مع العلم أن هذا المعنى من غير الممكن الوصول إليه لدى الإنسان عن طريق المستوى التخيلي فقط. ولكي يتم حصول هذا التأثير الرجعي لدى الرجل، فلا بد لوظيفة الأب، التي تكوّنت عن طريق تبادلات ثقافية مختلفة، أن ترفع إلى مستوى دال أولي وأن يحصل هذا الدال على حمولة ومرتبة وقيمة خاصة به. فبإمكان أي فرد أن يكون على علم كامل بأن المضاجعة هي السبب الحقيقي في الإنجاب، لكن وظيفة الإنجاب بكونها دالًا فهي مسألة من مستوى آخر.

أوافقكم على أنني لم أُزِحِ الستار بعد، وسأترك ذلك للحصة المقبلة. فحتى يحصل لفكرة الإنجاب معناها الكامل، أقول إنه لا بد أيضًا أن يحدث لدى الجنسين، إدراك بل وعلاقة مع خبرة الموت التي تعطي لمفهوم الإنجاب كامل معناه. وقد لا يخفى عليكم أن فرويد قام بالتقريب والربط بين مفهومي الأبوة والموت بخصوص أصحاب الوسواس القهري.

فدال «الأب» هو ما يمثل الطريق الرئيسي في إطار العلاقات الجنسية مع امرأة. فإن كان الطريق الرئيسي منعدمًا، فإننا نجدنا أمام ممرات عديدة ومنفردة؛ فيحصل الجماع ويترتب عنه في ما بعد حبل المرأة. ويبدو أن الرئيس شريبر يفتقر وبكل وضوح إلى هذا الدال الرئيسي المسمى "وظيفة الأب". فاشتبكت الأمور لديه ووقع في خلط إلى حدً جعله يعتقد بأن بإمكانه الحبل كامرأة. فذهب به الأمر إلى حد اعتبار نفسه امرأة، الشيء

الذي يمكنه من الحبل وهكذا قد يتمكّن من تحقيق الجزء الثاني الضروري في مساره نحو تحقيق وظيفة الأب لديه وذلك بإضافته عملية الحبل إلى عملية تحوله إلى امرأة.

إن خبرة ما يسمى نِفاس البعل، مع ما يبدو عليها من إشكال، يمكن تحديدها باعتبارها استيعابًا غير مؤكّد وغير كامل لوظيفة الأب. إنها فعلًا تلبّي الحاجة إلى تحقيق تخيّلي أو طقوسي أو ما شابه، للجزء الثاني من الطريق.

وكي أدفع باستعارتي إلى أبعد مما قدمته حتى الآن، أتساءل: مذا يفعل مستعملو الطرقات عندما يكونون مضطرين، من جراء انعدام الطريق الرئيسي، إلى اتخاذ ممرات متعددة حتى يتنقلوا من نقطة إلى أخرى؟ إنهم يتتبعون الإشارات المنصوبة على جوانب الطرق. بعبارة أخرى، فمن جراء انعدام الدال الرئيسي، بدأ الكلام يطن على حافة الممرات. فبانعدام الطريق الرئيسي، أخذت الكلمات تتمظهر على ألواح إشارات المرور. وربما هذه هي الوظيفة اللفظية والسمعية للهلوسات التي قد تنتابنا.

فإذا ما افترضنا بأن الدال يمضي سبيله لوحده، سواء أعرناه الانتباه أم لا، فإنه يلزم علينا التسليم بتواجد مستمر عندنا لنوع من الهمهمة اللفظية ونوع من الاختلاط اللغوي، أدهشنا منذ طفولتنا، فقمنا ونقوم جادين بعدم الاهتمام بذلك حتى نتمكن من الاحتفاظ على مفهومية المدلولات التي تهمنا. وهكذا، ففي اللحظة التي انكسرت خلالها العوالق واللوالب القابضة بين ما يسميه دو سوسير كتلة الدال غير المتبلورة وكتلة الدلالات والمنافع غير المتبلورة، أليس من الممكن القول إن سيولة الدال المسترسلة تقوم هنا باستعادة استقلاليتها؟ وهكذا أيضًا، فبداخل هذه الهمهمات التي يعرضها عادة المهلوسون على مسامعكم، وهذه التعاليق التي تنتابهم والتي ليست غير هذه الطرقات، أو الممرات المتشعبة إلى ما لا نهاية، تأخذ الدلالات في الكلام لوحدها وتأخذ في الغناء لوحدها. فهمس هذه الجمل المتواصل وهمهمة كل هذه التعاليق، ما هي إلا هذه الممرات اللامتناهية التشعب.

ومن الحظ أن تستمر هذه الممرات في الإدلاء على الوجهة المقصودة ولو بكثير من الإبهام والغموض. وسأحاول في المرة المقبلة تبيان كيف أن الهذيان، في تركيبته ومن خلال مستويات علاقاته بالكلام، برز الدور المحوري الذي يلعبه نقصان دال معين، تمت لقيته ولمحه فجأة.

20 يونيو/ حزيران 1956

#### XXIV

### «أنتّ»

- أشكال وفجوات
  - فعل كان
- من «الأنتَ» إلى الآخر
  - السلحفاة والبطتان
  - الدخول في الذهان

كنت أود أن أستهل خطابي الأسبوعي هذا بشتمكم. لكن عندما أراكم أمامي مصطفين هكذا رغم هذا الوقت المتأخر من السنة، كل ما يحضر ببالي هو هذا البيت: النكم أنتم الأوفياء...». ومع ذلك، سأعمل على تتبع برنامجي الذي يرتبط بمضمون الاجتماع الأخير لرابطتنا.

من الواضح أنه إذا ما كان من الممكن للمسالك التي أقودكم بها، أن تفضي إلى مكان ما، فإنها ليست بعدُ معبدة مما يجعلكم تحسّون بنوع من الانزعاج وأنتم تحاولون التعرّف على نقطة بداية تنقل شخص ما. لكن هذا لا يبرر أن تقبعوا في صمت، ولو كان فقط لتعبروا على أن لكم فكرة ما حول هذه المسألة. إنكم قد تبدون بعضًا من الحرج عندما تأخذون في الكلام، لكنكم لن تفلحوا في شيء إذا ما صمتم. إلا أنكم قد تردوا على بأن ما تربحونه هكذا هو كونكم تصبحون بلداء bouchés وأنتم جماعة، وهو ما يسهل تحمّله على كل حال.

وفي هذا الشأن، لا يمكننا إلا أن نبقى مذهولين بما عبر عنه بعض الفلاسفة المعاصرين والذين أستند إليهم خِفية من وقت لأخر. لقد قالوا إن الإنسان، على خلاف باقي الموجودات، هو موجود منفتح. فانفتاح هذا الكائن يفتن عقل كل من يحاول التفكير في هذه السمة. إن هذا النوع من الإقرار المباغت والمذعر، والذي يميز عصرنا، لا يمكن إلا أن يظهر في بعض الأحيان وكأنه تعويض لما يفيده تعبير bouché المتداول بكثرة، بمعنى - وهو ما يتم التعبير عنه بطريقة إجمالية بتعبير الطلاق بين أحكام العِلم المسبقة عندما يتعلق الأمر بالإنسان وبين خبرة هذا الأخير بخصوص أصالته ومصداقيته. إن هؤلاء الفلاسفة يجهدون أنفسهم في إعادة استكشاف أن ما يشكّل صلب التفكير ليس هو ما يميز المفكرين، وإنما كون الكائن الإنساني عندما يريد أن يعبر عن شيء ما من خلال أبسط فعل من أفعال حياته وكيفما كانت ضلالاته بخصوص وجوده الخاص - يبقى دائمًا وفي كل الأحوال كائنًا منفتحًا.

فهذا هو المستوى الذي يقف عند حده أولائك الذين يفكّرون حقًا، ويقولون إنهم يفكّرون. لكن، لِتكونوا على بيَّنة بأنني، على كل حال، لا أتموضع في هذا المستوى وإن كان بعضهم يحاول نشر فكرة مخالفة. وعلى الأقل، فإن الواقع الذي يتعلّق به الأمر عندما نعالج المادة التحليلية، لا يتموقع على هذا المستوى.

وربما قد يكون من المستحيل قول شيء معقول بخصوص هذا المستوى، إذ كل ما يقال لا يتعدى إعادة موضعة هذا المستوى في ما يمكن تسميته فجوات الكائن. إلا أن هذه الفجوات قد اتخذت أشكالًا معينة، وها هنا كل ما هو ثمين في الخبرة التحليلة، إذ أنها ليست أبدًا منغلقة في وجه كل ما يُسائِل وما يمكن مُساءَلته جذريًا في الوضع الإنساني، إلا أنها تضيف إليه بعض المحدُّدات. وبالطبع، فإن اعتبرنا هذه المحدِّدات بكونها محدَّدة، فإننا نسارع بالرمي بالتحليل النفسي في سرداب أحكام العلم المسبقة التي تُبعد جوهر الواقع الإنساني بالكامل من حساباتها. إلا أننا إذا ما احتفظنا بالأمور على هذا المستوى، ولم نمض بها الى أعلى، فإننا سنعطي لخبرتنا تلك النبرة التي أسميها التفكير المنحط.

خلال السنة المقبلة - وهو ما حفزتني عليه محاضرة فرانسوا برييه François خلال السنة المقبلة - وهو ما حفزتني عليه محاضرة فرانسوا برييه Perrier بحيث لم أكن أدرٍ عن ماذا سأتحدث - سآخذ كمضمون للسيمينار فكرة العلاقة بالموضوع، أو ما يتم اعتباره كذلك. ولربما سأفتتحه بمقابلة بين موضوعات الفوبيا وبين الموضوعات الصنمية Fétiches. إنهما سلسلتان من الموضوعات

ستتلمسون للوهلة الأولى إلى أي حد قد يختلفان من حيث مكوناتهما. أما اليوم فسنحاول أخذ الأمور مجدّدًا من حيث تركناها المرة السابقة.

1

لقد قبل لي، بخصوص الطريقة التي قدمت بها هذه الدروس حول الدال: «إنك تأتي بكل هذا من بعيد، لا شك في ذلك. وكل هذا مرهق، بحيث لا يبدو لنا بوضوح ما تصبو إليه. إلا أنه مع ذلك، يتبين لنا في النهاية أن هناك علاقة بين ما انطلقتَ منه وبين ما توصلتَ إليه، إن طريقة كهذه للتعبير عن الأشياء تبرهن على أننا لن نخسر شيئًا باجتياز المسافة مرة إضافية.

إن المسألة محدودة، وإني لا أدّعي أنه بمقدوري الإحاطة بكل ما أتى به الرئيس شريبر من تعابير وأقوال في تقريره الضخم. والأجل من ذلك أنني لا أدعي الإحاطة بمجال الذهان برمته. فأنا لا أزعم إضاءة إلا قسط يسير منه. إنني أشدّد على بعض الظواهر من دون أن أكرهها على الدخول في التصنيفات المتداولة، أو في الفصل المتعلّق بالسيكولوجيا من مقرر الفلسفة بكالوريا. إنني أحاول إرجاعها إلى بعض المفاهيم المحكمة شيئًا ما والمتعلّقة بواقع اللغة. وأنا أدّعي أن هذا المجهود من طبيعته أن يسمح بطرح مختلف لمسألة المنشأ، بالمعنى الدقيق للسبية، وكذلك لمسألة مناسبة الدخول في الذهان. وهذا ما يتضمّن، في آخر المطاف، تحديدات إيتيولوجية حقّة.

فأنا أطرح السؤال: ما هو المطلوب كي يتكلم الهو؟

فهذا بالفعل هو أكثر المظاهر أساسية في الذهان. والتعبير عن هذا الأمر بهذا الشكل من طبيعته أن يجنبنا الإشكالات الفارغة، من قبيل تلك التي نفتعلها قائلين إن الهو في الذهان ذو طابع واع. لقد أصبحنا نتخلّى أكثر فأكثر عن هذا الإسناد الذي سبق لفرويد نفسه أن شكّك في صلاحية التعامل معه. فمن المنظور الاقتصادي الليبيدي، يقوى التشكيك في مفعول هذا الإسناد إذ أنه لا يتجاوز صفة الحدث العارض. وبفعلنا هذا، فإننا نرابط بداخل التقليد الفرويدي عندما نقول، إن الشيء الوحيد الواجب التفكير فيه، على أية حال، هو أن الهو يتكلم.

الهو يتكلم. لكن لماذا يتكلم الهو؟ لماذا يتكلّم الهو مقابل المريض ذاته؟ ولماذا يتمظهر على شاكلة كلام ويكون هذا الكلام بمثابة الهو وليس هو؟ لقد تطرّقنا سابقًا لهذه المسألة على مستوى «الأنت»، هذا «الأنت» المتباعد، كما تم لفت انتباهي إلى ذلك، عندما كنت أحاول الترميز إلى الدال بواسطة مثال الطريق الرئيس. فنقطة «الأنت» هذه، سنعود إليها بحيث تمحور حولها تقدّمنا في الأسبوع الماضي وتمحور حولها بعضٌ من تلك الاعتراضات التي وُجُهت إليَّ.

لتتوقف إذًا عند هذا «الأنت» الذي بتعمّق وتدقيق لوظيفته، يمكننا، كما أزعم، التحديد الأولي لما أصبو إيصالكم إليه، وأرجوكم أن تعيروا الانتباه جيدًا.

في الحلقة السابقة، أوقفني أحدكم باعتراض قائلًا إن هناك تعسفًا في تقريب تعبير «أنت الذي ستتبعني» من تعبير «أنت الذي سيتبعني»، وذلك لكون العناصر المكونة للتعبيرين غير متطابقة. ففي كلتا الحالتين لا يتعلّق لأمر بنفس «الذي»، بحيث من الممكن تجنّبه في الأولى، فيبرز تعبير «ستتبعني» منفصلًا.

قبل كل شيء، يمكننا ملاحظة بأن تعبير «ستتبعني» هو أمر. أما تعبير «أنت الذي ستتبعني»، عندما نأخذه بمعناه القوي والممتلئ، فهو ليس بأمر وإنما هو تفويض. إنه يتضمّن في وجود الآخر شيئًا ما متطورًا يفترض الحضور. يتم هنا افتراض عالم متكامل يتأسس على الخطاب، وبداخله تكون «أنت الذي ستتبعني».

لنبتدئ بالتوقف أولًا على هذا «الأنت» لنه كي نقوم بملاحظة قد تبدو مألوفة وإن كانت لا تطرح إلا نادرًا، ومفادها أن هذا «الأنت» ليس له أي معنى خاص. ليس فقط لأنني أوجهه من دون تمييز لكل فرد، فأوجهه لنفسي كما أوجهه لكم، وأوجهه أيضًا لأغلب الأشياء. فيمكنني أن أستعمل ضمير المتكلم بخصوص شيء ما غريبًا عني تمامًا، كما يمكنني استعماله بصدد حيوان أو بصدد شيء جامد. إن المسألة ليست على هذا المستوى. أرجوكم أن تلاحظوا جيدًا الجانب الصوري، أو الجانب النحوي للمسألة. فهذا كل ما تُختزل إليه عندكم كمحللين، جميع أشكال استعمال الدال. إلا أنكم مع الأسف، تضطرون رغمًا عنكم إلى إقحام مدلولات مختلفة، إلى درجة يمكن القول إنكم تؤمنون بالنحو. وكل تدرّجكم في التعليم الابتدائي يمكن تلخيص حصيلته الثقافية في إيمانكم بالنحو. إلا أن مُعَلِّموكم لم يقولوا لكم إن ذلك هو الهدف المبتغى وإلا ما تم بلوغه.

فلتتوقفوا إذًا بصدد جملٍ كهذه: «إذا ما ألقيت نظرة إلى الخارج، قد ير دونك قتيلًا»، ثم هذه أيضًا: «أترى الجسر، إذًا عرَّج إلى اليمين». إن «الأنت» أو تاء المخاطب ليس لها بتاتا هنا أية قيمة نفسية قد ترتبط بواقعية الآخر. إنها توازي موقعًا أو نقطة بحيث تُدخل الشرط أو عامل الزمن، فقيمتها هي قيمة عامل الربط. قد يبدو لكم ما أقوله هنا غير مبرّر، لكني أؤكد أنه لو كانت لكم خبرة ولو قليلة باللغة الصينية، فإنكم ستصبحون مقتنعين. فيمكن أن نلهو كثيرًا بالعلامات الصينية، وعلى سبيل المثال هذه العلامة التي هي إشارة إلى المرأة وإشارة إلى الفم كذلك. إن الأنت، هنا هو شخص نقوم بمخاطبته مع أمره بشيء ما، تمامًا كما يجب الحديث إلى النساء. ويمكننا أن نقول أشياء أخرى عدّة بهذا الصدد. لذا لا داعي للتباطؤ حولها ولنحصر اهتمامنا على «الأنت». فالأنت بهذا الشكل يمكن استعماله للتصريح بعبارة وكأن، Comme si وفي شكل آخر يمكن استعماله للتعبير من دون أي التباس، عن وكأن، Quand دمتى، أو «حينما» وعن si وإذا ما الذي يفتتح جملة شرطية.

أما إذا بدا هذا الأمر غير جليً في لغاتنا، وإذا ما حصل لدينا بعض من المقاومة ضد فهمه وضد التسليم به، فما مردُّ ذلك إلا لأحكام النحو المسبقة التي تصدِّنا عن الإنصات والسماع. إن أساليب وحيل التحليل الاشتقاقي والنحوي تفرض عليكم أن تعطوا لهذا والأنت، مكانة المخاطب المفرد، لكن تجب معرفة إلى ماذا يصلح هذا الأنت، بتعبير آخر، إن هذا «الأنت» الذي يعنينا هنا له صلة قرابة بالعناصر المتواجدة في اللغات التي نسميها لغات من دون عطف والتي تحظى بهذا الامتياز الذي يجعلها تفتح وتنير عقولنا. فهذه اللغات تتوفّر بالفعل على جسيمات، تكون فيها بمثابة الدوال التي لها استعمالات متعددة للغاية، كما هو حال «الأنت» عندنا، وفي بعض الأحيان تكثر هذه الاستعمالات لدرجة قد تخلق في نحو لغاتنا المعقلنة نوعًا بعض الاختلال والارتباك. وقد يكفي أن نعتمد إلى حد ما على الجانب الصوتي في كتابة «الأنت» عنه المختلفة لهذا الدال تُخلف عواقب تذهب إلى مدى أبعد من تحديد الشخص المخاطب، وتكون هذه العواقب متباعدة في ما بينها بالكامل من حيث المعنى.

لذا فإن إعطاء «الأنت» صفة استقلالية المدلول لا يمكن حصوله من دون إشكال. ولنقل إنه يحظى إجمالًا بقيمة الافتتاح، بمعنى ما يأتي سابقًا أو ما يسبق حدوثه. وهذه هي الطريقة الأكثر تعميمًا للتعبير عما يسبق عرض ما يعطي للجملة أهميتها.

وهناك أشياء أخرى يمكن إضافتها بهذا الخصوص إذا ما دخلنا في التفاصيل، ونجدنا مضطرين لاستعمال مكتف لتعابير أخرى من قبيل «ما عليك إلا...» Tu n'as ونجدنا مضطرين لاستعمال مكتف لتعابير أخرى من قبيل «ما عليك إلا...» qu'à وهو ما نستعمله عادة قصد التخلص من مخاطبنا. وهو شيء لا ارتباط له بـ (إلا، بقدر ما ينزلق التعبير تلقائيًا من خلاله، نحو «أن تفعل كذا». وهكذا ننتج شيئًا ينثني

وينعطف. فتعبير «ما عليك إلا...»، لا ينضوي على مفعول اختزال ما قد يمَكّن من ملاحظات دلالية ذات فائدة.

المهم هنا هو أن تستخلصوا بأن «الأنت» هو أبعد من أن تكون له قيمة محددة وأحادية، وبأنه أبعد من أن يُمكّكنا من التمكن من الآخر. إن «الأنت» على المستوى الدلالي هو ما أسميه «اصطياد الآخر» بالصنارة، أي اصطياده بداخل شبكة الخطاب وربط الدلالة به. وهكذا فإن «الأنت» لا يندمج أبدًا بالمخاطب، ذاك الذي نوجه إليه الكلام. وهذا واضح جدًّا لأن المخاطب غالبًا ما يكون غائبًا. أما في حالات الأمر بحيث يكون المخاطب حاضرًا فعليًّا، فإن «الأنت» لا يظهر. وهاكم مثالًا آخر: «النجدة، حريق»، هي جملة من دون شك ويكفي التفوّه بها كي نتبين بأنها لا تبقى من دون إحداث ردود أفعال. وبعده يأتي مثال الأمر: «تعال» الذي لا يتطلب شيئًا. وفي مرحلة أعلى، يكون «الأنت» فيها منخرطًا، كما في مثال الأمر المستقبلي الذي تحديث عنه قبل هنيهة. فهو «الأنت» الذي يقوم بدور تعليق وإدماج المخاطب بداخل تحديث عنه قبل هنيهة. الذي يعمل «الأنت» باصطياد الأخر بداخل موجة الدلالة.

فهذا اللفظ الذي يعمل على تحديد الأخر في نقطة ما من هذه الموجة إذا ما واصلنا تحليلنا له إلى أبعد حد - نجده يقوم بدور الترقين. ففي غالبية اللغات، يقوم الترقين فيها بدور الربط والتثبيت الأكثر قوة وتأثيرًا، بحيث إن نصًا كلاسيكيًّا قد ينقلب رأسًا على عقب إذا ما تغيّرت مواقع الترقين فيه. ويمكن الإشارة إلى أنه قد يتم اللجوء إلى بعض من هذا التغيير قصد إثراء غنى التأويل والإكثار من معاني نص من النصوص. فكل عمليات تأويل النصوص، في علاقاتها بالنص الأصلي، تدور بالفعل حول كيفية الأخذ بالترقين، أو بتثبيته.

أما السؤال الآن فهو كالتالي: إذا ما كان «الأنت» دالاً وترقيناً يتم من خلاله تثبيت الأخر في نقطة ما من مجال الدلالة، فماذا يلزم حتى يتم الارتقاء به وإدراجه في الذاتية؟ فهذا «الأنت» غير المثبت في مادة الخطاب وفي قوامه الخالص، هذا «الأنت» الذي ليس هو في حد ذاته ما يدل على الأخر بقدر ما يتيح لنا أن نفعل في هذا الأخر وبقدر ما هو متواجد بداخلنا في حالة عالقة. مثله في ذلك مثل تلك البلورات الصغيرة التي حدثتكم عنها في أحد الأيام والتي تُمكننا، بمساعدة آلة كهرو-مغناطيسية، من سياقة بعض أنواع القشريات الصغيرة في أعماق البحار إلى حيث نشاء. فهذا «الأنت» الذي

بالنسبة لنا إذ نتركه، رغمًا عنا، حرًّا وبصفة عالقة بداخل خطابنا هو دائمًا على أهبة القيام بهذا التوصيل الذي لا حول لنا فيه ولا قوة، ماعدا أن نقوم بمعاكسته والرد عليه. فماذا يلزم حتى يمكننا الارتقاء بهذا «الأنت» وإدماجه في الذاتية وحتى يمكنه، من خلال شكله الدال المتواجد في الخطاب، أن يصبح سندًا لما هو شبيه بأنانا إلا أنه ليس هذا الأنا بالذات، أي بكونه تركيبة أسطورية لآخر؟

فهذا هو السؤال الذي يهمنا بحيث إنه ليس من الغريب أن نسمع بعض الناس يطلقون العنان لخطاباتهم الداخلية كما يفعل الذهانيون، ولكن بطريقة قد تتجاوز قليلًا جدًّا ما نفعله نحن بهذا الخصوص. لقد تم التعرّف على مظاهر اجترار الأفكار Mentisme منذ زمن. فهي تشبه كليّة ما نحصل عنه من شهادة على ذلك لدى المريض الذهاني، إلا أن الفرد، خلافًا لهذا الأخير، لا يعتقد نفسه تحت تأثير مرسِل للمشوشات. وبكل بساطة يمكننا القول بأن هذا «الأنت» يفترض آخر يتخطّى ويتجاوز وجوده الخاص إلى ما بعده. فكيف يحدث ذلك؟ إن خطوتنا القادمة بهذا الخصوص ستتمحور حول تحليل فعل اكان».

2

إنه لا يمكننا استنفاد كل ما تم اقتراحه بصدد تحليل فعل «كان» هذا، من طرف الفلاسفة الذين محوروا تأملاتهم حول مسألة الوجود Dasein وبالخصوص السيد هايدغر Heidegger الذي ابتدأ بالتعرُّض له من الزاوية النحوية والاشتقاقية في نصوص تم عرضها وتحليلها بطريقة أمينة من جانب السيد جان وال Jean Wahl الذي خصص لها مؤخرًا بعضًا من مقالاته.

إن السيد هايدغر يولي أهمية كبرى للدال، على مستوى تحليل الكلمة وعلى مستوى الصرف، كما نقول ببساطة، ولنقل بكل دقة، على مستوى الإعراب. ففي الألمانية كما في الفرنسية، فإن فعل كان être هذا هو أبعد من أن يكون فعلاً سهلا، وكذلك أبعد من أن يكون فعلاً واحدًا. إنه لمن البديهي أن الشكل suis ليس من نفس أصل suis وحتى fut، وليس هنا أيضًا تطابق كامل مع الشكل été كان أصل fut له ما يوازيه في اللاتينية، وحتى suis، فإن سلسلة cété ، est ثاني من مصدر آخر، من stare وهذا التوزيع يختلف أيضًا في الألمانية حيث إن sind يتم ضمة إلى bist. أما في الفرنسية فيتم ضم ضمير المخاطب إلى ضمير الغائب. ولقد تم عزل ثلاثة مصادر

تقريبًا للغات الأوروبية، تلك التي تقابل est «sommes وهي التي يتم تقريبها من الأصل Phusis في اللغة اليونانية، والذي ترتبط بفكرة الحياة والنمو. أما بالنسبة للمجموعات الأخرى، فإن السيد هايدغر يؤكّد على كلا الوجهين: فهناك sten الذي يقترب من stare، بمعنى «انتصب واقفًا من دون مساعدة»، ثم هناك Verbahen، بمعنى قدام، يدوم»، وهذا المعنى يرتبط بالأصل phusis. بالنسبة للسيد هايدغر، فإن الوقوف بشكل مستقيم وكذلك فكرة الحياة وفكرة الدوام، هو ما يمدنا به تحليل اشتقاقي يتم استكماله بتحليل نحوي. وبنوع من الاختزال واللاتحديد يتم رميه على مجموع هذه المعانى، تبزغ فكرة الكائن.

إنني أختصر كثيرًا كي أوصل لكم الفكرة. ويلزمني القول إن عرضًا كهذا لمن طبعه أن يتجنب، بل وأن يخفي ما يحاول السيد هايدغر أن يطلعنا عليه والذي يتعلّق بما لا يمكننا بتاتًا اختزاله من وظيفة فعل «كان»، والتي هي، بكل بساطة ودقة، الوظيفة الرابطة. فقد نكون مخطئين إذا ما اعتقدنا بأنه يتم بروز هذه الوظيفة انطلاقًا من انعراجات تقدمية تدرجيًا لهذه الألفاظ المختلفة.

ثم نطرح السؤال: في أي لحظة وبأي آلية يحصل «للأنت» الذي حددناه بكونه ترقينًا وكيفية للعُلق، ودالًا غير محدَّد، أن يصل إلى الذاتية؟ إني أعتقد بأن ذلك يحدث أساسًا عندما ينخرط في الوظيفة الرابطة في شكلها الخالص، إي في الوظيفة البَيِّنة. وهذا ما جعلني أختار تلك الجمل المثالية التي انطلقنا منها: «أنت هو الذي...».

فما هو العنصر الذي يجعل «الأنت» يتجاوز وظيفة التجميع غير المحدَّدة، ويبدأ في جعله، إن لم نقل ذاتية، فعلى الأقل شيئًا ما يشكّل الخطوة الأولى نحو «أنت هو الذي ستتبعني»؟ إنه «أنت هو الذي سيتبعني». فها هنا نوع من البسط أو المدّ، يشمل مجموع الحاضرين الذين، بانتمائهم لجماعة أو طائفة، يشكّلون جسمها وحاملي خطابها الذي تسجل فيه البَيَّنة. فهذا «الأنت هو» c'est toi» يوازي التعبير الثاني وهو «أنت هو الذي سيتبعني».

أما «أنت هو الذي ستتبعني» فإنه يفترض، كما قلت، اجتماع أو لائك الذين يشكّلون سندًا للخطاب، وحضور الشهود، وحتى المحكمة التي يقف الفرد أمامها متلقيًا التحذير أو الرأي الذي يجب أن يرد عليه. وفي الحقيقة، ما عدا أن يرد «أنا أتبعك»، بمعنى أنه ينصاع، فليس هناك على هذا المستوى من رد آخر مغاير ما عدا احتفاظ الفرد بالمرسال الذي وصله بنفس الشكل الذي تلقاه به، وبتسجيله كجزء من خطابه الداخلي والذي يُلزمه، مهما كانت إرادته، أن يرد عليه كي لا يتبعه. فبمقابل هذه الإشارة إلى الوجهة

التي تُحتم ردًّا من الفرد المتلقي، يَلزم هذا الأخير، بكل ما في الكلمة من معنى، أن يمتنع بالكل عن أن يتبع مناديه في نفس الاتجاه، بمعنى أن يمتنع عن الاستماع. ذلك أنه عندما يستمع، فها هنا يحصل اقتياده. إن رفض الاستماع قوة لا يمتلكها الفرد حقيقة، إلا بعد تدريب رياضي خاص. وعلى هذا المستوى تتمظهر القوة الخاصة للخطاب.

بمعنى آخر، وعلى المستوى الذي وصلنا إليه، فإن «الأنت» هو الآخر، كما أظهره بخطابي، وكما أعينه أو أفضحه، إنه الأخر بكونه يقع تحت الإشارة إليه بالبنان من بين هذا «الكل» الذي يفترضه مجال الخطاب. وفي الوقت نفسه، فإنني أخرج الأخر من الخطاب، فأشيئه، وبالمناسبة قد أعين له علاقات موضوعاته، إن كان هو أيضًا لا يتوخى غير ذلك، كما هو الحال لدى العصابي. وهكذا دواليك إلى مدى بعيد.

لتلاحظوا بأنه ليس من غير المجدي أن نعطي للناس ما يطلبونه. يلزم فقط أن نعرف إن كان يترتب عن ذلك خير. وفي الواقع، إذا ما قُدَّر لذلك أثر ما، فذلك بقدر ما يسمح للفرد من تكميل حصيلته اللغوية. إن أو لاثك المحلّلين الذين يتدخّلون في عملهم انطلاقًا من علاقات الموضوع، يعتقدون بأنهم يلمسونها مباشرة، وهكذا لا يترتب عن عملهم خير إلا تلقائيًا وفي ما ندر. أما مساعدة الفرد على إتمام حصيلته اللغوية، من شأنه أن يساعده على أن ينسحب بنفسه من تورطه الدلالي الذي يشكل إمراضية عصابه. لهذا كانت الأمور تمشي في التحليل على ما يرام عندما كان هذا الإثراء اللغوي وهذا الإمداد العصبي Nervenanhang، بحسب تعبير مريضنا الهذائي، ما زال يحتفظ ببعض من طراوته في عملية التحليل. منذ ذلك الحين، كل ما سجلناه من امتدادات عصبية إعادة تذويت ذات الفرد، وهو ما أعبّر به عن عملية انسحاب الفرد من التورط الدلالي إعادة تذويت ذات الفرد، وهو ما أعبّر به عن عملية انسحاب الفرد من التورط الدلالي صحيح علاقة الموضوع هذه، يجب أن نفهم بأنه في هذه العلاقة تكون ذات الفرد هي الموضوع، في آخر المطاف. والأحرى من ذلك أنه لهذا السبب نجد المريض قد فقد نفسه كذات وأصبح يبحث عن نفسه كموضوع.

فعلى هذا المستوى الذي وصلنا إليه، ليس هناك تطابق بالمرة بيننا نحن وبين هذا «الأنت» كما أتينا على إبرازه. ولكي يتم الحصول في هذا المستوى على تلاقي حقيقي مع الأخر، يلزمه أن يجيب «أنت هو الذي أتبعك» Tu es celui que je suis. وهكذا نضع أنفسنا رهن إشارته، بحيث هو الذي يقود رغبتنا. Tu es celui que je suis هو تعبير يسمح بالتلاعب بالكلمات. فما يتعلّق به الأمر هنا هو بمستوى علاقة التماهي بالأخر. إلا أننا إذا توجهنا كلانا في توحدنا المتبادل نحو رغبتنا، فإننا لا محالة سنلتقي، لكن سنلتقي على شاكلة لا متشابهة، ذلك لأنه بكوني أنت فإنني أكون أنا بالقدر الذي أكون أنت. وهنا يكون الالتباس على أشده. وهنا يكون الالتباس على أشده. Je suis لا يعني فقط فعل تبع، بل يعني أيضًا «أكون» Celui qui me tuers أما «أنت» عند الالتقاء، هو من يقتلني Celui qui me tueras. فعندما يتم أخذ الأخر كموضوع عند الالتقاء، هو من يقتلني بمكن الإلتقاء به كذاتية موازية لذاتيتنا إلا على مستوى في علاقة الإشارة بالبنان، فلا يمكن الإلتقاء به كذاتية موازية لذاتيتنا إلا على مستوى التخيلي، مستوى «أنا» أو «أنت»، الواحد أو الأخر. ففي مجال العلاقة بالموضوع تكون جميع الخلوطات ممكنة. فموضوع حُبّنا ليس إلا أنفسنا بالذات، إنه «الأنت هو الذي ستقتلني»، Tu es celui qui me tues

لنلاحظ هذه الفرصة السعيدة التي وقرها لنا استعمال الدال في الفرنسية، انطلاقًا من مختلف الأشكال لفهم tu es وهو ما يمكن استعماله إلى ما لا نهاية. ويكفي أن أقول لكم إننا نفعل ذلك طوال اليوم. فعوضٌ عن القول «أكون أو لا...»، «أكون أو ...»، يمكننا القول «أنت هو الذي...»، «أنت...» إلخ. فهذه هي ركيزة العلاقة مع الأخر. ففي كل تماهي تخيلي، فإن tu es، يؤدي إلى تدمير الأخر، والعكس صحيح، ذلك لأن هذا التدمير ما هو هنا إلا بمثابة تحويل، يتهرّب ويتملّص بداخل ما يمكن أن نسميه La بالأنتنة.

كان بودي أن آتيكم في هذا المجال بتحليل يغلب عليه اليأس والغباء، من قبيل التحاليل التي نقر بأنها على صفحات الكتاب المشهور Meaning of meaning، والتي تحصل على نتائج تحدث دورانًا وطنينًا في الرأس. لقد أتى في أحد مقاطع هذا الكتاب مفاده ما يلي - «أنت الذي لا تقدر على تحمل الأنت، أقتلني». إنه منظور متعقل فإن كنت لا تتحمّل حقيقة «الأنت»، فيمكن أن يتم نعتك دائمًا بما أنت هو، أي بكونك شخصًا سفيهًا. فإذا كنت تتوخّى احترام جيرانك، فارتقي بنفسك إلى فكرة المسافات السوية، بمعنى إلى مستوى الفكرة العامة عن الأخر وعن العالم وعن القانون. ويبدو أن هذا «الأنت» قد حيّر بال المفسّرين وأربك عقولهم. إلا أنني أظن، والحق يقال، بأن أن يتما الأمر.

لنقم بالخطوة التالية. لا بد من الاعتراف بالآخر في ذاته. لكن ماذا يلزم كي يتم

الاعتراف بالأخر في ذاته؟ وما هو هذا الأخر؟ إنه في آخر المطاف، هذا الأخر كما يتجلّى في جملة التفويض. فها هنا يتحتّم علينا أن نتوقف بعض الشيء.

إن الاعتراف بالأخر لا يشكل عبورًا في غير المتناول بحيث رأينا أن الغيرية الباهتة لتماهي الأنا التخيلي لا تلتقي بالأنت إلا في لحظة حدّية لا يمكن فيها لأحد الاثنين أن يتواجد مع الأخر. أما الآخر، بالألف الممدودة، فمن اللازم الاعتراف به إلى ما أبعد من علاقة النفي هذه، وإن كانت متبادلة. ففي هذه العلاقة المتهالكة، يجب الاعتراف به بصفته غير قابل للإمساك به كما هو حال أناي. وهذا هو معنى «أنت هو الذي ستتبعني».

فإن تمعنتم مليًّا، إذا ما كانت «أنت ومن ستتبعني»، عبارة عن تفويض، بل تكريس، فذلك لأن الجواب ليس من قبيل التلاعب بالكلمات، لكنها من قبيل: «أنا أتبعك، أنا أتبع، أتبع ما أتبت على قوله». إن هنالك نوعًا من الاستعمال لضمير الغائب، أساسي جدًّا للخطاب إذ يشير بداخله إلى لبً الموضوع، إي إلى ما تم قوله: «إني أتبعه، ذاك الذي أتبت على قوله». وبالمناسبة فإن ما يعنيه بالضبط هو: «إنني بالضبط أتبع ما أجهله، وذلك لأن ما أتبت على قوله يبقى غير محدَّد بالمطلق. فلست أدري إلى أن ستتبعني، يكون إذًا «أنا أتبعه».

إنكم تعرفون حكاية السلحفاة والبطتين. تأتي السلحفاة في هذه اللحظة الحرجة التي يقترح البطتان عليها حملها معهما إلى الأراضي الأميركية، وكان الجميع يترقب رؤية السلحفاة الصغيرة عالقة بعصا المسافر. «الملكة، قالت السلحفاة، أي والله إنني حقًا هي بالذات». ولقد طرح بيشون Pichon بهذا الخصوص أسئلة ضخمة في ما إذا كان الأمر يتعلق بملكة مجردة أو بملكة حقيقية. ثم أخذ يحاجج بطريقة مرتبكة، رغم ما عرف عنه من دقة في مجالي النحو والألسنيات، في ما إذا لم يكن من الأجدى بالسلحفاة أن تقول: «إنني هي». أما إن هي تكلمت عن ملكة موجودة، فقد كان بإمكانها أن تقول أشياء عدة ومن بينها «إنني الملكة». لكن بما أنها تقول: الواجب هنا إدخال أي أو اإنني أتبعها»، استنادًا إلى ما تحدّثتم عنه للتو، فليس من الواجب هنا إدخال أي تميز. بل يجب معرفة أن هذه «الهاء» يتعلّق بما هو متضمّن بداخل الخطاب.

فما هو متضمّن بداخل الخطاب هو بالضبط ما يتعلّق به الأمر. يجب أن نتوقّف لحظة عند هذا القول المدشّن للحوار، والوقوف على ضخامة هذا القول: «أنت هو الذي ستتبعني». إننا هنا نتوجّه بحديثنا للأنت في ذاته وبوصفه مجهولًا. فهذا ما يضمن

لهذا الأنت ثقله وقوّته أيضًا، وكذلك مروره من "أنت الذي" إلى "ستبعني" مع إصرار كامل في الجزء الثاني من الجملة. إنه يصرّ حقًا لأنه قد يضعف وينهار في المسافة الفاصلة. ففي هذا التعبير، لا يتعلّق الأمر بأنّا أخاطبه كي أجلب إليه الأنظار، وإنما أتوجّه بخطابي إلى كل الدوال التي تُكوِّن ذات الفرد الذي أنا في تضاد معه. أقول "كل" الدوال التي يمتلكها، بما فيها أعراضه. فلآلهته كما لشياطينه نتوجّه بحديثنا. ولهذا السبب فإن النطق بالحُكم الذي سميته حتى الآن التفويض، سأسميه من الآن فصاعدًا، ابتهالًا، مع ما يكتنف هذا التعبير من مضامين دينية.

فالابتهال ليس تعبيرًا خاملًا وجامدًا، إذ به أُمَرُر إلى الأخر الاعتقاد الذي أُكنّه. فعند أحسن المؤلفين، وربما لدى سيسرون أيضًا، فإن الابتهال في شكله الديني الأصلي، هو تعبير لفظي يتم من خلاله، قبل المعركة، استمالة وتعاطف، ما سميتُه قبل قليل الآلهة والشياطين. فمن خلاله تتم محاولة استمالة آلهة العدو، بمعنى استمالة دواله، فلهذه الدوال يتوجه الابتهال، ولهذا السبب أظن بأن لفظ الابتهال هو الأدق للتعبير عن الشكل الأكثر سُموًا في الجملة بحيث تكون كل الكلمات التي أتلفظها كلمات حقّة، وأصوات مبتهلة تكون كل الجمل التي ترد عليها بمثابة علامة على الأخر الحقّ.

وهكذا فإنكم ترون في ماذا يتوقف «الأنت» يتوقف على الدال في حد ذاته. فعلى مستوى الدال المنطوق تتوقف طبيعة وجودة «الأنت» المدعو للرد. انطلاقًا من هنا، عندما يكون الدال الحامل للجملة منعدم الوجود لهذا «الأنت»، فإن «أنا أتبعه» الذي يرد عليكم لا يمكنه إلا أن يتخذ شكل سؤال أبدي «أنت هو الذي... ماذا؟» وربما يتم اختزال هذا الرد إلى المستوى الأسبق: «أنت هو الذي...، أنت هو الذي...، إلخ، أنت هو الذي... يقتلني». إن «الأنت» يعود الظهور ما لا نهاية. وهكذا تمشي الأمور خلال المناداة الموجهة صوب الأخر، كل مرة يسقط الدال في المجال الذي تم للأخر عزله عنه، فأصبح من غير متناوله، ملغى، Verworfen. أثناءها يتم اختزال الدال، وبشكل مركز، في العلاقة التخيلية الخالصة.

3

إنها اللحظة بالذات التي تتموضع بها هذه الظاهرة جد الخاصة التي طرحت إشكالًا لكل الذين حوّلوا تأويل نص الرئيس شريبر، وهي تتعلّق بموضوع قتل الأرواح، هذا الموضوع المربِك، على حد تعبيره. فهذه الظاهرة، التي هي علامة دخوله في الذهان، يمكن أن تحظى عندنا نحن المعلّقين المحلّقين المحلّلين، بدلالات مختلفة. إلا أنه لا يمكن موضعتها إلا بداخل المجال التخيلي. فهذه الظاهرة ترجع في النهاية إلى سيرورة العلاقة العاطفية التي تجعل من الأخر كائن رغبة خالصة، وهكذا لا يمكنه إلا أن يكون، في مجال التخيل الإنساني، إلا كائنًا للتحطيم المتبادال الخالص. فها هنا علاقة ثنائية تبارزية خالصة، والتي هي المنبع الأولي والبدائي للعدوانية. ولقد أثار ذلك انتباه فرويد، إلا أنه عمل على تأويلها بداخل مجال الجنسمثلية. إن هذا النص يعطينا آلاف الأمثلة على ما أتقدّم به، وهذا متناسق تمامًا مع تحديدنا لمنبع العدوانية، ولبزوغها عندما يقع اختلال في العلاقة الأوديبية، عندما يتم تبسيطها وتلخيصها في مستواها الثنائي التبارزي.

ومن دون شك، تنقصنا في النص بعض العناصر التي قد تمكننا من تحديد دقيق لعلاقة شريبر بأبيه، أو بأخ مفترض له، وهو ما أشار إليه فرويد كذلك وبكل وضوح. إلا أننا لسنا في حاجة لأكثر مما ورد في النص حتى نفهم بأن مستوى «الأنت»، عندما تتم الإشارة إليه والابتهال له ومناداته من الآخر، من مجال الآخر، لا بد له من المرور بالعلاقة التخيلة الخالصة، وذلك بواسطة بروز دال أولي، لكنه دال مقصي عن ذات المريض. وهذا الدال، قد سميته المرة الفائتة، «أنت هو الذي هو...»، أو أنت هو الذي سيصبح...» «أبًا». فالأب هنا بكونه دالًا، ليس بالإمكان بالنسبة لشريبر تقبّله بصفته دالًا يمثل محورًا وسندًا غير محدد تدور حوله سلسلات دلالية تأتي لتتمحور حول تواجده وانطلاقًا من وجوده.

فقبل أن يوجد اسم الأب، لم يكن للأب وجود، بل كانت توجد أشياء مختلفة ومتعددة. وإن كتب فرويد الطوطم والطابو، فذلك لأنه ظنَّ إدراك ما قد كان يوجد آنذاك. لكن ومن دون شك، فقبل ترسيم لفظ الأب بداخل مستوى خطابي معين، لم يكن للأب من وجود تاريخيًا. إنني لا أحدثكم عن هذا المنظور إلا تنازلًا مني، إذ إن وجهة النظر هذه لا تهمني بأي حال من الأحوال. فأنا لا أهتم بما قبل التاريخ، وإلا فقط للإشارة بأنه من المحتمل أن تكون قد نقصت الإنسان النياندير تالي بعض من الدوال الأساسية. وعلى كل، ليس مفيدًا الخوض بعيدًا في هذا الاتجاه، بحيث يمكننا مراقبة هذا النقص لدى الأفراد الذين هم في متناولنا.

لتراقبوا هذه الفترة الحاسمة بكل تمعن. فهكذا يمكنم وبكل دقة، تحديد لحظة العبور التي تتخلل كل دخول في الذهان. إنها اللحظة التي يأتي خلالها، من جهة الأخر بحد ذاته، من مجال الآخر، نداء لدال أساسي لا يتم وصوله إلى الذات.

خلال عروضي للحالات المرّضية، حدث لي أن عرضت حالة أحد المرضى ينتمي للجزر الأنتيل، وكان سرد قصة عائلته فيضع مكان الصدارة مشكلة الأصل والسلف. لقد جاء إلى هناك الفرنسي وهو في مقام الرائد المكتشف. ولقد كان يتمتع بحياة بطولية إلى أبعد حد، تتخلّلها نجاحات خارقة في كسب الثروة، مما جعله يصبح مثالًا لكل العائلة. أما مريضنا الأنتيلي، فلقد كان يعيش مستأصل الجذور في وسطه الجديد الذي كان يقضي فيه حياة وفيرة كحرفي. وفي أحد الأيام أطلعته زوجته بأنها حامل ولم تمر إلا أيام قلائل حتى اندلعت أولى هلوساته. فلقد كفى أن نخبره: «ستصبح أبًا»، حتى تراءى له شخص يقول له: إنك القديس توما. وأظن أن الأمر كان يتعلّق بالقديس توما الشكّاك بدل القديس توما داكان. ثم إن التصريحات الهلوسية المتلاحقة لم تترك مجالًا للشك. إنها تأتيه من إليزابيث، تلك التي تم إخبارها في فترة جد متأخرة من حياتها بأنها ستصبح حبلي بطفل.

وباختصار، فإن هذه الحالة تُبرز جيدًا ترابط مستوى الأبوة مع انبثاق الاستكشافات والتبشيرات المتعلّقة بالتناسل، وهذا بالتحديد ما لم يكن أبدًا بإمكان ذات المريض فهمه. لذا فإني لا أستعمل هذه الكلمة من قبيل الصدفة. إن مسألة التناسل، وهي قضية من قبيل المحاججة في إطار علم الكيمياء القديمة، نراها دائمًا مستعدة للوثوب كجواب مُنعطِف، كمحاولة لإعادة بناء ما هو غير متقبل ومستوعب من جانب ذات الذهاني ومن جانب أناه الذي يتم استجداء قدرته في حين يجد نفسه غير قادر كلية على الرد.

وهكذا، فإن الرد، عوضٌ عن استعمال كل دال على حدة وما يمكن أن يدلّ عليه لدى الذات، يتم فدى المريض عن طريق استعمال دائم وتحسيس متواصل وتوتر متواتر لمجموع نسق الدال. وهكذا نلاحظ بالفعل بأن التعليق المذكّر الذي يرافق الأفعال الإنسانية، قد تم فورًا تنشيطه، وتصويته تحت أشكاله الأكثر فراغًا والأكثر حيادًا، فيصبح هكذا الصيغة المعتادة لعلاقة الأنا الذي لم يعد بإمكانه إيجاد مجيب على مستوى الدال الذي نودي عليه منه.

ولكونه بالتحديد قد نودي عليه من المكان الذي لا يمكنه الرد منه، فإن الطريقة الوحيدة التي بقيت في حوزته كي يبقى مرتبطًا بالإنسانية التي هو بصدد فقدانها، تكمن في تمثّله الدائم بداخل هذا التعليق المختزل في نص الأوتوماتيكية العقلية والمتعلّق بمسار الحياة. إن ذات الفرد التي اخترقت هذا الحق، لم يبق لها حظ من الراحة والطمأنينة المألوفة، ما عدا ما يوفّره له تَتَبَعه أفعالَه وأقواله بتعليق مستمر ومتواصل.

وهذه الظواهر تمثّل في حالة الرئيس شريبر طابعًا غنيًا للغاية، لكنها لا تخصه لوحده لأنها تدخل في تحديد الأوتوماتيكية العقلية. وهذا لوحده يبرر استعمال لفظة أوتوماتيكية التي استعملت بكثرة في إطار الأمراض العقلية من دون معرفة ما تعنيه بالضبط. فهذه اللفظة تحظى بمعنى جد دقيق في علم الأعصاب حيث تعبر على بعض ظواهر التسريح العصبي. إلا أن استعمالها بالتقابل في الطب العقلي يبقى إشكاليًا على أقل تقدير. إلا أنها اللفظة الأكثر صوابًا في نظرية دو كليرومبو، عنما تفكرون في الفصل الذي أدخله أرسطو بين الأوتوماتون والثورة، والذي تم نسيانه اليوم بالكامل. فإذا ما اتجهنا بهذه المناسبة مباشرة إلى مجال الدال والى مجال علم الاشتقاق، مع ما يعترض ارتباط بهذا الأنا الذي يعطي للفكر ضمير المتكلم الملازم له. فإذا ما اعتبرنا أن اللغة ارتباط بهذا الأنا الذي يعطي للفكر ضمير المتكلم الملازم له. فإذا ما اعتبرنا أن اللغة تتكلّم من تلقاء نفسها، فإنها المناسبة الوحيدة لاستعمال لفظ أوتوماتيزم، وهذا ما يعطي للفظ الذي استعمله دو كليرومبو، مصداقيته وطابعه الذي يجعلنا نرضى به.

إن ما أتينا على إجلائه، يمكننا المرة المقبلة من التعرُّض إلى ما نقص في وجهتي النظر اللين تم طرحهما من قِبل فرويد ومن قبل السيدة ماكالباين.

إن فرويد يطرح نظرية جنسمثلية كامنة قد تتضمن وضعية أنثوية. وها هنا تكمن القفزة لديه. فهو يتحدّث عن هوام الإشباع المخصّب وكأن الأمر لا نقاش فيه، وكأن كل تقبل للوضعية الأنثوية يتضمّن هذا المستوى التي تم عرضه طولًا وعرضًا في هذيان شريبر والذي انتهى به ليصبح امرأة الإله. إن نظرية فرويد تقول إن الوسيلة الوحيدة التي بقيت في حوزة شريبر كي يتفادى ما قد ينتج عن الخوف من الإحصاء، هو البتر أليس من الأحسن، كما يشير إلى ذلك شريبر، أن يصبح امرأة ذات ثقافة وفكر وروية من أليس من الأحسن، كما يشير إلى ذلك شريبر، أن يصبح امرأة ذات ثقافة وفكر وروية من أن يبقى رجلًا بائسًا، مقهورًا بل ومخصيٌ ؟ وعلى العموم، فإن إيجاد حل للصراع الناجم عن الجنسمثلية الكامنة لديه، تكمن في إعطاء القضية شمولًا يضاهى شساعة الكون.

وبالإجمال فإن نظرية فرويد تمتاز باحترام أكبر للتوازن الذي يصاحب تطور الذهان. إلا أن ما لا شك فيه، هو أن اعتراضات السيدة ماكالباين، تتميّز بكونها تناقش فرويد بجدية، بل بكونها تضيف جزءًا مهمًّا إلى نظريته. إنها تعطي الأهمية لهوام الحبّل باعتباره محددًا في سيرورة الذهان. إنها هنا تلمح إلى نظريتها التي تعتمد موازاة صارمة بين النقصين الكبيرين اللذين قد يظهران بكونهما مصدرًا للعصاب لدى كلا

الجنسين على حدة. إنها تذهب بعيدًا في هذا الاتجاه وتقول أشياء جد مُسلّية، يسمح النص بالقول بها. ولقد ذهبت حتى إلى الإشارة، كخلفية لطرحها، إلى حضارة معينة تحتل فيها الشمس، بسيمتها المؤنثة والمنقوشة على الحجر، مكانة الرمز المركزي. إنها تأتي بذا الرمز على غرار الفالوس الذي تمت ترقيته في النظرية الكلاسيكية. وقد يمكن التوقف على ما يبرره في لفظ اسم المدينة التي تلقى فيها شريبر علاجه، وهي مدينة سومنينستاين.

إننا في كل لحظة من لحظات التحليل الواقعي للناس الأقل عصابية، نرقب هذا النوع من الاعتبارات التي تحصل، فتفضي الى ترابطات متميزة لكلمات غريبة الشبه، تأتي من كل أركان الأفق، وتبدو وكأنها تضفي وحدة، غير ملموسة أحيانًا، على كامل مسار حياة الفرد، وكذلك على كل أعراضه. فبصدد هذا النوع من التنقيب، يجب عدم التراجع، خصوصًا عندما يتعلّق الأمر بلحظة الدخول في الذهان.

وقبل أن أنهي عرضي، أود أن أجعلكم تلاحظون الكلام الدال، بل والبائس الذي قاله فليشسيغ لشريبر عندما جاء هذا الأخير إلى عيادته أثناء نوبته الثانية، وهو في حالة اضطراب تام. ولقد سبق أن تم لدى شريبر إعلاء مقام فليشسيغ لمرتبة شخص أبوي رفيع القيمة. وقبل ذلك أيضًا، قد سبق أن تم الإشعار بوظيفة الأبوة لديه، بل وتعليقها. إننا نعلم بواسطة شهادته بأنه كان يتمنّى أن يصبح أبًا، وبأن زوجته، في فترة الثماني سنوات التي فصلت بين النوبتين الأولى والثانية، خضعت لمجموعة من الإجهاضات التلقائية. ورغم كل هذا، يقول له فليشسيغ بأنه قد حصل تقدم كبير في الطب النفسي منذ المرة الأخيرة، وبأنه سيخضعه لبعض من تلك التنويمات التي ستكون لا محالة، خصبة. وربما كان ذاك بالذات ما لا يجب قوله. فمنذ ذلك الحين لم ير شريبر النوم، وإنما وربما كان ذاك بالذات ما لا يجب قوله.

وربما كان ذاك بالذات ما لا يجب قوله. فمنذ ذلك الحين لم ير شريبر النوم، وإنما في تلك الليلة بالذات حاول الانتحار شنقًا. فمسألة علاقة الإنجاب متضمنة بالفعل في صلة ذات المريض بالموت. وهذا ما سأخصص له الحلقة المقبلة.

27 يونيو/ حزيران 1956

#### XXV

## الطالوس والشهاب

- سيادة الخصاء
- عايدا مكالباين Ida Makalpine -
  - الترميز الطبيعي والتصعيد
    - قوس قزح
    - مُدمَجٌ في الأب

لست أدري من أي طرف ابتدئ كي أنهي هذه الدروس. وحتى يسعفني الحظ في ذلك، ها قد سطّرت من أجلكم على السبورة خطاطتين صغيرتين: الخطاطة الأولى قديمة، وهي عبارة عن جدول حاولت من خلاله في بداية هذه السنة لأبرز لكم كيف تُطرح مسألة الذهان، إذا ما أردنا أن نُبنينه بكونه علاقة مرتبطة من أحد أطرافه بالكلام. أما الخطاطة الثانية فإنها جديدة كلية وسأعتمد عليها بعد قليل.

1

إن ما قدمته هذه السنة يرتكز على الاهتمام بالتوكيد على بنية الهذيان. فالهذيان يمكن اعتباره بمثابة اضطراب في العلاقة مع الأخر وهو بهذا يرتبط بآلية تحويلية. لكني حاولت أن أبين لكم كيف تتضح كل ظواهره، وربما أيضًا في ديناميته، استنادًا على وظائف وبنية الكلام. ومن هذا المنحى كذلك يتسنّى تحرير هذه الآلية التحويلية مما يسمى بعلاقات الموضوع وما يشوبها من خلط وميوعة.

فكلما تم التوقف على اضطراب بُفترض فيه إجمالًا عدم النضج، يتم إرجاعه الى سلسلة من سلوكات خَطِّية، تنتج عن عدم نضج العلاقة بالموضوع. إلا أن التجربة تبين أن اعتماد هذا التصوُّر الخطي لا يؤدي إلا إلى مآزق وإلى تفسيرات غير كافية وغير مبرهن عليها. فتتراكم هذه التفسيرات وتتداخل، مؤدية إلى عدم التمييز بين الحالات العيادية، وفي مقدمتها الفصل بين العصاب والذهان الذي يتم طمسه هكذا. إن خبرة الهذيان الجزئي لوحدها، لكفيلة بسد الباب أمام أي حديث حول عدم النضج أو النكوص أو مجرد تغيير في علاقة الموضوع.

ويكون الأمر كذلك حتى إذا ما استندنا إلى العُصابات. فخلال السنة المقبلة عندما أقوم بمناقضة موضوع الرهاب مع موضوع الانحرافات، سنرى كيف أن مفهوم الموضوع لا يتوفر على تحديد أحادي المعنى. وستكون أيضًا مناسبة، لإعادة النظر، انطلاقًا من مربع الموضوع، في مشكل علاقات الذات بالأخر، بحيث إن هذين الأخيرين يكونان، بداخل الذهان، في حالة تناقض.

ولقد تركتم الحصة الماضية بصدد موقفين متناقضين: موقف فرويد وموقف إحدى المحللات التي تستحق التقدير، والتي وإن كانت من ممثلي النزعات الأكثر ابتداعًا فإنها، على الأقل، قامت بهذا الدور بكثير من الذكاء والتبصر.

لنُجمل باقتضاب موقف فرويد حول موضوع هذيان شريبر، وكذلك الإعتراضات التي قوبل بها هذا الموقف، ثم نرى في ما إذا تم طرح أدنى بصيص لبداية في تفسير أفضل مما قدّمه فرويد في هذا المجال.

إن هذيان شريبر بالنسبة لفرويد، يرتبط ببزوغ ميل جنسمثلي تقوم الذات بمقاومته وبإنكاره. وفي حالة شريبر، بحيث تختلف حالته عن حالة العصابي، فإن هذا الإنكار، بحسب فرويد، يفضي إلى ما يمكن تسميته بهوس شبقي نحو الإله.

إنكم تعلمون كيف قسم فرويد مختلف إنكارات الميل الجنسمثلي. إنه ينطلق من جملة ترمز إلى الوضعية المتمثلة في التعبير التالي: «أحبّه، هو، رجلًا». فهناك أكثر من طريقة لإدخال الإنكار في هذه الجملة. فيمكن أن يقال مثلًا: «لست أنا من يحبه» أو «ليس هو من أحب». ويمكن القول أيضًا: «لا يتعلّق الأمر بالحب لدي؛ إني أكرهه». وكذلك فإن الحالة، يضيف فرويد، لا تُطرح أبدًا بشكل بسيط ولا تقتصر فقط على القلب الرمزي للمعنى بكل بساطة. فنظرًا لأسباب يعتبرها متضمّنة بما فيه الكفاية، لكنه، والحق يقال، لا يؤكد عليها، يحدث انقلاب تخيّلي في وضعية جزء فقط من الأجزاء الثلاثة المكونة للجملة. وهكذا فإن «إني أكرهه» تنقلب مثلًا عن طريق الإسقاط إلى «إنه يكرهني». وفي

حالة شريبر، «ليس هو من أحب، تنقلب إلى امن أحبه فهو آخرا، بمعنى امن هو أكبرا. وهكذا فإن الإله نفسه ينقلب إلى «إنه يحبني»، كما هو الحال في كل هوس شبقي. وهكذا فإنه من الواضح أن فرويد يدلنا على أن الحصيلة النهائية للدفاع ضد الميل الجنسمثلي، لا يمكن فهمها إلا انطلاقًا من انقلاب جد متقدّم للجهاز الرمزي.

فكل شيء إذًا يبدو وكأنه يدور حول الدفاع. ولا بدلهذا الدفاع أن يكون على درجة من القوة كي يدفع بذات المريض ليس فقط إلى ما لا يقل عن تفكك العالم الخارجي بأجمعه، وإنما أيضًا من يحيط به من أشخاص وحتى المقربين منه. إنه تفكك يحصل للآخر بما هو آخر ويتطلّب إعادة بناء الكل بطريقة هذائية، بعدها تستعيد ذات المريض عالمًا يُمكنها من أن تتعرّف بداخله تدريجيًّا على ذاتها وإن كان ذلك أيضًا بطريقة جد مختلة. إنها ستتعرف على ذاتها وقد قُدُّر لها أن تصبح ذاتًا بامتياز لمعجزة ربانية، بمعنى أنها ستصبح السند والوعاء الأنثوي لإعادة خلق إنسانية جديدة. لكن كل هذا لن يتحقق إلا في زمن أجَّل إلى مستقبل غير مؤكّد، ولأجل غير مسمى لكنه آتٍ لا ريب فيه. وهكذا فإن هذيان شريبر عند اكتماله، يظهر متحليًا بجميع السمات العُظامية التي تطبع هذاءات الفداء Rédemption في أشكالها الأكثر نموًا.

فما الذي يفسر حدَّة الدفاع هذه؟ يبدو أن تفسير فرويد ينحصر بكامله في الإستناد إلى مفهوم النرجسية. وهكذا فإن الدفاع ضد الميل الجنسمثلي ينطلق من خشية نرجسية. ثم إن توسّع أنا المريض بقدر شساعة العالم، مرده إلى الاقتصاد الليبيدي الذي يتواجد بالكامل، على ما يبدو، على مستوى الخيالي. وبما أن ذات المريض أصبحت موضع حب من طرف الكائن الجلل، فبإمكانه إذا أن يَهمِل ما كان يبدو له في أول الأمر أجدر بالحفاظ عليه والمتعلّق بما يدل على فحولته.

إلا أن المحور أو النقطة المركزية للديالكتيك الليبيدية التي يستند إليها فرويد في تفسير آلية وتطوّر العصاب، تدور في آخر المطاف، وأؤكد على ذلك، حول مسألة الخصاء. إن الخصاء هو ما يحدد ويشرط الخشية النرجسية. إن تقبل الخصاء هو ما تدفعه الذات من ثمن لا يعادله إلا هذا التقلّب لمجمل الواقع لدى شريبر. وهكذا نرى فرويد لم ولن يتراجع أبدًا عن سيادة الخصاء. يُعتبر الخصاء أكبر ثوابت النظرية الفرويدية، من أولها إلى آخرها. وفي إطار تحديد فرويد النظري للعبة البيذاتية التي تسجّل بداخلها سيرة أية ظاهرية تحليلية، لم يعمل فرويد أبدًا على إزاحة الخصاء من مقامه المركزي ولا حتى على التخفيف من قيمته. فلم يتم البحث للخصاء عن طروحات موازية أو مساوية إلا ممن كانوا يحيطون بفرويد ومن طرف أناس ينتمون للحركة التحليلنفسية.

أما في أعمال فرويد، فإن الموضوع الفالوسي يحظى بداخل الاقتصاد الليبيدي، سواء لدى الرجل أو المرأة، بمكانته المركزية.

فهذا واقع أساسي، يطبع كل التنظيرات التي قدّمها فرويد وواظب عليها. ورغم التعديلات التي عمد إلى إدخالها خلال تنظيره، وعبر كل مراحل الهندسة التي وضعها بخصوص الحياة النفسية، فإن إعطاءه الأولوية للمركز الفالوسي لم يتغيّر أبدًا.

فإن كان هناك شيء ذو قيمة من بين ملاحظات عايدا ماكلباين، وهو الشي الوحيد الذي لم تقم بالتوكيد عليه رغم ذلك، فهو يكمن في قولها إن الأمر لدى شريبر لا يتعلق أبدًا بمسألة الخصاء. إن اللفظ اللاتيني المستعمل في الألمانية -Eviratio يتعلق أبدًا بمسألة الخصاء في النص الفرويدي معنى «تغيّر» مع كل ما تتضمّنه هذه الكلمة من انتقال إلى «شاكلة امرأة». وهذا ليس قط بمثابة خصاء. ومع ذلك، فإن التحليل الفرويدي يجعل كامل دينامية ذات شريبر تدور حول موضوع الخصاء، أي حول فقدان الموضوع الفالوسي.

لكن حتى من خلال بعض النقائص التي قد تعتور ببرهنة فرويد والتي ترجع إلى استعمال ألفاظ لا محل لها إلا بداخل الديالكتية التخيلية الخاصة بالنرجسية، يجب، مع ذلك، أن نلاحظ أن العامل الذي يلعب دورًا أساسيًا في الصراع إنما هو العنصر الرجولي. فهذا العنصر كفيل لوحده بأن يمكّننا من فهم مختلف فترات تطور الهذيان، وفهم مراحله وكذلك بنيته النهائية. والأكثر من ذلك، يمكننا أيضًا وبالمناسبة، الوقوف على مختلف التنقيبات الرقيقة والدقيقة التي فتح مجالها ولم يعمل بعد على استجلاء كنهها بالكامل. وهكذا فإن فرويد يبين لنا مثلًا أن الإسقاط وحده غير قادر على تفسير الهذيان، وبأن الأمر هنا لا يتعلق بانعكاس مرآوي لإحساس المريض، لكن من اللازم تحديد مراحل في الذهان، وكذلك، إن أمكن القول، تحديد اللحظة التي يتعرّض فيها الميل للنقص بسبب شيخوخته.

في مستهل السنة، لقد أكدت كثيرًا على ما يلي: إن ما تم كبته في الداخل، يعود تمظهره في الخارج، إنه يبرز من جديد في خلفيته؛ بمعنى إنه لا يظهر بداخل بنية بسيطة وإنما في وضعية، إن أمكن القول، داخلية، مما يجعل ذات المريض نفسها ملتبسة وإشكالية، وإن كانت في الحالة الراهنة هي مصدر الإضطهاد. وهكذا لا تصبح هذه الذات، في اقتراب أولي لها، إلا ممثلة لذات أخرى تلعب ومن دون شك، في آخر المطاف، دور العامل المحرّك. وبالإجمال، إن هناك تراتبًا وتدرجًا بخصوص أخروية الأخر. وهذه واحدة من المسائل التي قادنا فرويد نحوها، إلا أنه توقّف عندها.

أما عايدا ماكالباين، فقد قامت بمعارضة فرويد - كما عارضه آخرون من قبلها، إلا أنها أكثر تناسقًا من غيرها - قائلة إن لا شيء يسمح بالتفكير في أن هذا الهذيان يتضمن نضجًا جنسيًّا، إن أمكن القول، قد يؤدي إلى افتراض خشية الخصاء. فالنزعة الجنسمثلية هي أبعد من أن تظهر خلاله بكونها ميلًا أوليًّا. فكل ما نراه يتمظهر منذ البداية في هذا الذهان، هو عبارة عن أعراض مراقبة أولًا، وهي أعراض من طبيعة ذهانية.

نقف في هذا الذهان مباشرة على ما يتخلّل العلاقة الذهانية بامتياز وهو من قبيل الظواهر السيكوسوماتية التي أعارتها هذه الممارسة العيادية أكثر اهتمام والتي هي، في نظر ماكالباين، المدخل الوحيد لفينومينولوجيا هذه الحالة. فلقد تمكّنت ها هنا من التوقّف مباشرة على ظواهر تختلف تمامًا في بنيتها عمَّ يحدث في العصابات، إذ لا أثر لعلامة أو لصراع حول ما تبرزه الذات بوصفها كاثناً جسديًّا. إن عَرضًا يشبه نتوءًا في الوجه قد يرافق مناسبة حفل ميلاد، قد نراه، في إطار كهذا، يبرز مباشرة من دون وسيط ومن دون جدلية تُذكر، ومن غير الممكن كذلك إعطاء تأويل يمكن أن يربطه بأي حدث من ماضي الذات.

فهذا من دون شك، ما دفع عايدا ماكالباين بأن تطرح المشكلة الجدمتميزة بخصوص التقابلات المباشرة بين الرمز والعرض. إن جهاز الرمز غائب تمامًا عن الفئات العقلية لدى المحلل النفسي المعاصر بحيث لا يعمد لفهم هذه العلاقات إلا من خلال هوام معين. وهكذا تقوم كل برهنته على رد نمو الذهان إلى مضمون هوامي، وإلى أصل قباوديبي تم تثبيته به. وهكذا يتم التأكيد على أن ما يدعم الرغبة لدى شريبر يكمن أساسًا في موضوع الإنجاب، كغرض في حد ذاته، وهو لا جنسي في شكله. وأما ما يخلفه هذا الموضوع من شروط إزالة الرجولة وتثبيت الأنوثة، فما هو إلا نتاج بعدي للشرط المطلوب تحقيقه. هكذا تعتبر الذات وكأنها نشأت بداخل علاقة الطفل بأمه لا غير، وقبل تكون أية وضعية ثلاثية. وبعد ذلك فقط، ينمو لدى الطفل هوام رغبة يخص رغبته في تمكنه من قدرة أمّه على إنجاب الأطفال.

فهذا هو مجمل برهنة السيدة ماكالباين وليس لدي من سبب لمتابعة عرض تفاصيلها الغنية هنا. إنكم تجدونها في التصدير والتذييل المفصليين اللذين أعدَّتهما بنفسها من أجل إصدارها لمؤلف شريبر بالإنجليزية. المهم في الأمر هو أن تروا أن هذا الاستدلال يرتبط بتوجيه كامل للجدلية التحليلية في منحى معيّنٍ. وهذا المنحى يصبو إلى جعل الاستثمارات التخييلية للهوام، وكذلك مختلف ترتيباته وبنياته وما يعتورها من تخلخل وانحلالٍ، محور كل فهم ومحور كل تقدم في العلاج. إن الخطاطة التالية: إحباط

-عدوانية - نكوص، والمتداولة حاليًا بشكل معمَّم، تتموضع في صلب ما تحاول السيدة ماكالباين تفسيره في هذا الهذيان.

إنها قد ذهبت بعيدًا في هذا الاتجاه. فإن حدث، كما تقول، اضمحلال وغسق العالم، وفي بعض الأحيان اضطراب وخلط في الاقتراب من الواقع، فذلك لأنه يجب إعادة خلق العالم من جانب المريض. إنها بهذه الطريقة، وفي المرحلة الأكثر عمقًا من الاختلال العقلي في الذهان، تُدخِل نوعًا من الغائية. وكل هذه الأسطورة الهذائية، في نظرها، لم يتم بناؤها إلا لكونها الوسيلة الوحيدة كي تتحقّق حاجة شريبر التخيّلية في الإنجاب.

فمنظور عايدا ماكالباين يسمح، من دون شك، بإدراك ما يحدث بالفعل على المستوى الخيالي، وبإدراك التكثيف التخيلي للذات التي ستنشأ من جديد. إنني هنا أستشف أحد مواضيع شريبر الذي لا يخفى عليكم. إنه موضوع Picturing.

لكن، من هذا المنظور، بحيث لا يتعلّق الأمر إلا بهوامات تخيّلية، ما الذي يسمح لنا بفهم الأهمّية القسوى التي يعطيها فرويد لوظيفة الأب؟ مهما حصل للتنظير الفرويدي حول الذهان من نواقص، فإنه يستحيل عدم الوقوف لديه بخصوص شريبر على مسألة وظيفة الأب، وهي الوظيفة التي بدت مؤججة إلى درجة تم الرجوع فيها من جانب شريبر إلى الإله - الأب - وإن كان هذا الأخير من الأمور غير ذات معنى عنده -وذلك كي يبلغ الهذيان ذروته واتزانه. لقد أكّد فرويد بما لا مراء فيه أن تطوّر ونمو الهذيان لدى شريبر يسود ويتغلّب فيه أشخاص من نمط أبوي يحل بعضها محل الآخر، وصولًا إلى الأب الإلهي نفسه وتوحّدها به. وهذا بالذات ما يجعلنا نطرح المشكل مجددًا: لماذا يقوم فرويد بمعالجة بعض المواضيع فقط بطريقة لا تشفي الغليل مع العلم أنه إن تعمّق في تحليلها، فإنها تصب في صالح برهنته وتدعمها؟

في الحقيقة، إن كل شيء لدى فرويد في توازن، في حين يبقى كل شيء ناقصًا في تعديلات السيدة ماكالباين. وليس فقط تضخم الوجه الهوامي للأب هو ما يمنعنا بتاتًا من الاكتفاء بدينامية ترتكز على بزوغ الهوام القبأوديبي. فهناك أشياء كثيرة أخرى. إن فرويد يقترب أكثر مما فعلته السيدة ماكالباين، من الجانب المتغلب والمسيطر والمنتشر لظواهر السماع اللفظي، ولانجذاب الذات القوي بداخل عالم الكلام. إلا أن عالم الكلام هذا لا يتواجد موازاة مع وجود الذات، وهو أيضًا ليس كما سميته سابقًا، مرافقة متكلمة للأفعال. إنما هو حث واستجداء، بل هو أمر أبدي للذات كي تتمظهر بمستوى عالم الكلام. ولا يمكن لذات المريض، ولو لحظة واحدة، أن تتعطّل في الرد بمستوى عالم الكلام. ولا يمكن لذات المريض، ولو لحظة واحدة، أن تتعطّل في الرد على هذا الاستدعاء المتواصل من قبل الكلام الذي يصاحبها. إنها دومًا حاضرة وقادرة

على الرد، أو على عدم الرد. وذلك ربما، يقول المريض، قد يراد منه، مجبرًا، أن يقول شيئًا بليدًا. فبهذا الرد أو بعدمه، يشهد المريض على انخراطه المتأهب في هذا الحوار الداخلي. وما عدا ذلك، يعتبر إشارة لما يسميه شريبر Verwesung، بمعنى «انحلال وتفكك» كما تمت ترجمة اللفظة حقًا.

وهذا ما أثرنا حوله الانتباه طيلة هذه السنة. ونؤكد فنقول إن هذا هو ما يعطي للموقف الفرويدي حق قدره. فعلى الرغم من الالتباس الذي قد تتعرّض له بعض مظاهر الذهان إذا أرجعناها إلى الدينامية التي تَعَرَّف عليها فرويد في العصاب، فإنها، مغ ذلك، تلقى اعتبارًا أكثر إفادة من خلال منظوره. إن فرويد لم يطرح منظوره بكل وضوح، وهذا بالضبط ما يجعل موقفه أكثر صلابة في مقابل هذا النوع من البرمجة، إن صح القول، للعلامات الغرائزية والذي تم بداخله اختزال كامل الدينامية التحليلية بعد موته. فأنا أتحدث هنا عن وظيفة الأب وعقدة الخصاء. إنهما من بين المعالم التي لم يتخل عنها فرويد أبدًا، والتي يشترط وجودها في كل فهم تحليلي ممكن، وحتى عندما لا يحصل هذا الفهم إلا جزئيًا، ذلك لأنه باعتمادها يصبح الفهم أصوب.

فبخصوص هذه المعالم لا يتعلّق الأمر، بكل بساطة، بعناصر تخيّلية. فما نقف عنده، في المستوى التخيّلي، على شاكلة الأم الفالوسية، لا يتطابق، كما تعلمون جميعًا، مع عقدة الخصاء لكونها تندمج في إطار الوضعية الثلاثية للأوديب. فهذه الوضعية لم يتم استجلاؤها كلية من طرف فرويد. لكن بما أنه حرص دائمًا على أخذها في الاعتبار، فإنها هناكي تُمكّن من استجلاء أكبر. لكن هذا الاستجلاء لا يصبح ممكنًا إلا إذا اعترفنا بأن العنصر الثالث المتمثّل في شخص الأب، وهو عنصر أساسي لدى فرويد، له سمة دلالية، لا يمكن اختز الها لأي نوع من أساليب الإشراط التخيّلي.

2

لا أقول إن «اسم الأب» هو الوحيد الذي يحق أن نقول فيه ما قلناه. إنه بإمكاننا استجلاء هذا العنصر كلما وضعنا يدنا على شيء ما يرتبط بالمجال الرمزي. وبهذا الخصوص، عمدت مرة أخرى على قراءة مقال إيرنست جونز حول الرمزية. وسأقوم مجددًا بالإشارة إلى أحد الأمثلة الأكثر شهرة والتي يحاول هذا المعلم - القزم من خلالها ضبط ظاهرة الرمز، فالأمر يتعلّق بالخاتم Anneau.

فالخاتم، على حد قوله، لا يبدو أثناء التحليل بصفته رمزًا يمثل الزواج مع ما يشمل عليه هذا الأخير من جوانب ثقافية جد مركبة وتصعيدية. أما إن كان الخاتم يرمز إلى شيء فإنما يرمز في نظره إلى العضو الجنسي الأنثوي. أليس من طبع تصريح كهذا أن يتركنا مذهولين، خصوصًا عندما نكون على علم بأن تفعيل الدال في العرض ليس له أي ارتباط بمجال الميول؟ لهذا، فحتى يتم للمؤلف الاعتقاد بأن الخاتم هو بمثابة ترميز طبيعي لعضو المرأة الجنسي، فلا بد أن تكون قد تكوّنت لديه حقًا فكرة غريبة بخصوص الترميزات الطبيعية.

إنكم تذكرون قصة «الخاتم» لهانس كارفيل. إنها من القرون الوسطى. جعل منها لافونتين حكاية للأطفال وضمها بالزاك الى مؤلفه المسمى (حكايات مضحكة). إن الرجل الطيب، بطل الحكاية - الذي يتم إبرازه في القصة بأزهى الألوان، والذي قيل لنا عنه في بعض الأحيان إنه رجل كاهن - بات يحلم بأن أصبعه يدخل في خاتم. لكن عند استيقاظه وجد أصبعه داخل فرج شريكة حياته. ولكي نقول الأشياء واضعين النقاط على الحروف، نتساءل في ما إذا كان من المعقول اعتبار خبرة اختراق هذه الفتحة - إذ إن الأمر يتعلق فعلا بفتحة - يمكن أن تشبه بأي حال من الأحوال، خبرة إدخال الأصبع في الخاتم، إن لم نكن نعلم مسبقًا ما يعنيه مفهوم الخاتم؟

فالخاتم ليس بمثابة شيء يمكن العثور عليه في الطبيعة. فإن كان هناك شيء ما من قبيل الولوج، شيء يشبه الولوج إلى... إلى حد ما للأصبع في الخاتم، فلن يكون قط الولوج بهذا المكان الذي هو رخو أكثر من أي شيء آخر. فإن كان هناك شيء في الطبيعة من شأنه أن يدلنا على بعض من خصائص الخاتم، فذلك ينحصر على ما نعتته اللغة بلفظة شرّج Anus والذي تكتب بn واحدة في اللاتينية، وذلك ما تذكره المناجد القديمة، بنوع من الاحتشام، بكونه الخاتم الذي يمكن أن نجده في المؤخرة. ولكن كي يتم لديكم الخلط هكذا بين الأول والثاني في إطار ما يمكن اعتباره ترميزًا طبيعيًا، كان لا بد أن يكون فرويد نفسه قد يئس حقًا منكم إلى درجة جعلته يحجم عن تلقينكم الفرق بين الأول والثاني.

إن شطحات السيد جونز الفكرية، كان القصد منها أن تبيّن لنا أن الخاتم لا يظهر في حلم ما، وبالأحرى في حلم يفضي إلى نشاط جنسي، إلا لأننا ندل هكذا على شيء ما بدائي. إن المضامين الثقافية تخيف السيد جونز، ولهذا فهو ضالٌ هنا إذ لم يدُرُ في خلده أن الخاتم قد سبق وجودُه كدال، بصفة مستقلة عن مضامينه المختلفة، وبأنه أحد الدوال الأساسية التي يستطيع الإنسان بواسطتها، خلال تواجده في العالم، من تثبيت أمور عدّة من قبيل الزواج. فالخاتم ليس عبارة عن ثقب يحوطه شيء ما، كما يعتقد السيد جونز على ما يبدو، مثله مثل أو لائك الذين يظنون بأنه كي يتم صنع المعكرونة، يكفي أن نأخذ ثقبًا ونلصق الدقيق حواليه.

وإلا فكيف يمكن تفسير كون إنسان ما بإمكانه أن يسمع هذا القول الأكثر بدائية وبساطة: «هذا هو» C'est cela. إلا أن هذا التعبير، بالرغم من بساطته الأولية، له معنى دلالي بالنسبة للإنسان. إنه يرى شيئًا ما ها هنا، كيفما كان هذا الشيء، فيقول: «هذا هو». وكيفما كان الشيء الذي يتواجد قبالته، سواء أكان أكثر الأشياء خصوصية، أو أكثرها غرابة أو التباسًا فإنه يقول: «هذا هو». إلا أن «هذا» قد تحوّل الآن إلى مكان غير المكان الذي كان فيه، بمعنى أنه انتقل إلى لا مكان، وأصبح الآن يعني «هذا»؛ «هذا هو».

أود الحديث ولو لحظة، عن موضوع اخترته عنوة. إنه أنموذج لكل تلك الظواهر التي تعترض طريق الإنسان وإن كانت لا تمتلك حجمًا ولا صلابة، إنها ظاهرة الشهاب. إن الشهاب تحديدًا هو «هذا». إنه واقعي وفي الوقت نفسه وهمي. إلا أنه من الخطأ القول إنه من قبيل الخيال. قوس قزح كذلك، «هذا هو». إنكم تقولون بأن قوس قزح، «هذا هو» أو «هو ذا»، ثم تنطلقون في البحث. لقد طال التفكير لمدة من الزمن حول هذه القضية، إلى أن جاء السيد ديكارت فاختزل المسألة بالكامل. نجدنا، كما يقول، أمام منطقة في السماء تشتعل ألوانًا قزحية من خلال قطرات أمطار عالقة، إلخ. وماذا معض مظهر، «هذا هو».

لتلاحظوا أن المسألة ما زالت من دون حل. فشعاع النور، كما تعلمون، هو إما تموجات أو جسيمات. ثم إن قطرة الماء الصغيرة هي شيء عجيب. لأنها ليست على الشكل الغازي، في نهاية المطاف. إنها في حالة تكاثف. إنها تتساقط على شكل سائل لكن تبقى معلقة، بين المستويين، لكونها بلغت حالة جسد رهيف متمدد، على غرار الماء.

فعندما نقول إذًا «هذا هو» فإننا نطرح ضمنيًّا في حديثنا بأن ما يتعلَّق به الأمر ما هو إلا هذا، أو بأنه ليس هذا، بمعنى كونه المظهر الذي توقّفنا عنده. كل هذا يبرهن على أن ما تم بروزه في ما بعد، «إنه ليس إلا هذا» و«إنه ليس هذا»، كان متضمنًا في «هو هذا» منذ البداية.

أن قوس قزح ظاهرة ليس لها أي قيمة تخيلية، إذ لم يحصل لكم أبدًا أن رأيتم حيوانًا يعيرها أي اهتمام. والإنسان كذلك، والحق يقال، لا ينتبه إلى عدد لا حصر له من المظاهر المشابهة. فالانبثاقات اللونية منتشرة جدًّا في الطبيعة، إلا أن لا أحد يقف عندها، ما عدا تحت تأثير موهبة في الملاحظة أو بحث خاص. وبالعكس، إذا ما كان لقوس قزح من وجود، فذلك بالضبط لإرتباطه بـ «هذا هو»، وهو ما جعلنا نسميه قوس قزح، وعندما نتحدث عنه لشخص لم يره بعد، تأتي لحظة نقول له أثناءها بأن

قوس قزح، وهذا هوا. ثم إن وهذا هوا، يفترض الشرط بأننا سننخرط بكل ما نملك من قوة كي نعرف ما هو مختبئ في الخلف، وما هو سببه، وكيف سنتمكّن من اختزاله. لتلاحظوا جيدًا أن ما يميز قوس قزح والشهاب منذ الأزل، هو أن لا شيء يختبئ في الخلف. فكلاهما يتجسّد بالكامل في مظهره. لكن ما يجعل قوس قزح يتجسد بالنسبة لنا، لدرجة تجعلنا لا نتوقف عن التساؤل بصدده، يرجع فقط إلى وهاذا هوا الأصلي، بمعنى أنه يرجع إلى التسمية بحد ذاتها التي نعطيها للظاهرة. فليس هناك شيء خارج هذا الاسم.

بمعنى آخر، ولكي نتقدّم أكثر، فإن قوس قزح لا يتكلم، لكن يمكننا أن نتكلم محلّه. وأيضًا لا أحد يخاطبه، وهذا ما يثير الانتباء حقّا. قد يحدث أن نخاطب الشفق وأشياء أخرى من هذا القبيل، لكن قوس قزح وما شابهه من المظاهر يحظى بامتياز كونه أننا لا نكلمه. وهنالك من دون شك أسباب لذلك. وربما لكونه غير متماسك وغير متجسّد للغاية. لكن لنفترض أننا نكلمه. فإذا ما كلمناه، فإنه بإمكاننا أن نجعله يتكلّم. يمكننا أن نجعله يتكلّم لمن نريد، وقد تكون البحيرة. لكن إذا لم يكن له اسم أو لم يُرد أن يعرف شيئًا عن اسمه، أو أنه لا يعلم بأن اسمه قوس قزح، فإن البحيرة ليس لها من إمكانيات شيئًا عن اسمه، أو أنه لا يعلم بأن اسمه قوس قزح، فإن البحيرة ليس لها من إمكانيات وقد تصبو البحيرة للالتحاق بقوس قزح، لكنها لن تفلح أبدًا في ذلك، لسبب بسيط وقد تصبو البحيرة الشمس التي تتراقص على سطح البحيرة، وكذلك الضباب الذي يتصاعد هو أن أشعة الشمس التي تتراقص على سطح البحيرة، وكذلك الضباب الذي يتصاعد على معنى، وانطلاقًا من درجة معينة من تكاثف قطرات الندى. لكن ليس هناك من داع على معنوى انعطاف الشمس ولا عن أي من العناصر المحددة لظاهرة قوس قزح، إن لم يكن قد تمّت بعد تسميته في ذاته.

فإن أنا أتيت على القيام بهذه الدراسة الطويلة حول هذه الظاهرة التي تتسم بطابع الحزام الكروي الذي بإمكانه أن ينبسط وأن يختفي، فذلك لأن الجدلية التخيّلة في التحليل النفسي هي بالضبط من نفس الطبيعة. لكن لماذا علاقات الطفل بالأم، والتي يصبو المحللون أكثر فأكثر إلى حصر هذه الجدلية بداخلها، لم تعد كافية، إذ ليس هناك من مانع حقًا؟

قد يقال لنا إن ما تنطلبه أم هو حوزتها على فالوس تخيّلي. ثم يتم تقديم التفسير التالي بأن الطفل يصلح لها كسند واقعي بما فيه الكفاية للحصول على هذا الإضافة التخيّلية. أما بالنسبة للطفل، ذكرًا كان أم أنثى، فإنه يفلح في تحديد موقع الفالوس مبكرًا جدًّا. ثم يقال لنا إن الطفل يضع هذا الفالوس بسخاء من جانب الأم، إما في تقابل

مرآوي أو في تقابل مرآوي مضعف. فبإمكان الزوجين أن يتوافقا حول هذه الفولسية التقابلية بكونها وهمًا متقاسمًا. والكل من الممكن أن يستقيم على مستوى وظيفة الفالوس التوسطية. إلا أن الزوجين يجدان نفسيهما، على العكس، في حالة صراع، بل كل من جهته، في حالة استلاب داخلي. لماذا؟ لأن الفالوس، إن صح التعبير، هو في حالة تجوال دائم. إنه دائمًا في مكان آخر. والكل يعرف أين تُموقعه النظرية التحليلية: إن الأب هو المفترض فيه حامله، وحواليه يتمركز الخوف من فقدان الفالوس لدى الطفل، وكذلك المطالبة، والحرمان أو الملل والحنين إلى الفالوس لدى الأم.

لكن، إذا ما كانت تبادلات عاطفية وتخيلية ترسو بين الأم وطفلها حول الافتقار التخيلي للفالوس، وهو ما يشكل العامل الأساسي في الانسجام البيذاتي، فإن الأب، بداخل الجدلية الفرويدية. له فالوسه، لا أكثر. إنه لا يتبادله ولا يعطيه. فليس هناك أي تبادل دائري. إن الأب ليست له أي وظيفة في الثلاثي، ما عدا كونه يمثّل حامل ومالك الفالوس، لا أكثر ولا أقل. وبعبارة أخرى، إنه، بداخلي الجدلية التخيّلية، من يَلزم وجوده كي يصبح الفالوس شيئًا آخر غير كونه شهابًا.

3

إن هذا لأمر أساسي لدرجة أنه إذا أردنا أن نحدد في خطاطة ما يجعل فكرة فريد حول العقدة الأوديبية تقف مستقيمة على قدميها، فيلزم القول إن الأمر لا يتعلّق بالثلاثي أب أم - طفل، وإنما يتعلّق بالثلاثي (أب) - فالوس - أم - طفل. فأين هو الأب في كل هذا إذًا؟ إنه بداخل الخاتم الذي يقوم بالشدِّ على الكل أو بجعل الكل يشدُّ بعضه بعضًا. وهكذا، فإن فكرة الأب لا يتم افتراضها إلا مرتبطة بسلسلة متكاملة من الاعتبارات الدلالية التي تضمن لها وجودها وثقلها، وهي اعتبارات بعيدة عن أن نخلطها مع تلك التي تتعلّق بالجانب التناسلي والتي تختلف عنها حتى على المستوى اللغوي في كل التقاليد الألسنية.

ولن أترك حالي تنساق الى قراءة هوميروس وسان بول كي أقول لكم إن الابتهال إلى الأب، أكان زيوس Zeus أو أيًّا آخر، هو شيء مغاير تمامًا عن الاستناد فقط وببساطة إلى الوظيفة التناسلية. فمن بطن امرأة يمكن تناسل عدد لا يحصى من الكائنات، ومن الممكن أن تكون هذه الكائنات من فصيلة النساء فقط. وربما قد نصل إلى ذلك في المستقبل القريب. ذلك أن الجرائد تطلعنا كل يوم على أن التوالد العذري هو بصدد التحقيق وبأنه سيصبح باستطاعة النساء إنجاب بنات من دون مساعدة من أحد. على

أيّ، لتلاحظوا أنه إذا ما تم تدخّل عناصر ذكورية في هذه القضية، فإنهم سيقومون بدورهم في الإخصاب، ولا يلعبون، كما هو الحال عند الحيوان، أكثر من كونهم عاملًا جانبيًا لكنه ضروريٌ. سيحصل هناك تناسل النساء من النساء، وذلك بإعانة من الرجال الذين ليس لهم سوى دور جانبي ومن أجل مواصلة السيرورة فقط، لكنهم لا يقومون بتركيبها. ولن يحدث تجديد في البنية إلا انطلاقًا من اللحظة التي نبحث فيها عن تسجيل الولادات انطلاقًا من الذكور. فلن تحدث القطيعة التي تعمل على الفصل والتفريق بين الأجيال إلا انطلاقًا من اللحظة التي نتحدث فيها عن التناسل من ذكر لذكر. وهكذا فإن تدخّل دال الأب، يُدخل بشكل استباقي، تنظيمًا وترتيبًا في سلسلية الأجيال المتلاحقة. النالسنا هنا بصدد النطرة ولكا أه حه وظفة الأب هذه لكنت أن انتاهك لواحد العلاحة.

إننا لسنا هنا بصدد التطرق لكل أوجه وظيفة الأب هذه، لكنني أثير انتباهكم لواحد من أكثرها وضوحًا والمتجلّي في إدخال نظام، نظام رياضياتي، تختلف بنيته عن النظام الطبيعي.

لقد تم تكويننا في إطار التحليل النفسي بواسطة خبرة العُصابات. وفي هذا الإطار، من الممكن الاكتفاء بالجدلية التخيلية لو أننا، في إطار تصوّرنا لهذه الجدلية، نقوم بافتراض هذه العلاقة الدلالية الموجودة مسبقًا والتي تتدخّل وتؤثّر في ما نريد أن نفعله بهذه الجدليّة. وربما بعد جيل أو جيلين، قد تختلط الأمور ولن يكون بالإمكان فهم أي شيء من هذا القبيل. لكن في اللحظة الراهنة وبالمجمل، بما أن موضوع الأوديب بقي متواجدًا، فإنه يحافظ على فكرة البنية الدلالية التي هي جد أساسية في التعامل مع العُصابات.

أما في ما يتعلّق بالذهانات فهذا شيء آخر. فالأمر لا يتعلّق بعلاقة الذات بارتباط مدلولي داخل البنيات الدلالية المتواجدة، لكن يتعلّق الأمر بالتقاء الذات، في ظروف منتقاة، مع الدال في حد ذاته، وهو ما يطبع الدخول في الذهان.

لتنظروا إلى أي فترة من حياة الرئيس شريبر، اندلع خلالها ذهانه. لقد كان أكثر من مرة في حالة انتظار وترقب ليصبح أبًا. فها هو بغتة يُنصّب في وظيفة راقية اجتماعيًّا، لها قيمة عظمى في ناظريه. إنه أصبح رئيسًا لمحكمة الاستثناف. فعلى مستوى التراتب الإداري، يمكن القول إن منصبه يوازي منصبًا في مجلس الدولة. فها هو قد صعد إلى أعلى قمة المجلس التشريعي، ويجالس الشخصيات التي تُشرَّع وتسنّ القوانين والتي تفوقه بأكثر من عشرين عامًا من العمر، وهو ما قد يحصل عنه اختلال في تنظيم تسلسل الأجيال. وذاك ما حصل، عندما استدعي فورًا من جانب مجلس الوزراء لتنصيبه في منصبه الجديد. فما كان من هذه الترقية إلا أن وضعت ذاته على محك الاختبار. وما يتعلّق به الأمر في آخر المطاف هو معرفة ما إذا كان شريبر في قرارة ذاته سيصبح أبًا

ام لا. وهكذا نرى كيف أن مسألة الأب هي ما تتمحور حوله كل أبحاث فرويد، وكل وجهات النظر التي أحاط بها الخبرة الذاتية.

لكننا نتناسى كل هذا طبعًا. إن آخر تقنية تم ابتكارها في التحليل تبقى مهووسة بمسألة العلاقة بالموضوع. فما يتم وصفه كخبرة سامية من خلال هذه التقنية، تكمن في استيهام عضو المحلّل التناسلي ثم اجتيافه تخيليًّا. لكن ألا تتلخص حصيلة هذا المنظور في جعل مسألة البنوة Filiation توازي عملية امتصاص القضيب Féllation؟ هناك بالفعل علاقة اشتقاقية بين اللفظين، لكن ليس هذا دليلًا كافيًّا كي نجعل من الخبرة التحليلية نوعًا من المشهد الفاحش المتمثّل في ابتلاع تخيلي لموضوع تمت في النهاية تنقيته من الهوامات.

أما بخصوص الظواهر الذهانية، فإنه من المستحيل، بأي حال من الأحوال، تجاهل أصالة الدال في حد ذاته. فما يظهر بوضوح كامل في كل ما يحصل بظواهر الذهان، هو أن الأمر يتعلق بتعامل الذات مع دال في حد ذاته، ويتعلق أيضًا باستحالة هذا التعامل. سوف لن أرجع هنا إلى مفهوم Verwerfung الذي انطلقت منه في البداية، والذي بصدده، بعد تفكير عميق، أقترح عليكم الاعتماد نهائيًا على هذه الترجمة التي تبدو لي أفضل من غيرها؛ إنه مفهوم الإلغاء Forclusion.

تتبع ذلك سيرورة اسمينا المرحلة الأولى منها باسم اكارثة تخيلية بمعنى أن لا شيء يمكن استغلاله من العلاقة المميتة التي هي نفسها العلاقة مع الأخير التخيلي. ثم بعد ذلك، وبصفة منفصلة، يبدأ جهاز الدال بكامله في الانتشار وفي التحرك متخذا مظاهر شتى: انفصام، تجزؤ، تحريك الدال على شاكلة كلام مقذوف ومن دون دلالة، أو مثقل بالدلالة، تحلل الخطاب الداخلي... إلخ. كلها مظاهر لغوية تطبع كامل بنية الذهان. فبعد الالتقاء، ثم الاصطدام بدال غير ممكن استيعابه، يتطلب الأمر إعادة بنائه، لأن هذا الأب من غير الممكن أن يكون أبًا بكل بساطة، أو أن يكون أبًا مدورًا، كالخاتم الذي تحدثنا عنه سابقًا. بل ومن غير الممكن أن يكون هذا الأب كما هو بالنسبة لكل الناس. ولهذا فإن شريبر سيعمل على إعادة صياغته بالفعل.

وفي الحقيقة، لا أحد يعلم أنه مُدمج في الأب. ومع ذلك، إني أريد أن أنبهكم قبل مغادرتكم هذه السنة، بأنه كي تصبحوا أطباء، بإمكانكم أن تدّعوا البراءة بخصوص هذه المسألة، لكن كي تصبحوا محللين، يحسن بكم أن تفكّروا مليًّا، من حين لآخر، حول موضوع كهذا، وإن كان ليس بالإمكان التحديق في وجه الشمس أو في وجه الموت. فأنا لا أقول إن أدنى حركة من أجل إثارة شر ما قد تُخلف إمكانية حصول شر أعظم، بل أقول إنها تنتج دومًا شرًّا أعتى. وهذا أمر يستحسن من المحلل النفسي أن يعتاد عليه

وذلك لأنني أعتقد بأنه غير قادر بالمرة على الإتيان بكل وعي بوظيفته المهنية من دون ذلك. وعلى الرغم من هذا، فلن يقودكم ذلك بعيدًا. إن الجرائد تطلعنا كل يوم على مستجدات العلوم وعلى ما تكتنفه من مخاطر، إلخ. ولكن كل هذا لا يعنينا. لماذا؟ لأنكم كلكم وأنا من بينكم، منخرطون بداخل هذا الدال الأعظم والمسمّى بابا نويل. فبفضل بابا نويل، كل شيء قد يتم دائمًا ترتيبه، بل والأكثر من ذلك، فإن ترتيبه قد يتم بشكل أفضل وأفضل.

أما بالنسبة للذهاني، فبماذا يتعلّق الأمر؟ لنفترض وجود شخص من غير الممكن بالنسبة لنا الاعتقاد في وجوده، شخص من بين أولائك الذين يحكى لنا عنهم كما لو كان لهم وجود بالفعل. ولا تظنون بأنني لا أعير أي اهتمام لمثل هذه الحكايات بأنهم على مقدرة من الانضباط لدرجة تجعلهم لا يؤمنون ببابا نويل، ويعتقدون يقينًا بأن كل ما نفعله من خير يؤدي إلى قدره شرًّا ولهذا يجب ألا نفعله. فيكفي أن تسلموا بذلك ولو لحظة، حتى تدركوا أن أشياء لا حصر لها، لكنها أساسية على مستوى نسق الدوال، من الممكن أن تترتب عن ذلك.

أما الذهاني، بالنسبة لكم، فهو يفوقكم بهذا الضرر الذي هو في الوقت نفس امتياز بكونه يتموضع بالنسبة للدال بشكل معوج بعض الشيء. فانطلاقا من اللحظة التي يكون فيها مضطرًا للتناغم مع هذه الدوال، يجد نفسه ملزمًا ببذل مجهود استعادي كبير، يتوصّل من خلاله إلى بعض النتائج، لكنها غريبة الأطوار، وتشكّل ما نسميه نمو الذهان. يتوصّل من خلاله إلى بعض النتائج، لكنها غريبة الأطوار، وتشكّل ما نسميه نمو الذهان. عرضي للحالات المرضية أننا، عندما نمتلك هذا المنظور، قد يصبح بإمكاننا أن نبصر هذه الأمور بشيء من الوضوح حتى لدى العامة من المرضى. فآخر من عرضتُ حالته كان شخصًا كبير الفضول، وكان على حافة الأوتوماتيكية العقلية من دون أن يسقط فيها بالكامل. فبالنسبة له، كل البشر عالقون في حالة من الاصطناع يقوم هو بتحديد معاييرها بكل دقة. ولقد تبين له بأن الدال يتحكّم في وجود وحياة الكائنات، في حين يبدو له وجوده الخاص أقل يقينًا وثباتًا من أي شيء آخر يكون متحليًّا بنوع من البنية يبدو له وجوده الخاص أقل يقينًا وثباتًا من أي شيء آخر يكون متحليًّا بنوع من البنية الدالة. لقد صرح بهذا بكل فجاجة. وربما قد لاحظتم أنني طرحت عليه السؤال التالي: الدالة. لقد صرح بهذا بكل فجاجة. وربما قد لاحظتم أنني طرحت عليه السؤال التالي: من بدأ كل هذا؟ عندما كانت زوجتك حاملًا؟ أصابته دهشة لبعض من الوقت، ثم أجاب: نعم، صحيح. مضيفًا أنه لم يسبق له أن فكّر في ذلك قط.

فبحسب المنظور التخيلي، إن كل ما يحصل لنا قوله أثناء التحليل، ليس له أي قيمة، لأن الأمر يتعلّق فقط بالإحباط أو بعدمه. نقوم بإحباط المريض الذي يصبح عدوانيًّا ثم ينكص ونستمر على هذه الشاكلة حتى تبرز وتتعرّى الهوامات المركزية. لكن مع الأسف، ليس هذا هو التنظير الصحيح والقويم في التحليل، إذ يجب أن نكون على علم بما نقول. ولا يكفي أبدًا أن نقحم الدوال على هذه الشاكلة: «أطبطب على كتفك... أنت أنسان طيب... أبوك لم يكن بالمستوى... ستتحسن الأمور...». لا، أبدًا، بل يجب استعمال الدوال بدراية وجعلها تَطِنّ بشكلٍ مخالفٍ، وكذلك على الأقل، معرفة عدم استعمال بعضها.

كي أختم حديثي، أو د الانتقال إلى أسلوب من نوع آخر يختلف عن أسلوبي المعتاد. فلقد عاهدت نفسي منذ بضعة أسابيع أن أنتهي بقراءة صفحة جميلة لشاعر عظيم يسمى غييوم أبولينير Guillaume Apollinaire. وهذه الصفحة مأخوذة من ديوان (المضحك النبن).

في نهاية أحد الفصول، نرى المضحك وجئته في حالة تفكك في القبر، والتي، ككل الجثث، لا أقول إنها تتلعثم على حد تعبير باريس Barrés وأنما كانت تُضحك وتتكلّم بفصاحة. وهناك أيضًا صاحبة البُحيرة وهي جالسة بجوار القبر. فهي التي أدخلته في القبر واعدة إياه بأنه سيخرج منه بسهولة. أما المضحك فما زال في القبر وجئته تفسد وهو يتكلم بين البرهة والأخرى. وهذا هو حالنا، عندما يأتي في وسط مواكب مختلفة بعض من الحمقى ومن بينهم مسخ أتمنّى أن تتعرّفوا عليه. فهذا المسخ هو من وضع يده على مفتاح التحليل، مآل البشر، وبالخصوص في علاقة الأب - الطفل بالأم.

القدمتُ، متُ، قال المسخ، فلم أجد إلا قططًا ساخرة، أكدت لي بأنه مات. إنني لن أصبح أبدًا ولودًا. أما الذين هم كذالك فلهم فضائل. وأعترف بأنني لا أمتلك أيًّا منها. إنني وحيد. أنا جائع، أنا جائع، وها آنذا أكتشف لي فضيلة: أنا جائع، لنبحث عن أكل، فكل من يأكل لا يبقى وحيدًا».

4 يوليو/ تموز 1956

## ثبت المصطلحات

| أنجليزي               | فرنسى                          | عربي            |
|-----------------------|--------------------------------|-----------------|
| Jouissance            | Jouissance                     | متعة            |
| Pleasure              | Plaisir                        | لذة             |
| Small other           | Petit autre                    | آخر أصغر        |
| Great Other           | Grand Autre                    | آخر أكبر        |
| Castration (Complex)  | Castration (complexe de)       | إخصاء (عقدة)    |
| Projection            | Projection                     | إسقاط           |
| Satisfaction          | Satisfaction                   | إشباع، إرضاء    |
| Triggering psychosis  | Déclenchement de la psychose   | إطلاق الذهان    |
| Triggering neurosis   | Déclenchement de la<br>névrose | إطلاق العصاب    |
| Triggering the crisis | Déclenchement de la crise      | إطلاق النوية    |
| Nerves                | Nerfs                          | أعصاب           |
| Linguistics           | Linguistique                   | ألسنية/ لسانيات |
| Forclosure            | Forclusion                     | إلغاء           |
| Ego                   | Moi                            | υi              |
| Super ego             | Sur Moi                        | أنا أعلى        |
| Idéal ego             | Moi Idéal                      | أنا مثالى       |
| Denial                | Dénégation                     | إنكار           |

| Mental automatism        | Automatisme mental       | اوتوماتيكية عقلية                 |
|--------------------------|--------------------------|-----------------------------------|
| Œdipus (complex)         | Œdipe (complexe de)      | اوتوماتيكية عقلية<br>أوديب (عقدة) |
| Structure                | Structure                | بنية                              |
| Structure                | Structuration            | بنة<br>بنية<br>بنية               |
| Interhuman               | Interhumaines            | بيإنسانية (علاقات)                |
| Intersubjectivity        | intersubjectivité        | يذاتية                            |
| Psychoanalysis           | Psychanalyse             | تحليل نفسى                        |
| Psychoanalitic           | Psychanalytique          | تحليلنفسي                         |
| Transference             | Transfert                | تحويل                             |
| Morcellement             | Morcellement             | تحویل<br>تشظی، تفکك               |
| Endoscopy                | Endoscopie               | تنظر باطنى                        |
| Homosexual               | Homosexuel               | جنسمثلى                           |
| Homosexuality            | Homosexualité            | جنسمثلية                          |
| Aphasia                  | Aphasie                  | جسة                               |
| Motor aphasia            | Aphasie motrice          | حبسة حركية                        |
| Sensory aphasia          | Aphasie sensorielle      | حبسة حسية                         |
| Speech                   | Discours                 | خطاب                              |
| Imaginary                | Imaginaire               | خيالي (ال)                        |
| Signifier                | Signifiant               | دال                               |
| Defense                  | Défense                  | دناع                              |
| Meaning                  | Signification            | دلالة، مدلولية                    |
| Significance             | Signifiance              | دلالية                            |
| Subject                  | Sujet                    | ذات                               |
| Subjectivity             | Subjectivité             | ذاتية                             |
| Symbolic                 | Symbolique (Le)          |                                   |
| Elementary<br>phenomenon | Phénomène<br>élémentaire | رمزي (ال)<br>ظاهرة أولية          |

| Neurosis                 | Névrose                       | عصاب                   |
|--------------------------|-------------------------------|------------------------|
| Neurosis                 | Névroses                      | عصاب<br>عصابات، أعصبة  |
| Nerve                    | Nerf                          | عصب                    |
| Paranoia                 | Paranoïa                      | عظام، جنون العظمة      |
| Paranoiac                | Paranoïaque                   | عظامی                  |
| Paranoiac<br>(knowledge) | Paranoïaque<br>(connaissance) | عظامية (معرفة)         |
| Psychotherapy            | Psychothérapie                | علاج نفسي              |
| Psychotherapeutic        | Psychothérapeutique           | علاجنفسي               |
| Instinct                 | Instinct                      | غريزة                  |
| Alterity                 | Altérité                      | غيرية، آخروية          |
| Phallus                  | Phallus                       | فالوس                  |
| Phallic                  | Phallique                     | فالوسية (مرحلة، إمرأة) |
| Schizophrénia            | Schizophrénie                 | فصام                   |
| Schyzophrenic            | Schizophrène                  | فصامى                  |
| Preoedipal               | Préœdipien                    | قبأودىيى<br>قبأودىيى   |
| Pregenital               | Prégénitale                   | قبتناسلية<br>قبتناسلية |
| Prepsychosis             | Prépsychose                   | قبذهان                 |
| Prepsychosis             | Prépsychotique                | قبذهانی                |
| Preconscient             | Préconscient                  | قشعوري                 |
| Preverbal                | Préverbal                     | . روي<br>قبكلامي       |
| Penis                    | Penis                         |                        |
| Said                     | Dit                           | قول<br>قول             |
| Repression               | Refoulement                   | کبت<br>کبت             |
| Speech                   | Parole                        | كلام                   |
| Regression               | Régression                    | نکرہ                   |
| Unconscious              | Inconscient                   | نكوص<br>لا شعور، لاوعي |

| Language               | Langue                | لسان                                                    |
|------------------------|-----------------------|---------------------------------------------------------|
| Language               | Langage               | لغة                                                     |
| Signified              | Signifié              | مدلول                                                   |
| Miroir stage           | Stade deu miroir      | مرحلة المرآة                                            |
| Resistance             | Résistance            | مدلول<br>مرحلة المرآة<br>مقاومة                         |
| Drive                  | Pulsion               | نزوة                                                    |
| Delusion               | Délire                | هُذاء، هذيان                                            |
| Id                     | ça                    | هُذاء، هذيان<br>مو(الهو)                                |
| Real                   | Réel (Le)             | واقعي                                                   |
| Negation               | Négation              | نفى                                                     |
| Dissociation           | Dissociation          | انفصام                                                  |
| Desire                 | Désir                 | رغبة                                                    |
| Reality                | Réalité               | واقع                                                    |
| Imaginant (The)        | Imaginaire (L')       | خيالي                                                   |
| Organicism             | Organicisme           | عضوانية (نزعة)                                          |
| Symtom                 | Symptôme              | عرض                                                     |
| Biologism              | Biologisme            | بيولوجية (نزعة)                                         |
| Fonction of the father | Fonction paternelle   | عضوانية (نزعة)<br>عرَض<br>بيولوجية (نزعة)<br>وظيفة الأب |
| Name-of-the-Father     | Non-du-Père           | إسم الأب                                                |
| Delusion of prsecution | Délire de persicution | مذيأن الإضطهاد                                          |
| Ego-ideal              | Moi-idéal             | شال الأنا                                               |
| Exclusion              | Exclusion             | إنصاء، عزل                                              |
| Frustration            | Frustration           | إحباط                                                   |
| Hallucination          | Hallucination         |                                                         |
| Heterosexual           | Hétérosexuel          | هلوسة، هلاس<br>متغاير الجنس                             |
| Identification         | Identification        | نماهي                                                   |
| Identity               | Identité              | هوية                                                    |

| Métaphore                        | Métaphore                 | إستعارة                |
|----------------------------------|---------------------------|------------------------|
| Phantasy                         | Fantasme                  | هوام                   |
| Paternal metaphor                | Métaphore paternelle      | استعارة الأب<br>إستلاب |
| Alienation                       | Aliénation                | إستلاب                 |
| Hysteria                         | Hystérie                  | هستيريا                |
| Hysteric                         | Hystérique                | هستيري .               |
| Hysterisid                       | Hystérisé                 | مهستر                  |
| Object relation                  | Relation d'objet          | علاقة الموضوع          |
| Order                            | Ordre                     | نظام                   |
| Narcissism                       | Narcissisme               | نرجسية                 |
| Obsessional neurosis             | Névrose<br>obsessionnelle | عصاب قهري، وسواسي      |
| Mecanism                         | Mécanisme                 | إوالية                 |
| Interpretation                   | Interprétation            | تأويل                  |
| Repressed                        | Refoulé                   | مكبوت                  |
| Breakthrough of thé<br>repressed | Retour du refoulé         | عودة المكبوت           |
| Anxiety                          | Angoisse                  | قلق                    |

## الفهرس

| 5                            | تقديم                                        |
|------------------------------|----------------------------------------------|
| 9                            |                                              |
| ى                            | <ul> <li>I - مدخل لمسألة الذهانات</li> </ul> |
| 25                           | II – معنى الهذيان                            |
| بان                          |                                              |
| لحم الخنزيرلحم الخنزير       |                                              |
| 71                           | مضمون الظاهرة الذهانية وبنيتها               |
| ع وآخر يخادع                 | ٧ - بخصوص إله لا يخاد                        |
| نهاعا                        | VI - الظاهرة الذهانية وآليا                  |
| 104                          | VII - التفتُّت الخيالي                       |
| 119                          |                                              |
| ربخصوص بنية الإله136         | IX - بخصوص اللامعني و                        |
| واقعي وبخصوص معجزة العويل151 | X - بخصوص الدال في ال                        |
| أَوِّلي166                   | XI - بخصوص رفض دال                           |
| 183                          | بخصوص الدالُّ والمدلول                       |
| 184                          | XII - السؤال الهستيري                        |
| (١١) دما هية امرأة؟؛         | XIII - السؤال الهستيري (                     |
|                              |                                              |

| ، على شيء 209 | XIV – الدال في حد ذاته لا يدل |
|---------------|-------------------------------|
| صان واحد منها | XV - بخصوص دَوال أولية ونة    |
| 235           | XVI - أمين سِر مسلوب العقل    |
| رسل (۱): 244  |                               |
| رسل (II):254  | XVIII - الإستعارة والمجاز الم |
| 264           | محاضرة فرويد في عصره          |
| 279           | XX - النداء والتلميح          |
| 290           | XXI - نقطة الحشوة             |
| 305           | XXII - أنت هو الذي سيتبعني.   |
| «الأب»        | XXIII - الطريق الرئيسي ودال   |
| 331           | XXIV – «أنتَ»                 |
| 347           | XXV - الفالوس والشهاب         |
| 362           |                               |

### جاك لاكان

# الذهانات

ما من شك بأن جاك لاكان يعتبر من أشهر المحللين النفسانيين بعد فرويد. وأنه، بعد فرويد، أكثر المحلّلين عطاء في مجال التحليل وأفيدهم. لقد ترك خلفه عطاءً قيّمًا همّه الأساسي استرجاع التحليل النفسي لمضمونه الحق ومساره الأصوب كما سنَّهما فرويد وحاد عنهما الخلّف بالتجويف والتحريف.

كان لاكان في بداية حياته المهنية طبيبًا نفسيًا. ولقد اهتم آنذاك كثيرًا بالمرضى الذهانيين كما تدل على ذلك كتاباته الأولى. إلا أن إندراجه في التحليل النفسي في أواخر الأربعينات من القرن الماضي، فتح أمامه بابًا واسعًا بشأن مسألة الذهانات التي خصص لها، انطلاقًا من هذا المنظور، مضمون سيميناره على مدى سنة بكاملها تمتد من نوفمبر/ تشرين الثاني 1955 إلى يوليو/ تموز 1956.

من بين أهداف لاكان في هذا الكتاب هو تبيان المآزق والمزالق التي تكتنف مقاربة الطب-النفسي للذهان وكذلك التنبيه إلى الفهم الخاطئ بصدد التحليل النفسي والذي يصبو إلى جعل هذا الأخير مجرد وسيلة وأداة يمكن إضافتها للطب النفسي حتى يتقدم في فهمة المرغوم للجنون. لذا نجد لاكان في هذا الكتاب لا يفتأ ينبة إلى سلبيات الفهم القبلي والمتسرّع، بل ومخاطره في هذا المجال. فهذا الفهم المسبق الذي يزعمه متخصصو الأمراض العقلية بخصوص الدهان ما هو، في الحقيقة، إلا مجرّد سراب كما يقول. فلا الطب النفسي بأكمله ولا حتى التحليل النفسي بعد تطويعه لخدمة القيم المجتمعية على حساب تحرّر الذات، سيفلحان في تقصّي الظواهر الذهانية إذا ما بقيا على تعتّهما في القبوع بمقام الفاهم والعارف المتعالى أمام هذه الظواهر.





