### قوثامي

# ما روته الشجرة

أساطير وخرافات وحكايات وطقوس زراعية لنبط العراق الكسدائيين، كما وردت في كتاب الفلاحة النبطية



اختارها وقدم لها د. فیس یاسین

منشورات الجمل

#### قوثامى

## ما روته الشجرة

اساطير وخرافات وحكايات وطقوس زراعية لنبط العراق الكسدانيين، كما وردت في كتاب الفلاحة النبطية

> اختارها وقدّم لها د. **قیس یاسین**

منشورات الجمل

### قوثامي: ما روته الشجرة، اختارها وقدَّم لها: د. قيس ياسين

الطبعة الأولى ٢٠١٧

كافة حقوق النشر والترجمة والاقتباس

محفوظة لمنشورات الجمل، بغداد ـ بيروت ٢٠١٧

صب: ۱۱۲- ۵۶۲۸ نیروت د لبنان Al-Kamel Verlag 2017

تلفون وفاكس: ۲۰۲۲۰۶ ـ ۱ - ۲۹۲۱ و ۲۰۹۱۱

Postfach 1127 - 71687 Freiberg a. N. Germany www.al-kamel.de

E-Mail: alkamel.verlag@gmail.com

(إن كتاب تاريخ كلّ الشعوب تقريباً،

يغتتح بالصراع بين الرامي هابيل والفلاح قابيل). جبلس دوران

ـ الفلاح :

-•أي إنانا، الكتان المزروع الذي ينمو

وتملأً بذوره الأثلام أي أختى، أنتِ التي جعلتِ الأشجار الكبيرة تنمو

أيْ إنانا، أنتِ التي جعلت القصب الممشوق يتكاثر بسرعة

أريد أن أعزق للحصول من أجلك على هذه النبتة. وسوف أجلب لك الكتاب المزروع، أى أختى...

رُعُوك .بسب منو .د.ب سورون عنو . أي إنانا، سوف أجلب لكِ الكتاب المزروع.

ـ إنانا :

«إنه الرجل القريب إلى قلبي

الذي سلب مني روحي

والذي تطفح عنابره، دون أن يضطر للعزق والذي في صوامعه لا يتوقف فيها سكب الحبوب إنه الفلاح...

الذي امتلأت عنابره حبًّا...؟

\_ الفتاة :

دأنا الفتاة الصبية، أريدُ الاقتران بالفلاح
 الفلاح الذي ينتج بكثره زروعاً كهذو.

ـ الفلاح :

اأنا وأنت ـ أيها الراعي، أنا وأنت ما الذي يدفعني للتنازع معك؟ دع أغنامك تقضم حشب الضفة دع أغنامك ترعى في حقولي العزروعة دعها تأكل شعيري وهو على ساقي دعها تقضم نباتي الحييّ عبر ريف أوروك المنورا

ولترتوِ جديانك وحملانك من قنوات المياه؟.

من ديوان الأساطير الرافدينية

هذا القصص الذي كأنه خرافة ، تحته علم كثيرً لهم ، رمزوا عليه بهذا، وجعلوه في صورة خرافة ، ظنًا منهم بكشف معناه، وحرزاً له أن يناله الجهلة على حسب آرائهم واعتقاداتهم.

كتاب: الفلاحة النبطية، ج١، ص١٤٩

لبس ينبغي لطالبي العلم والحكمة أن يتهاونوا بكلام الكسدانيين ولا بخرافاتهم؛ فإنهم يأتون بالحكمة االبالفة في صورة الخرافة التي معظمها كلب ومحال، حيلة بللك منهم على الأفيهاء، لينفرونهم عن العلم إن كانوا جُهلاً، فأما إن كانوا عُقَلاً فإنهم لاينفرون نفير الحمير ولا البهايم من أدنى صوت وحركة، بل يثبتون ويصبرون ويتأملون فحينتذ يقفون على ما يسرون به ويتضعون به أيضاً مضعة بليفة.

كتاب: الفلاحة النبطية، ج٢، ص٨٧٧

#### هذا الكتاب

إطلالة جديدة مع كتاب االفلاحة النبطية، بعد كتابنا السابق أن فقد ارتأينا أن نجمع ما دوّن فيه من الأساطير والخرافات والحكايات والطقوس الزراعية، التي ضمّها الكتاب بين دفتيه، عن الأشجار والباتات والثمار والمحاصيل الزراعية، وما نسج حولها وعنها من مادة في هذا الشأن، ويعناسبات مختلفة، دينية وعقائدية وسياسية واجتماعية وشعية. وكذلك طبية وصحرية لاتخلو من العجيب والغريب والطريف من خوافة وأسطورة، وماتحمله من معرفة علمية وطبية وفوائد غذائية، مع معرفة دقيقة بخصائص وفوائد كل شجرة، ونبتة وعشبة وثمرة، وماتحبه من معرفة علمية وطبية وشوائد وشدة،

إن الهدف الذي نتوخاه من جمع هذه المادة: «الأساطير والخرافات والحكايات والطقوس الزراعية» كما وردت في كتاب «الفلاحة النبطية»، هو تسهيل المهمة على القارئ أن يطلع بيسر وسهولة على هذه المادة

إذا ينظر كتابنا السابق: الموروث المرائي في الحضارة الإسلامية، كتاب الفلاحة النبطة المنسوب إلى ابن وحشية ألموقجاً، منشورات الجسل - ٢٠١٤. وفيه الكثير من السلومات حول محويات الكتاب.

الفريدة في مادتها وبابها، والتي تناترت في مدونة الكتاب (١١) ولأنه يتعلر مطالمة الكتاب الذي يغتص مطالمة الكتاب الذي يغتص مطالمة الكتاب الذي يغتص بالفلاحة والمعران الزراعي بمعروة عامة. ومايعتوبه من تفاصيل دقيقة عن خصائص وصفات وأنواع وفوائد وغيرها، بتفاصيل غاية في الدقة. وكذلك حجم الكتاب واستطراداته الكثيرة في الموضوع، وتناثر هذه المادة بين سطوره، مما يتعلر معه على غير المختصين أن يستمر إلى معلومات شيقة وعلمية قيمة متعددة الأوجه في فائدتها وجندتها ومتمنها، ومتمنها، والأنها من المواد التي تحتاج إلى نفس طويل في معايشة مثل تلك بالكتب من خزانة التراث القليد.

أما الهدف المعرفي والعلمي الآخر، من غايتنا في جمع هذه المادة في كتاب، هو تعيق المعرفة وزيادة الاطلاع على كتاب الفلاحة البطية بعد الحيف الكبير والطويل الذي لحق به، ومن هذة جهات<sup>77</sup>. وظل في خانة المهمل من التراث على الرغم من أنه كتاب تأسيسي وفريد في نوعه وموضوعه ومحتواه ومادته؛ حيث تأسست عليه مجمل كتب علم

<sup>(</sup>١) ينظر: كتاب الفلاحة النيطة في ثلاثة أجزاء، يضم المجلد الأول والتائي أصل مفؤنة الكتاب أما العبدال الثالث فيحتري على الهوامش ودراسات باللغة الفرنسية، ويضع الكتاب في (١٠٠٠مضمة من القطع الكبير) المجلد ١٠٦ أما الثالث (١٠٠مضمة) ولمد خلفة: توليق لهده، وصدر من (المعيد القرنسي للفرسات العربية، دمشن) المجلد الأول منة ١٩٩٣ والمجلد الثاني والثالث ١٩٧٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: كتابنا السابق (الفصل الثاني: الملّف الاستشرائي حول ابن وحشية وكتاب الفلاحة النيطية، ص(١٧- ٨٩).

الفلاحة الإسلامية ونهلت منه كتب الطب والصيدلة وصناعة الأدوية والأغذية والعقاقير ومشاريع الإرواء والري<sup>(١)</sup>.

وكذلك نرى سبباً جوهرياً آخر، حيث إن هذه المادة: (الأساطير والخرافات والحكايات والطقوس الزراعية)، لم تأخذ نصبها من التداول الثقافي والمعرفي ضمن حقل الانثربولوجيا وعلم الأساطير والحكايات الخرافية والمجيب والظريف والغريب، كما لمثيلاتها من آداب وفنون الأمم الأخرى (لاسيما عن الأشجار والنباتات) حيث نشط الاهتمام بمثل تلك المواد بعد انفتاح العلوم الإنسانية عليها، ودراستها وإصدار الكتب عنها درامة وجمعاً وتصنيفاً؛ لهذا رأينا أن هذه المادة التي دونها كتاب الفلاحة النبطية جديرة بأن تكون محط أنظار المختصين (لاسيما في الدراسات حول نبط العراق قبل الفتح الإسلامي) بهذا المجال الحيوي في الدراسات المعاصرة.

وربما يدفعنا سبب وسبب آخر، في نشر هذه المادة من الكتاب، لأن كتاب الفلاحة النبطية كتاب عراقي بامتياز، رضم كل الطعون والتشكيك الذي طاله حول تاريخ وزمن تأليفه وصحة ما ورد فيه من معلومات، وحول مؤلفي الكتاب، من تهم التزوير والانتحال وغيرها من النهم الكثيرة. إلا أن الملاجظ برى أن كتاب الفلاحة النبطية قد دُون في إقليم بابل الكبرى وما حولها آنذاك"؛ حيث تُذكر في الكتاب أنهارها

 <sup>(</sup>١) ينظر: كتابنا السابق (الفصل الثالث: موروث علم الفلاحة القديم وهلائته بنشأة علم الفلاحة العربي الإسلامي، ص٨٩. ١١٧).

 <sup>(</sup>٦) أخلت في الأرنة الأخراء الدراسات الحديثة تطل برأسها عن كتاب الفلاحة النبطية شرقًا وهرباً، ولعل المهرعا:

واماكنها وأشجارها وأنباتها وأنبياؤها وحكماؤها وأطباؤها وسحرتها وفلاحوها، وكذلك تُرِدُ بعض الإشارات التاريخية التي تلمع هنا وهناك في الكتاب، وسيبقى محور الاهتمام بين قطبي الإيجاب والسلب من الآراء التي قبلت، وسوف تثار حوله(١٠).

إن كتاب الفلاحة النبطة بعد أهم ما وصلنا من إرث عن نبط المراق قبل النتح الإسلامي، اللذين كانت لهم ريادة في مجالات حضارية سبتوا بها الأمم الأخرى، ولكن تعرض إرثهم وتأريخهم إلى الطمس والإهمال والإغفال، على الرخم من أنه يلوح في كل ما أنتج لاحقاً. وما زالت مناك مجالات مغفلة عنهم وغامضة ولا تشكل صورة واضحة يُستند إليها في الدرس التاريخي، ولانسى ما تعرض له إرث النبط من تهميش وطمس (يذكر صاحب الفلاحة ذلك)<sup>77)</sup>. ونعتهم الفاتح العربي بالنعوت السالية والدونية، حتى أصبحت لفظة (نبطي) تطلق للتحقير على فلاحي نبط العراق لأنهم ببساطة ووفق معايير الفاتح الصحراري: أهل زرع ومعمان زراعي، وعمران زراعي، ومعمان زراعية وعمران زراعي، ومعاشم من عمارة الأرض وليس تحت ظلال سيوفهم وغاراتهم في

١ - كتاب: العقل المستقيل في الإسلام، جورج طرابيشي، دار الساني، ٢٠٠٤.

٢ - كتاب: حراثة المفاهيم: سعيد الغانمي، منشورات الجمل، ٢٠١٠.

 <sup>-</sup> كتاب: أشراء جنيئة على الصابين، ملحم شكر، منشورات الجعل، ٢٠١٦.
 ويورد ملحم شكر في كتابه الملكور أهلا، دراسة حديثة للمستشرق جاكر عبدان أثبلا
 هن كتاب الفلاحة البيلة مع مختارات ت (ص. ٤٢٨).

 <sup>(</sup>١) ينظر كتابنا السابق: فيه معلومات وافية حول هذا الموضوع.

 <sup>(</sup>٦) ينظر الفصل الأول من كتابناً، اكتشاف إبن وحقية لعلوم وكتب قومه البط الكسفانين وارجمتها عرده.

الغنيمة والسلب والتهب، للا نعتوا به فوسان المعراث، <sup>(()</sup>. ونسوا مساهماتهم الجليلة في حركة المعرفة والمدنية والعمران والمهن والصنايع والأدوات الحرفية وحركة التجارة والأسواق وشنفهم بالمعرفة والعلم وتفوقهم في مجالات عديدة <sup>(7)</sup>.

وقد رأينا، أن مجالات ومعارف نبط العراق عن الأشجار والنباتات والمحاصيل الزراعية... إلخ. قد تضمنت مجالات معرفية في حركة الكواكب والنجوم ومواقيتها، لاسيما النيرين (الشمس والقمر) والكواكب الخمسة السيارة (المشتري، زحل، العريخ، عطاره، الزهرة) ضمن نسق معرفي قديم، وكذلك ضمن منظومة اعتقادية دينية أطلق عليها (تأليه الكواكب)<sup>(77)</sup>؛ لما لها من أثر بالغ رفاعل في مجرياتها ومواقيتها وتبدل مواقعها، على عمارة الأرض والزرع... حتى أطلق من ضمن النعوت السالة عن كتاب الفلاحة النطية «الفلاحة النجيمية» (11) دون التمحيص في أثر النجوم والكواكب على علم الفلاحة، وعمارة الأرض. ولكن نبط العراق أدخلوا الثقافة الفلكية ضمن علم الفلاحة،

 <sup>(</sup>١) مثال إشارات في كل كتب التاريخ المدوّن حول حقية فتح العراق وما بعده حول هذا الموضوع، وهي واضحة وجاية.

 <sup>(</sup>٣) كان لئيطً العراق (السريان) دورٌ في ازدهار الترجمة والطب والعبدلة والفلك والفلسفة والمنطق وخيرها على طول العضارة العربية الإسلامية.

 <sup>(</sup>٣) ينظر كتابنا السابق، الباب الثاني، الفصل الثالث: فاعلية الكواكب والتنجيم (تأليه
 الكواكس)، ص.: ١٥٢ - ١٧٢.

 <sup>(3)</sup> من القلد الذي رجه إلى كتاب الفلاحة النبطية أنه كتاب يربط أسباب همارة الأرض بأسبات كركبية ـ نجمية ـ ينظر كتابنا السابق: (فصل: تأليه الكواكب؛ ص١٥٣ ـ ١٩٧٢).

وأدخلوا الكواكب والنجوم بخصائص نجمية - كركبية، وأطلقوا على ما يصيب النباتات والأشجار من آفات الأفات النجمية الكوكبية، لعلو شأو معارفهم وعلمهم بهلا المجال، ومن ثم نرى في هذه المنتخبات تسميات بعض الأشجار والنباتات والثمار بأسماء نجمية وكوكبية.

إذاً، نرى أن أساطير وخرافات وحكايات وطقوس كتاب الفلاحة الزراعية الشيلة تررى بلساني أخضر ووحي أخضر من قبل رموز الثقافة الزراعية من أنبياه وحكماء وأطباء وصحوة وشعراء وفلاحين (11). ليكون محور المتمامهم الأشجار بأنواعها المختلفة، والنباتات بخصائصها النافعة، والشمار والمحاصيل بفوائدها الجمقة، كما توسعوا في معرفة نوع الأراضي الصالحة لكل زرع والمناسبة له وإصلاحها (17). والمياه وأنواعها (17) إن شغفهم وعشقهم للعمران الزراعي حقهم لينسجوا حولها الأساطير والحكايات المجيبة والظريفة والخلابة لتبقى متداولة وحاضرة في ذاكرتهم الجمعية.

بعد قراءة هذه الحزمة من المنتخبات من كتاب «الفلاحة النبطية» عن الأساطير والخرافات والحكايات والطقوس الزراعية عند نبط العراق الكسفانيين، سوف ندرك عالم الطبيعة من أشجار ونباتات وثمار

 <sup>(</sup>١) ينظر كتابنا: الباب الثالث، طبقات رموز الثقافة الزراعية، في كتاب الفلاحة النبطية، ص ١٨٧٧ ـ ٢١٣.

 <sup>(</sup>٢) ينظّر كتابنا: الباب الرابع، مكونات البيئة الطبيعية وأثرها في النبات والفلاحة،
 ٥٠: ٢٠٢٢. ٢١٤.

 <sup>(</sup>٣) ينظر كتابنا: المفصل المثاني من الباب الرابع، الأوض، أنواع الأواضي، ص-٣٥١.
 وكللك أنواع الباء (الفصل الأول الباب الرابع)، الأثيار وأثواع الباء وطرق الاحتثال طبها).

بأنواهمها كافة بصورة مختلفة! وسوف تنغير نظرتنا السطحية المائوفة والبسيطة والبديهية، وربما اللامبالية إلى عالم الأشجار والنباتات والنمار والمحاصيل الزراعية.

أخبراً، إن مادة هذا الكتاب المستقاة من كتاب الفلاحة النبطية قد رتبناها حسب ما ارتأينا مناسباً لها، وليس وفق ما وردت في الكتاب، وأوردنا النص كما هو مدؤن في النسخة المحققة والمنشورة دون تغيير بذكر ، حفاظاً على أصل الكتاب. وربما يسعفنا الوقت في إنجاز دراسة عن هذه المادة تحت عنوان: ميثولوجيا الأشجار والنباتات في كتاب الفلاحة النبطية، لأنه من المواضيع الحيّة والمهمة في ثقافتنا الحديثة، عَكُسَ ما نرى من اهتمام كبير بها في كتب التراث لاسيما القواميس التي صنفت حول أسماء الأشجار والنباتات وأنواعها وفوائدها وغرائبها وعجائبها، وما ترمز إليه في الأحلام والرؤيا والمنامات، وكذلك في الأديان والمعتقدات ورموزها في الجنة والجحيم (الشجرة المباركة) أو (الشجرة الملعونة)، وما ترمز إليه في شعائر الحضارات القديمة وأعيادها الموسمية وطقوسها الإجتماعية والدينية. وما تزال توجد حتى الآن رواسب مهمة في ثقافات العالم حول الأشجار والنبات والزرع والشمار، وتقام الاحتفالات والأعباد والطقوس لها، وقد درسها مختلف علماء الأنثروبولوجيا في كل العالم، ولكن الدراسات ما تزال قاصرة لدينا في هذا المجال.

نتمنى أن يكون لهذه المنتخبات منتخبات أخرى حول مصنفات من التراث في الموضوع ذاته.

د. قیس یاسین بغداد/ ۲۰۱۹م

#### بيان الشجرة:

#### الإنسان شجرة مقلوبة وإن الشجرة إنسان مقلوب،

الشجر جنس لأنواع كثيرة تحته، وهو مختلف اختلافاً كثيراً في القدود والكبر والصغر والطباع والقوى والأفعال. وقد كنا قلنا في موضع من هذا الكتاب إن الإنسان شجرة مقلوبة وإن الشجرة إنسان مقلوب. فالرأس من الانسان أهلاه، والرأس من الشجرة أسفلها، غايص في والمراض من الإنسان أهلاه، والرأس أن الشجرة أسفلها، غايص في والمنافع والمغلما في النبات منه في الجنسين الآخرين الذين هما الحيوان والمعننيات. فلذلك صار أغلية الناس وغيرهم من الحيوان كلها وجزا لقابل أن يستعمل في العبارة عنها لفظة الكل. وقد نرى المقافير وجزا لقابل أن يستعمل في العبارة عنها لفظة الكل. وقد نرى المقافير والأدوية، أكثرها وجلّها من النبات، فكان ذلك مضافاً إلى الأخذية منها وذلك وجب أن يقال أن أكثر المنافع للناس والمضار فهم من النبات، كما كان جلّ الأخذية منها لكن العنافي والمضار فهم من النبات، كما لكن العنافي والمضار فهم من النبات، على الأطافية منها لكن العنافي علم المهلكة جلها من النبات، على الإطلاق، بؤن قال قابل إنّ نرى السموم المهلكة جلها من النبات، على الأطافية علها من النبات، على الأطافية علها من النبات، على الأطافية علها من النبات، على المهلكة جلها من النبات، على المهلكة علم من النبات، على إنه نقلة إنه من النبات، على المهلكة علم من النبات، عنها إنه نقل إنها من النبات، على هذا المهلكة على المهلكة علم من النبات، وقد ذلك ذلك أنت، با متكام، قبيل هذا المهلكة علم قانا إنّا لم نقل إنه وقد ذلك ذلك أنت، با متكام، قبيل هذا الموضع، قانا إنّا لمن المنات

نافع لأنه لا مضرة فيه البئة، لكنا قلنا، لمّا كانت المنافع منه وفيه أكثر مدداً من المضار، قلنا من أجل هذا إنه يستحق أن يسمى نافعاً على الإطلاق. وبعد، فإنه لمّا كانت الأغلية والأقوات التي هي مواد حياتنا من النبات وحده، وكانت الأدوية التي هي مخلَّصنا من الأسقام، وربما من الموت، أكثرها من النبات، كانت هاتان المنفعتان والفايدتان توفي على ضرر السموم وغيرها مما هي في النبات. وإذا كان هذا هكذا، وكان الحكم على كل شيء بالأغلب عليه، وجب أن يُحكم علم النبات أنه نافع على الإطلاق من أجل ما وصفناه وبما قيدنا هذا الحكم بما قيدناه به، فصار حكمنا بذلك على النبات مربوطاً مقيداً محكوماً به علم. شرط وصفٍ ما. وليس شيء من أشخاص أنواع الأجناس المركبات الثلثة إلا وهو يضر بالكمية مع ضرره بالكيفية. والضرر الواقع من هذه الأشياء المتناولة المأكولة من طريق الكمية ضرر واقع بالناس من جهة أفعالهم واختيارهم. وذلك إنما يكون من طريق الإكثار من ذلك المأكول والمستعمل، فإذا أكثروا منه وقع الضرر بهم، وإذا أقلوا منه لم يضرهم، فمن هذا الوجه قلنا إنه ضور واقع بهم من جهة اختيارهم، لأنهم يقدرون على الإقلال، فهذا فيما يأكلونه ويستعملونه مما أشبه الافتذاه، مثل التداوي وما جرى مجراه، ومع هذا الضرر الواقع من هذين الوجهين، الكمية والكيفية، فإن المنافع في النبات أكثر وأعم من المضار فيه وبه. (ص: ١١٣٢ ـ ١١٣٣).

وقد تنفسم العنابت كلها، صغارها وكبارها ويُقولها وشجرها أنساماً من وجوه كثيرة، أحدها من جهة الأماكن، ومعنى الأماكن هي البَرّ والبسانين. فهلمان يختلف فيهما ضرر الشجر والمنابت الصغار اختلافاً قريباً فهر بعيد، وتختلف في المقادير من جهة الصغر والكبر، وتختلف في الطباع والفعل من جهة غلبة الحر أو البرد أو الرطوبة أو البس فتختلف أفعالها لذلك إذ كانت الأفعال في الأكثر تابعة لهذه الكيفيات الأربع، وتختلف في القوام، لأن فيها الخشن واللين والملزر والمتخلخل والمكتنز والمتفرق، وهذه تابعة للكيفيات أيضاً خاصة، فتختلف لذلك في الثقل والخفة، فيكون الملزز والمكتنز ثقبلين والمتخلخل والمتفرق خفيفين، وإن كان الثقل والخفة الحر والبرد فإن خشب الأنبوس والزيتون والجوز ثقيل، وخشب الغرب والسرو والبطلم خفيف. (ص: ١٩٣٢ ـ ١٩٣٤).

وتختلف المنابت في الألوان والطعوم والأرابيح واللمس، فإن العود والصندل طيبا الريح، وخشب الخردل والبطم كريها الربح. وإنما نذكر المتضادات ما هنا في الحقيقة، فافهموا هذا واعلموا أن التضاد ألوان وضروب، فأعظم التضاد عندنا في الأجسام المركبة التضاد في الطبابع وفي أصل التكوين. هذا على المعوم، فأما ما يخص المنابت فالتضاد في اصل التكوين. فعلى هذا على المعوم، فأما ما يخص المنابت فالتضاد في اصل التكوين. فعلى هذا قسمنا هاهنا ما ذكرنا من الكلام على ما تكلفنا عليه. (ص: ١٦٣٤).

وقد تختلف المنابت من وجوه، غير هذه التي عددناها، كثيرة يطول تعديدها وفي هذا الذي قدمنا كفاية في الدلالة على اختلافها، وإن كانت جنساً واحداً. (ص: ١٩٣٤).

وفيما قدمنا، بل هو أول ماذكرنا، اختلاف المنابت في المواضح قلي تنشوا فيها، وذلك هو موضعان، البر والبساتين، وقلنا إنها تختلف في هذين الموضعين والمكانين في العمور والطيع، وهو كذلك، ولما كانا، هذان الموضعان، قد يكثر فيهما نشو الأشجار العظام والمتوسطة والصغار، وينشو فيها جميع الضروب من المنابت الصغار، أما في الم والقفار، فإن نباتها فيها لأنفسها، وأمّا في البساتين والضياع فبانخاذ الناس لها وزرعهم وإفلاحهم وقيامهم عليها، رأينا أن نعدها من الأشجار خاصة دون المنابت الصغار، وماينشوا منها في البر وماهر أصل مايتخذه الناس في بساتينهم، وإنما تركنا ذكر المنابت الصغار، لأنا قدّمنا في هذا الكتاب من ذلك شيئاً كثيراً، إلا الرياحين، فإنّا ما عددنا منها ما ينشوا في بلادنا مثلما عددنا من غيرها. فلذلك عدلنا عن ذكر البقول والحشايش التي غيرها إلى ذكر ما ينشوا في البر من الشجر والرياحين نابتاً لنفسه بعقب نزول الأمطار ومجىء السيول والثلوج. وتقديمنا لذكر ما ينشوا في البر لشيئين، أحدهما أنّا بدأنا في أول كلامنا على اختلاف الأشجار، اختلافها في نشوها في البر والبسانين، والثانية أنه حكى لنا عن أدمى حكاية تأدت إلينا بالخبر ولم يذكرها في كتابه ولا في غيره من صحابفه التي علم الناس فيها الفلاحة، اللهم إلا أن يكون ذلك في كتابه الذي علم فيه وعدد أسماء الأشياء كلها من المنابت وغيرها، إلا أن ذلك مفصل، فإن هذا الكتاب لم يصل إلينا في زماننا هذا تاماً كاملاً، بل متقطعاً، فقد يجوز أن يكون ذلك ولم نقراه نحن لأجل تقطم هذا الكتاب (ص: ١١٣٤ ـ ١١٣٥).

#### بيان أدمى حول الأشجار وأصولها:

إن جميع ما اتخاء الناس في بساتينهم وضياعهم من الشجر والبقول والرهاحين والأزهار كلها أصلها من البراري ومما ينبت لنفسه، وإن الناس جليوه من منابته واتخلوه وأقلحوه وتعاهدوه، فأقلح عندهم، وهلا إن كان كللك، وهو هند أدمى كللك، فكل شيء يزرعه الناس أو يغرسوه أو يتخلوه أصله مجلوب من البر، إما بزراً زرع أو أمسولاً وقضباناً غرست، واذ هلا هكلا نفي البر مثل جميع ما صنتا في البلدان وضياهنا ويساتيننا، ويكون أيضاً الشاهد على صبخة ذلك.

إن الناس جلبوا جميع الشجر والمنابت من البراري، قول آدم أن جميع ما اتخذه الناس في بساتينهم وضياعهم من الشجر والبقول والرياحين والأزهار جميعاً أصولها من البراري ومما ينبت لنفسه، وأن الناس جلبوه من منابته واتخذوه وأفلحوه وتعاهدوه فأفلح عندهم، فكأنني أتشكك في هذا القول وأن يكون آدم قاله، لأنَّ فيه معنى موجبه هو عندي خلاف رأي آدم، ولا أجرّز عليه أن يكون مثلُه يحكم في شيء بخلاف رأيه، وذلك أن هذا القول يوهم أن الناس قد كانوا في وقت ما غير متخذين لهذه المنابت، ثم اتخذوها بعد، أو لم يكونوا متخذين لها، وهذا محال، لأن الناس لم يزالوا وهذه المنابت لم تزل، الناس يتخذونها. وإذا كان اتخاذهم لها لم يزل فكان ليس للدهر تناهِ من جهة أوَّله ولا من آخره. وكان غير جايز أن يكون ما لا يتناهى محدوداً من جميع الوجوه، وجب أنه لم يزل الناس يتخذون هذه الأشجار والمنابت، مع أنها لم تزل تنبت لنفسها، ولا فرق بين هذين في القدم، فلم يكن البنة للناس وقت ولا زمان هم فيه غير زارعين ولا غارسين للتي هي في بساتينهم وضياعهم، كما أنها لم نزل تنبت لنفسها، فعلى هذا إنه لا معنى لقول آدم إن جميع الشجر وغيره ينبت في البر وإن الناس جلبوه بعد واتخلوه في بسانينهم وأفلحوه فأفلح عندهم، بلي يكون هذا المعنى صحيحاً وهذا القول حقاً على رأي من رأى أن هذا العالم كان بعد أن لم يكن وأنَّ له ابتداء زمانياً، وهذا لم يره آدم قط ولا أحد من قدماه الكسدانيين غيره، وقد يجوز أن يكون قول آدم وجه آخر مع اهتقاده القدم، إن الناس شاهدوا في وقت ما منابت حدثت لفضها لم يكونوا عرفوها من قبل، فنظوها إلى البساتين بعد نقلهم قبلها أيبا, كثيرة غيرها، فإن هذا الحدوث جايز كونه في الأجسام المركبة من المناصر وغير جايز مثله في العناصر، إذ خُكم البسيط غير حكم المركب، فيصح هذا من قول آدم على هذا السبيل. (ص: ١٣٦٥). (١٣٢).

#### نرجسية شجرة: قصيدة إلى شجرة الزيتون (شجرة زحل)

أنا أطولكن عمراً، وأقواكن قوة، وأصبركن على الجذب. وأقواكن على ضرر القشف الكاين من العطش، لأن عودي صليب دهني وورقي ثابت لا ينسلخ عني، كما تنسلخ أوراقكن عنكنً، ولا ينغير الأخضر منه عن خضرته على معرّ السنين...

بل إن أصغر بعضه أخلقت مكانه أبداً.

وأنا التي لا يكاد يضرني عدم سقي الماء ليّ كما يضرّكنَ، وأنا التي لا يخيب

زارعي وغارسي من نجابتي وثباتي وصحني، وأنا الني إن أحرقت النار شيئاً من أجزائي كان في رماده من المنافع والعوض ما هو أكثر من هدمي.

وأنا الدهنية التي دهني يشبه لون اللعب، وليه شفاء من ثمنية وتسمين طلة ومرضاً. وليس في الأدهان ما يقوي القلب ويشدّ المتن ويشرّ النضر. فمير دهني. وأنا العباركة التي من اقتنى من أغصاني وورقي وثمرتي شيئاً فعنزن <sub>في</sub> منزله،

لا يرى بؤساً ولا غماً ولا هماً، وعاش هو وأهله في أنعم عيش، وا<sub>طرد</sub> عنه

الوحشة والوسواس السوداوي والخيالات الردية.

وأنا المباركة التي من نظر إلي في كل يوم عند طلوع الشمس، واحتضتي بيديه

وانضم إلي، سررته وفرّحته ودفعت عنه بإذن الإله، يومه ذلك جميع الأوصاب والهموم والعاهات والأحزان كلها والخيالات الردية.

أنا الباقية أبداً إذا وجدت الغذاء، وأنا أم البقاء والدلملماتي. وأنا الثنيلة الثابتة الصابرة الدهر كله. أنا شجرة زحل الثقيل البطيء الحركة السرمدي،

الذي يعدني من حياته بحياة ومن بقابه ببقاء، ومن ثقله بثقل ومن صواده بسواد ومن رابحته في الشرى برابحة الحياة، فلي في كل الهواء مثوى وفي

الأرض منزل. أطرد عن مجاوري تعدي السكاين وأختارهن على أبناء اليشر.

أنا اسم إلهي زحل الأعظم الأكبر، أنا التي سكنت في كل أدض مقدمة مباركة، ومن أجلي ولموضعي تقدمت يعض البلدان وتباركت بعض الهام. أنا التي يأنس بي كل مستوحش، وأنا التي أزيل عن المشؤوم شومه. أنا صنم زحل الذي مَن سجد لي في كل يوم ثلث سجدات وصلّى لي ثلث صلوات

وقرّب لي ثلث قربانات أحييته مع إلهي حياة الكشونا، وأدرجته وقت إدراجه جوف المشتى بلا دبيب ولا بلى ولا تقطيع، ولأنه وقت يدفن،

إن دفنت معه في مدفنه، من كل جزء من أجزائي جزء من أجزايه، لم يبل جسده أبداً.

أنا التي عمّرت الخرابات، وبي فضل إقليم بلاد فارس وساكن الجرامقة والسورانيين.

وبي ارتفع ذو اللون الفاضل الشأن للناس، حتى صار معبوداً ممجداً. مخزوناً مكرماً

في سائر الأمم معظماً، ذاك الباقي السرمدي الذي لا يضمحل ولا يبيد ولا يتغير

أبد الأبد، خالد كخلودي، صرمدي، كسرمدية إلهي، تبهج النفوس به وتفرح القلوب عند

رؤيته وتحن المُهج إليه حنين الناقة على طفلها.

ومن برحل إليّ معظماً لمي، ويقدري عارف، أحبيته أبداً حياة، طول صمره في لذاذة عيش ورفد حياة. لي من الأيام أولها ومن المساكن أجلها ومن الحفاير أقدمها ومن الزويابات أصفرها وأحمرها ومن الخضر أبقاها والبّها ومن الأنهار أكبرها وأمدّها ومن الرياح أبردها ومن الجهات أصفاها ومن الأفلاك أعلاها ومن الذوايب أطولها ومن الأحوال أغناها واجلّها. فهل يداني شرفي شرف، أم هل يقرب مني موصوف، أم هل يرى مثلي في الأرض مستودع ومستقر، أو هل في الهواء ذاهب ومستقيم؟ حزت الشرف كله، وكمل في الفضل وتم لي الكمال.

فمن عبدني فاز ومن أعرض عني خاب<sup>(۱)</sup>. (ص: ٥٢ ـ ٥٣).

<sup>(</sup>١) تسب مله الفعيقة كما ذكر صاحب الفلاحة البطية للشاهر: طال كرناش: وبقولة: ووقد ذكر ماهنا طالى كرناش لشميرة الزينون مدايحاً كثيرة في شمره الذي ألله في الفلاح، لو أرهنا حكايت لطال، حتى أنه قال ان هله الشجرة فاخرت جميع الشجر والتغرف على جميع الثبات، يراجع الفلاحة النبطية، ج1، ص10 ـ 7.

#### النخلة (أخت آدم):

إن جميع أولاد آدم من النبط مجمعين على تسمية النخلة أخت آدم، وقد ذكر ذلك مامي السوراني ولم يقل ما معناه ولم سئيت النخلة أخت آدم، ولا فسر لنا أحد من الحكماء المقتدى بهم ما معناه. فالناس في زماننا هذا يقولون فيه أقاويل مختلفة. منهم من قال إنما سئيت أخت آدم، لانها لم تكن ولم تر إلا عند ولادة آدم. قالوا فلما ولد وترهرع ظهرت النخلة فسيت أخته لذلك، وهذا كذب.

وقال قوم إنما سميت بهذا الاسم لأن آم كان يحب شمر النخل ويأكله دايماً، وكان لهجاً بتلقيح النخل وغرسها والقيام عليها، ولما قدم من بلاد الهند أخبر في أحاديثه هناك أنه كان أشد ما عليه فقده ثمرة النخل، وما أشهه هذا، وهو كذاب. (ص: ١٣٣٩).

وقال قوم: كان لآم أخت اسمها نخلة وكان شديد الميل إليها، فقال الناس انخلة أخت آدم، على عهده، فلما مضى الدهر بعده نسوا ذلك على شرحه، فقالوا النخلة أخت آدم، وهذا أيضاً كذب مثل الأول، وقالوا فنوناً كثيرة مثل هذه الخرافات يطول تعديدها، ولا فايد: في ذكرها. (ص: ١٣٣٩).

والصحيح أن آدم لما وضع في الناس أشياء كثيرة نافعة لهم، من اللغة التي سمى بها كل شيء على وجه الأرض، حتى أدخل في ذلك حركات أصوات البهايم والطيور، وأفادهم من القسم والمقادير وأصول الحساب ما صاروا به علماء في أمر تجارتهم ومعاملاتهم وتقدير أخذهم وعطايهم وتحصيل كثير من أمورهم، وأفادهم من فلاحة الشجر وعلاجات أدوايها والقيام عليها، وكذلك كلّ المنابت من صغارها إلى كيارها. وأفادهم من التكوينات والطلسمات النافعة ما لم يكونوا عرفوه. (ص. 1874).

قال قرثامي: رجدته في كتاب لبعض قدماء الكسداينين، ألفه في النخل والكروم فقط، مجهول لم يذكر اسمه على الكتاب، فقال فيه: إن أصل وجود النخل في جميع الأرض إنما كان من بلدة يقال لها البمامة، قال وهي البلدان التي غلب عليها العرب على قديم الدهر فسكنوها بعد فئاء أمة كانت تسكنها، يقال لهم البابانيون، فهناك، في بعضهم ما يحيط بالبمامة من البقاع، وجد النخل وقد نسبت لنفسه بعد سيول تنابعت على تلك البلاد كثيرة دايمة، عليه سنون، فنشأ وكبر وحمل فأكلوا حمله، فلما ذافوه وعرفوا موقعه اتخلوه وأفلحوه، وانتشر في البلدان. (ص: ١٣٤٣).

والأخبار عن أصل وجود النخل فيه خلاف وأشياء وردت كورو<sup>د</sup> الأخبار التي هي محتملة للحق والباطل والصدق والكذب. وليس ه<sup>لما</sup> معا يحتاج الناس إليه في إفلاح النخل وتربيته، فنتقصى الأخبار <sup>عثه.</sup> فإنه قد ذكر قوم أصل وجود النخل غير ما حكيناه، وهو حكايات يطول شرحها لا فايدة لأحد فيها. إلا أننا أحيبنا أن نبتدي من أول الكتاب على النخل بأخبار النخل. فأما ما مضى فإنما هو أخبار النخل فقط، والذي نرى أن نخوض فيه بعد ما مضى، ذكر كيف يزرع النخل وكيف يغرس ويفلح، فإنَّ في هذا فايدة للناس في هذا الباب. (ص: ١٣٤٤).

#### النخل يشبه الناس:

قال ينبوشاد: العلة في هذا التغيير السريع أن النخل يشبه الناس، كأن في نوعه في النبات شببه بنوع الناس في الحيوان. وليس في الحيوانات كلها أسرع تغييراً وانقلاباً من الإنسان، وكذلك النخل ليس في النبات أسرع تقلباً وتلوناً منه. فأسرع ذلك إليه لأجل الشبه بالإنسان، والنخلة تناسب الإنسان، فصارت لذلك آنس من جميع النبات للإنسان في مدة البقاء فعمرها مثل عمل الإنسان وأطول منه قليلاً. وفيها الذكر والأثنى والخنثى كما في الإنسان سواه. وواتحة الكش من الفحولة والعلم إذا انشر من طلعته الحاملة له مثل واتحة منى الإنسان سواه. فأما المسافل المعنبي منه فهو الذي يسميه أهل بابل الخنثي، ويسميه أهل الأسافل المعنبرا، وتسميه الفرس الكاردركن. وهذه لم تبلغ في التذكير أن تلقح والوطب، فهي الخش، إذا كانت بهذه الصفة. (ص: ١٣٥٨).

وقد يقال في النخلة إذا فسلت فعلاً فسيلها: أول ما يخرج الفسيل يسمى أبكار فسيل النخل وإذا قلع البكر ثم فسلت أيضاً سمي ذلك الفسيل الثواني، وربما كان لها ثوالث وروابع فأشبهت فى هذا أيضاً الإنسان. فإذا حملت النخلة ذات الفسيل حملها اشتغلت بالحمل من إنبات الفسيل وأنصرفت تلك القوة من أصلها إلى أعلاما، فانقطم خروج الفسيل في أصلها كالمرأة التي تحيض، فإذا حملت انقطم حيضها ولم يجر منها اللم. فإن الدم يصير غذاء للجنين، فينصرف إلي كما ينصرف الغذاء في النخلة من أسفلها إلى أعلاما، فإذا حملت فلا تفسل، بل يكون غذاها كله منصرفاً إلى حملها دون غيره. (ص: ١٣٥٨).

وأيضاً فإنَّه لمَّا كان أفضل ما أعطيه الإنسان عطاء اتفاق العقل وكان العقل من أجزاء بدنه في أعلاه وفي راسه ودماغه، كان لبّ النخلة وجمارتها وحملها في أعلاها ورأسها وكان في راس الإنسان وفيما اتصل براسه ووجهه الحواس الخمس، أربعة منها في وجهه، وحاسة اللمس أصلها الدماغ، وهي في راس الإنسان. وأيضاً فإن في النخا, ما بموت فجأة ويبس بغتة كما يموت بعض الناس فجأة، ويموت بعضه بعقب مرض يتقدمه، وكذلك موت أكثر النخل إذا كان موتاً طبيعياً عن مرض، فإنه يتقدمه المرض ثم يقع الموت بعقبه. والحامل من النخل يشبه المرأة في حملها: إن المرأة ما دام الجنين لم يكبر فهي خفيفة، فإذا كبر وثقل ثقل بدنها، فإذا بلغ غاية كبره في الرحم خرج، وكذلك النخلة ببتدي حملها في لبُّها وباطن جذعها، وهي لا تخلو منه، فلا يزال منه يخرج ويتولد في باطنها وينمي على الأيام، فإذا عظم وكبر تضافط وتزاحم فرفعته الطبيعة، وهي القوة المدبرة لبدن النخلة، إلى فوق وتزايد ارتفاعه حتى تقذفه طبيعتها، فيطلع في راسها طلع له قشر كالمشهمة للجنين، فإذا ضاق القشر لنمو الطلع انشق، فبرزت الطلعة، كللك المرأة إذا ضاقت المشيمة عن الجنين لكبره انشقت فخرج الولد منها وتحرك حركة عنيقة فخرج من الرحم. ويموت النخل من شدة الحر وشدة البرد، كما يموت منها الناس، وتقتلها الرياح الردية الكيفية كما يقتل الناس الرياء، وهو يعرض للناس من فساد الهواء، فإذا صارت كيفية ردية واستنشقه الناس قتلهم، فكذلك النخل إذا هبت عليه ريح ردية فاسدة قتله كما يقتل الناس. (ص: ١٣٥٩).

والنخلة إذا خصبت وسمنت جمارتها امتنعت من الحمل، مثل المرأة إذا سمنت صارت عقيماً وإذا عظم هزال المرأة لم تحمل لضعف رحمها، كللك النخلة، إذا نالها قشف شديد من انقطاع الماء عنها هزال مفرطاً، فلا تحمل شيئاً حتى يذهب عنها الهزال بالخصب، فتحمل حينئذ. وأحوال التحبّل في الحمل كأحوال النساء في الحمل، يشبهون النخيل ويشبهم. فإن في النساء من تحمل من أدنى شيء يحصل، ووبما حملت من اشتمام الرحم المنى فقط، وفيهن من لا تحمل إلا عن حصول مقدار من الدنى كثير لها، ومنهن من تحمل من مقدار متوسط، وكذلك النخيل فيها ما يتلقع برائحة كثر الفحل ولا يحتاج أن يماسها من حملها شيء، وفيها ما يتلقع برائحة كثر الفحل ولا يصلع بدرتها به، وفيها من يتلقع برائحة كثر الفحل ولا يصلع، فيهي على ذلك مختلفة كاختلاف طباع النساء سواء في قبول يصلح، فهي على ذلك مختلفة كاختلاف طباع النساء سواء في قبول الولاد والحمل به من الرجال. (ص: ١٣٥٩).

وقد يعرض للنخل أكثر الأدرآء التي تعرض للإنسان، وللحيوانات فهر الناطقة مثلها. وتلك الأدرآء هي الهرم والجرب واليرقان والدق والسل والميلام وموت اللهجأة. وزيادة لوتها هو أحد أدوايها العارضة لها العائمة لها من الحمل. ويصيبها من الأدواء غير ما ذكرنا مما يطول تعديده. وقد يجوز أن نتاؤل نحن قول الناس «النخلة أخت آدم لها يعرض لها جميع ما يعرض للناس من هذه الأدراه وهذه الأسباب المشاكلة لعوارض أبدان الحيوان. وقد تقدم لدواناي الفاضل، الذي من ترادف فضله سعي سيد البشر، قول في جميع ما ذكرنا، لكن الذي وقع إلينا من كلامه في ذلك جمل فير مفصلة تحتاج إلى التفصيل حتى يتفع بها المتعلم. وتلك الجمل يتنفع بها العالم فقط، والعالم في الناس قبل جداً والمتعلمون أكثر كثيراً. وما عمت منفعته جماعة من الناس أصلح للناس مما خصت منعته. (ص: ١٣٦٦ ـ ١٣٦٤).

ويذكر صاحب كتاب الفلاحة النبطية أمراض يتشابه بها الإنسان والنخيل مثلاً: الجذام والنخلة المصابة تسمى نخلة مجذومة والإنسان المصاب بالجذام كذلك: يقول:

وأما الجذام فعلامته أن كربها يتحات وينتثر وينتفخ لبها وترى جمارتها كأنها قد سمنت، إلا أن لونها حايل إلى الصفرة، وربما شابتها زرقة مع الصفرة، وينجرد جذعها انجراداً حاداً، وذلك أن في النخل ما يكون في أصله كرية، ومن طبعه أن كربه ينجرد عنه، فيكون بلا كرب. ومنه ما يكون ذو كرب جيد، ثم يتحات وينتشر ويسود ويسترخي. فهذا هو الذي قد أصابه الجذام. وإن كشف عن عروقها أصيبت سوداً قد غلظت واسودت، وترى بعض كربها وعليه شبيه يرشح رطوبة وربعا كانت هذه الرطوبة الراشحة من كربها سوداه. (ص: ١٣٦٨).

وللجدام في النخل هلامة دالة صحيحة، لكن ليس إذا ظهرت فيها وحدها، بل إذا انضمت إلى جميع الأشياء التي قدمناها من الدلايل؛ وهو أن يظهر في أصول السمف الصفار التي تحيط بلبها سواد يضرب إلى حمرة. فإذا رأيتم هذا مع تحاث الكرب والليف وغيرها من الدلايل التي وصفناها، فأيقنوا لا محالة أن بها جذاءاً. وفائدة هذه الدلايل أن يعرف العارف أي داء بالنخلة ليقصد إلى علاج بعيد، فيمالجها به، فإنه متى عولجت علّة، في حيوان تلك العلة أم في نبات، بغير علاجها، فسد ذلك الشخص وتضاعف عليه البلاء، ففي هذه الدلائل أكثر الغوايد. (ص: ١٣٦٨).

واعلموا أن النخلة المجذومة ليس يمنمها الداء من الحمل، لكن يكون قلبلاً متفرقاً، يسيل من الشماريخ فلا يثبت إلا القليل منه، كما يصيب العذق أدنى شيء ينتثر الحمل منه. وهذا الحمل رديّ على من يأكله، يورث أدواء ردية، فينغي أن يجننب أكله خاصة (خلالاً أو بسراً أو رطباً)، فإن دفعت ضرورة إلى أكل حمل النخلة المجذومة فليؤكل تمرأ، فإنه لا يكاد يضر ولا يورث ما يورث غيره من مثل الرطب والبسر. (ص: ١٣٦٨).

واعلموا أن هذا الداء ينال الناس فيأكل أطرافهم من حدة الدم الذي يخالطه مرار أسود رقيق حزيف حار. فإذا بلغ بهم الأمر إلى هذا من تمكن هذه العلة بهم، فإنهم لابره لهم، بل أحسن أحوالهم أن تقف العلة فلا تزيد عليهم. وكللك إذا اعترى هذا الداء النخل فإنه يتأكّل كربها ويصفر سعفها ويناله سواد في داخله يظهر إذا كسرت السعفة، ويخرج طلمها إذا طلع منها فتأ متناثراً له ربح كربهة. ورايحة طلمها هو أحد الأدلة على أن بها هذا الداء، وسواده إذا مضى عليه أيام، فإنه يضرب إلى سواد إلى أن يصير بلحاً، فإن خضرته تكون فيها كمودة. (ص: ١٣٦١ ـ ١٣٧٠).

ويلكر صاحب كتاب الفلاحة النبطية أمراض يتشابه بها الإنسان مع المنخلة، مثل مرض البرص، (يراجع صفحة ١٣٧٧). ويقول: وهذا الكلام على هذه الأدواء العارضة للنخل إنما أحوجنا إليه تشبيهنا النخلة بالإنسان وأنه يعرض لها مثل عوارض الناس. فقد ذكرنا من ذلك ما قد مضى، وقد يعرض لها معا يعرض للناس أدواء، وهي أكثر معا ذكرنا.

وكذلك يذكر مرض البرقان، ومن أدواء النخل، وما يشارك فيه النامن والشجر انقطاع النسل، وكذلك داء يسمى "تمرد الطبايع، أو «الموت المفاجئ، وكذلك داء المشتارا ويسمى: نسبج العنكبوت<sup>(1)</sup>.

وقد توهم قوم من قدماه الكسدانيين أن سبب حموضة الثمرة في النخلة من بول الخفاش عليها، وليس الأمر كما توهموا، بل هو من أدواء النخلة لظهر فى تعرقها منه الحموضة. (ص: ١٣٧٢).

فقد أشبهت النخلة الإنسان في ذاتها وطبيعتها وأمراضها وأعراضها وجوهرها، وقربها في جوهرها من جوهر الحيوان شيء ظريف دال على أشياء أهمها وأنفعها للناس أن ثمرتها لمنا كان لطيفها يجتمع في راسها كانت هي على الحال التي ذكرنا من شبه الإنسان، كانت ثمرتها التي هي لطيفها أغذى للإنسان وأشبه وألزم وأقرب انقلاباً إلى اللموية من كل الثمار، وصار في ذلك قريباً من طبع لحوم الحيوان التي يأكلها قوم من النامى وتعافها نفوس قوم فلا يأكلونها، إلا عابري سبيل ويتدين قوم يتركها. فأما من عدل عن أكلها فإن ثمار النخل تقوم له مقامها، لأنها تالية لها في التقرية والأغذية. (ص: ١٣٨٨).

إن الإنسان شجرة مقلوبة والشجرة إنسان مقلوب. أفلا تعلمون أنّ هذا إذا كان هكذا فراس النخلة كأسفل الإنسان وأسفل الإنسان كراس

 <sup>(</sup>١) (يراجع كتاب الفلاحة النبطية باب النخيل، ج٢ صفحة: ١٣٣٩ رما بمدها).

النخلة، وأسفل النخلة كراس الإنسان. فإن هذا هكذا...، فإن قاس على مذا الأصل وعكس المعاني كلها فيه من الإنسان على النخلة ومن النخلة على الإنسان، استخرج من ذلك منافعاً كثيرة وعلوماً جمة، فإنا قد إرمانا إلى الطريق وزدنا على الإيماء ففتحناه. ونحن نزيد في فتحة ها هنا. (ص: ١٣٩٦ وما يعدها).

#### النخلة عاشقة:

#### النخلة تشبه الإنسان في العشق والهوى:

وتئب النخلة الإنسان في المشق والهوا. وهذا معنى، أول من فطن له وابتداه برعبلا الساحر على قديم الدهر. فهذا الثابت عندنا، إلا أن قوماً ادعوا ذلك لدواناى. لست أعرف صحة أيهما بدأ. فإنه قال إن النخيل يهوى بعضهن بعضاً ويتعشق بعضهن بعضاً، إلا أنه على غير سبيل عشق الناس بعضهم بعضاً ولا يشبهه إلا من اشتراك في الاسم. (س: ١٣٦٠).

ناما الأسباب التي يقع هذا الداء منها في الناس من بعضهم لبعض فلا تعرف. ومعرفة ذلك من النخيل من جهة المحاذاة من المنبت على خط مستقيم، والاستواء في القدّ، فإنه كثيراً يدل على الاستواء في القدّ، فإنه كثيراً يدل على الاستواء في المعرض للنخل كما يعرض للناس، انتج حملها من الظهور فيها وتبيين النقصان في لبها وسعفها دل ذلك على أنها هائة. وأكثر ما يكون هذا في النخل من فحل لذات حمل أو من ذات احمل لفحل، وربما عرض هذا من ذات حمل لعثلها من ذوات الحمل وذلك قلل جداً. (ص: ١٣٦٠).

وهذا دا، من أدواء النخل قاتل لهم في الأحيان. وطب النخيل من 
هذا الداء كطب الإنسان منه. فالإنسان دواؤه الاجتماع مع من يهواء. 
والنخلة دواؤها أن تلقع بشيء من طلع الفحل الذي هويته. وإن هويت 
عاملة مثلها فليؤخذ من طلع المعشونة فيجمل في جوف طلع العاشقة ، 
وإن لم تطلع المعشونة طلعاً لبعض الأسباب المائمة من ذلك، فليقلع 
من سعفها سعفة مع كربتها ثم تعلق على العاشقة ، ووبما علن عليها من 
ليفها فحيلوا به العاشقة ، ومن أجود ما يعمل في هذا أن توخذ نصية 
من ليفها فحيلوا به العاشقة ، ومن أجود ما يعمل في هذا أن توخذ نمية 
طويلة فيجمل أحد طوفيها في أصل هذه والطرف الآخر في أصل 
الأخرى، ويشد في جذع هذه حبل غليظ وطرفه الآخر في جلع 
الأصلة أن في من خلتين، الحبل المشدود والقصية، من 
المشاق الميال من العشق، كثيرة، وهي من نحو ما ذكرنا. 
(ص: ١٣٦٠).

وليس يعرف النخلة العاشقة من الأخرى، حتى يحكم بأن ما قد لحقها من القصان إنما هر لعشق أصابها، إلا شيوخ الفلاحين المتلايين المدمني علاج النخل وتفقد أدوايها، فإن هذا الداء يتفصل لهم فيقفون عليه ويعالجونه. وأما أرباب الفياع وغيرهم من أبناء الناس فإنهم لا يعرفون هذا ولا يفصلونه من الهزال، لأن هذا ينال النخيل مت نقصان وهزال وذربان، وقد ينالهن مثل هذا من غير عشق، فيحتاج هذا إلى تفقد جيد وفطئة ثاقبة حتى يميز بينهما، فيقصد لعلاج كل واحد منهما بعا يخصه من العلاج. (ص: ١٣٦١).

وقد قال برهبلا في كتاب عمله في فلاحة النخل ليعمل منه ما يدخل في أحمال السحر، فقال في باب حلاج أدراء النخل: علاج العشق الهارض لهن أن يؤخذ كساء صفيق النسج غليظ الغزل، إن كان جديداً فهو أنجع في أشفايه، فليلف حول المعشوقة، فحلاً كان أو حاملة، من وقت إلى وقت، وهو أربع وعشرين ساعة، ثم يقلع عن تلك ويلفف حول الماشقة من الوقت إلى الوقت، ثم يقلع عن تلك ويلفف حول جذع المعشوقة، ثم يرد فيلف حول الماشقة. قال ويدمن هذا البمل مكنا سبع مرار إلى أربعة عشرة مرة، فإن النخلة السقيمة تبرأ إذا كان إمل مرضها العشق. (ص: ١٣٦١).

قال ومن علاج النخلة العاشقة أن يوخذ من ماه قد وقف في أصل المعشوقة، ويرش على لب العاشقة، وليس في هذه الوجوه كلها، مع أنها صحيحة حق كلها، أبلغ في شفاه العاشقة من ترك شيء من طلع العاشقة ويشد فيه بخوصتين وثلثة في موضين وثلثة، أو يؤخذ من عراجين الفحل عرجون فيجمل في لب النخلة العاشقة أو بعكس هذا العمل، إن كان الأمر بالعكس. (ص: 1871).

وذكر ينبوشاد في هذا الباب أنه جرب أن أخذ حجراً مربماً فجعله في لب الماشقة ثلثة أيام بلياليها، ثم نقله فجعله في لب الماشقة ثلثة أيام بلياليها، ثم نقله فجعله في لب الماشقة ثلثة صلحت الماشقة وزال هزالها ورجعت إلى الحمل. قال ينبوشاد: ومن الموشع الأدلة الدالة على أن النخلة عاشقة لنخلة أخرى أن ترى الماشق قد أمالت رأسها قليلاً إلى ناحية المعشوقة، ثم يظهر بعقب هذا فلا لمن ونوبان ونقصان عن صورتها الأولى. فإذا ظهر هذا بعقب هذا فلا تحتاجون معه إلى دليل، فإن النخيل تعرج روسها من الفزع من الكراهة لشهرتها عند الفلاحين وعند كثير من أرباب الضباع، فإنهم يعلمون أن

النخلة إذا كانت تحمل دايماً ثم بني على جانبها بناء طويل يظل عليها لم تممل وحالت دايماً، فإذا هذم ذلك البناء عادت إلى الحمل. وإن النخلة منى وقع بالقرب منها صاعقة، ولو على أذرع كثيرة، انزعجت وارتملت كما يرتمد الإنسان عند الفزع من ورود هول عليه، وربما عند وقوع مثل هذا كما يموت الإنسان من ورود الأهوال عليه من شدة ما يناله من الفزع. وقد تميل النخلة برأسها إذا بني إلى جانبها حائط، أمالت راسها إلى خلاف جهته، كما يكره الإنسان شيئاً فينحرف عنه كذلك قد تميل النخلة راسها إلى جهة النخلة التي قد هويتها. فإذا رأيتهم نخلة قد مالت رأسها إلى ناحية ما وليس إلى جانبها بناء هايل ولا أسطوانة غليظة مركوزة، فأعلموا أنها قد هويت نخلة مليحة غضة خصبة شكلة في النخل، وكانت الإمالة نحوها، فتلك المعشوقة لا تشكون فيها، فاعلموا ذلك واعملوا في علاج العاشقة كما وصفنا لكم.

وفي هذا المعنى كلام كثير أكثر من هذا وأشياء هي أوسع.... (ص: ١٣٦٢).

#### الحنطة (خبز الحياة):

رحلة آدم لإقليم الشمس

يذكر كتاب الفلاحة النبطية:

إن قوم ذكرهم أدمى يسكنون حول إقليم الشمس، ذكر أن غفاهم اللحمان فقط مع الزبيب والعنب، لأنه قال إن الكروم في موضع سكناهم كثيرة، قال فهم يجففون أصناف اللحوم وخاصة لحوم الطيور، لأن عندهم طهوراً كباراً جداً، فيذبحونها ليذكّونها بالذبع، ويقدّدون لحومها ولحوم الأفنام، لأن لهم فنماً ويقراً وغير هذه الحيوانات، قال فهم يقددون كثيراً من تلك اللحمان حتى تجف جيداً، ثم يجففون الربيب جفافاً جيداً، ثم يجففون الربيب جفافاً جيداً، ثم يخلطون اللحمان بالزبيب المجففين، ثم يطحنوها في أرحة مختلفة. وذكر أنهم أحدق الأمم بأعمال الطاحونات، وأن لهم منها ما ليس لأحد من الأمم، وأن حدقهم بها يفوقوا به على عميع الأمم، وأنهم إذا طحنوا اللحم المجفف مع الزبيب خبزوها، قال، في غير تنور بل في حفاير في الأرض، وربما طبخوها، تؤكل بحسو وكبولا، ويأكلونها، فتفلوهم، وأبدانهم بهذه الأغذية أعمل وقوى من أبدان أهل الهند والصين. (ص: 234).

قال ولولا، أن بينهم وبين بلاد الهند برية واسعة بعيدة عن البلادين، لقد كانوا يجلون أهل الهند عن بلادهم لفرط قوتهم وعظم شدتهم، وإن علف حيواناتهم من حشايش تنبت في بلادهم، ويجففونها ثم يعلفون بها غنمهم وبقرهم وخيولهم وحميرهم من تلك الحشايش، يابسة ورطية. (ص: ٤٥٠).

وأخبر أيضاً أن الحنطة والشعير ينبتان في تلك البلاد حتى يصيران شجراً طولها قامتين وثلاث قامات، وأنهم يمتنعون من حصادها وأخذ حبها ومن إفلاحها أيضاً، لأن في بلادهم حيات لها أجنحة تطير بها كالطيور، أجسامها كبار في قدر أعظم البزاة، وإن تلك الحيات تأوي في أنبات الحنطة والشعير وتأكل حبوبها وتأكل اللحمان وتصيد ما صغر من الحيوان فتبتلمه. وإن هذه الحيات قد حالت بينهم وبين أكثر ثمارهم وأشجارهم، وقال وذاك أن هذه الحيات ذوات سحوم قاتلة للوقت بلا تأخير وقتلها لهم بضغها عليهم، فإذا أحس الإنسان بالنفخة قد نالت من جسمه موضعاً أيقن بالموت وأخذ أهله في تجهيزه إلى المقبرة، ولهم ملاج يتعالجون به من سم هذه الحيات، ويسقى منه للوقت، إلا أنه كربه جداً فمنهم من يؤثر الموت على استعمال ذلك العلاج، وأنهم نهوا ادمى أن يتغرب إلى شجرة الحنطة والشعير شفقة عليه من تلك الحيات، لانهم ينفخون على كل شيء يقفون عليه، ويبيضون ويفرخون، وذلك أن سمهم هو في ريقيهم الكاين في أفواههم، فعتى عضت حية منهم شجرة أو فصناً منها أو ثمرة أو شيئاً قبضت عليه يفيها، فعلى ذلك بدن الإنسان، مات إما في الوقت أو بعد ساعات يسيرة. (ص: 201).

قال أدمى: فلما نهوني عن الدنو منها، بعد أن أخبرتهم أن غذاي في بلدي هو الخبز المتخذ من الحنطة والشعير، وأن نفسي تنازعي إلى العادة وأن بدني لا يقوى ولا يقوم على ما يقيم أبدانهم إلا بعد أن تألفه طبيعي، قالوا لي: فاحتل لنفسك في أخذ شيء من حب الحنطة واجهد إن أمكنك جمعه. (ص: ٤٥١).

قال أدمى: فقلت لهم سأريكم كيف أحتال لذلك، قال فعمدت إلى الرحيد إلى أن رميت واحدة من تلك الحيّات الطيارة بنشابة عملتها، فوقعت على بطنها فانصرحت، فلم تزل تضطرب حتى ماتت، وذلك أن تلك الحيّات كلها لا تموت أبداً حتف أنفها، فلما ماتت، أخذت تلك النشابة فرميت بها حية أخرى فصرعتها، فلم تزل تضطرب حتى ماتت واسودت النشابة سواداً شديداً من حدة السم، لأنه نفذ فيها، لأن النشابة فاصة في بطني الحيّين، فأخلتها فدفنتها في الأرض، وأخذت نشابة أخرى فرميت بها حية أخرى، فكان حالها حال ما قبلها، ثم عمدت إلى نوى تم نخل ينت في بلادهم فاستخرجت نواه، ثم أحرقه وبلك، لما ضارة موقد وبلك، لما فعملت إلى صار فحماً بعد طحنه، بدهن يكون عندهم، وطليت به أبدان النلك

حيات، فاسوذت حتى صارت كالقار، ثم صلبتها على ثلث قصبات، من غير أن أمسها بيدي البتة. وجعلتها حول شجر الحنطة. نفزعت العيّات الأحياء كلها إلى بعيد من ذلك الموقع فزعاً من الحيات الموتى السود المصلوبة على القصب. (ص: 201 ـ 201).

وذلك أن تلك الحيات ما أن رأت قط حية منهنَّ مصلوبة ميتة، وكان هناك فراسخ كثيرة فيها نبات الحنطة والشعير شيء عظيم، وقد وقع بين تلك الأشجار من حب الحنطة والشعير شيء عظيم كثير، فعجبوا من فزع تلك الحياة وهربهن من ذلك الموضع إلى بعد منه بعيد، وفرحوا فرحاً عظيماً، حتى إنهم جعلوا يسجدون لي كلما رأوني في طريقهم ومتصرفاتهم. ثم صبرت قليلاً حتى جاءت مطرة عظيمة، فغسلت تلك الأشجار وتلك الحبوب، فلما مضى ثلثة أيام وجفت الأرض والشجر، أمرتهم بجمع ذلك الحب، فجمعوا منه شيئاً كثيراً وهم يتفزعون من سم الحيات، وأنا أونسهم وأشجعهم. ثم أمرتهم أن يطحنوه في طواحينهم، ثم عملت لهم تنوراً كبيراً وعجنت وخمّرت العجين وخبزت الخبز وأكلت فأكلوا معي وطاروا فرحأ واستبشروا وجعلوا ذلك اليوم عيدأ لهم، فهم يقيمونه أبدأ، وزادوا في السجود لي، وعملوا كل شيء هملته، فرموا الحيات بالنشاب فقتلوا منهن شيئًا كثيرًا، وعملوا بهن مثل هملي، وتعلموا جمع الحب بعقب المطر، وتعلموا زرع الحب بتعليمي ذلك لهم، وصار غذاؤهم الحنطة، واستطابوها ورجعت عقولهم إليهم، وذلك أنهم كانوا مغفلين شبيهاً بالبهايم. فلما اغتذوا بخبز الحنطة عقلوا وصار لهم أفكار جيدة. وكانوا بمشون عراة، فحدث لهم حياء من بعضهم البعض، وصاروا لهم عقول خلاف عقولهم التي كانت لهم، إذ كاتوا ينتذون ذلك الغذاء. ثم علمتهم لقط القطن، لأن بلادهم تبت كل شيء من النبات الذي في ساير الأقاليم التي على الأرض، وأربتهم غزله ونسجه، فتعلموا ذلك. وإنما كانت ثيابهم جلوداً رقاقاً يعملونها لذلك، ومن أوراق شجر عظام، تستر رجلاً ومعه آخر، إن أواد ذلك، فلما غزلوا ونسجوا ولسوا الثياب فرحوا وعقلوا وفهموا، فأجمعوا على أن يملكوني ملكاً عليهم وأن يجعلوني ملكهم. فعصدني ملكهم حسداً عظيماً وجعل يحتج عليهم يقول لهم: «لم تخلعوني وتعلكون هذا الذي قد ضركم وما نفحكم، لأنه أفادكم الغذاء الذي صرتم به عقلاه فهماه تغتنمون أكثر مما تفرحون ويستحي بعضكم من بعض؟»، فأوادوا قتله فنهتيم عن ذلك وأمرتهم بطرده إلى الرية، فقعلوا ذلك. (ص: ٥٤٢).

وكنت قد أزمعت على المقام في ذلك الإقليم، لأنه أطيب بلاد على وجه الأرض وأكثره عجابياً. ثم بدا لي الرجوع إلى الوطن ونازعني النفس إلى العودة. فخرجت عن بلادهم وأخذت من طرايف ما هناك أشياء كثيرة، لأن العجايب في بلادهم كثيرة جداً، من حيوانات ونبات ومعدنيات، تنبت لهم نباتاً كالشجر والنبات. فخرجوا بين يدي مشيمين لي، يضربون بالآلات التي عندهم مثل ما نحن عندنا من ذلك، لكن الذي عندهم أعظم وأصجب كثيراً. (ص: ٤٥٢ ـ ٤٥٣).

### طقوس: في صناعة الخبز وعجائبه:

يذكر صاحب كتاب الفلاحة الكثير من المعلومات المهمة في باب الحنطة والشعير ولاسيما الحنطة ومنها طقوس تتعلق بعجن طحين الحنطة وسوف نورد منها طرف.

ـ طنس (۱):

ـ عجن الطحين بماء بايت تحت القمر والنجوم.

قال جاء في كتاب الفلاحة النبطية:

وأحذروا أن تعجنوا بماء قد سخن في الشمس كل الحلو، فإنه مضر بكل أحد والماء البايت في القمر وتحت النجوم صالح نافه. ومن أكل دايما من خبز قد عجين عجيته بماء منجم تحت القمر زاد ذلك في ذكايه وحفظه ومعرفته، وبخاصة ما كان بايتاً تحت القمر، فإن لهذا خواص أفعال ظريفة. فإن أبانا آدم قد علمنا في ذلك تعليماً نافعاً، وذلك إنه قال:

من اعتاده نقصان شهوة الطمام ورأى في هضم معدته تقصيراً وانقطمت عنه أكثر شهواته التي جرت بها عادته، ونقصت قرة بدنه في حركاته وبطشه، فلياخذ من حب الكزيرة فيعد منها على عدد مضروب أحد عشر في التي عشر، وهو ماية ونيف وثلين حبة، فيجملها في إناه من زجاج أو غضار ويصب عليها، بعد أن يدهنها بزيت بمقدار ما يتؤرق الحب كله بالزيت، من الماء، ما يكون كيلة سبعة أرطال، ثم يتؤك الأناه في القمر من أول طلوعه إلى آخر الليل، وليجمل على الأناه الحي فيه الماء وحب الكزيرة تضيأ كهيئة المغزل من فضة، معترضاً من بحات الأناء إلى الجانب الآخر، ويتابع ذلك ثلث لبال، ويرفعه بالنهار فيحت سقف منظى بخرقة نظيفة محكم النعظية. فإذا طلع القمر جمله بحبحة اليرم الرابع، فليصف الماء ولياخذ الحبات فيجملها على مقلي فيحوله ويكون تحته جمرات فيها نار إلى أن تتحمص حبات الكزيرة

نليلاً وتشتم لها رايحة مع رايحة الزيت، ثم يسحقها في هاون ناهما تم بلقيها على ذلك العاء وبعجن به عجيناً ويخبره خبراً ثم يأكله. ويفعل ذلك دايماً إلى أن ترجع شهوته وتزول تلك المكاره عنه. قال وإن أواد أدمان ذلك طالبجه في أدمانه أن يجعل في أواني عدة من حب الكزيرة، في كل إناء مثل ذلك العدد، ومن العاء مثل الكيل، ليكون له ماه كثير يخبأه ويعجن به دايماً ويخبزه ويأكله. فإنه ليس يصلح في إناه واحد أكثر رجمت قوته وشهوته فليقطع أكل ذلك المقدار من العاء، فإذا دايما ويأكل خبزه دايماً فليفعل. هذا آخر كلام أدمى. (ص: ٢٣٨.

#### ـ طقس (Y):

ـ الحذر من ماء بات في أواني المسّ والرصاص.

قال قوثامي قال صغريت: واجتنبوا أيضاً العجن بماء قد بات في أوات المستر والرصاص، فإن ذلك يضرّ بالمعدة، إذا أدمن، فأنا أن يضرّ بالمعدة، إذا أدمن، فأنا أن يكون شاذاً في وقت، فلا بأس به. واعلموا أن الخمر الفاسد إلى نحو المعرضة والمراوة، إذا عازكم الخمير فخلطتهم منه تعجنون به العجن شيئاً يتبين طعمه فيه، ثم عجنتم به العجين ودثر تموه، أختمر وطاب طعم خبزه، وإن دخن موضع، فيه عجين قد عجن بخمير، بكبريت وحرمل، أسرع اختماره واحتدت حموضته. فكان خبزه مرباً جلاً، عن وكلك ودخان القير والنقط يفعلان ذلك ويحمضان العجين، وإن أكثر من تدخين هاد وإن قللت عملت بحسب ذلك، وإن شم العجين بع

منه امرأة حايض، لم يختمر. وإن شم منه ربح اختمار فليس ذلك حقيقة مختمر من اختمار صحيح، بل طبع ذلك المعين طبع الفطير وخيزه يكون فطيراً. وهذا كله من خواص الحنطة، فإن فيها من عجاب الأفعال ما لا يمكننا إحصاوه كله ولا نلوك ذلك ولا نعلمه. (ص: 73٩ ـ 31).

### ـ طقس (۲):

ـ فساد الخبز من مس امرأة حايض.

قدن عجايب خواصه أنه إن عجنت امرأة حايض اختمر العجين ولم يفسد، وإن عجن المجين رجل أو امرأة غير حايض، ثم وضعت امرأة يفسد، وإن عجن العجين نسد وتغير إلى رخاوة. ومنى تقربت مرآة صدية إلى جفنة العجين أو وضعت فوق غطا العجين أسرع اختماره. وإن كان بقرب العجين زعفران تبلغ رايحته إلى العجين أسرع اختماره، وكذلك الحليت. وإن نقع السندروس مع العلع في العاء يوماً تاماً أو لية كلها، ثم عجن به بخميرة أسرع اختماره وأصلحه وأطاب طعمه. وان فرش تحت جفنة العجين نورة وزرنيغ مخلوطين أسرع اختماره وأصلحه. وإن نقع العاقر قرحاً في ماه حار ساعة، ثم عجين به عجيناً أسرع اختماره، ولينقع مع العلع إن كان العاقر قرحاً جيداً، وإن كان حمى وباقلى وحمص وشمير وأصول السلق وفلفل أو باقلى مرضوض معورة أسرع الاختمار وصلح. (ص: 25 ـ 133).

### شجرة الزيتون (شجرة كوكب زحل):

واعلموا أن كل حيوان أسود اللون فهو لزحل، وكل حجر كذلك فهو له، وكل نبات أسود رزين فهو له. واعلموا أن شجرة الزيتون قد اجتمع فيها السواد في ثمرتها والرزانة في خشبها والبقاء لشخصها والدوام في الأرض لها. فمن خواص منافع زحل في الفلاحة أن رجلاً أسودُ إذا أخذ بيمينه ملوها من الزيتون الأسود، وأخذ بيساره فأسأ نصابه حديد، وحفر بذلك الفأس في أصل شجرة الزينون التي قد نقص حملها أو حالت عنه أو تغير ببعض التغيرات المذمومة، وكأن فعله لذلك في يوم السبت، ودفن الكف من الزيتون الأسود النضيج في أصل شجرة الزيتون، وغوصه في التراب مقدار ما يظن أن هذه الثمرة من الزيتون قد وقعت على العروق من الشجرة ودفته بالتراب جيداً وصبّ عليه من أول الليل، ليلة الأحد، مقداراً من الماء فيه كفاية، ثم صب عليه كذلك ليلتين متواليتين، ثم تركه أحد وعشرين يوماً، يتبين في تلك الشجرة أشياء تخالف بها ساير أشباهها من شجر الزيتون. منها أن ورقها يكثر ويحسن ويشتبك عليها، وأن ثمرتها تزكو وتنمي وتكثر حتى تصير أضعاف ما كانت، وتجود وتجتمع مع ذلك وتحسن، وإذا بلغ ثمرها لم يسود كما غيره، بل يكون مسفر اللون في البياض الذي يشوبه غبرة، فافهموا، وأيضاً فإن أغصانها تكثر وتقوى وتشتد كثيراً، وعروقها تغلظ وتسمن في الغوص في الأرض، فيكون ذلك سبباً لطول بقائها وكثرة مكثها. وإنَّ عدمت الماء لم يضرها كما يضر بغيرها ويكون لها صنوف من عجائب تركيبها، أعنى تركيب أشياء من الشجر عليها، يظهر منها هجالب کثیرة. (ص: ۱۲ ـ ۱۳).

واعلموا أني بدأت بذكر شجرة الزيتون، قبل دخولي في الكتاب،

لملة بقائها، فإنها أبقى النبات كله، فيما يلينا. فلذلك أضافها قدمانا إلى زحل، وقوم منهم أضافوها مع زحل إلى الشعري البسانية، وهو الكركب المضيء الذي هو على عنق صورة الكلب. فقالوا إنها لهلين الإلهين، فهما يمجدانها ويحوطانها. ولعمري إنهم أصابوا وأحسنوا. فيدات بلكرها، لأن هذا الكتاب إنما حركني على نظمة إلهنا زحل لأن الثلاحة له كلها وعمارة الأرضيين وإصلاح النبات له أيضاً، فبدأت بها لذلك. (مر.: 14).

#### تبرك الناس بشجرة الزيتون:

فأعرفوا مقدار هذه الشجرة وموقعها، فإن قدمادنا كانوا يأخذون من ثمرتها شيئاً ومن ورقها في أغصانه شيئاً منه عند نزول الشمس برأس المحيان وبرأس الجدي، فيدعونه في منازلهم ويعلقونه عليهم وعلى نسائهم وأولادهم. فكانت منازلهم لا تخط من ورقه وثمره وأغصانه، تبركاً منهم به وتفائلاً للبقاء والسلام من الأفات. فلقد كانوا لعمري طوال أعمارهم صحيحة أجسامهم. وها نعن في زماننا قد استعملنا ذلك، ونحن نستعمله دايماً فنجد من بركة هله الشجرة ما نسر به، ونفتدي بعن مضى قبلنا فنجده صواباً من القعل وصحيحاً في المعلى. (ص: 14 ـ 19).

## شجرة الزيتون والمرأة:

واهلموا أن هذه الشجرة لا يوافقها أن تمسها امرأة حايض ولا نجمة بإحدى النجاسات ولا رجل نجس أيضاً. وهذه النجاسات هي أن تكون المرأة أو الرجل قد مسوا ميتاً من أي الحيوانات كان، وأشدها نجاسة الإنسان الميت، أو تقلموا إليه حتى ماسّوه، فلأنه متى منّ هله الشجرة أمرأة أو رجل نجسان من أي ضرب من ضروب النجاسات كان منا ذكرت وما لم أذكر، لأن النجاسات كثيرة، فإن هله الشجرة عند ذلك تحول عن الحمل. فإن حملت فيصير خناق رمما قتل أكله. (ص: ٣٢)

وربما نبت في أصل شجرة الزيتون فطر قاتل، وعلامته أن يكون أسود أو أغير شديد الغبرة، فإذا كان ذلك ورأيتم هذه العلامة التي اخبرتكم بها، فاعلموا أن امرأة حايضاً قد مشها، أو نجسة أو رجلاً نجساً، فينبغي أن تعالجوها بالعلاج الذي يزيل ذلك عنها، فإنا نسمي ملا بهذا الاسم: نقول اإن شجرة الزيتون قد غضبت، ونسمي علاجها أن اأرضوها حتى ترضى، فرضاها يكون أن يؤخذ من الزيت الصافي لكل أصل واحد أوقيين، ومن الخمر الجيد أوقيين، ومن بلر السذاب حتى يختلطا، ويجملا على نار فحم لينة في أناه، ويصب عليها من الخمر قليلاً ثم الزيت على اللها من الشمع العانم نار فحم لينة في أناه، ويصب عليها من الخمر قليلاً ثم الزيت على ذلك أيضاً. (ص: ٣٣).

ويساط بخشبة من خشب الزيتون حتى يختلط الجميع جيداً ثم يؤخذ إناء من نحاس فيصب فيه ماء قد استقي من بير نظيفة ويطبخ حتى يغلي عليه، ثم يلقى ذلك المختلط أولاً عليها ويغلى غليتين ثلثة أخر، ثم يترك حتى بيرد أو يفتر، ثم يرش على هذه الشجرة وأغصانها حتى تعرق من كثرة الرش، ويقطر الماء منها إلى الأرض شيء منه كثير. يفعل بها ذلك خدوة وحشية، ثم يترك ويعاود عليها هذا بعد يومين، غدوة أيضاً وحشية فإنها لن تحتاج إلا إلى ذلك مرتبن أو ثلاثة حتى يزول هذا الداء صنها. (ص: ٢٤). وجاء في كتاب الفلاحة النبطية فصل ذكر الزيتون حول علاقة شجرة الزينون بالمرأة من علاجات لا سيما زيت شجرة الزيتون من أنه:

ران أخذت امرأة بها وجع الأرحام، أيّ أوجاعها كان، فشربت صوفة لية أو قطنة خشنة الزيت العكر، وتركت القطنة ناحية من الزيت، ثم رودتها كذلك تسع مرات، وليكن ذلك في زيادة القمر في الفوه، ثم تحملتها في قبلها، وفعلت ذلك مراراً، أذهب هذا العكر كل عالة حدال تحملها في قبلها القطنة مقدار نصف أستار من الزيت المسافي المنبق، صح جسمها وكان أبلغ لذهاب الأوجاع عن رحمها، وذهب عنها جميع الشكي في ساير بذنها. وهو يعنع أعني الزيت، إذا تحملته امرأة قبل الجماع، من الحمل، إن كان مزاج المراة حاراً أيّ الحوارات كان، فإن كان مزاجها بارداً شديد البرد، أعان على الحمل إذا تحملته قبل الجماع، وأنجبت في الولادة. ففعله فيهن بحسب أمزجتهن. قبامؤوا ذلك وإعملوا به تجربة تجدوه كما قلنا. (ص: ٢٩).

واعلموا أن كل ما يوحى إليكم به من هذا الكتاب من منافع شي، ومضاره أو خاصية فعل له أو تركيب شيء على شيء آخر، وغير ذلك من فنون المعاني، فأصل وقوعه إلينا وعلمنا به إنما هو معا قدمنا لكم ذكره من نعمة الآلهة علينا، إما بفعلها أو بإلقائها إلى الأصنام وتلقي ذلك الأصنام إلينا، واستنباطاً وجدناه بعقولنا التي وضعتها فينا الآلهة، أو شيء مانور عن أسلافنا وحكماينا، أخذوه أوليك من هذه الوجوه التي هدفناها. فاعلموا. (ص. 93).

# الباذنجان (نبات زحل والقمر أو الخفاء والظهور):

#### \_ أسباب كوكبية:

هذا من المنابت التي تؤكل ثمرته وحمله وورقه وأصله. وهو مشهور في هذا الإقليم في زماننا هذا. فأما فيما قبله فإن الناس يقولون أقاويل ما أدري كيف هي. يزعمون أنه يبيد ويختفي ثلثة آلاف سنة ثم يظهر ويششر مثلها. ويجملون العلة في ذلك أنعال القمر بمعاونة الكواكب. والأصل في ذلك أنهم قسموا المنابت كلها سنة أقسام، أضافوا كل قسم إلى كوكب، أولها القمر. وهذا على أصل اعتقادهم أن الشمس فاعل الكل ومديره، ثم يشاركه في هذا على المعوم أحد السنة الباتية. وشرح هذا على التفصيل يطول، فلنقصد قصد الباذنجان خاصة، لأن كلامنا هاهنا فيه نقول:

#### \_ صراع زحل (الغيبة أو الاختفاء) مع القمر (الظهور). (ص: ٨٧٤).

إن الباذنجان من المنابت التي هي فيما بين ما قام على ساق وما انبسط على وجه الأرض، كأنه في الوسط من الصنفين. فكذلك كان في حيز القمر وزحل وكان التغالب والاستيلاء بينهما في الباذنجان بالسواء. وإن هذا الخفا من قبل زحل والظهور من فعل القمر، وإن زحل إذا ظلب خفي الباذنجان وإن ظلب القمر ظهر. وليس التغالب بينهما على حال مذمومة كالمعهود من تغالب الملوك والمنازعات الاختيارية على الدفيا في طلب الزيادة فيها، بل هو شيء نسميه نحن فيما بيننا تغالب في هذه الأشياء التي في حالمنا هلا على صبيل الدفس. (ص: 348). وفي شرح أمر الباذنجان في هذا الخفا والظهور كلام طويل كثير يجري مجرى الخرافات عندي فيما أظن، ولا فايدة لفاري هذا الكتاب في. فلتعدل عنه إلى نوع من الكلام آخر عن هذا النبات، إلا أنه لابد لن مع ذلك من شرح موضع المنفعة في هذا الاختفاء والظهاور وتفسيره وشرحه لتحصل، منه المنفعة وندع ما سوى ذلك من التطويل، فقول:

# ـ أصل الباذنجان:

إن الباذنجان نبات فارسي، أصل مخرجه إلى جميع أقاليم الأرض من بلاد فارس. وهو جنس تحته أنواع ستة، كل منها مخالف للاخر في اللون أولاً، ثم في الشكل والصورة، ثم في أصل الزرع. وهو منفق في المحم والطيع، فاعرفه، والمنابت المنبسطة على وجه الارض، مثل الكروم والبطيخ والقتا والقرع وما أشبه هذه فإن أشباهها كثيرة، إنما انبسطت على وجه الأرض ولم تقم على ساق لضعفها. وأصل ضعفها غلبة الجزه المائي على الجزه الأرض فيها فالضعف كأنه السبب الأول وفعل المائية لذلك الضعف كأنه سبب ثان والباذنجان لما بين ما قام على ساق وما انبسط على وجه الأرض صار بالإضافة إلى ما قام على ساق ضعيفاً، إذ كان القايم على ساق أقوى منه. وقد مضى لنا في مذا الكتاب، في ندب الكلام على علل أشياء من المنابت تكلمنا على علها، وم المعاني ما فيه كفاية للماقل.

(ص: ۸۷۱ ـ ۸۷۸).

#### مقاصد الخرافات:

لمَا لمع الكلام بطرق من الأخبار والخرافات الموضوحة للآداب

والحكم، تروحت النفس بللك ورجعت إلى عمود الكلام وقد سلمت من الملل الذي يلحق، فيحول بين النفس والفهم والكلال المعمى عن النفس.

فلما حصل في الباذنجان هذه الصفات لزم أن يكون كلامنا علمه بحسبها. وإنما قصدنا في هذا الكتاب إفلاح هذه التي نذكرها وكيفية زرعها وتدبيرها في نشوها، وما يوافقها من الأرضين وغير ذلك من المعاني التي تشبه هذا، مما ينفع به الناس، إلا إننا هو ذا نخرج عن سنن هذا المعنى إلى غيره في بعض المنابت، لأحوال نفعها عن قصد، أحدها ترويحاً لقلب القاري، فإنه إذا لمع الكلام بطرق من الأخبار والخرافات الموضوعة للآداب والحكم، تروحت النفس بذلك ورجعت إلى عمود الكلام وقد سلمت من الملل الذي يلحق، فيحول بين النفس والفهم والكلال المعمى عن النفس. وأيضاً فإنا نذكر أشياء فيها دلالة على الإفلاح، وإن كانت كأنها خرافات، فيصير فيها مع تلك الفايدة هذه الفايدة الأخرى. وفيها فايدة ثالثة، أن نعلم من يأتي بعدنا كيف كانت صور أمور الأشياء قبله، وأين هي مما هي عليه في زمانه. وفي هذا فايدة كبيرة، فلمثل هذه الأشياء وأشباهها نخرج عن الكلام في الفلاحة إلى الأخبار والأقاصيص التي قيلت والتي تحدث بها الناس ينهم. (ص: ۸۷٦).

### رد الشعوب الأخرى على خرافات النبط:

فإن قال لنا قايل من الغرس أو من الكرج أو من البيلقان والفهلوية أنكم زهمتم أن الباذنجان يغيب ثلثة آلاف سنة ويظهر، زعمتم، مثلها، وليس نشاهد شيئاً من هذا في بلدنا، بل نرى الباذنجان ظاهراً لنا أبداً، نزره ونغرسه، ونفلحه، ونقلمه، ونلقط حمله فناكله نياً ومطبوخاً، فإن أهل بلاد التتر يأكلونه طول السنة، وكذلك الفهلوية، وكذلك الكرج والعرج، فإنهم أكثر أكلاً له من التترية. وهم على هذا منذ سنة وثلثة آلاف سنة، ما يفقدونه ولا غاب عنهم قط؟ (ص: ٨٧٦).

### رد النبط ودفاعهم عن خرافاتهم وسمو معاني وخموض أسرارها:

فإنا نجيب قابل هذا بأن قولنا فيغيب ويظهره تحته معنى يفهمه الألباء العقلاء، ولم نخاطبكم أنتم معشر هذه الأمم بهذا، وأنا إنسا وضعاء لأشالنا من طابقتنا ولأهل البحث عن غوامض الأمور. وأنتم لعمري عقلاً لا نظعن عليكم، لكن لا علم لكم بهذه الغوامض من العلم، فإن هذه الغوامض من العلم، فإن هذا الظاهر، والليل على ظلك أنكم تعلمون أنا نعلم أن هذا الباذنجان في بلدائكم لا ينقطع ظهوره وكرنه، وأنتم تأكله دايماً بلا انقطاع ولا غيبة. فكيف تتوهمون أنا فظنا عن هذا حتى قلنا أنه يظهر ويغيب، ونحن نشاهده عندكم دايماً لا انقطاع لد. قد كان ينبغي أن تهديكم عقولهم إلى أن تحت كلامنا هذا على ما في الفايدة الجزيلة لمن فهمه. (ص: ٥٥٦).

فاهلموا الآن أن معنى قولـنا ايغيب ويظهر؛ ليس هو عدمه من الأرض البة، بل هو شيء نعرفه فيما بيننا ويعرفه أولوا العقل ومستنبطوا العلوم المفكورن فيها، الذين قد جرت عاداتهم بالأفكار والتفتيش من الأفياد فأما الكرج والمرج والبيالقة، فإنهم لا يصبرون على فكر في شيء البتة ولا علم بالأشياء التي هم مدفوعون إليها معا يحسونه ويدركونه بالمباشرة الحسية، فأما فكر عقلي واستخراج لشيء فإنهم ما أدركوه قط ولا يدركونه أبداً. (ص: ٨٧٦).

# أسرار علوم النبط ورموزها :

واعلموا بعد ذلك، يا أهل العقل والبحث والاستنباط للعلوم السحبين للحكمة، أن البيالقة والتترية والكرج والمرج ليسوا بأهل أن يكثف لهم سر من أسرار العلوم ولا ظاهر من ظواهرها أيضاً، لأنهم ذرو عقول ضعيفة، والعقل الضعيف إذا ورد عليه ما لا يعرفه حيره وبلبله وأدهثه ووقع له فيه معاني وحالات ظريفة يضحك منه، إذا عبر عنها، لأنه غير مطبوع على فهم ولا يحس بعلم، فهو لا يعلم شيئاً ولا يعلم أنه ليس يعلم شيئاً، فهر والبهيمة في صفة واحدة. (ص: ٢٧٦).

وإن قول طايفتنا أن الباذنجان يظهر ثلثة آلاف سنة ويغيب مثلها قول صحيح، وإن هذه الغيبة والظهور فيها فايدة من جهة مضار الباذنجان ومنافعة لآكليه، وهو الذي يحتاج إليه من يأكله، وأكثر الناس يأكلونه وأكثر الناس يحتاجون إلى هذا العلم فيه، فأما من هجره وتركه البة فلم يعرض لأكله، فإنه غني عن علم هذا، لكن العمل على الأكثر والجمهور اللين المنفعة لهم هي المنفعة الواقعة. وإن التاركين لأكل الباذنجان كالشلوذ اللي لا يعمل عليه، فقد صار الأخبار بمضاره ومنافعه أهم نفعاً وأعظم موقعاً. والكلام في ذلك متعلق بقولنا «اشترك في الباذنجان القمر وزحل» فهو موضع الإشارة إلى طبعه، وطبعه دال على فعله، ولللك كان سيد البشر دواناي يقول: ينبغي أن ترددوا الفكر في كلامي وتبحثوا عن مرادي نيه ولا تمرون به صفحاً، فتفوتكم الفوايد التي تحته. وأنا قوثامي أقول لمن قرأ هذا الكلام في هذا الموضع:

لا تتهاونوا بخرافات وكلام النبط الكسدانيين فإنهم يأتون بالحكمة البالغة في صورة الخرافة

حيلة بذلك منهم على الأغيباء، لينمروهم عن العلم إن كانوا جهلاً، فأما إن كانوا عقلاً فإنهم لا ينفرون نفير الحمير ولا البهايم من أدنى صوت وحركة، بل يثبتون ويصبرون ويتأملون، فحينتذ يقفون على ما يسرون به ويتنعون به أيضاً منفذة بلينة. (ص: ۸۷۷).

# تأويل خرافات النبط عن الباذنجان:

فالثلثة آلاف سنة التي نسبوها إلى الغيبة للباذنجان أضافوها إلى رخل، وهي مدة الضرر، لأن زحل نحس والنحس ضار. والثلثة آلاف التي أضافوها إلى القمر هي مدة زوال الضرر عن الباذنجان. وهذا الضرر فهو فهو في أبدان آكليه. وهذه المدة التي يكون فيها الاستناع من الضرر هي الثاقمة لأكليه، لأن كل غذا اغتذى به أبنا البشر ولم يضرهم فهو محمود لا ينبغي أن يحذر. فهذه الثلثة آلاف سنة هي رمز على ثلثة أشهر، التي هي فصل من فصول السنة، لأنكم تعلمون أن السنة أربعة فعرل، كل فصل منها ثلثة أشهر، فالفصل الأول من السنة هو فصل البيع الذي مبدأه من أول نزول الشمس برأس برج الحمل، فهر أول، وكلك زحل فهو أول، لأنه في أوقع الأفلاك. ونسبته أيضاً إلى أنه أول الأغلا بطول فرحها. (ص: ١٨٥٨).

فكان هذا الفصل الأول من السنة للأول من الكواكب من هذه المجهة، وهو الفصل الذي يضر الباذنجان فيه آكليه، فكأنهم نهوا عن أكله في هذه الثلثة الأشهر المنسوبة إلى زحل، لأنه يضر بمن يأكله ضرراً بيناً، إذ كان هذا الفصل حار رطب والباذنجان حار رطب في الابتدا يابس في الماقبة بالفعل، فضرره بهذا من جهة الطبع، وهناك ضرر بالخاصية له في هذا الفصل أيضاً لم يدخل بعد فصل الربيع فصل الميف، وهو ثلثة أشهر، وهي ثلثة آلاف سنة لظهور الباذنجان، وهي المنسوبة للقمر السعد الذي يرتفع الضرر معه، فكأنهم قالوا: احذروا أكل الباذنجان في الربيع، وهو ثلثة أشهر، وكلوه في الصيف، وهو ثلثة أشهر، وكلوه في الصيف، وهو ثلثة أشهر، وكلوه في الصيف، وهو ثلثة أشهر، وكلوه في المتناه وهو ثلثة أشهر، وكلوه في الشناء وهو وعلى هذا الدهر كله. (ص: ٨٧٨).

### تفسيرات أخرى...:

واعلموا أن هذا وإن كان شرحاً وتفسيراً فله شرح آخر وتفسير أيضاً يكون ذلك طويلاً. والشرح الذي هو الشرح إنما هو لمن صار يضر في الربيع وهو حار رطب، وينفع في الصيف وهو حار يابس، موافق لطبع البافنجان الحار اليابس، فإنها مسئلة، لكن ليس ضرره ونفعه مني على طبايع الفصول، بل مبنى على أخلاط بدن الإنسان التي هي الدم والبلغم والمرتين، لأنا قصدنا طلب منافع الإنسان ومضاره، لا مراعاة الأشياء في فواتها، لا حاجة بنا إليه وأحمارنا تقصر عن بلوغ ذلك. (ص: ۸۷۸).

وليت أمكننا إدراك منافعه خاصة ومضاره، فكيف نوغل في غيره.

فينهضي من أجل هذا أن ننظر في مثل هذه الأشياء النافدة للإنسان والضارة له إلى طبيعة الإنسان وأحوال جسمه ونفسه، وذكر الكواكب وغيرها في هذه الأشياء إنما هي سواتر وحجب على مواضع النافع لنا والضار. فهذا هو الحق المكشوف بلا ضن ولا تغطيه ورمز في باب المانفجان خاصة، فإنه من الأطعمة الضارة، والقنبيط أضر منه وأشر، وكذلك الكرنب والفنبيط ضررهما أكثر كثيراً من ضرر البانفجان، وليس الكرنب كالفنبيط، لأن في الكرنب منافع. وأما الذي هو ضرر كله بلا منفعة فالقنبيط، وهو بمنزلة الفطر الذي ما عرفنا فيه ولا في القنبيط مفعة، وهما ضرر محض. (ص: ٨٥٦).

فالباذنجان من الأطعمة المولدة للخلط السوداوي الرقيق الحاد. وهما خلط ردي جداً. إلا أنه مع ذلك أحد المأكولات المألونة. وقد يتصوره قوم من أهل زماننا هذا من الضرر على حال هي أعظم من ضرره وأكثر. وليس الأمر فيه كما يظنون بل فيه منافع كثيرة نحن نشرحها بعد ذكرنا ما ينبغي أن يقدم فإنا نقدم ها هنا القول على زرعه وإفلاحه...، .... .... (ص: ٨٧٨).

### شجرة الخطمي (صنم عطارد):

إن للكسدانيين في الخطمي خرافات كثيرة ذكروها، تحتها فوايد جمة، وأشياه عجيبة وإنما قدمت هذا قبل كلام أصحاب الكتاب وذكرهم تلك الخرافات ليتقدم علمك بللك، فلا يخطر بيالك أنه كالهلهان الذي لا معنى له. بل لفكروا فيه وتتينوا ما قالوا فإن فهمتموه وجندو، كما قلت... (ص: 100). إن شجرة الخطمي لونان، أحدهما يورد ورداً أحمراً كباراً، والآخر ورده أبيض أصغر من الأحمر. وأكثر نباتها ونشوها في بلاد الجرامقة، وقد تنبت في إقليمنا كثيراً وتنشر. وهي من النبات الفلكي، والمنابت الفلكية لا تفنى ولا تموت ولا تهرم أيضاً ولا تذبل ولا تتغير عن حال واحدة الدهر كله. (ص: ١٥٥).

وقد ذكر شباهي الجرمقاني إن شجرة الخطمي مما تحمل ورداً أحمر، بقيت في بلاد نينوى الني عشر ألف سنة تحمل في كل سنة سبعة وعشرين وردة. وذلك مضروب ثلثه في تسعة، وتحمل وردة مفردة في رأسها، أكثر ورقاً من السبة وعشرين كلها. (ص: ١٥٥٥).

قال شباهي: وكانت هذه الشجرة تحدثني كثيراً في النرم والبقظة، إلا أن أكثر حديثها لي كان في النرم، فإذا سمعت منها حديثاً كنت كما أنبه من نومي أنبته في الجلد، كراهية أن أنساه، فأتنني ليلة في منامي نقالت لي: قاعلم أني صنم من أصنام عطارد، وأنت نظن أني شجرة خطمي فقط، وأنا شجرة خطمي، كما ترى، وأنا صنم جميماً، (ص: 100).

وقد وقع بيني وبين البيروح شر عظيم ومنازعات كثيرة، لأنه يدعي أنه أحق بمكاني مني وكل شيء على الأرض موضوع حيث وضعه إلهنا، لا يقدر أحدنا أن يتجاوز موضعه ولا لأحدنا استطاعه في الانتقال من موضع إلى أخرى، كما لا يمكننا الانتقال من موضع إلى آخر، وكما لا يمكننا الزيادة في قد وكبر والانتقال إليه من قماء وصغر، ولا أن نفير لنا طبعاً عن طباعنا فتعمل غير عملنا. والبيروح فجاهل عم يزهمه، أن جمعح ما قلت إنه غير ممكن، يقول هو غير ممكن لنا أن نعلمه. (ص: ٥٠٥).

وإنا أسألك، يا ضباهي، أن تكتب إلى سحرة بابل أن يحكموا يبني وبين البيروح، فإنك لا تعلم علمهم تُنشتكم إليك دونهم، لأني، كما تعلم، لا أستطيع مكاتبة أبناء البشر ولا إعلامهم شيئاً أريده، وإنما أعلمتك أنت بهذا، لأنني قد أصطفيتك من بين أبناء البشر، فلذلك أنت باق بيقائي الدهر كله. ثم تحللت الخطمية كما بلغت إلى هاهنا وصارت بخاراً صاعداً إلى السعاء، فلم أرها بعد تحللها. وانتبهت فكتبت إلى سحرة بابل بذلك، فكبوا جوابي يقولون:

وصل كتابك وسرتنا سلامتك وسلامة الشجر قِبَلك. وليس الخطعي عندنا كالبيروح، لأن البيروح عندنا أعظم محلاً وأكبر منزلة في أنعاله في منافعتا ومضارنا. بل مضار أعداينا النافعة لنا. إلا أنه مع ذلك مختل مراوغ، لا تطاق شدته ولا تقاوم قوته، فلذلك نمدحه ونستكفي شره. ولبس بمضاد للخطعي، بل هنا متفان في طبع واحد، في البرد والثقل والبطاء ومنسوبان إلى كركبين هما قويان قد تولياهما، وهما عطارد وأبوه زحل. وهذان النباتان جميعاً عاقلان، وقد عجبنا من وقوع الشر بينهما، إذ كانت المنازعات والشرور كثيراً ما تقع بين العاقلين الشر عاقلين فما أتل وقوع الشر بينهما! وقد يقع بين العاقلين الشر والمنازعات، إلا أنه أقل من وقوعه بين الحمقي بكثير، وذلك أن المائلين لا يقع بينهما إلا بسبب موجب لوقوع الشر والمنازعات، بفعل من اطل يفعل ذلك بهما، وأما الأحمقان فيكرن بذلك منهما، فلما طلمائلين وجه واحد لوقوع المنازعة، وللجاهلين، سببان، كان أكثر ورؤوا مما يقع من سبب واحد. (ص: 101).

وقد حكمنا لليبروح على الخطمي لكثرة استعمالنا له في السحر،

فهو مون لنا قري على عملنا. وإنا نستعمل الخطعي في بعض المواضع وبعض الأحوال وبعض الأمور، في الوصلة والمحبة والعطف والتعلف وبعض الطلسمات التي هي منفعة محض. فأما اليبروح فإن عمله في الشر أبلغ، (ص: ١٥٦).

فيضيت بالكتاب إلى شجرة الخطعية فأعلمتها وصوله، ثم انصرفت فأتني في منامي فأخيرتها، فقالت إنهم قد حكموا لي عليه لا له علي. بقولهم إني خيرة وهو شرير، وقولهم إنا إنما نمدحه ونفضله لشره. والدليل على صحة قولي إن كل حيوان شرير مخوف من البهايم، مثل السباع وأصناف الحيات، ومهيبة بشرها، وهي شقية متعبة. والغيرة مثلي التي تأكل الحشيش مرفهة مسعودة. وكذلك الحيات مقتولة مطلوبة، والسمك والسلاحف موقاة سليمة، وقد حكموا لي بالغير والسلامة، وحكموا على منازعي بالشر والمخاوف منه، وأنا أنفسا وأسعد، كما أن الأخيار من أبناء البشر أصلح حالاً من الأشرار كثيراً في أشياء ووجوه يطول تمديدها. ولو لم يكن بين الأخيار والأشرار من بكل ما يأكله ويشربه لذة لا يجد مثلها المشغول القلب إلذ. (ص: ١٥٠).

لذلك أمر شباهي حتى الجرامقة أهل بلاده أن يصوروا في هياكلهم صورة دواناي السيد قايماً قد عقد بأصابع يده اليمنى على ثمانية، والثلاث أصابع الباقية منتصبة، وهو متوكّ على غصن من شجرة الخطمي، مصور فيها العقد التي في خلقة شجرة الخطمي في أفصانها، وقد الثقت على العصاحة عظيمة، وفي رأس العصا مصلب من ذهب، والحية فاخوة فاها نحو وجه دواناي. (ص: ١٥٧).

#### شجرة الغار (مكلمة الناطور):

وتسمى: صديقة الأترج والمليحة، ومكلمة الناطور والشفيعة وسميت كذلك شجرة: من رأى مثلي.

هذه الشجرة يوافقها من الأرضين الحصراه والسوداه أيضاً الرخوة، وربما وافقتها العلكة لا الرخوة من الأرضيين جميماً. وهي شجرة بقرى وتنشر وتغلظ بكثرة هبوب ربح الصبا، وتضعف وتذبل وتقماً بكثرة هبوب الربح الغربية. ولا توافقها الأرض المالحة البنة، ولا التي خالط ترابها الرمل أكثر من السحيق الترابي فيها. وفعل الريحين فيها ما وصفا، إذا اتفق هبوبها وقت أول نشوه هذه الشجرة، وأول ما تغرس ربح الدبور عليها، فإنه لا يكاد يؤثر عليها أكثر ذلك شيء. (ص:

وهي مليحة في منظرها. ولها منافع كثيرة وخواص أنمال طريفة، وسماها سفونيا صديقة الأترج، وزعم أنها ينبت أصل نباتها من غصن أخذ من شجرة الأترج. بحديث انتصة في ذلك طويل. ويعجبها أن تنبت بالقرب من أشجار طبية الريح ومن بعض الرياحين، وأغصانها تسمى فلقياتا، وحبها نافع من أشياء كثيرة من أدواء أيناه البشر، ليس بنا حاجة إلى ذكرها هامنا، لأن الأطباء قد فرغوا من ذلك في كتبهم وأطالوا الكلام فيه، إلا أنا نذكر هاهنا من خواصها ما كان خاصياً غربياً لا يعرفه أكثر الناس. (ص: 124).

فمن ذلك أن أصلها، إذا جمع مع عروقها فوزن وأضيف إليه ربعه هن حملها رجففا حتى يمكن سحقهما وسحقاً جميعاً جيداً وخلطا بعد سحقهما بالزيت، ووضع ذلك على الجراحات المفتوحة، وملها والحمها ونقى عنها اللحم الميت وأسرع برؤها. وقد اقتصّ فيها أمن التي قصة طريفة ذكر أنها كلمت الناطور. (ص: ۱٤٨).

### مكلمة الناطور (حكاية):

قال وذلك أن بعض الأكرة في القديم كان نايماً في وسط ميدان حوله أربع أصول من شجرة الغار، فرأى في منامه أن إحدى الشجران قالت له: وأيها الإنسان، هل في بستانك هذا أحسن منى ومن ذا الذي يقدر أن يقول إنه رأى مثلى؟؟ فقال لها الناطور: ﴿ومَا معنى هذا؟ا فقالت: «معناه أن تسميني من رأى مثلي ولا يحفوني بالتعاهد الذي به جميع الشجر. فإنك تقوم عليهم قياماً كثيراً. ولا تمر بناحيتي ولا بهؤلاء الذين هم أشكالي. فإن كنت تريد معرفة فضلى على جميم الشجر، لتنعطف بالمراعاة على، والتعاهد، فقم، إذا انتصف الليل، ومعك من دهن الخيري شيء يسير، أو ما شئت، فادهني به أين شئت، ثم أرفع رأسك إلى السماء وانظر إلى المشتري وقل له: قيا سعد السعود، زدنى في همري من وقتى هذا خمس عشرة سنة». فإنك تكون على ثقة أنك تعيش من ذلك الوقت، أين كنت قد بلغت من السن، خمس عشرة صنة، تأمن فيها الموت، بعد أن تقول له: ﴿إنِّي استشفع عليك بهله الشجرة، وجرب ذلك، أيها الإنسان، فإنك تجده صحيحاً وتنتفع به لنفسك وتعرف به فضلي وجاهى عند إلهك المشتري؟. قال افسميت شجرة الغار مكلمة الناطور، وسميت أيضاً دمن رأى مثلي، (ص: .(124

#### قال أبو بكر بن وحشية:

همله القصص الذي كأنه خراقة، تحته علم كثير لهم، رمزوا عليه يهلا وجعلوه في في صورة خراقة، ضتاً منهم بكشف معناه، وحرزاً له أن يئاله الجهلة على حسب آرايهم واعتقاداتهم. وهو رمز على أن في هذا الشجرة هذه الخاصية المذكورة. فإن صبح هذا فيها بالتجربة فهو شيء طريف نافع. (ص. 184).

## شجرة الدردار (شجرة البق):

قال أحمد بن علي، ناقل هذا الكتاب من النبطية إلى العربية، وهو
المعروف بابن وحشية، إنما أنقل اسم كل شجرة ونبات أجده بالاسم
الذي تعرفه عامة الناس، وهو مشهور به، ولو نقلت اسمه بالنبطية ما
علم أحد ما هو. وذلك أن بعض النبات قد اشتهر بالاسم العربي،
وبعضه بالفارسي، وبعضه بالنبطي، وبعضه بالرومي، كما غلب على
كل واحد منها من الأسعاء بالانفاق. قال:

هذه شجرة لا منفعة فيها من ثمر تثمره ولا ورد تورده، بل تحمل حملاً مجوفاً فارغاً. إذا شق عنه تطاير منه بق كثير وقليل. وقد يسميها المختون شجرة البق. وهي شجرة ظريفة في طبعها، فيها قبض ومرارة، وقبضها أظهر من مرارتها. وفيها خواص طريفة، منها أنه إن جعل شيء من أفصانها وورقها في موضع، اجتمع بق ذلك الموضع كله إليه فاننظم عليه، فهر جيد يجمع البتي إلى تكونه وتولده. وإذا كان هذا هكذا فلا فابدة في ذكره، بل يضر.

ومن خواص هذه الشجرة أنها توافق نوعاً من أنواع الكرم، نحن نذكر ذلك في إفلاح الكروم وتراكيبها. وهي شجرة خسيسة. لا يتخذها إحد لأن لا فائدة فيها، إلا في استعمالها في الخواص التي فيها، وخواصها كثيرة، فلللك لم نذكر من إفلاحها شيئاً. وينبغي أن بلقط بزرها في نيسان ويزرع من وقته بلا تأخير بالأجاجين، فإن هلا من طريف خواصها. وليكثر إفلاحها. وفي خشبها خواص وأفعال كثيرة تركناها، لأنها شجرة مهجورة لا يتخذها أحد ليعدها من المنافع، وما لا منعة فيه فعطروح مرذول. (ص: ١٧٣ ـ ١٧٤).

### شجرة الأرتج (الشجرة الطاهرة):

هذه شجرة مشهورة في كثير من البلدان، وهي تنشؤ في البلدان الحارة والباردة جميعاً، وليس توافقها شدة البرد ولا شدة الحر، بل البلد المعتدل أوفق لها، وإن كان الاعتدال بالحقيقة غير موجود، لكن نقول إنه يوافق شجرة الأترج من البلدان القريبة من الاعتدال التي لا يفرط فيها إحدى الكيفيتين، الحارة والباردة، فينال نباتها لذم من أحديهما. وقد تتلقح بريح الجنوب الهابة مما يلي الجنوب والشرق. وهي ضعيفة في أصلها. وقد يذويها مس المرأة الحايض لها، وإن لقطت من ورقها ورقة أو زهرة بإحدى يديها. فينبغي لذلك أن لا تدنو منها امرأة إلا طاهرة برية من الحيض. (ص.١٧٥).

وقد سماها أدمى الشجرة الطاهرة. وحملها يبدو أخضر ثم يصفر، وهو طيب الربح جداً. وفي هذه الشجرة منافع من الأدواه، وقد ذكرها الأطباء في كتبهم. ولها خواص كثيرة نافعة وضارة، وقد ذكرها أصحاب الخواص في كتبهم. وإفلاحها يكون بالتماهد بالكسح والتسبيخ والتخفيف عنها ما ثلل واستطال من أغصانها أو تغير من ورقها، وأن لا پترك حملها فيها بعد بلوغه واستحكام صفرته وكبره، فإن تركه فيها يضرّ بها ويمتص رطوبتها الغريزية، فتضعف لذلك. (ص: ۱۷۹).

#### شجرة الدفلي (الشجرة المباركة):

هذه تنبت ببابل وغيرها من الأقاليم. وليس لها حمل يتنفع به أحد من التاس، لكنها تحمل ورداً أحمر فيه رايحة قريبة من الطبية. وهي شجرة فيها سقية للحمير والبغال والخيل، وقد سقاها أتوحا النبي الشجرة المباركة، وتحت هذا الاسم في هذه الشجرة سر عظيم، لأن المسمي لها بهذا الاسم رجل كان نبياً حكيماً طبيباً نافذ المعرفة، وقد أوماً لنا بهذا الاسم فيها إلى فايدة عظيمة. وذاك داخل في باب غيظه على أمل بلده لمخالفتهم أياه.

وقد يحمل بزراً هو أعظم سمية وقتلاً للحيوانات التي ذكرنا، إذا وصلت إلى أجوافهن. وهي من الشجر الذي لا يحتاج كثير إصلاح ولا معاناة في أفلاح، لأنها إذا علقت لم تبرح ولم تئو... (ص: ١٨٣).

وقد تسمى هذه الشجرة في لغة أهل الموصل من بلاد الجزيرة سوماثا، وهي شجرة النحس الكبير. وقد يتخذ منها قوائل عجيبة بتركيبها مع فيرها من الشجر، لا نرى ذكرها لما فيها من المضرة، إذ كان قصفنا بكلامنا المنافم لأبناء جنسنا لا المضار. (ص: ١٨٤).

### شجرة الغبيراء (شجرة الجن والغلمة):

هذه ربما اللحت في إقليم بابل، وهي شجرة نباتها في القفار والعواضع الوحشية، وأصلها من بلاد مكن من أرض الهند، وما أكثر ما ذكر الحكماد القدماء فيها من خواص الألعال الطريقة. وهي مما يجيء في البلدان الحارة وتغلع فيها. وتحتاج إلى التسبيخ وأن تلقع كما يلتم ساير الشجر. وفيها قبض ونشف بشدة يبس فيها، ونشفها أكثر من تيفيا. وهي شجرة مضادة الإبناء البشر. لا بالطبع فتقتل، بل بالخواص والمعمل في تغيير القلوب. وقد استعملها السحرة في سحرهم كما استعملوا البيروح والخطمي. (ص: ١٨٥).

وقال ينبوشاد أنها شجرة الجن يسعون إليها بالليل، إذا غابت الشمس فيكونون فيها وتحتها ويأنسون بها. وما شبعت من شرب الماه قط، ووردها إذا شمة النساء اغتلمن غلمة شديدة وهجن إلى المباضعة، كما تهيج العصافير في فصل الربيع والسباع في فصل الشتاء، وكثيراً ما يهتكن أنفسهن من شدة الشهوة، وأطّن أن عقولهن تزول. فلذلك يهتكن أنفسهن (ص.: ١٨٥).

ومن خواصها، أنه من نظم من وردها على غصن من أغصانها فيه ورقة، كما ينزع من الشجرة، وعمل منه إكليل ووضعه على رأسه وهو مكشوف للهواء، فرح فرحاً عظيماً لا لسبب إلا لسرور يجده في قلبه وطرب، وطية. (ص: ١٨٦).

وقال ينبوشاد أيضاً: إنه من أخذ من ورقها واحدة ومن وردها واحدة ومن أصلها مقدار ظفر من أحد عروقها، وجعل الثاثة في صفيحة فضة رقيقة، ولف الصفيحة الفضة على ذلك. ولف الفضة معها فيها في خرقة حرير بيضاء بخيط أبريسم أبيض، وجعله إما في كمه أو جيبه أو علقه في حلقة أو على صدره أو عضده، حدث له في قلب كل من يراه أو يلقاه من الناس قبول حسن، وكان وجيهاً عند كل من يقصد، وأن سأل حاجة قضيت له. وفيها منافع كثيرة وعلاجات ذكرها من عمل الأطباء في كتبهم، لا ذلكر مثلها ها هنا. (ص: 181).

#### شجرة إبراهيم (تسمى منجية إبراهيم):

هذه الشجرة تعظم جداً وتذهب في السماء، ولها ورق كبير وتعمل ورداً أصغر طبب الربح، يسمى البرم، وهي شجرة نبطية كنمائية من جنس المنسوبة إليه. وقد تنبت في إقليم بابل وغيره مما يقرب منه. وهي أخت لشجرة الغبيراء أو شبهها في أشياء، منها نباتها في الفغار، وأنها تعب التفرد والرحدة، وتهرب من الأنس، إلا أنها شجرة مباركة. وقد كان حاما الملك يحبها ويأمر بأنخاذها في بسائيته ومنتزهاته، ويحب شمّ وردها، وكذلك أهل سورا، فأنهم يحبونها ويتبركون بها ويحبون شمّ وردها، ويجملونه في دواريق ندية ليقى طرباً أياماً كثيرة. (ص: ١٨٦).

ولتسميتها شجرة إبراهيم سبب يطول شرحه، جملته واختصاره أن إبراهيم كان إماماً لأهل زمانه، جليلاً فيهم، فبلي بكثرة الأسفار والطواف في البلدان، بسبب القحط والمجاعة الواقعة على أهل الجزيرة في أيام ملك صلياما المشئوم على أهل زمانه، وقد يقيت بقايا من شؤهه إلى وقتا هذا، لقرب زماننا من زمانه. فهرب إبراهيم مرة إلى إقليم بابل ومرة إلى أرض مصر، فبينما، زعموا هو ساير في البرية المسماة تادومريا. قال أبو بكر بن وحشية: هذه البرية التي فيها مدينة تدمر \_ إذ بهمر بأسد عظيم أسود مقبل يريده، وكان راكب حماراً، فارتمدت فرايف وبادر فنزل بقرب واحدة من هذه الشجر عظيمة الالتفاف، وقاد المحار نشده بحبل ليف كان في عنقه إلى ساق الشجرة، ومعد فوق ظهر الحمار، فتسلق إلى نحو نصف الشجرة وقعد على فصن عظيم فليظ من أفصانها، مستتر بورقها، فوافى الأسد يطلبه، فلما رأى المحار الأسد وشم ربحه نقر وجعل يضطوب اضطراباً شديداً وبجلب العيل الذي هو مندود في عقه يطلب الخلاص حتى يعير إلى الأمد،
وهذا فعل الحمير كلها إذا رأت الأسد، هي مطبوعه عليه، وجعل
الحمار في نفوره واضطرابه يشيل رجليه ويضرب بهما الأرض ويضرط
ضراطاً عظيماً وينهن نهيناً شديداً، فجزع الأسد لما رأى من ذلك جزعاً
هرب من أجله ماراً على وجهه يعدوا، حتى تباعد من الموضع بعدا
عظيماً. ونطن إيراهيم ببعده عن الموضع، فنزل وركب الحمار ومضى
حتى دخل المدينة، وجعل لا يعر بموضع فيه هذه الشجرة إلا سجد لها
وسح ويمنع من كسر أغصاتها أو يحتطب منها، ويقول: همذه الشجرة
نتجني من الأسد وحماري، واشتهرت بهذا الفعل في أرض الشام
والجزيرة وإقليم بابل، فسماها الناس يسميها باسمها وبعضهم يسميها
شجرة إيراهيم، إلا أن بعض الناس يسميها باسمها وبعضهم يسميها
شجرة إيراهيم. (ص: ١٨٧).

ولها خواص عجيبة تدخل في أبواب النواميس والحيل النواميسية. وقد ذكر فيها اسقواريثا رسول الشمس، عجايب من الأفعال، إذا ضم ما يضم إلى اليبروح وما يضم إلى النبات المسمى سراج القطرب... (ص: ۱۸۲).

# شجرة روخوشي (شجرة الأيمة):

(شجرة الأيمة أو الإمام المحرق أو القديمة أو المباركة):

هله ثنبت لنفسها في البر وفي البلدان. وقد ذكرها صردايا ومدحها، وذكر أنها تسمى القديمة. وذكرها إبراهيم الكنماني فمدحها أكثر من ملح صردايا وسماها شجرة الأيمة. وذلك أن إبراهيم أصله من الكنمانين، الأ أنه ولا بكوش ربا، لأن الكنمانيين لما ملكوا إقليم بابل، بعد حروب كثيرة كانت بينهم وبين الكسدانيين، غلبوا عليها وملكوا، وها هم إلى الأن ملوكنا، أيدهم الله بنصره. فجلب نمرود بن كنمان أيمة من الكنمانيين جعلهم في هذا الإقليم. فكان أسلاف إبراهيم من أوليك المجلوبين من بلاد كنمان. فقال إبراهيم إن هذه الشجرة يتبرك بها الأيمة. قال وذاك أن أصل خروجها إنما كان أن بعض ملوك الكسدانيين غضب في الدهر السالف على بعض الأيمة، فأمر بإحراقه لذنب أتاه. فلما أحرقه تقدم الملك بأن لا يجمع من رماد جثته شيء، وأن يترك بمكانه. فلم يجسر أحد أن يتقدم إليه، وكانت جمجمة ذلك الرجل لم تعترق مع بدنه، بل بقيت صحيحة. فلما جاء المطر عليها وعلى الرماد حملها السيل إلى وهدة وطمها بالتراب. فنبتت منها هذه الشجرة. (ص: ١٢٤٨).

قال فلما رأها أهل بابل شجرة خريبة لا يعرفونها، أحبوا أن يتبعوا مخرجها، فنظروا فإذا قد خرجت من وسط تلك الجمجمة، لما غمرها التراب والمطر، فقالوا هذه شجرة مباركة لأنها نبتت من رأس ذلك الإمام المحرق. فالأبعة من الكنمانيين يتبركون بها، لأن المحرق كان كسدانياً، والكسدانيون يتشآمون بها لتبرك هاولاء بها. (ص: ١٢٤٩).

وما أطرف هذه العداوة الشديدة من هذين البطنين، وهما من نسل أخوين من ولد آدم، وكانا من أم واحدة من أزواج آدم ونسايه، لأن آهم، على ما ذكر العلماء بالنسب ولد أربعة وستين ولداً، الثنين وهشرين أتنى ولتين وأربعين ذكراً، فأصقب من اللكور منهم أربعة حشر ولداً والباتين لا عقب لهم باق إلى الأن. فعن شوم الحسد وشر أهله أنه كلما قرب إنسان من آخر كان حسده له أوكد وأشد. لكن الكنمانيين يحتجون في هداوتهم للكسدانيين بحجة فيقولون: «أنتم نفيتمونا عن إقليم أبينا إلى أطراف الشام؛ يعنون إقليم بابل، والكسدانيون يقولون: وإنه زاد فغركم واستطالتكم علينا، فكان ذلك بغي منكم عليا، فنصرنا الله عليكم فنفيناكم. وإنما يغيتم علينا حسداً منكم لناه. وأنا وإن كنت من الكسدانيين فإني لا أطعن على الكنمانيين ولا ألزمهم حجة، وإنهم لما ملكونا قد أحسوا فينا السيرة بعد تلك الهيات التي كانت منهم إلينا ومنا إليهم. (ص. 1729).

ققال إبراهيم إن هذه الشجرة يتبرك بها الأيمة منهم. وقد رأيت أنا من هذه الشجرة واحدة، وها هي باتية يراها من يريد رؤيتها في القرية التي بين مدينة بابل وصورا، يقال لها سولقاي. ثم إن الناس بعد ذلك فرعوا منها فروماً وغرسوها، فكثرت في هذا الإقليم. إلا أن ذلك يعمله الكتمانيون منذ ملكوا هذا الإقليم. وأما نحن فما تتخذ منها واحدة فشلاً عن غيرها. وذلك أنها لا تحمل حملاً ينتفع به ولا في خشبها صلابة، بل هو رخو يسير الصلابة. وإذا عنق نخر شديداً. وورقها يشبه ورق البطيخ ملى صورته سواه، إلا أنه ألطف من ورق البطيخ بكثير، ولا يقبه أنول قليا ذورة قليلة، ولها صمغ يسيل منها ثم يجعد عليها، لونه أغير ورايحته زهمة زهومة يسيرة. وقد أكثر إبراهيم ملحها والثنا عليها، وقال: ورقها يقوم مقام السلاب البابلي في التداوي، ولا نعلم هلك الكسدانيين لم يبق من هذه الشجرة واحدة!. (ص: أنه إن رجع ملك الكسدانيين لم يبق من هذه الشجرة واحدة!. (ص:

#### شجرة القسط: (شجرة بخور الآلهة):

هذه الشجرة من الشجر التي لا تشمر، وهي تنبت في بلاد الهند وبلدان العرب، وربعا تنبت في الشام، والنابت في بلاد الهند منها الهيد ربحاً، ويتلوه في الطيب النابت في بلاد العرب، والشامي أقلها حدة وربحاً، وهو شيء طبب في الجعلة، والهندي منه أسود والعربي يضرب إلى صفرة يشوبها يسير من سواد، والشامي أغير إلى البياض، وكلها طية الربح، إن أدناها إنسان من أنقه وجد لها ربحاً طيبة، وإن دخن بها على النار وجد لها ربحاً طببة. وهو من بخور الأصنام وهباكلها، والكندائيون يقولون إنه من أفضل ما يقرب قدام صنم الزهرة، وإنه مما ينبغي أن يستمعل في القربان الذي يطلب به قضاء الحوابج، أيها كان. وقد سما، صغرب المنجح ومدحه مدحاً طويلاً. (ص: 1701).

وقد يخلط قوم مع خشبه أشنة وميمة رطبة ويابسة وورق الأس الملطغ بالزعفران الشعر ويبخرون به ثيابهم قدام الأصنام وفي أعياد كثيرة فيستطيرنه. ومما مدحه صغريث أن قال: إن شم ربع بخوره يدفع ضرر فساد الهواء الذي يحدث منه الوياه، إذا دخن معه الكندر. وذكر أنه بليغ في شفاء أمراض الأرحام كلها إذا تحمل النساء منه مطحوناً كالمؤرور مع شيء من دهن الزئيق، وهو يدر البول ودم الحيض

### شجرة رباكشانا (شجرة شافية العشق أو بغيضة الملك):

وهذه شجرة قصيرة ممثلية فليظة الساق، ترتفع كقامة الرجل الربع، تسميها الفرس دار شيشعان، والهونانيون أصالاتشر، والجرامقة فيشد ناروبن. لها ورق كصغار ورق الآس، تنبت في إقليم بابل بناحية بلاد باجرما وخربي تكريت. لها شوك كثير، وخشبها رزين، وإذا قشرت جلدته خرج داخله أحمر شديد الحمرة. وهي عطرة طبية الريح، فيها قبض شديد وتعفيص، ويعفص بها العطارون الأدهان ويدخلونها في الطب. (ص: ١٣٥٤).

ولهذه الشجرة عند الكسدانيين أقاصيص. منها أنهم زعموا أن بعض ملوك الكسدانيين في القديم غضب على زوجة له أذنبت إليه ذنباً عظيماً، وكانت حبية إليه، فدعا ببعض خدامه الثقات عنده فسلمها إليه وقال: «امض فاقتلها ولا تذبحها بسكين ولا تضرب عنقها بسيف، فأخذها ذلك ومضى إلى داره، فخبأ المرأة في مخبأة خفية في داره والتمس فوجد امرأة في سن تلك المرأة قد ماتت، فأخذها وضمن لأهلها ردها إليهم، وحملها إلى الملك وقال: وإن أحب الملك النظر إلى تلك الشقية، فإنني سددت أنفاسها حتى ماتت، وها هي هذه معي، فإن أذن الملك فليأمر بإحضارها حتى أفعل،. فأذن له الملك، فأتى بها محمولة، فنظر الملك من بعد فرأى امرأة شابة ميتة، ولم يتأملها جيداً ولم يشك أنها هي فقال لذلك الرجل: وأمض فأدفنها، فرد تلك المرأة إلى أهلها ووهب لهم ألف درهم. ومضت الأيام، فندم الملك أشد ندامة وقلق بلكرها وهام. فامتنع من النوم وتتابع عليه السهر. فلجأ إلى هيكل المشتري يدعو صنمه، ويتضرع إليه ويقرب له القربان، ويضرب المغنون بين يديه المعازف والطنابير والطبول والصراني، تقرباً بذلك إلى الصنم، مستشفعاً به إلى المشتري، فرأى ليلة في منامه صنم المشتري وكأنه يقول له: ١٩عمد إلى شجرة رباكشانا فتبخر من خشبها بشيء ويخر بها ما يليك من مجلسك ودارك، وخذ عوداً من عيدانها ولفف عليه شيئاً من ورقها ما أمكنك، وأجعله تحت مخادك ونم وأنظر ما ترى في منامك. (ص: ١٢٥٥).

فصنع الملك جميع ما قيل له، فرأى في منامه كأن شجرة رباكشانا التي في داره، وذاك أنه كان في بعض صحونه بستان فيه شجرة من شجرة رباكشانا، فرأى كأن تلك الشجرة تخاطبه وتقول: ﴿إِنَّ امْ أَتُكُ فلانة تحى في العالم، فادعُ فلاناً واجزم عليه ليثنينك بها، فإنه يأتيك بها، لأنه ما قبل منك ولا قتلها». فانتبه الملك فرحاً مسروراً ودعا ذلك الرجل، فأتاه بأكفان وحنوط، فقال له الملك: ﴿ويلك لقد شركت في دمى تركك أعلامي أنك ما قتلت المرأة، فقال له الرجل: «أيها الملك، لم أسبقيها إلا لعلمي بميلك إليها، فعلت ذلك طلباً للحظوة عندك، فإن كنت أخطأت ودعا الملك بي وكلامه لي بما تكلم اختباراً وابتلاء، فقد جيت الملك في كفن وحنوط، فليأمر في بما يريد، وإن كان الملك راض باستبقاي لها ومخالفتي أمره، فقد أجبت الملك إلى فعلته طلباً للحظوة عنده، فقال الملك: "قد حظيت عندى وشكرت استبقاك لها، لما نالني من الأسف على مفارقتها والغم لفقدها، فأحضرنيها الساعة، فمضى واحضرها. فسجد الملك فرحاً وشكراً وأمر للرجل بجايزة خطيرة. فقال: (أيها الملك، لن أزول أو يقف الملك على أنني لا أصلح للنساء، فقال له الملك: وأنت عندنا أرفع قدراً، وقال: وإنى لا أزول أو يختبرني الملك بما قلت أو يقتلني إن شاء، فأمر الأطباء الفهماه باختياره، فقالوا للملك إنه عنين بلا شك. فضاعف له الجايزة وأمره بالانصراف. ولم يزل يسجد لشجرة رباكشانا أيام حيوته كلها بعد ذلك.(ص: ١٢٥٥).

وكانت مدة ملكه خمساً وسبعين سنة. وشاع هذا الحديث في ذلك

الزمان في الكسدانيين، فسموا هلما الشجرة اشافية العشق؟، وقالوا فيها الإشمار ورغبوا في التخاذها، فكترت في هذا الإقليم إلى زمان كاثور السلك، فإنه كان رجلاً عاقلاً، فنهى عما يفعله الناس بهذه الشجرة من التخاذها وما قد استضعروا فيها، وسماها ابغيضة الملك، فعدل الناس عن ذلك فيها وأضربوا عن ذكرها وعن ذلك اللهج الذي كانوا يلهجون بها. وكان هذا الفعل من كاثور سياسة، الأن الناس أسرفوا في ذكرها ومدعها. فكره الناس أسرفوا في ذكرها ومدعها. فكره الناس أسرفوا في ذكرها

# شجرة الكندر (دافع شر الوباء):

هذه تنبت لنفسها أكثر ذلك، وربما حول منها الأصل بعد الأصل ففرست بمروقها فانلحت. ورجودها في إقليم بابل كثير وفي غيره، إلا أنها لا تصلح إذا غرست في البلد البارد، بل في البلد الحار وفي البلدين جميماً، لا يخرج الكندر منها إلا في الشجر الذي في بلاد البمن، فإن تلك البراري والجبال تنبت فيها هذه الشجرة وتكثر جداً ويطلع منها رطوية كثيرة تسيل منها وتجمد عليها قشور مندل على خشبها كنلاً كنلاً ويجمد، فيخرج قوم من العرب فيجمعونه ويسمونه كندر، ثم يقشرونه بحدايد لهم وبأظفار أصابعهم حتى يخرج أبه أبيض، فيجمعونه ويجهزونه من هناك إلى صاير البلدان والأقاليم، فيخلط بدخن للمنام، بل لابد من الكندر في كل دخنة مركبة. (ص: ١٢٥٧).

وقد أجمع قدماه الكسدانيين أنه ليس في جميع مله المناب العطرية الطية الربح أبلغ في دفع ضرر فساد الهواء من الكندر، فإنهم قالوا: من اشتم ربح دخانه في كل يوم وليلة أربع مرار في أول النهار وأخره وفي مضي ساهات الليل وقبل انسلاخه بساعة فإنه يندلع شر الوباء فلا يض به، وإن كان وباء طاعونياً فإنه يندفع عن فاعل هذا، إذا مضغ منه في كل يوم مع التدخين به. (ص: ١٢٥٧).

وأهل بلاد الهند يقولون إنه لابد لهم منه، يتقربون به بإحراقه إلى أصنامهم ويستشفون به في رؤوسهم وأدمختهم. وكذلك ساير الناس يتضع بريحه إذا أحرق على النار ويعضعه. وإن استف مسحوقاً مع مثله أو ثلثه أمثاله سكر دفع عن المعدة ضرر الرطوبة كلها والرياح، باردها وحارها، ويحلل الرطوبات كلها عن المعدة واللهوات حتى يتقيها من الرطوبة، فتشدد أصول الأسنان والأضراس. فتصلح اللثة وتذهب عنها المفونة المتراكمة عليها من فسادها بالبخار المرتقى إليها من المعدة. وإذا تدخن المزكوم به دايماً وحبس دخانه في موضع يتردد على مشمة ساعة، فإنه يحلل الزكام وببطل الخشام، وإذا أدمن مضغه مع اشتمام دخانه. (ص:۱۲۵۸).

وقال الكسدانيون إنه يوافق جميع الأصنام، فلفلك إنه داخل في جميع الدخن. وفي مزاجه حرارة وقبض ظاهر يشويهما عطرية يسيرة. فباجتماع هذه أصلح ما أصلح ودفع ما دفع. وكثيراً ما يدخل في علاج الجراحات المظيمة السايل منها رطوية ردية دايمة، فإنه إذا حق وفز عليها مع الأنزروت أو وحده نشف رطوياتها وشدها وقبضها، فانتفعت بفلك عنه وبإصلاحه الرطويات العفنة يصلح كل شيء أصله العفن، ومعنى ذلك أن فيه خاصة في إصلاح جميع العفونات والأشياء التي قد استولى هلها الفساد من العفن، حتى أنه إن خلط جزء منه بجزئين، ملح وذر على أي شيء خاف الإنسان هليه الفساد، حفظه من الفساد، ولغا جعل من إنسان شياً في خرقة رقيقة مخلوط بالحبة السوداء، وشعه المزكوم من وراء الخرقة حلل زكامه وطرد الربح عن رأسه. وله فعل بلغ في إلحام الجراحات والدماميل والخراجات الواسعة ، يضيق فتوجها ويلحمها ريصلحها. وإذا أدخل في اللصاقات كلها زاد في قوتها وجود الصاقها.

وقد ذكرنا فيما تقدم في كتابنا هذا من هذا طرفاً، إذ أضيف أحدهما إلى الآخر كمل. (ص: ١٢٥٨).

# شجرة الأبهل (شجرة الغول):

وقد سمى شجرة الأبهل صردايا الكنعاني باسم بلغتهم معناه شجرة الغول، لأنها شجرة تغتال من يشم رايحتها ومن يراها ويتأملها وقتاً. هذا المعنى قلناه على ما نظن. فأما على تفسير من فسر قول صردايا من غيرنا فإنه قال: إن معنى قوله إن حيواناً من التي تأوى القفر والبراري يسمى الغول يألف هذه الشجرة ويحب شم رايحتها، وإن هذا الحيوان نصفه على صورة الإنسان، صورة امرأة خاصة بثديين كبيرين، وهو النصف الفوقاني، والنصف السفلاني كصورة نصف حمار ينتهي إلى ساقين في طرفيهما موضع القدمين حافران مثل حوافر الحمير والبغال وما أشبه ذلك، وإن هذا الحيوان تهرب الحيوانات البرية كلها منه، حتى الأسود والذباب وكل ذي قوة شديدة ومخالب، فلا يقوم له واحدة من هذه، وإن أعظم لذة وشهوة هذا الحيوان أن يظفر بإنسان، فإنه بتلاعب به تلامباً كثيراً وقتاً طويلاً ثم يشقّ بطنه بمخلبين له في بدنه في كل كف، مخلبين قويين عظيمين، بشق بهما بطنه وبأكل قماش بطنه، وقبل شق جوفه، زهموا أنه يأكل ذكره وخصيتيه، ثم يشق جوفه فيأكل أحشاه ثم يتركه، بأن يجره إلى سرب له، فكلما نتن ربحه كان أشهى للغول

والحبب عنده، فلا يزال يتردد عليه حتى يفنيه. وإن هذا الفول ياري المربأ له في الأرض ولا يأوي إلا في برية قفرة موحشة لا يسلكها أحد من الناس، وربعا كانوا في جزاير البحر يأرونها ويخرجون منها فيقرمون في الماء إلى أذقائهم، فيصيدون الحينان والسمك فيأكلونها كما يأكلون الناس, وأنهم يأكلون جميع وحوش البر وجميع دواب البحر. فإذا يقوا بلا طعام ولم يجدوا مأكولاً أكل بعضهم بعضاً، وإن جميع غذائهم ينحل في أجوانهم، فيخرج منهم كالبول رقة لفرط حرارة أبدائهم، وإن أحدهم إن ظهر في الشمس فوقع شعاع الشمس على بدنه مرض، فهم يختفون في الأسراب في الأرض، النهار كله فإذا جاء الليل وخربت الشمس انتشروا يطلبون الرزق الليل كله وإلى مضي ربع ساعة من النهار، ثم يختفون على المادة. (ص: 1771 ـ 1777).

وأما تفسير قولنا نحن إن شجرة الأبهل إنما سماها صردايا لنا شجرة الغول، لأنها تغتال من يشمّ رايحتها ومن يراها ويتأملها وقتاً. فإن هلمه حارة شديدة الحرارة قاتلة برايحتها وطعمها. وفيها خاصية فعل تنكي به عين من يتأملها وينظر إليها وحدها زماناً. فإن صغريث خاصة قال إن إدمان النظر إليها يورث حمى حارة يختلط معها العقل. (ص: ۲۲۷۳).

راذا كان هذا مكذا فهي منتالة للناظر إليها والشام رايحتها. أما النظر إليها فكما قالوا إنها تنكي عينيه وتمرضها، وأما الشام رايحتها فإنها تنكي دمافه فتورثه صداعاً وتسخته شديداً حتى ربما أورثت سرسا ما يلهب معه المقل، يتبعه خيالات كثيرة. فيهلا الفمل، الأمراض والإسخان، صارت شجرة الفول والاغتيال، أي إنها تفتال الناس فتعرضهم، وفير هذا مما له شرح يطول، فهذا تفسير الناس أنها شجرة الفول في ذلك العيوان هو رأي أكثر الناس. (ص: ١٣٧٣). وقد زعم قوم أن هذا الغول يشم روايح الناس وساير الحيوانات من نهو ثلثة فراسخ، وأن الإنسان أحب إليه من جميع ما يأكله، وأنه يأكل السباع كلها وساير حيوانات البر، وأنها تهرب منه إذا أحست به، أما في جزاير البحر، فتقوم في الماء هرباً منه، وأما في طوفي النهار، فإنها تدخل الأسراب العميقة الضيقة التي لا يصل الغول إليهم فيها، ولا يظهرون منها حتى يفقدوا روايح الغول، فيعلمون بذلك أنها قد تعدت عنهم، لأن الحيوانات تشم للغول وابحة نتنة قبل وصول الغول إليهم، فهم لذلك يهربون منها. (ص: ١٢٧٣).

#### شجرة هذرتايا (نبات ليلة الميلاد):

قال قوئامي: هذا نبات ينبت على النهر العسمى بالأردن الذي في أرض الكنعانيين. وقد جلبه أقوام إلى أقوام ببابل، وغرسوه في بلاد برساريا، فنبت جيداً. وهو عرق صلب لونه أغير فإذا كسر ذلك العرق خرج داخله أصفر، وإذا جف ويس لم يضرّه ذلك شيه. فيؤخذ يابساً ورطياً...، ... . (ص: ٥٣٨).

وقد يأكل قوم من الفلاحين نباته، يقطفونه في آخر كانون الأول، وقت ميلاد الزمان ويسلقونه ويطيبونه بخل وزيت ومرى، ويأكلونه مع الخبر أدما ويستطيبونه استطابة شديدة ويؤثرونه على جميع الأدام، وربها خلطوه بالباقلي المطبوخ، إما بقشورة وإما مقشر، ودقوا الكرويا والأنجدان والكمون أو بلا كمون، ونشروه على أغصان هذرتابا، ويأكلونه ليلة الميلاد نفسها، لابد لهم منها، ومنهم لا يأكل تلك اللبلة أكلة هلوتايا، فلابد أن يأكلها في الليلة القابلة، يقولون: اخلوا برأة أكلة هلوتاياه، (ص: 0879). ويزعمون أن من فاته في هاتين اللبلتين، هذه الأكلة، أنه ينحم في
السنة المقبلة ويتكسر بدنه بعقب الميلاد. قد استشعروا ذلك فصار من
إجل استشعارهم له يعرض لهم التكسير في أبدانهم إذا لم يأكلوا تلك
الأكلة. فإذا أكلوا تلك الأكلة في تلك الليلة التي يأكلونها فيها كحلوا
أعينهم مرتين، مرة قبل العشاء ومرة بعده، ويقولون: «من لم يكتحل
مرتين اشتكت عينه في الصيفية المقبلة». ومن كان منهم له تمكن وحال
واسعة ذخر القثا والخيار من وقت زمانه إلى وقت الميلاد، حتى يقطع
على هذه الثردة منه. ويتهادون القثا والخيار لها ومن أجلها. وهذا أكثر
من يعمله أهل برساويا وطيزناباذ وسورا، وبالقربات وألى قشين
من يعمله أهل برساويا وطيزناباذ وسورا، وبالقربات وألى قشين
وجنبلا، وقد انتشر في إقليم بابل، فبلغني الأن أن أهل باجرما وسقي
جوخي يستعملونه، ولايد لهم منه. (ص: ٤٠٥).

ومن خاصيته، إذا أكل على السبيل الذي وصفنا أن يحرك شهوة الجماع وشهوة الطعام، وأما شهوة الجماع فبعد أكله بساعة، وأما شهوة الطعام فمن الغد، وذاك أن من يأكله يباكر الغذاء ويزعم أنه قد جاع. والويل كل الويل لمن سمعه أهل هذه النواحي يهزل بهم من أجل أكل هلرتايا، ويقول إنه لا معنى له، فليس له عندهم جزاء إلا الضرب حتى الموت. ويقولون إن شيئا ابن أدمى كان يأكلها. وهذه الهذرتايا إنسا صارت إلى إقليم بابل بعد وفاة شيئا، فالويل أيضاً لعن قال هذا، فإنهم يكلبون ويرجمونه ويكفرونه. (ص: ٥٤٠).

## الثوم (يسمى: ثوم الحية):

### إسطورة وحكاية اكتشاف الثوم:

وفي الثوم للكسدانيين كلام كثير وأقاصيص قد شاركهم في بعفها اليونانيون، واقتصوا فيه بعثل ما اقتصه الكسدانيون من أن أصل الثوم إنما كان من أن حية أخرجت منه وأساً واحداً على شاطئ الفرات من المدينة المعروفة بقرقيسيا، وأن بعض الناس رأى تلك الحية حاملة لللك الرأس الثوم ساعية به، فلما بصر به عجب وأخذ حجراً فرمى به المحبف وقع العجر عن عنقها، فأقت الرأس الثوم وسعت هارة، فأخذ ذلك الرجل فبعل فقبله ويعجب منه ثم انتحد به في الفرات، لأنه كان خرج عن الجزيرة يريد بابل، فرأى هذا في طريقه، فجاه بذلك الرأس الثوم إلى بلد بابل وأخبر بخبره وما شاهد، فغرسه قوم من أرباب الشباع، فنمى وأورق في بلاد خسروايا القديمة أجود من مجبة بابل الموسوقة وفا، ثم انشر بعد ذلك في أقليم بابل كله. (ص: ٧٧٥ ـ ٧٧٥).

وهذه حكاية مني عن ينبوشاد، فإنه غلا في وصف النوم وزاد وذكر عن قدماه من الكسدانيين أنه ثوم الحية، وأخبارهم بأن الحية أخرجت، فوايد كثيرة ورموز أدرجها ينبوشاد ولم ينبه عليها، إلا أنه ذكر في جملة كلامه أن من أهمن أكل الثوم على صفات وصفها استوفى من العمر ماية سنة شمسية. (ص: ۵۷۸).

وقال أنه يشفي من لدغ الحيات كلها وأنه مفش الزياح تفشياً لا يفعله فيره وإنه يحسن اللون حتى ينقل الوجه وجملة البدن من الأصفرار أل الاحمرار، وأنه إذا تدخّن به أزال الزكام وشفى النساء من الأعراض المارضة لهنّ يعقب الولادة كلها، وأنه يخرج المشيعة والمحتبسة من الولد، وإنه إذا ضمد به جميع لدخات ذوات السموم من الحيات والمقارب وغيرهما مما يؤلم بعضه ونهشه شفى من ذلك وسكن الرجع... الخ. (ص: ۷۷۵ - ۷۷۵).

وقال ينبوشاد: وصنافعه كثيرة أكثر مما وصفنا، ولو لم يكن إلا دفعه عن الأبدان العفونات كلها حتى لا يكاد يعفن في بدن مدمنة شيء ولا يفسد، وهذا شيء عظيم النفع جداً حتى أنه متى قرن بأي طعام كان لم ينغير ذلك الطعام في العمدة ولم يفسد وجاد هضم العمدة له ونفذ نفوذاً سريعاً. (ص: ٨٥٨).

وله تدبير وصفه السحرة ليس مما سبيلنا أن نذكره، فإنهم قد أطنبوا في رصفه ومتى تأذى أكلوه بالرائحة التي تفوح من أفواههم فينيغي أن يعضفوا بعض ما وصفنا في باب ذكر البصل لإزالة ريحه، فإنه يزيل رائحة الوم أيضاً. وأبلغ مازال ريحه مضغ بزر الفجل مع ورقه الأخضر. (ص: ٥٨١).

#### الهندبا (تسخير البهائم):

وهذا كلام ينبوشاد البرّ الصادق في الهنّدبا:

قال وبين الهنديا والديك موافقة ظريفة، وذاك أن الديوك كلها، وخاصة الأبيض منها، إذا أخذ إنسان شيئاً من ورق الهنديا البستاني فلفقه لفايفاً صغاراً ولقم الديك تسع في ثلثة أيام، كل يوم ثلث لقم، وليكن أول هذه الأيام يوم الأربعاء، قال، فإن الديك يألف ذلك الإنسان الذي لقمه ذلك إلفاً شديداً حتى إذا رآه آنس به ولم ينفر منه كما ينفر من ساير الناس. وهذا من أبواب تسخير البهايم، وهو من أهمال السحرة. وأظن أن هذا الهنديا يحتاج إلى تنجيم حتى يتم فيه هذا الممل. وهو شيء صار إلينا بالخبر وما جريناه. (ص: ٧٦٥).

ومن خواص الهندبا، ما ذكره السحرة، وهو أيضاً من أعمالهم، قالوا: متى أخذ إنسان بيده باقة من الهندبا وانتظر وقت طلوع القمر في ليلة من الليالي التي يطلع فيها القمر بعد المغرب، فقام حيال القمر فعدحه ببعض مدايحهم، ثم قال: وإني أحلف بك أيها القمر، إنك إن سكنت وجع أسناني كلها لا ذقت من الهندبا شيئا البته، قالوا فإن أسنان وأضرامه يسكن ضربانها وتصع لئته صحة تامة، إذا هجر الهندبا فلم يأكله. فلهذا قال بعضهم فيه: ينبغي أن يعمل هذا في أول ليلة يهل الهلال أو في الليلة الثانية منها. وقال بعض بل يكون ليلة مما يطلع القمر فيها نحو العتمة، قالوا فإن أسناته وأضراسه يسكن ضربانها ورجعها ذلك الشهر كله: فينبغي أن يعيد هذا العمل في رأس كل شهر.

وقال ينبوشاد: وللهندبا خواص وأفعال كثيرة هي من نحو هذه التي ذكرنا يطول تعديدها، فاعرفوها وجربوها ليظهر لكم حقها من باطلها... الخ. (ص: ٧٦٥).

## البزهليا (نبات كوكب المشتري):

(نيات يطيب الجسد بعد الموت ويدفع عنه الروائع التنتة، لهاذا يسمى مصحح البدن والحواس حتى يبلغ الإنسان أجله دون اختلال في عمره الطبيعي). هله تسمى بالفارسية وازيانج. ويسحيها الكسدانيون بزهليا، وهو إلحفسر الورق يزرع في آفار ونيسان، وربما زرع في أيلول، فينشروا ويفلع في الوقتين جميعاً. وهو طيب الريح طيب الطعم تشويه مرازة سئلة فير مستكرهة. (ص: ٨٥٠).

وهو مما يقول فيه أتباع إيشيئا بن أدمى أن أدمى أخرجه من إقليم الشمس وجلبه إلى إقليم بابل، وقالوا فلذلك سموه بإحدى أسماء المشتري، بزهليا، وزهموا أن أي إنسان اقتمح من بذره في كل يوم وزن دوهم مع مثله سكر أبيض، وليكن ابتداوه بذلك من يوم تنزل الشمس برأس برج الححل، ثم كذلك إلى أن تنزل برج السرطان، ويديم ذلك في كل سنة. قالوا فإنه لا يعرض ويبلغ نهاية عمر الطبيعة أصعا المتلال إلى أن يبلغ النهاية التي للإنسان بلوغها ويموت. قالوا ويكون مع ذلك صحيح الحواس، لا يرى في ومنى اختلال إلى أن يبلغ النهاية التي للإنسان بلوغها ويموت. قالوا ويكون مع ذلك أن معنى ذلك أن يخلط مع أغليته من ورق الرازيانج ويزره ويأكله دايماً، أطاب رايحة جسده بعد موته طية لا يشم لها من الرابحة الكريهة ما يشم لجثث الحيوان إذا مات، كأنه على ما قالوا يطبب الجسد إذا فتذى به الإنسان في الأحياء دايماً،

وقد رأينا في زماننا وسمعنا في ما مضى قبلنا قوماً لم يوجد لجشهم وابعة منتنة بعد وفاتهم. منهم قوم لا أحب أن أسميهم، إذ كان كافة الكسانين يخالفون في سبب طيب أجسامهم بعد موقهم ويجلعون ذلك من ألعال القمر والمشتري فيهم، لا بتدبير يدبروا به في حياتهم. آراء رموز الثقافة الزراعية في كتاب الفلاحة النبطية حول تعفن
 الجثث بعد الموت من عدمه، ولهما فيها رأبين:

#### الطائفة الأولى:

ترى أن ذلك يكون للجثث بعد الموت بتدبير الإنسان ما دام حياً، حين يتناول بعض الأغفية، فإن هذا التدبير يطيب روايح رطوبات البدن المتكونة فيه ويطيب رايحة الدم. وإذا طابت رايحة الدم طاب ريح اللحم والشحم وغيرهما من الأعضاء المتشابهة الأجزاء وغيرها. فطابت رايحة البدن كله. ورأي هذا الطائفة رأي طبعي.

#### الطائفة الثانية:

ترى أن هذا وغيره مما شاكله من الأحوال المشاهدة بعد الموت وفي الحياة أيضاً، لا يكون إلا من عطايا الآلهة لا من تغبير الناس وأنعالهم، وأن انقلاب الأشياء عما جرت لها به عادة لا يجوز أن يتم ولا يكون إلا من أقلاب إله قادر على ذلك.

## تفصيل الرأي الأول:

بتدبير الإنسان ما دام حياً، وهو خلط الرازيانج بالطمام على ترتيب، حتى تألفه الطبيعة ويغتني البدن بالغذاء مخلطاً بقوة الرازيانج، ويستعمل أخذ الصبر والمصطلحي في الفصلين البعتدلين ولا يقرب أكل أحد البقول البنة غير الرازيانج، ويقلل من شرب الماء القرام، فيجعل مكان شريه الماء ماه متغيراً بنصفه خعر، وإما خعر صوف وإما خمر معزوج بلمن، فإن هذا التدبير يطيب روايح رطوبات البدن المتكونة فيه ويطيب دايحة الدم، وإذا طابت رايحة الدم طاب ربع اللحم والشحم والشحم والشحم الشجاء فيرهما من الأعضاء المتشابهة الأجزاء وغيرها. فطابت رايحة البة كله، وتطبب رايحة البرازين الخارجين من البدن، حتى لا يوجد لهما ولا لأحدهما ربح البتة. وربما أضاف الإنسان إلى ذلك أن يلقي في المعبر إذا عصره من الكرم، في كل دن وزن نصف درهم كافرر، فإن كان الكافور من القيصوري فوزن دانق ونصف، فإن ذلك يحدث في الخمر أشياء طبية من ربح وطعم وللة مشروب، ويصفي الدم نشل تصفية ربعتم من تكون الرطوبة العفنة في اللم أوفي غيره من أحشاء البدن. وإن في ذلك لفايدة عظيمة واقتداء على الجمال بعد الموت، وقالوا إن الكافور إذا خلط بالخمر منم أن يكون للخمر ترقي بخار إلى الدماغ أو سورة للسكر أو خمار بعد. ولعمري أن هذا من أفعال الكافور وخير صحيح. (ص: ٨٥٥).

#### \* تفصيل الرأي الثاني:

وأما صغريث فإنه يرى أن هذا وغيره مما شاكله من الأحوال المشاهنة بعد الموت وفي الحياة أيضاً، لا يكون إلا من عطايا الآلهة لا من تبير الناس وأفعالهم، وأن انقلاب الأشياء عما جرت لها به عادة لا يجوز أن يتم ولا يكون إلا من إقلاب إله قادر على ذلك، وأن جميع هله الأشياء الطبيعية لا تنقلب عن جواهرها وطباعها بتدبير وحيل أبناء البشر البته، وأن ذلك يقدر عليه إلا إله عام القدرة تام القوة، وإن الناس قد يترهمون أشياء تكون ليس لما يتوهمونه من ذلك حقيقة، منها تطيب المجد بعد الموت وفي الحياة أيضاً التي لا يشم الإنسان في حياته، لشي، يرز منه عن بدنه، وإبحة منتنة، لا للبول ولا للدم ولا الغايط ولا الغايط ولا

الحيوانات كلها فيظنون أن هذا يكون ويتم بتذبيرهم في حياتهم وبإدخالهم على أبدانهم في أغذيتهم شيئاً ما وباستعمالهم على ترتيب وتدريج شيئاً أيضاً. (ص: ٨٥٢).

وهذا كله محال باطل ظنى لا يقوم عليه دليل ولا برهان ولا يوصل إليه إلا بالأعمال والعبادات ونحر القرابين وأدعية للآلهة بأسمايها الحسنى العظام وبقيام الليل وصوم النهار، فإن الآلهة أو أحدها المقصود بتلك العبادات والقرابين والحسنات تفعل بذلك الشخص تطييب جسده وما يبرز عنه، فيكون، كما قال أدمى ومن قبله دواناي وعاعامي وسولينا وأقسمينا وطولوتي ورساتي وكرمانا وقوم غير هؤلاء قد عددهم إيشيثا بن أدمى وذكر أنهم كانوا طاهرين مطهرين بأعمال البر وحسن النقرب إلى الآلهة، فأفنوا في ذلك أعمارهم فوصلوا إلى الآلهة إلى ما راموا من تطييب الأنتان الكاينة للحيوان، فرفعت الآلهة أقدارهم على ساير الناس وأبانتهم بذلك من جملتهم وفضلتهم عليهم، ليظهر قدرها ولحرص الناس على مثل تلك الأفعال فيواظبوا عليها، فيكونوا في حياتهم مكرمين رفيعي القدر ومهابين، ويستسقى بهم الناس ويتبركون بالنظر إليهم ويحلون حيث حلوا، ويظهر لهم بعد موتهم من إكرام أجسادهم عن مشابهة أمور الناس ما يعلم الناس أن القدرة ظهرت بعد وفاتهم، ليعملوا مثل أعمالهم. (ص: ٨٥٢).

وأصل هذا الفعل وتمامه للإنسان يكون بالعدول عن الشهوات وأتباعها وبقمع النفس عن الشرور فيما تهوى واستعمال سيرة المليكة المكرمين تشبهاً منهم بسيرة القمر وتشبهاً من القمر بسيرة الشمس، فيتم لهم طول البقاء ما أمكن الطبيعة أن تبعثهم بالقوة التي أعطتها الألهة، ثم تكرم أجسادهم بعد ذلك التكرمة التي هي التطبيب وزوال الأنتان والأقذار والأوساخ. وأيضاً فإنهم يكونون في ذلك على قدر مراتبهم من الأعمال، فمنهم من تزيل الآلهة بعد موته الروايح الكريهة ثم يبلى جسده، فيكون من ذلك الجزء من التراب الذي استحال من ذلك الجسد شيء بطول شرحه، وإن كانت مرتبته في العمل الصالح أكثر من ذلك أعطته هذا الطبب للجسد وأبقت جسده فلا يبلى مدة ما على مقدار عمله، وإن كانت مرتبته أزيد من ذلك في كثرة الأعمال والمثابرة على الخبر أبقت جسده بعد موته أبدأ لا يبلى ولا يتغير ولا تفسد صورته ولا شيء منها، حتى يشاهده الناس بعد وفاته صحيحاً كما يشاهدون أصنام الذهب والفضة والحجارة الصم التي لا تبلى أبدأ ولا تتغير، فإن هذا الجسد الباقي على الدهر نرى فيه نحن وغيرنا مما نرى أن الآلهة تعنى بهذا العالم وما فيه عناية تامة وتمد أبناء البشر بتفضيلها عليهم. إنه إذا ابندأ دور ذلك الإله الذي بقا تلك الجثة صحيحة غير فاسدة، أحياه بإعادة نفس مثل نفسه وأحلُّها في جسده وقرن بها نوراً من نوره، فصار ذلك الشخص إلهاً لأهل ذلك الزمان، ثم يكون حاله في الموت، بعد مضى الزمان الذي سبيله أن يبلغه، كحاله الأولى، فيموت ويبقى جسده كما كان بقى إلى أن يعود الدور لذلك الإله، ليعمل به كما كان عمل، فبتكرر ذلك الدهر كله لذلك الإله، إلا أن يتحول ذلك الشخص عن مثل تلك الأعمال الصالحة ومنع الهوى والشهوة، فيسلبه الإله ذلك الفعل ويموت موت البلى والشر فيبطل ويصير تراباً. وإذا سلك، كما أحياه إلهه، مثل المسلك الأول الذي كانت مجازاته عليه تلك المجازاة، حمل به ذلك العمل. فإن دام له ذلك الفعل بقي أبد الأبد ميتاً وراجعاً حباً رئيساً إلها كريماً مكرماً ما دام حياً. (ص: ٨٥٢ - ٨٥٣). نهذا إجماع طوابفنا من جميع أصنافهم، وإن مجازاة الآلهة وتوابها لأهل طاعتها المتربين إليها بعصيان الهوى واتباع العقل والسيرة المشهة سيرتها على هذا الشرح، وبهذا يقع على هذا النسق الذي ذكرناه. نأما غير هذا فما يظنه إلا قوم كفرة بأفعال الآلهة غير عارفين مقدار نعمهم عليهم، فإنهم يحتالون بكفرهم وكذبهم وقلة عياتهم وجوها وصفات يصفونها كاذبة باطلة، فيقولون أن حيلهم وتلطفهم يبلغهم تلك السالغ التي لا يقدر عليها إلا الآلهة الأحياء السرمدية. فإن ذلك ظن كاذب وحيلة ضعيفة واعتقاد مرذول مطرح عند العارفين المؤمنين. (ص:٥٥٢).

تال قرئامي: فهذا كلام صغريث هاهنا على هذا المعنى، قد أظهر رأيه ومذهبه فيه واحتج وناضل عنه. وهذا أيضاً كان مذهب طاشري الكنماني والكنمانيين كلهم والكردانيين وغيرهم من أجيال النبط، إلا من شذ منهم عن هذا المذهب مثل من أظهر ذلك، وهم أنوحا وإبراهيم، فإن هؤلاء كشفوا وجوههم في الخلاف. وأظن أن ينبوشاد وكان رأيه رأي أنرحا في ذلك، كان يحب ويرى أن يجعل الآلهة إلها واحاماً ويجعله فوقها كلها في القوة والتدبير، فيكون هو هؤلاء غيره، لكه لم يكن يمكة إظهار ذلك جزعاً على نفسه ومراعاة للبقاد. (ص: 30٨).

وقد خرجنا عن عمود الكلام على الرازيانج إلى غيره خروجاً كثيراً، فلنعود إليه فنقول:

إنّ هلما النبات كريم من المنابت كثير المنافع ينبت بإنبات الناس له وإفلاحهم إياه. وينبت كثيراً لتفسه في المواضع الطبية التربة، إلا إنه إفا نبت بإفلاح الناس له كان أكثر وأقرى انتشاراً، وإذا نبت لنفسه فلاب أن يكون الشف وأعطش وأقل ريّا، إلا أنه لللك يكون أحدّ ريحاً وابلغ مملاً واتصر في الامتداد والعلو. (ص: ٨٥٤).

الرازيانج حار يابس محلل ومدر للبول واللبن مدر لدم الحيض، الأن من خاصيته جمع الرطويات المسددة، مفقع للسدد كلها حيث كانت، صالح للمعدة، ينفع أصحاب الحميّات ويحدّ البصر ويقوي اللماغ. (ص: ٨٥٤).

### البطيخ:

البطيخ يتكلم... البطيخ يحب الفناء:

ولقوم من الكسدانيين في البطيخ خرافات لا معنى لها، ويتخرف بها النساء والصبيان، وعند قوم أن فيها أدباً وحكمة، أن أكاراً قام من النوم بالليل في ليلة قمراه، فغنى أغنية وضرب بالعود على غنايه، فكلَّمته بطيخة كبيرة وقالت له: فيا هذا، أنك وغيرك من زارعي البطيخ تعرون على كبره وحلاوته إذا زرعتموه وتتعبون فيه أصناقا من التعب وتشقون. وقد يكفيكم من ذلك أن تزمروا تطبلوا وتغنوا في وسطنا، فإنا نسر بللك ونبش ويحلو طعمنا ولا تعرض لنا آفة، وأمثال هذا تركنا كذكرها ليلأ يكثر الكلام بما لا فايدة فيه كثيرة، وإن كان فيه بعض كذكرها ليلا أنهم لم يقصدوا بالخرافات إلا فوايد الناس. (ص: ٩٠٩).

وأما السحرة فأنهم يزعمون أن البطيخ إذا زرع منه شيء في جمجمة إنسان وفطي بالتراب ثم دفنت الجمجمة في الأرض وسقيت الماء دايماً على ما يسقى البطيخ، أنه يخرج من ذلك الحب أصل وإن ذلك الأصل يحمل بطيخاً، من أكل منه لم يُلشر به ولم ينفخه ولم يرطب معدته رزاد في ذكاله وجودة فكره، ومعرفته، وإنَّ حَبِ هذا البطيخ وقشوره إذا جففا وطبيخا وطلمي بهما الوجه، حسنه وأظهر فيه لوناً حسناً جميلاً. وحدث فيه بهاء ورونق. (ص: ٩٠٩).

وقد يصلح لأشياء كثيرة من العلاجات، وفيه خواص كثيرة نافدة وضارة ظريفة، يتصرف بها السحرة في سحرهم ألوان التصاريف. وأنه إذا ورع منه حبات في جمجمة حمار ودفنت الجمجمة في الأرض وسقي الماء على ما يسقى البطيخ كله. خرج أصل من البطيغ يعمل وأن هذا أكل منه آكل بلّده وأعمى قلبه وأنساء حتى لا يذكر شيئاً البنة وأن هذا الأصل من البطيخ كما وقد يستعمل عرقه وأصلة لشيء، وورقة وميدانه لشيء، وردورة المنان الظريفة، وكل هذا إنما لسرعة قبوله لطباع الأشياء وجودة اجتذابه إلى نفسه من الأشياء التي يقاربها ما في طبايمها، فإنا جماجم وفي أجواف ضروب من الحيوانات ويدفن في الأرض، فيخرج مناجم وفي أجواف ضروب من الحيوانات ويدفن في الأرض، فيخرج منها البطيخ يفعل أفعالاً عليها اللها الله المياه المنان عليها المياه المنان عليها المياه المنان المينان في الأرض، فيخرج منها البطيخ يفعل أفعال أعمالة للطبع الذي لذلك الحيوان.

إذا مازجت طبع الإنسان كان منهما شيء ظريف يؤديه البطبغ إلى أبدان الناس. ويزهم السحرة أيضاً أن الببروح إذا أخذ منه صورة من أصل من أصوله فدفن في وسط قراح البطيخ المرزوع في الأرض، أنه يحدث في ذلك البطيخ أفعال لا نستجيز ذكرها بأكثر من التلويع فيها.... (ص: ٩١٠).

#### شجرة الرمان (شجرة الرمان والحية):

وقال ماسي السوراتي أن دخان الرمان ودخان قشوره مما تهرب الميلك السلك كان السلك الميلات منه أو ولذلك كان السلك الناف من الميلات المناف من الميلات المناف من الحياة دايماً يتخذ له في مجلسه أغصان الرمان وفيما بينها حمل الرمان. قال قوثامي: وهذا خبر ضعيف ما أدري كيف أقول في، إلا أني أعلم أن هرب الحيّات من الرمان وربما كان، وفي الأكثر لا يكون. (ص: ١٩٧٨).

واعلم مع ذلك أن بين الرمان وبين الحيات والأفاعي مضادة في الطعم مانعة للحيات من المقام في أصول شجرة الرمان وخاصة الأفاعي، فأما الأساود والشجاع والأرقم فإنا نراها عياناً لا تكره شجرة الرمان، ونرى الأفاعي غيرها من أصناف الحيات يهربن من القرب إلى الرمان. (ص: ١٩٧٩).

## شجرة الشروي أو العجلة (خرزة الجاه):

ومن نبات البر، مما هو شجرة لطيقة ظريفة المنظر، شجرة تسميها المرب العجلة ويسميها أهل بلاد طيزناباذ الشروي. وفيها للمرب خرافات طوال عجيبة لا أهري ما هي، إلا أنهم يقولون إن النساء يسحرون بها أزراجهن، وأنها تعمل في الحب والبغض والتغريق بين الثين والتسلط على الأعضاء والأبدان بأعمال يزعمون أنه إذا عمل بهاشه، ما وكان قصد العامل المحبة حبّب، وإذا عمل بها شيئاً آخر قصد فيه البغض بغضت، وهكذا في سائر ما وصفنا. (ص: ١٩٥٢).

ويقولون إن في بعض أصولها، مما هو بين غور الأرض وظاهرها، خشبة مدورة كهيئة الخرزة، وإن تلك تنتزع من مكانها وتؤخذ مفردة مما هي ملتمقة به. قالوا وهي تنفرد فيكون منظرها كهيئة الجوزة الصغيرة، إلا أنها ليس تنخرج إلا مما قد عتق من هذه الشجرة. فيزعمون أن الإنسان إذا علقها في حلقه أو على عضده الأيمن حيبه ذلك إلى الناس وقضوا حوايجه وقباره أحسن قبول، ويصح جسمه. ويذكرون في هذه الخرزة صجايب، لأن العرب تسميها خرزة الجاه، وبعضهم يسميها خرزة المجلة، ويذكرون فيها عجايب من الخواص وأشياء كثيرة ظريفة ليس هذا موضم ذكرها. (ص: ١١٥٣).

## الصبر والصبار (المخلص من الموت):

جاء في كتاب الفلاحة النبطية أن العرب تفتخر بأن لها نباتين هما: الصبر والصبار، وقد رد رموز الفلاحة النبطية على هذا الإدعاء بأن النباتين (الصبر والصبار) إنما أخذوه من النبط فيقولون: فالعرب يفخرون بهذا ومنا تلقنوه وعنا أخذوه، ودار جدل حول أحقية كل قوم بنسب هذين النباتين، ويقول صاحب الفلاحة النبطية حول هذا الموضوع:

ومن منابت البر الصبر، وهو من الأدوية، والناس نقلوه من البر إلى البساتين، وإلا فهو نبات عربي خالص، أصله أنه ينبت لنفسه في البرازي، وينبت في جزيرة تجاور طرفاً من أطراف البمن يقال لها أسقوطره، يجلب العبر منها إلى جميع البلدان وإلى إقليم بابل، تجلب العبر منها إلى جميع البلدان وإلى إقليم بابل، تجلب العرب فيهنامات المناس يستشفي بها، فيأخذ فيها منها قدر مثقال فيدله فيهمه فياماً وتنا عظيماً ويخرج الأخلاط كلها، إلا أن يعض الناس يصنفي بها، فيأخذ أن يشربها خطراً عظهماً، والعرب يستشفون بها ويفخرون بناتها في المعفرون بناتها في شديها خطراً عظهماً. والعرب يستشفون بها ويفخرون بناتها في المعفرا واللم

قمماً ويغني عن كثير من العلاجات من الصفرا الهايجة والدم الهايج. (ص: ١١٦١).

وقال ينبوشاد: وجفير يسمون ثمر الصبار المخلص من الموت، وهو المعروف بالتمر الهندي، وأجود ما استعمل وأنفعه أن يطبغ كل وطل منه بثلثة أرطال ماء حتى يبقى من الماء رطل وشيء، ثم يصفى، ويشرب هذا الماء بعد برده، فإن قوي في تسكين ثائرة الدم والصفرا جيماً، بلغ في تطفية حرارتها، ويصفو مع ذلك الدم من كدره ومكره حتى يجتمع عكره لاصفاً بالعروق. وقد زهم الأطباء أن العروق الغير ضاربة طبقتان، فالمكر إذا نفاه شيء عن الدم فإنه يلصق بالطبقة التي تلي الدم. نقال الأطباء إن الإنسان إذا أدمن أخذ الصبر أخرج ذلك المكر عن عروته بإدمانه أخذه. (ص: 111).

نفخر العرب أن لهم نباتين، الصبار والصبر، يخلصان من الأسقام وإسراع الموت، لأن الموت قايماً في الأبدان بالطبع، وإذ كان الموت قايماً في الأبدان بالطبع، والحياة عرض داخل عليه، فإذا زال ذلك العرض بفي الموت الطبيعي مكانه. إلا أنَّ ما أزال الأسقام دافع لتعجيل الموت، نفي نايدة عظيمة جليلة كبيرة. فالعرب يفخرون بهذا ومنا تلقنوه وعنا أخلوه. (ص: 1171).

#### العرب أمة تولاها كوكب الزهرة:

قال قرئامي: هذا قول ينبوشاد في الصبر والصبار ومنفعتهما وهو كما قال. إلا أن قوله في العرب إنهما أخذوا منافع ذلك منهم وتلقنوه عنهم ليس هو كما قال عندي، ولا أرد عليه قوله ولا أكلبه، إلا أنه بهمد في نفسي أن يكون شيء مخرجه في بلادهم ويجربوه كثيراً ويستمعلونه، نقول نحن إنهم تعلموا منافعه منا، فنحن إلى أن نكرن 
تعلمنا ذلك منهم واخذناه عنهم أحرى وأولى. ولا يظن بي ظان: اإن 
ذهب على رأي ينبوشاد في العرب، لأنه يرى أنها أمة تولاها الزهرة، 
وليس لمن تولاها الزهرة علم ولا حكمة ولا فكر ولا استنباط لشي. 
وليس لمن تولاها الزهرة علم ولا حكمة ولا فكر ولا استنباط لشي. 
علم السحر قطعة كبيرة، وإن كان السحر كلّه الأهل بابل من النبط 
أنهم يضربون بهذا المثل، فيقولون للذي يالغون في صفت بالفطة: أنت 
أنهم يضربون بهذا المثل، فيقولون للذي يالغون في صفت بالفطة: أنت 
رقى الكردانيين، فهي رقى حسنة بليغة صحيحة، ولهم قيافة الأثر وهو 
المرب قيانتهم أحدً، لأن فطنتهم لما يشاهدونه تقع مع مشاهدتهم له بلا 
المرب قيافتهم أحدً، لأن فطنتهم لما يشاهدونه تقع مع مشاهدتهم له بلا 
فصل. وليس قيافة الهند هكذا بل يحكمون على ما يحكمون على بعد 
توقف وفكر. فلم تبخس العرب ما لهم؟». (ص: ١٦١٦).

ولعل ينبوشاد قد وقف وعلم في زماته الذي كان فيه أن العرب 
تعلموا من الكردانين ما قال إنهم أخذوه عنهم، الأني لا أستجيز تكذيب 
ينبوشاد، ولا مثله يُظنُّ به الكذب، وعهد ينبوشاد إلى زماننا هذا دهر قد 
شهى طويل، والأمور تتغير وتتقل في الناس من حال إلى حال، ومن 
شهى إلى شيء خلاقه، فلعله لم يكن للعرب على عهد ينبوشاد ما 
نشاهده نحن الأن فيهم من الذكاء وسرعة الفطئة والعلم بالسحر والرقى 
والفهافة. وقد كان ينبوشاد في طول سياحته في البراري، ومأواه الففار، 
يللى العرب كثيراً، فعرف من أمورهم ما لا نعرفه نحن، حتى يقال إنه 
كان فصيحاً في اللغنين بليغ المعرفة بهما، الكردانية والعربية، وذلك 
لكترة مخالطته العرب وطول ملاقاته لهم.

فلممري إنه بأمرهم أعرف منا. وقد يجوز أن يكون فيهم من كان يسايله عن أشياء من علومه فيجيبه فيستفيده من ينبوشاد ويأخذ عنه. ولعل ذلك قد كان حقاً لا محالة، فحكم عليهم بما كان شاهده منهم. (ص: ١١٦٢).

قال قوئامي: رجعنا إلى الحكاية عن ينبوشاد تمام كلامه في منابت البر. قال ينبوشاد: فهذه الثلثة أشجار أصلها البمن، الصبار والرقع والصبر. فإن الرقع شجرة كبيرة، إلا أنها دون شجرة الصبار. والرقع والصبر نابتان في البر، أما الرقع والصبر فكثير، وأما الصبار فما أقل ما رأيته في الرب حتى أني يمكنني أن أعد مقدار ما رأيته منها. فأقول إنه هذا. فقد حصل لنا بذلك أن الصبار مما ينبت في البر بمشاهدتنا لنباته هناك. وقد يجوز أن يكون لها مواضع من البر يكثر نباتها فيها لم نبلغ نحن إليها. فإنّ الم نشاهد البراري كلها. بل إنما شاهدنا منها قيلاً يسيراً. وأظنا نتبت كثيراً في البراري التي فيها بين بلاد اليمن ويلاد السودان. فإن القاس يوجب ذلك، بل هو لا محالة كذلك. (ص: ١٦١٢).

## شجرة الكروم (شجرة الكوكبان السعدان المشتري والزهرة):

#### أسباب نجمية كوكبية:

فال صغريث أن الكروم اشترك فيها على سبيل الأغلبية كوكبان، هما السعدان، المشتري والزهرة، وذلك أن جميع الكسدانيين مجمعون على أن لكل للشمس ويشارك الشمس في كلّ شيء الستة الباقية... فالكروم مما استولى عليه بعد الاشتراك العام السعدان، المشتري والزهرة، وكانت الزهرة به أخص. وإنما قلت هذا لأن القمر هو الوالي على النبات كله جملة. فإذا استولى على بعضه كوكبان كان الكوكب منهما الذي هو أقرب إلى فعل القمر أولى بذلك الشخص فلما كانت الزهرة أشبه بالقمر منها بساير الكواكب كان المشتري أبعد منها من الكروم للزهرة وكانت أقرب منه لذلك. إذ كان هذا مكذا فالغالب على الكروم الزهرة ويشاركها من بعد هذا الاستيلاء المشتري، فلما استولى عليها السعدان كانت أعظم المنابت بركة وأجلها قدراً وأعظمها فايدة. والدليل على خديم الله كانا كالماس النهري في شعره في تفضيل الكروم على جميع المنابت وعلى النخل أيضاً مثال:

## شجرة الكرم (شجرة نجم سعد):

إن الكرم نجم سعد مسعد لمتخذه وكثير المنافع الإبناء البشر، والنظر إليه يسر النفس، وشرب العصير يفرح القلب وينسي الهم ويقوي الشعيف ويشجع الجبان. وأكل ثمرته رطبة ويابسة يغذو البدن وينفع المعدة ويحلل ويلين وينفع بسهولة. وكل جزء من أجزايه فيه منفعة الأبناء البشر في عروته وأصله، في خشبه ولحايه، وفي ورته وعلايق، وفي أول طالع من ثمرته. ثم إذا انتقلت ثمرته في النمو والنشو فلها في كل حال من أحوالها الصايرة إليها منفعة هي غير الدغفة التي كانت لها في الحال التي انتقلت عنها إلى أن تصير إلى الجفاف الكلي فنسمى حينيا الزبيب. فقد يكون فهه وهو زبيب منافع كثيرة ويتخذ منه المربة نافعة. (ص: ٩١٥).

#### الغمر (إيصال السعادات):

فأما عصير ثمرته وهي رطبة في اعتدال زمانها، المسمات الخمر، فتمديد منافعها يطول، حتى أنّا نقول أن أوهامنا تقصر عن تعديد ذلك على التقصى وألسنتنا تكلُّ عنه، فلذلك إنَّا نرى أن نمسك ونعدل عن الكلام فيما لا يمكننا توفيته حقه من الصفات إلى السكوت، فإن الشر، إذا زاد عظم قدره جداً حتى يخرج عن الحدّ، لعجز الواصفين، عن صفته، فصار مومّياً إليه باسمه فقط ولم يجز أن يتعرض إنسان لصفته لبعد متناولها والمعرفة بالعجز عنها، فلم نتعرض لتعديد منافع الخمر ولا لمدحه، إما في نفسه وإمّا لعظم موقعه من منافعنا، معشر أبناء البشر، فسكتنا عنه سكوت عجز عن استيعاب صفته في الوجهين الذين ذكرناهما، وهما فضايله في نفسه وفضايله في منافعنا وإيصال السعادات به إليها وفيه لنا. فكان الإمساك والسكوت منا هو نهاية المبالغة في المدح وغاية التفضيل له على كل شيء حتى أنه قد قصد أقواتنا التي هي مادة حياتنا في بعض الأحوال لا في كلها. وذلك أنه مشارك للأقوات في منافعنا لأن العنب والزبيب يغذوان البدن غداء يقيم الأرماق... (ص: \$11).

#### لبلة الاتفاقات السعيدة:

هذا ما قاله أدمى عن تلك الاتفاقات السعيدة:

إني نبهت تعريش الكرمة على النخلة باقتران القمر مع المشتري في بيرج السرطان في وقت هو خروج يوم ودخول ليلة، وذلك يوم خميس وليلة جمعة. وباتفاق في ذلك الوقت من نزول الشمس برأس برج الحمل، فإن هذه السنة يكون فيها من السعادات الأهل إقليم بابل وساكنيه ما لا يعيط الرصف بصفته. فكذلك البقعة من الأرض التي تلف فيها كرمة على نخلة، ويتفق هناك جدول من ماه عذب جار وهما على حافته وعلى ستين ذراعاً منها سدرة عظيمة مدورة الجملة، وتلك الأرض ذات تربة حمراء سليمة من كل لون غير البياض، فإن تلك البقعة أم لجميع البقاع واصل البلوغ إلى رضى الشمس والقربة إلى القمر. وهذا إنما يكون فيه وبه ما وصفنا، إذا كان في بقعة من الأرض بالاتفاق لا بقصد أحد من الناس إلى أن يعمل هذا مكذا، فإن هذه البقمة على هذا هكذا، فإن هذه البقعة على هذا تكون موضع تلاق إلى الفلك العظيم، وهو موضع يتبوع الحياة الدايمة القايمة، وهو طاهر على أفضل الطهارات، فيكون مبدأ الظهور للأنوار المضيئة لا المعرقة لمقابلتها جزيرة الشياطين.

فمتى حضرها بشري فخطط فيها خطوط الشمس كان له ذلك أمانا من مباشرة ما يظهر فيها من القديسين الذين لا ينبغي أن يجزع أحد منهم، لكن في طبع الناس كلهم أنه إذا بداهم ما لم يالفوه ارتاعوا منه، فنفرت نفوسهم عن مشاهدته. إلا أن الخطوط الشمسية تمنع بخاصية فعل لها النفور الموذي، لأن الشمس، كما قد علمتم، نَقَصُ المالمين كلاهما، العلوي، والسفلي، وسبب ضياء كل مضيء واستنارة كل مستنير ومحو الظلم كلها. لكن لما كنا في عالم الظلم احتجنا من أجل لله إلى أن نعلل نفوسنا، إذا فقدت أعيننا الضيا بها يقرم لها مقامه لتهي طمى حالها فلا تثوي. (ص: ١٩١٧)

وهذا الكلام الذي ترمزه ونكثر فيه إنما نروم به منافعنا النفسانو

ولهسال ما يقويها ويسرها إليها، لأن مشاهدتنا المنابت والمنزارع والعياه المطردة والأزهار الحسنة والبقاع الخضرة والرياض المونقة، قد تفرح نفوسا وتبهجها وتخفف عنها همومها وتلهيها عما النيس بها وغطاها من الهموم، كما يعمل شرب الخمر من تسلية الهموم سواً. (ص: ٩١٧).

#### الكرمة الملعونة:

وذكر صاحب كتاب الفلاحة النبطية هذه الكرمة التي لها خواص تعيزها عن بقيت أشجار الكروم وسماها الكرمة الحريفة الملعونة:

رربما خرج من سقي جوخى كرمة رقيقة العيدان صغيرة الأوراق قلية الحمل، تحمل عناقيداً صغاراً يضرب لونها إلى حمرة خفيفة، وإذا ثم نضجها ضربت مع الحمرة إلى سواد. فهذه كرمة شديدة الحدة جداً حريفة ملمونة لا خير في شيء منها. عنبها يسهل وزييها يعمل قريباً من ذلك وعصيرها يصدع ويسكر ويحدث خلفة رديّة وقياماً جداً متصلاً ربما لم يتضلع إلا بالعلاجات وبالنُقن القاطعة للجلفة. (ص: ٩٥٥).

ويسبها أهل سقي جوخى سرايهيا. وإذا دلك إنسان بزيبية منها أو حية من عنها بعد نضجها جيداً على ثوب حيرة كرمرة لا تنقلع منه أبداً بحيلة. وقد كان أهل الحضر على عهد عصراويا الملك ركبوا أغصان كرم جلبوها من بعض قرى الموصل فركبوها على كرمة تخرج في ذلك الهلد، فنمت وجاه منها كرم يحمل عنباً مستطيلاً لونه أبيض يشوبه خضرة كثيرة، له جلد ثخين جداً شديد، وفي كل حبة من العنب حبة واحدة، وأكثره ليس فيه حب، فكانوا إذا أكلوا من عنبه شيئاً صقط أفواهم وقرح اللذ، وربما انتفخت أصول أسنانهم ودميت بعد فلك. إذا كان مزاج الإنسان حاراً وعصروا من عنبها شيئاً فكان من شرب منه يجن ويبقى مختبل العقل أياماً. (ص: ٩٥٥).

## الكاهن برايا وتحريم هذه الكرمة:

فرفموا خبرها إلى عصراويا فسأل برايا، كاهن زمانه، عن ذلك، فدما برايا القمر وتضرع إليه في أن يعلمه علم هذه الكرمة. فأرحى إليه القمر في المنام أن حزم كل شيء من هذه الكرمة، فلا تغرس ولا تزرع ولا تفلح ولا تمس باليد البتة ولا ينظر إليها أحد إلا من بُعد. فلما حرم برايا النظر إليها تركها الناس حتى تلفت كرومها كلها وجفت فصارت هشيماً طيرته الرياح وبطلت من الأرض البتة. وبرايا هذا هو أحد من انتهى إليه خلافة أشياً والقيام بدينه. (ص: 90ه).

# انواع شجرة الكروم:

## \_ كرمة البرؤ (شجرة الأنوار):

# كرمة الأسرار والخبايا المصورة في الهياكل:

وقد ذكر دواتاي العسقى في زمانه سيد البشر، وسمّاء قوم بعد ذلك العصور، لأنهم وجدوا في حيكله المنسوب إليه في بلاد الشواني من أرض سورا ألف صورة، صورها بيده، وفيه كتاب عظيم محتفظ به في الهيكل دؤن فيه أن كل صورة من تلك العسور تحتها معنى فيه فابلة وفشر في ذلك الكتاب معاني تلك العسور الألف وليم وضمها، فيلك ذلك الكتاب ولم يبق في أيدي الناس إلى زماننا هذا من الألف صورة الإمانية عطر صورة، وتحتها بعددما معانى ظريفة مفيدة علوماً

كيرة. في جملة هذه الصور الباقية صورة كرمة سمّاها كرمة البرو، هذه فيها من الأسرار والخبايا ما لا غنا لأحدثا عن معرفته، وان في كشفه لمنافع عظيمة. فلنذكر أوّلاً صفة صورة هذه الكرمة ثم نقول بعد ذلك على ما وجدنا في معانيها حسب ما ذكر مصوّرها، ولِمَ صورها سيد البشر دواناي.

صور مذا الرجل كرمة عظيمة منسطة ذات أغصان كثيرة، قد الفت
إغصانها حتى صارت كالدواير، يظهر منها تسعة وأربعون دايرة، وهو
مضروب سبعة في سبعة في كل دايرة من هذه الدواير صورة عناقيد
المنب مدلاة من عيون أغصان الكرمة، يكون عدد العناقيد أربعة
مضروب سبعة في اثني عشر، وصور في أعلى الكرمة النار في أسفلها
الأرض وعن يعين مستقبلها الهواء وعن يساره الماء وصور في كل دايرة
الأرض وعن يعين مستقبلها الهواء وعن يساره الماء وصور في كل دايرة
أولاً أن للكروم تسعة وأربعون دابة من الهوام تماديها وتطلبها وتضر، يا
إذلاً أن للكروم تسعة وأربعون دابة من الهوام تماديها وتطلبها وتضر، يا
إفلاحها والقيام عليها، وضور بأيديهم الآلات التي يعملون بها في
الكرمة كله: (ص.١٢٧).

إن هذه هي الكرمة البرية النابئة لنفسها، بعقب ابتلال الأرض بالأمطار، الناشية لنفسها بلا قيام قيّم هليها ولاصناعة فلاخ فيها، والمنسطة كللك لنفسها، المجتلبة الغذاء من الأرض بعروقها لنفسها بلا ساق ولا سابق للماء إليها، قال وهذه الكرمة وماشاكلها من نخلة أر شجرة في الاكتفاء بتعريقها في الأرض وفوصها فيها عن سقي الماء لها قد سماها القلماء الماضون قبلنا بعلانا، وسماها آخرون خارواج. وهذان الاسمان إنما اشتقوهما من معنى نشوها واكتفايها بنفسها عن قيام غيرها بها، فإن دواناي قال: وربعا تنبت في غير البر والقفار، بل في بعض المبلدان أو الصحارى المجتمع فيها مياه، وربعا في غير هذه من المواضيع والبقاء، كرمة لنفسها، فعنى كان ذلك فكرت وانشرت بلا الهراضيع والبقاع، كرمة لنفسها، فعنى كان ذلك فكرمت وانشرت بلا مذا الهمنة، قد أقول فيهما أنهما منزلتان من عند الله، وأنا إذا نسبناهما ألم ذلك فقد صارت به آلهة الكروم كلها، وإذا هي مكلا فهي الأمرة والكروم كلها مطيعة لها خاضعة وقابلة منها منافع كثيرة، فتكون لساير والكروم كلها مطيعة لها بعزلة الدواء الذي يشفي أسقامها وبعنزلة الكثر المخارج من فحل النحل الذي تألفت به شرتها، فقد سقيتها لذلك شرطأ الخراج، وهذه الكرمة التي نحن في وصفها. (ص: ١١٢٧ ـ ١١٢٨).

أما البرية منها فإنها لا تحمل عنباً إلا في السنة العاشرة من نباتها، وأما الخارجة كخروج البرية في غير البر فإنها تحمل في السابعة أو الثامنة. وليس يتفق أن تكون هذه الكرمة النابتة لنفسها لوناً واحداً ونوماً واحداً، وتختلف فتحمل مرة عنباً أييض، وهو الأكثر أو أسود وما يضرب مع سواد إلى حمرة أو أحمر يضرب مع حمرته إلى سواد، وما أشبه ذلك من التقلب في الألوان، وكذلك أيضاً تختلف في كبر وصغر حب العنب، إلا أن حب عنبها صغاراً أبداً، وهو مدور أو إلى الثلاء، اللغمر المعتصر منها أربعة عشر منفعة وثمانية مضار، وفي الاصطباغ والاستعمال لخَلَها ثلثون مضرة، مثل عدد المنافع. (ص:١١٢٨).

قال قوثامى: إني أظنَّ أنَّ الثلثين منفعة ومثلها مضار هو في شرب ضرها واستمعاله، والأربعة عشر منفعة والثماني مضار هو في استمعال خلها، وأن وجودنا هذا هكذا في الكتاب إنما هو على سبيل الرمز واللغز من دواناي، لأنه يعمل على هذا كثيراً فيما دون من العلوم، فلهذا حملت كلام هذا السيد الحكيم على ماينبني أن يليق بعثله أن يقوله، ولم أتفت إلى ظاهر الكلام الواقع إلينا، إذ كان مثله إنما يضع لتعليم عن مثله ما لايليق به، فلذلك حكمت في هذا بما ظننت. (ص:1174).

# منافع وأضرار وأسرار كرمة البرؤ:

#### كما رواها الحكيم دواناي:

قال دواناي: ولخمر هذه الكرمة علامة ظاهرة فيها دلالة على عناية المقمر بها زيادة وفضل عناية. وهو مايظهر من التلالي والنور وسطع الشماع من خمرتها، إذا حُركت في إنابها أو صُبّ منها شيء من إناء إلى آخر، نإنكم تشاهدون ما لا ترونه لغيرها البتة، وخمر هذه البرية خاصة فإني أحرَم على جميع الناس أن يشرب منها أحد، من ذكرهم وأتناهم، أكثر من نصف وطل بمثليه ماه قراح إلى ما كان من زيادة الماه حسب طراءة الخمر أو قدمها، وأحرَم على جميع الناس أن يشربوا من الكرمة الأخرى النابئة لنفسها في خير البر أكثر من رطل بمثله ماه إلى ما أواد الشارب من الزيادة في الماء لعزاجها، فإنه متى زاد زايد على ما رست في ماتين الخمرتين فإنه يضر بنفسه غاية الإضرار، ومع إضراره بنفسه فإني أستيه فاقول: إن خالفني في ذلك فعيناء تذهبان وقوته تنحل وقلب يضعف فيخفق ودمافه يبرد ويبرز فترتمش أعضاؤه كلها، ثم يتشبع عقب تشنجاً لا براء له، فيموت متشنج الأطراف مسود الرجه مقفع الأصليم متطمئ الأسانا، يصيبه هذا كله بغمل إلهنا إله الألهة محرك الكل به، انتصار أو عقوبة. أما الانتصار منه لمناية الآلهة بي، فأي من عنى به بعض الآلهة عناية البعض بي كان كلامه، حتماً وفصل قضاء واقع لا محالة، وأما المقوبة فعلى اختياره الضرر لنفسه، وإيصال المنفعة لها بمكند. فاحذوره معشر الناس الخلاف علينا فيصيبكم لذلك مكاره عظيمة، فإن مخالة، المقالة المقبل المسعود من أعظم الإدبار. (ص. ١٩٦٩ ـ ١١٦٠٠).

قال قوثامي: وأكثر دواناي مدح هذه الكرمة البرية وعدد من فضايلها، ومنافعها شيئاً يطول ذكره إلى أنَّ عدد من خمرها وخلُها وعنبها وأوراقها وأصولها وعروقها وعلايقها ماية منفعة وأربع منافع وذكر أن النور يظهر منها لبالي الصيف كله. منذ تبتدي فيصبر فيها حصرم إلى أن يقطف ذلك منها، نور وشماع ساطع يرى ذلك منها في لبالي الظلمة التي لايطلع فيها قمر، وإن لعنبها إذا أدرُك بريقاً وتلالي يظهر في بالي الظلمة. (ص: ١٦٣٠).

ومدار هذا الكلام من دواناي كله واختصاره وجملت أن هذه الكرة البرقية تشفي ساير الكروم وأدوايها كلها شفاء سريعاً بضروب من المعالجة بهذه الكرمة. فعنها من يرش خمرها على الكروم السقية رشأ خفيفاً مفرقاً وكذلك يفعل خلها، لكنهما يعزجان بالماء جميعاً، أض خَلُهَا وخمرها، وكذلك يصبّ في أصول الكروم، شيئاً بعد شيء، من الخمر والخلّ الممزوج ويحرق من أغصان البّرية أو مما ينبت لنفسه في غير البر، ويخلط رمادها بأخثاء البقر وتُغبّر به الكرمة السقيمة، وهذه الصفات لجميع الأسقام العارضة للكروم على العموم، وأيضاً فإنه ينتزع من البرية أغصان فيها أوراقها وتربط على الكروم فتدفع عنها ضرر الريح الهابة عليها. الباردة خاصة أكثر والحازة، بخاصية فيها، وتقوي الكرمة الته. تعلَّق عليها وتعين الزبل الذي يزبل به الكرم على إصلاح الكرم . وتصرف عنه ضرر زيادة الماء الذي يُسقاه، وإذا جمع معه عجم زبيب أو عنب الكرمة البرية، وزن عشرة دراهم إلى الأحد عشر درهماً، فدُقّ وخلط بالزفت وطُلي على ساق الكرمة التي ترمى بثمرتها أمسكت الثمرة ولم ترم بها، وكذلك تدفع هذا عن الكرمة التي يعفن بعض ثمرتها ذلك العفن حتى تصح ثمرة الكرمة، وقد يدفع خمرها عن الناس أوجاع المعدة كلها ويقوي الكبد والطحال ويفتح سددهما وتنفع المُستَسقى والذي في أحشايه غلظ، وتبرّي من فساد المزاج إذا شربٌ منه المقدار الذي حددناه ودونه على الطعام أو مقدار خمسة دراهم فقط مع مثليه ماورد على الريق. أما المشروب على الطعام فإنه يهضم الطعام جيداً، ويعين على نفوذه ويحسن اللون ويبطى بالشيب ويطيب النفس ويعمل فيها صروراً وطرباً وإذهاب الغمّ. وأما المشروب على الربق بالماورد فإنه إذا أُدمن أياماً فليعمل في مقدار ما يسقى منه بحسب قوة العليل وعلَّته وماهي، فإنه يصلح فساد مزاج المعدة والأحشاء ويصلح بدنه ويدفع تولد العلل الحادثه من البلغم الغليظ اللزج ويخرج البلغم الرقيق وما زق من الصفرا في البول. ويصلح فساد اللون ويقي الطبيعة ويبعث قوى البدن على أفعالها، ومن أدمن استعمال خلَّ خمر هذه الكرمة البرّية لطف أخلاط بدنه تلطيفاً عظيماً وجفف المعدة تجفيفاً قوياً وقطع ال<sub>ل</sub>ا. وجفف العنى وصفى الدم، وهكذا يفعل خمر الكرمة البريّة في تصفيّ الدم وإصلاحه حتى لا يكاد يهيج. (ص: ١١٣٠ ـ ١١٣١).

وهذه المنافع هي بعض ماحكاه دواناي في منافع هذه معا يجوز إن يذكر، قال: وأي خمر فسد عليكم أو حمّض وتغير فصبوا على كل منا من ذلك الخمر أوقيتين من خمر هذه الكرمة البريّة فإنه يطيه ويصله، وكذلك إن تغيّر عليكم خلّ، أي خلّ كان، فصبوا عليه من خلّ هذه الكرمة مثل المقدار الذي قلنا في خمرها، فإنه يصلح فساد هذه ويشفي معا يشفى ذلك منه. (ص: ١٦٣١).

## تأويل فجوة البياض:

استدراك وملاحظة من ابن الزيات عن هذا الفصل:

قال أبو طالب أحمد بن الحسين بن علي بن أحمد بن محمد بن عبد الملك الزيات الحاكي هذا الكتاب عن أبي بكر بن وحشية:

وجدت في أصل كتاب ابن وحشية في هذا بياضاً، نحو العشرين ورقة، وذلك أن ابن وحشية لم يُغلّ علي هذا الكتاب كإملايه غيره من الكتب التي نقلها إلى العربية، إنما كتبت بإملايه منه نحواً من ثمانين ورقة من كتابي أنا خاصة من هذا الكتاب، ثم وصى زوجته عند وفاته أن تدفع إلي كتبه التي خلفها، فدفعت إلي كتبه، وفي جملتها كتاب الفلاحة هذا، فنسخته من أصل كتابه، فكان في ذلك الأصل في هذا العوضع بياض مقدار عشرين ورقة.

وأظنُّ التبيض في كتاب أبي بكر بن وحشية لأحد أمرين، إما أن

يمون شيئاً متروكاً في الكتاب المكتوب بالنبطية، فترى ابن وحشية ميشاً كما وجده مبيضاً في الأصل النبطي، أو يكون وجده فصلاً مكتوباً في الخمر وصفة إصلاحه ومنافعه فكره أن ينقله من النبطية إلى المربية لأنه في شرح شمء مُحرَّه. لأن أبا بكر بن وحشية كان يعيل إلى مناهب المهونية ويسلك طريقهم، فكره أن يوجد بعد وفاته عنه كلاماً طويلاً مهوراً في شميء محرم، فترك نقله لذلك. فهذا ماظنت ظناً. وقد يجوز إن يكون لشيء ثالث لا أدري ما هو، إلا أن أبا بكر لم يذكر في الموضع المبيض المتروك لم تركه بياضاً لم يكتب فيه شيئاً. ولمَّ أز ذلك وهو حي فلسائه عنه فيذا أخر ما وجدته في باب الكروم. (ص: ١٣٦١ ـ ١٦٣٢).

# أنواع من شجر الكروم:

#### ـ يولينا:

وتسى: عنب السوناي، وسوداء ذات العيون، الكرمة التي لا تهرم.
وقد يكون في البلاد التي فيما بين حلوان وباجرما كرمة يسميها أهل
تلك البلاد يولينا، عنبها أول السنة في وقت نضج عنب السوناي.
عناقيما كبار جداً، يكون العنقود منها نحو ذراع، وعنبه أبيض شفاف
رقيق مدور. لا تكاد تفلح هذه الكرمة في أرض بابل، بل في ذلك
البلد لأنها تميل إلى البرد. ومعاليقها طوال أطول من معاليق جميع
الكرم. وهذه التي سماها ماسي السوراني سوداء ذات العيون ومعنى
ذلك أنه يطلع من كل عين في القضيب ثلثة عناقيد، وكل الكرم إنما
المعروف. ونهى ماسي السوراني وأدمى وابنه أشيئا عن اعتصار هذه
المعروف. ونهى ماسي السوراني وأدمى وابنه أشيئا عن اعتصار هذه

الكرمة وشرب هصيرها، ومدح أكل عنبها وزيبيها وفضلوه على جريع الزبيب والأعناب كلها، ومدحوا هذه الكرمة في نفسها فقالوا إنها لا تهرم ولا يضرها ما يضر بالكروم من اختلاف الأهوية والبخارات الردية إلا ضرراً بسيراً، وذلك لقرتها وجوهرها. (ص: 90٤).

وقالوا أنه يجب أن تتعاهد بالكسح الدايم. وقالوا: وإن كان لابد من عصيرها في وقت واتخاذ الشراب منها، فينبغي أن يطرح في الدنان التي يدخر فيها عصيرها نصف رطل من الطين الأحمر المجلوب من إرميية، ومن الطين الأبيض المجلوب من بلاد فارس ويؤخذ الطين فيدني ناهماً ويوزن منه بعد دقه نصف رطل ويصب عليه أوقيتين من زيت ويلت به لتاً جيداً، ويلقى في الدن ثم يصب عليه الشراب المتيق بعد. (ص:

قال أدمى فإن هذا يدفع شر عصير هذه الكرمة. وإذا عتق عصيرها زمناً طويلاً حتى يتجاوز الخمس سنين ويدخل في السادسة فإنه يصلح ويطيب طعمه، وذلك أن شراب هذه الكرمة يبقى اثنتي عشر سنة لا يكاد يتغير، لصبره على الآفات، فإذا تجاوز خمس سنين فليشرب، حيتذ ولا يكثر منه. ويشرب إلى أن يجوز الاثني عشر سنة، ثم أنه بعد أثني عشر سنة يقلب فيرجع إلى الرداوة والشر، فينبغي أن يحذر حيتذ فإنه بمتزلة السمّ القاتل. (ص: ٩٥٥).

ـ شجرة كلب الكروم:

ئسمى (مهلكة الكروم):

وقد تنبت بالقرب من الكروم حشيشة تسمى كلب الروم، لا تقوم

على ساق، بل تنبسط على وجه الأرض وتندفن في التراب حتى لا يكاد شينها كل أحد. لها ورق صغار أصغر من ورق السذاب في نحو ورق الحقص وأصغر منه. متى بلغت في إنبساطتها إلى أصل الكروم أو تعلقت بعرق من عروقه آذته وجففت بعض أغصانه. فإن اتفق أن تتعلق وتلتيس بأكثر عروقه أو بعروق عدة منه نقصت منه ثمرته وصغرت المنب، حتى يصير كأنه الحصرم الصغار، وذهبت بحلاوته وصفرت ورق الكرم وعساليجه. وقُلمُ هذه الحشيشة أن يؤخذ منها من أصول الفجل الأبيض أصلين أو ثلثة إلى الأربعة، ويأخذه الأكَّار بيده البسرى وفي يده اليمني شبيه بالمدقة من خشب، فيضع أصلاً واحداً من الفجل على موضع وسط الحشيشة ويدقها بتلك المدقة حتى تنشدخ الفجلة فوق الحشيشة ثم يضع فجلة أخرى ويدقها، ثم كذلك يدق فوق جميع الحثيشة من أصول الفجل ويدق الجميع حتى تنشدخ أصول الفجل والحشيشة جميعاً ويختلط بعضها ببعض، ثم اتركها هكذا وانصرف، فإن الفجل بذيبها ويحلها حتى تصير الحشيشة والفجل ماء سيالاً ولا يبقى منها غصن ولا ورق ولا عرق ولا أصل. فهذا دواؤها إن نبتت بقرب الكرم. (ص: ٣٩٥).

# دفع ضرر البرد عن الكروم والنبات والزروع:

(ولهم فيها خرافات وطقوس ظريفة...):

وأما دفع ضرو البرد عن الكروم (الكرم) فقد استنبط قدماء الكسلانيين فيه معنيين، أحدهما دفع وقوعه وصرفه، إذا تخيلت مخالما، والآخر علاج ما أحدث من الضرر والنكاية. فأما عمل دفعه وضرفه إذا أثلوت به النذر، فإنهم قد ذكروا فيه وله أشياء كثيرة مختلفة، يمضها يجري مجرى الخواص، وبعضها أصله مأخوذ من أدعة الآلهة، فأرتهم في المنام أشياء كثيرة يعملونها، وبعضها من أعمال السحرة، وإنا عدد ما وقع إلي منها وأذكر ما جزيتُ من ذلك فصح، وأما غير ذلك فينبغي أن تجربوه تعلموا صحته من سقمه، فإن هذا وما أشبهه مما يكشف حقيقة التجربة، لأنه لا خطأ يقع في عمله، فيظن الذي يعمله أنه قد أخطأ فلم يصح، بل ما عمل منه وكان أصله صحيحاً فهر مؤدً إلى صحة، وما كان بخلاف ذلك لم يجيء (1) منه شيء. فالتجربة تصحح ما منه صحيح وتبطل الباطل. (ص: ١٠٥١).

#### تأويل خرافة الأفعى:

سيد البشر دواناي صوّر أفعى في هياكل كل العبادة لدفع ضرر البرد:

فأول ذلك أن الناس رووا عن سيد البشر دواناي أنه صور في جملة الأنف صورة الني صورها في الهياكل، كل صورة لمعنى ما، وكتب عليها لأي شيء تصلح، وصور في جملتها، لدفع ضرر البرّد وصرفه، صور أنعى، قالوا وكتب على صورة الأنعى أن هذا يعالج به للصرف البرّد أن يقع علي المزارع والمواضع التي يقع عليها، فلبُعد زمان دواناي من زماننا وطول المهد بيننا وبينه، ما تأوّلُ الناس هذا الذي صوره تأويلات مختلفة قديمة وحديثة، فقال بعضهم: إذا أودت صوف البرّد من الموضع الذي قد اونفع عليه السحاب، فخذ أفعى فقطمها قطعاً والنها على الجمر، قطعة قطعة، وليكن ذلك على مهب الربح، قالوا فإذ دخان الأفعى يقطع الغيم، فيم البرّد، أو يصرفه البتة عن ذلك

الموضع، وقال آخرون: بل تؤخذ الأفعى فتنصب مصلوبة على قصين، يُجعل على إحداهما رأسها وعلى الآخر ذنبها، ويربطا على القصيتين ربطاً جيداً محكماً، وتنصب القصيتين في وسط الغراح، فإن النبرّ لا يقع على الموضع الذي الأفعى مصلوب فيه، بل ينصوف ويتجاوزه. وقال آخرون: إذا ارتفع سحاب البّرّد فخذ خشبة ثخينة مربعة أو ذات شكل واثقب وسطها بمثقب، وخذ الأفعى فاجعل رأسها على ذلك الثقب وستر رأسها بمسمار حديد وثيق ينفذ في رأس الأفعى من التخشية، وأحكموا تسمير المسمار جيداً، فإن الأفعى تضطرب. (ص: ١٠٦٠).

وتدور، فتنقل الخشبة باضطرابها من موضع إلى موضع، فبذلك الاضطراب ينصرف البرّد عن ذلك الموضع الذي تكون تلك الخشبة في موضوعة. وقال آخرون: بل يجعل القصب تحت السماء في صحر ليلة، فإذا كان من الفند، فليجعل في موضع لا تصيبه الشمس. فإذا أردت صوف البرّد فَخَذْ من ذلك القصب المنجّم فأحرق به أفاعي على مهب الريم، فإن المواضع التي يقع عليها ذلك الرماد لا يقع عليها البرّد، بل يضوف عنها. (ص: ١٠٦٢).

وكل هذه الرجوه من الأعمال متقاربة تكشف حقيقتها التجربة. وما جزئيا منها شيئاً، بل استغنيا بغيرها مما سنائي به بعد. إلا أني أشير على الثامي بتجريتها، فإن صرف البرّد ودفع سحاب البرد شيء نافع نفيس في العنافع ظريف، ولست أدري هل كان دواناي قد شرح مع الصورة كيفية العمل في صرف البّرّد بالاناعي أم لا، فلبعد عهده لم يصل إلينا، أد قصد السكوت عن شرحه أو تفطيته، كما جرت عادة الحكماء القدماء. (هن: ١٩٦٢ ـ ١٩٦٣). خرافات أخرى في دفع ضرر البَرَد عن النبات والزروع والأشجار:

وقد حكي عن كاماس النهري أنه كان يأمر ثلثة نسوة قد حِشْنُ أن يخرجن إلى الفيعة التي قد أظلتها سحابة محيلة لوقوع البُرّد، فيتجردن من ثيابهن ويستقبلن السحاب بفروجهن، مستلقيات على أقفيتهن قد فرجن بين أرجلهن وفروجهن تلقاء السحاب. قال فإن سحاب البرد ينصرف عن ذلك الموضع ولا ينزل فيه من ذلك الحساب بُرّدة واحدة. (ص: ١٩٠٣).

قاما ما ذكره ماسي السوراني أنه مجرب لطرد سحاب البَرّد، أن يقرم تسعة رجال بأيديهم كفّ قطن فيومون بذلك القطن تلقاء السحاب، ثم يأتي معهم أربعة رجال فيصفقون، وقد رفعوا أيديهم تلقاء السحاب، يصفقون ويصيحون كما يصبح الأكرة لطرد الطيور والمصافير عن الزرع. قال وكلما كثر الناس الفاعلون لهذا التصفيق والصياح والزجر للسحاب كان أبلغ في طرد السحاب وأسرع لانجلايه. قال فإنه يمضي ويتجاوز خشك الموضع. قال وإن زاد عدد هؤلاء الزاجرين للسحاب إلى عشرة أو عشرين أو أربعين أو ستين أو ستة عشر أو ثمانية وعشرين رجلاً أو ما كان بعد أن يكونوا عدداً زوجاً من أربعة رجال إلى ستين رجلاً، كان قرب منها. (ص: ١٩٦٣).

وقال أيضاً: إن أخذ إنسان جلد ضبع أو جلد تمساح فطاف بهما أو بأحدهما حول القرية أو الضيمة أو أي موضع يريد أن لا يقع عليه النزد، ثلث مرار يطوف بهما ثم يصير بعد ذلك إلى دهليز القرية أو الفيمة أو الغراح فيعلَّق الجلد قدَّام الباب، فإن هذا الفعل يمنع البَرّد أن يقع في تلك القرية كما هي، أو كلما طاف بالجلد حوله. (ص: ١٣٠١).

تال ماسي: وأما ما جربناه وشهد بصحته جماعة من القدماء أنه إذا عُولَ منع وقوع البُرّد فهر أن تؤخذ سلحفاة قد اصطبدت من الآجام خاصة، لا من ماه جار، فيضعها إنسان على يده اليمنى مقلوبة على ظهرها، ويطوف بها حول الكرم وحول الزرع كله ثلث مرار إلى سبع مرار، حتى إذا فرغ من الطواف صار بالسلحفاة إلى وسط الكرم أو وسط الزرع، فحفر في الأرض حفيرة ووضع السلحفاة على ظهرها في تلك الحفيرة حتى لا تقدر على الانقلاب على رجليها ولا على الديب، فإنها ستحرك يديها ورجليها تلقاء السماء دايماً، فاشرك هكذا إلى انتشاع الذيم ونقاء السماء منه، فإن البُرّد لا يقع على ذلك الموضع. فإذا انقشعت السماء فبايروا إلى قلب السلحفاة لتدب على أرجلها. (ص: 1718).

فأما صغريث فإنه قال: ينبغي أن تكون هذه السلحفاة عظيمة الكبر وأن يُعمل بها في الساعة السادسة من النهار أو من الليل، إن كان صحاب مرفع أو لم يكن، وتترك السلحفاة بموضعها إلى غيم السماء ثم انجلايه. (ص: ٢٠٦٤).

قال قرقامي: وقد جرينا هذا العمل بالسلحفاة فوجدناه صحيحاً يدفع وقوع البّرَد ولا يُثبّتُ سحاب البّرَد على الموضع ولا لحظة ولا نراه إلا ظاهراً يعضي، ولا يسقط منه في ذلك الموضع ولا بُرَدة واحدة. وقد جرينا أيضاً شيئاً وصفه ينيوشاد فوجدناه صحيحاً، وهو أن يأخذ إنسان صحيح البدن، لا يكون فيه عيب في بعض أعضايه، مرآة كبيرة من حليد مجلوة، ويجعل وجهها المجلو تلقاء السحاب شيء من البُرَد البئة. فأما ما يغض الكروم دون غيرها فجلد الضبع أو جلد التساح أو جلد القنفذ، أيها حضر، إذا طيف به حول الكروم وعُمل به بعد الطواف ما وصفنا، لم يسقط عليه بُرَد. وغير هذا مما قلنا أنا جربناه، وهو العمل بالسلحفاة والعمل بالمرآة، فهما صحيحان، فليعمل على ذلك. (ص: ١٩٦٤).

قال قوئامي: وقد ذكر يبوشاد في دفع البرد وجميع المضار النازلة من السحاب والكاينة من الرياح الشتوية، ويدخل في هذه الربح الغربية المضرة بالكروم وغيرها، أن يؤخذ لوح إنا رخام أو خشب، أي خشب كان، ويصور عليه كرم فيه عنب كثير، وإنَّ صُورٌ عليه صورة عناقيد المنب فقط أجزا. ويفعل ذلك من اثنين وعشرين يوماً تخلو من كانون الأخير إلى أربع ليال تخلو من شباط، أي يوم اتفق من هذه الأيام، يُصورٌ عليه ويقام مركوزاً في وسط الكرم، فإنَّ هذا طلسم لحفظ الكرم، يحفظها من الآفات السماوية والأرضية ويدفع عنها سقوط البَرد ويشغلها في النشو وكثرة النمو، إذا عمل على حقّه في عمل الطلسمات. (ص:

وقد رسم القدماء أيضاً في دفع مضرة الجليد عن الكروم وغيرها رصوماً، وذلك أن الجليد وقوعه على الكروم قد يضر ببعضها لا بكلها. واللاتي يضرها منها الكروم الحديثة التي لها من سنة إلى خمس سنين، فإذا دخلت في السنة السادسة ابتدأت تقوى قوى تمتنع بها عن أضرار الجليد. وأيضاً فإذ ذلك الإضرار من الجليد بالكروم أكثر ما يعرض بها في البلدان الباردة، مثل: بلاد بارما والحديثة ونينوى بابل، وفيما بينها وبين حلوان، وبحلوان وفيما بينها وبين بادريا. فهذه المواضع هي النواحي الباردة من هذا الإقليم، فالجليد يكرن على الكروم فيها أعظم نكاية وأشد موقعاً. وليس نرى الجليد يضر بالكروم التي في ناحية الرحايا وطيزناباذ وإلى جنبلا، كإضراره بها في تلك النواحي الباردة. فأما ناحية الأبلة نما أقل اتخاذ أهلها للكروم والشجر، بل هم أصحاب نخل وقطن وحنا، ولهم كروم لكنها يسيرة. (ص: ١٠٦٥).

### عجائب الكرنب ومضادته للخمر:

وقال صغريث إنَّ من أكل الكرنب قبل شرب الخمر لم يسكر البة، إذا حصل في معدته منه مقدار رطل واحد، فائه لا يسكر ولو شرب خمراً كثيراً، وإن كان شربه من الخمور أحدها وأسرعها إسكاراً للناس، وذلك بالمضادة التي بين الكرنب والكروم التي تؤدي إلى المخالفة في كل حال، وكلما خالفه في تجربة صبّ الخمر عليه فرُجد أن الخمر يغيره ويؤذيه، فذلك للمضادة بينهما، وكلما خالف هذا في هذه الصفة فهناك موافقة، وهذا فقد قدمناه في كلامنا وأعدناه هاهنا، ثم أنا نرجع إلى موضع خرجنا من الكلام فيه. (صن ١٠٢٠ ـ ١٠٢٠).

وقد دفع انبياء وحكماء الفلاحة النبطية اهتماهم باشجار الكروم والعناية بها ان يمارسوا طقوساً زراعية في وضع المضار عنه بكل وسيلة ماء ومن هذا الطقوس مايورده كتاب الفلاحة النبطية لهذا الطقس:

نأما وصف أنوحا فائه قال: إذا أولع بالكروم شيء من الدبيب، إما الدود أو غيرها، فدخن الكرم بشعر امرأة، تأخذ في مجمرة جمراً وتجمل الشعر كياباً صخاراً وتُلقى كبة كبة وتدخّن بها كرمة كرمة، كل كرمة على حدة حتى يعبق الدخان بالكروم جيداً، فإنه يطرد عنها جميع الهوام من الدود وغيرها، ودخان هذا الشعر علاج بليغ لأدواء الساء من وجع أرحامهن، وقال رواهطا الطبيب أنَّ دخان شعر النساء مع القسط يشغى ارتفاع أرحام النساء إلى فوق<sup>(١)</sup> (ص:١٠٧٦).

#### بصل العنصل الحار (مخيف ومهلك الذئب):

وهذا بصل كبار جداً، لونه أبيض، وأكثر نباته في أرض المغرب 
بيلاد الأندلس ويلاد الروم والشام وجميع البلدان الباردة الكثيرة الثلوج 
والأمطار. وقد يكثر بيلاد الجيل وخرسان. ويسميه أهل بلاد الأندلس 
بلغتهم ولغة الروم أسكله، ويسميه بعض العرب البصل البراني. وليس 
يكاد ينبت في السهل من الأرضين ولا بقرب نداوة ونز ويلل، بل نباته 
في الجبال وفي التراب الذي يخالطه حصى وإلى جوانب الصخور 
وجنب المجارة على الجبال، وكثيراً ربما ينبت في بعض حيطان منازل 
الناس التي قد خربت وعفيت حيطانها وبعدت عن الندواة، وفي الأرض 
المسلة جداً. (ص: ٧١٥).

## حكاية البصل والذيب:

وله خواص كثيرة عجيبة ومنافع على سبيل التداوي به كثيرة، وفيه مضار بلهفة، والكلام فيه على سبيل التقصي يطول. فمن أنفع خواصه

 <sup>(</sup>١) واجع كتاب الفلاحة البطية، للمزيد من الاطلاع في هجالب ومضادات اخرى، ج١٠ ص: ١١ - ٧١ وما بعدها.

إنه حيث وضع وحيث كان لم يقرب ذلك الموضع أحد الهوام والدبيب البيّة من الأفاعي والحيات وفير ذلك إلى النمل، فأما هرب الفار من ذلك الموضع فنهاية ليس وراءها شيء. وأكثر وحوش الصحارى تعافه وتفر وتهرب منه، حتى أنه إن أخذ إنسان منه في سفره واحدة أو ائتين أو ما شاه، فإذا عرض له أسد أو دب أو ذيب أو نمر فألقى البصلة بينه وبين، أيِّ الوحوش كانت، انصرف عنه، وخاصة الذيب، فإنه يهرب منها هرباً عظيماً. فعتى شلدت ذيباً وأوثقته وتركت تحت بعلنه في الأرض بصلة من بصل العنصل ضرب بنفسه واجتهد في قطع وثاقه، فإن لم يقو على ذلك ولا على الهرب مات، إما بعد ساعة أو من يومه ذلك. (صر: ٧٥٥).

#### حشيشة الأسد (مؤذية النبات):

ولنذكر الأستاذنا صغريث ما يظهر من خواص أنعال النبات والزروع، فإنه لا ينكر هذا، إن كان منكراً لما قدمنا لمعرفته بذلك: إلم إذا كثر خروج نبات حشيشة الأسد المؤنية لجميع ما ينبت بقربه من النبات، فأردنا قطعها واستيصالها ولَمْ يُنكَنّا ذلك بلقطها بالأيدي، أمرنا جارية بكراً أن تأخذ يبديها ديكاً أيض أفرق، ودارت في المواضع النابة فيها هلمه الحشيشة، وحركت الديك حتى يضرب بجناحيه، وكررت ذلك في الوقت مراراً، فإن تلك الحشيثة تجف ويطل بعضها من يومها وبعضها بعد ذلك بيرمين أو ثلاثة، لا يتجاوز ذلك؟ أهذا من أي فعل هو؟ أذرى الحشيشة فزعت من الديك فجفت، أم عقلت لشيء من هذا، وإنما هو فعل الخواصي؟... (ص: ٢٧٤ - ٧٥٧).

#### **عرافات زراعية أخرى...!**

وإذا رأينا سحاباً مخيلاً لسقوط البَرّد أو ابتداء البَرّد يسقط في موضع زرع، أمرنا امرأة حايضاً أن تتجرد من ثبابها وتنام على ظهرها وتبرز فرجها نحو السحاب، سكن سقوط البرد في المكان، ولم يسقط في تلك البقمة والمكان الذي نامت المرأة فيه وفعلت ذلك الفعل ولا فيما يقرب منه بماية ومايتين وثلثماية ذارع. ما هذا العجب العجيب وما الغاية في إلا فعل الخاصية؟

وما بال السنانير إذا شمت ربح السنبل، سنبل الطب، تعرّضت عليه وأحبت أن لا تفارقه، استطابته له، وربما صاح بعضها إذا شمّته صياحاً متنابعاً وطلبته واتبعته، إن نُخي عن ذلك المكان، فلما ذلك لولا الخاصية؟. (ص: ٢٧٤).

وليما إذا علقنا أصلاً من الباذرنبويه على ساق كرمة، وقت يعقد الحمل للعنب، وتركناه عليها حتى تبلغ ثمرتها، فإذا لقط ذلك العنب وعُصر وُجد فيه طعم الباذرنبويه وريحه، إذا صار شراباً واشتد، وكان ذلك الخمر نافعاً لا يعرض من إكثاره خفقان؟ ما العلة في ذلك لولا الخاصية؟

وأقول بعد ذلك: من شكّ في شيء مما ذكرنا فليجربه، فإن تجربة هلمه الأشياء ممكنة لكل الناس. ولم أفعل هلما معاندة لقول صغريث، لكني نظرت ما هو عندي حق. وإنّ في كثير من خواص النبات وغير، منافع كثيرة للناس. (ص: ٢٧٥).

#### البهار:

## ويسمى: مهيج العشق وورد الحمار وأحداق المرضى:

هذا يسمى البهار، ويسمى ورد الحمار، ويسمى أحداق المرضى. وهو شديد الحرارة، وفيه قوة معينة مسخنة محددة، وبعض الناس يسميه مهيج العشق، ويزعمون أن العاشق والمشتاق إذا رآه وشم ريحه هيج وجده جداً، فهو لذلك يضر بالقلب إذا شم، ويحرك الدم الفاسد في البدن بخاصية فيه. ومتى دُقُ وضمد به أحد الأورام الصلة حلَّل تلك الصلابة، إذا كرر عليه ضماداً مراراً كثيرة، ولينها تليينا كثيراً، إن لم يكن بروه. وزعموا أنه يحلَّل السلع كلها بأن يُدق ويخلط به عكر الزيت ويطلى عليها دايماً، فإنه يستأصلها. (ص: ١٣٩).

والبهار: وهو يدخل في أشياء كثيرة من أعمال السحر ليس لذكرها في كتاب الفلاحة معنى. وقد قال قايل إنه إذا بخر به بيتاً طرد عنه أكثر الهوام المضرة، ويخاصة التن فإنهم زعموا أنه يقتله ويبيد، ويفنيه. (ص: ١٣٩).

#### الخزام:

يسمّى: ورد التّبرك والرزق والجاه ومبهج النفوس ومسكّن الغضب:

هذا نبات يحمل ورداً مترق الورق، ولونه بتفسيمي، بل هو أحسن من لون البنفسيم، والفرس يعظمونه ويتبركون به، كما يعظمون البهار اللي ذكرناه قبله، فإنهم يتبركون بالبهار أيضاً تبركاً عظيماً. والخزام مشهور يستفني بشهزته عن الإكثار من وصفه. ووبما تركه بعض الفرس في منزله، وينظر إلى ورده ويقولون إن النظر إليه يسرُّ النفس ويزيل الهمّ الذي يعتري النفس بلا سبب ويسهل، زهموا، مجي، الرزق، وربما إخذ بعضهم في جيبه من ورده واحدة، يقولون إنه يحدث بالإنسان قبولاً من الناس، ويكون له بينهم جاه. وإنه يسكن الغضب، إذا أخذ إما في الجيب كما قلنا أو في الكم، أو عُلَّق من ورده واحدة أو اثنين على النحر أو الصدر. وقد ذكروا في خرافاتهم له أخباراً عجيبة من الأنمال، ولست أعلم لكلما ذكروا فيه حقيقة ولا بطلاناً، لأنني لم أجرب من ذلك شيئاً. (ص: 13).

وهو مما يطول حتى يصير كقامة الإنسان، بل دون ذلك في الأكثر، وينشر الأفصان كثيرة. ولست أعرف من منافعه ومضاره شيئاً، فأخبر بها، أكثر أنه يسر نفس الناظر إليه. فإذا أدمن ذلك حدث في نقسه أماني كثيرة. وهذه خصلة مذمومة عندنا وإن كان الفرس يحمدونها، فإنهم يفضلون كلما سر النفس. وليس ما رأوه من ذلك عندنا نحن صواب، وليس هذا موضع بيان ذلك، لأن فيه كلام طويل هو خارج عن تصدنا هاهنا، فتركناه. وقوم من طايفتنا يتفأل به ويرى فيه ضد رأي الفرس. (ص: ١٤٠).

#### اللينوفر:

#### ويسمى نبات القمر:

هذا نبات هندي، واسمه بلغتهم. فأما طايفتنا من الكسدانيين فإنهم هسمونه أسماه كثيرة، لأهل كل صقع اسم يخالف الآخر. وأكثر ما نبت لنفسه في مستنقعات العياه وواكدها وفي الآجام، إلا أنه لا ينبت إلا في المعاه العلمب القائم في أرض طبية الثرية سليمة من كل فساد. وهو نبات محوّل إلى الشمس أبداً، إذا طلعت الشمس وارتفعت، وقع شعاهها عليه أم لم يقع، تفتحت وردته كلها، فلا يزال تفتيحه يزيد بزيادة علو الشمس، فإذا ابتدأت تطلب الغروب ابتدى ينضم على ذلك الترتيب الذي قد كان تفتّع به، حتى ينضم إنضماماً كاملاً عند غيبوية الشمس ويبقى مضموماً الليل كله، فإذا ابتدأت الشمس تطلع ابتدى كذلك. وزيادة نشره ونموه وجودته تابع لزيادة القمر في الضوه. ونقصانه تابع لنقصان القمر. ولذلك قال سولوقو في شعره إن الليتوفر نبات القمر، وجعل التأويل للرآي إذا رأى في نومه كأن معه واحدة منه يشمها، أنه يجامع امرأة أو ويجتمع معها خالياً من غير جماع، فأقامه مقام المؤتات، لأنه نبات القمر. (ص: ١٣١).

وفيه خواص ظريفة حجيبة كثيرة في ورق ورده وفي تلك الأصول التي الورق مركّب عليها في الوردة وفي الفضبان التي الوردة في رأسها، وهي أفناب اللينوفر، وربما سماها بعض الناس بذلك. وقد ينال اللينوفر وهيره من الورد والأزهار، حتى أنه ينال الكروم وشجر اللوز وغيرها من الشجر، آفات ويسمونها (ا) طايفتا آفات النجوم. (ص: ١٣٣).

وإذا بلغنا إلى الكلام على أذلاح الكررم تفصينا صفة ذلك وعلاجه، فإلا له علاجاً مجرباً. ذاما هذه الأزهار وورد الرياحين فإنه لا مقدار لها حتى نحتاج نطول في وصف آفاتها النجومية وعلاجها، فلنتركه هاهنا. لكن لابد أن نصف له علامة حادثة في هذه الأشياء تدل عليه، وهي حسرة لحدث في ورق الورد والأزهار، حسرة خارجة عن الحد طبعتمارك لكل أحمر. وينالها مع تلك الحمرة ذبول ومخالفة في المنظر الورد أنها فاسدة. فأما الكروم فإنه يحدث فيه فساد هو أبلغ من هلا يسمونه باسم - قال أبو بكر بن وحشية: معناه الفساد الحادث في البائن من النجوم - ، وهذا فإنما ذكرناه هاهنا لم قدمنا أن اللينوفر نبات القر وإنه يفتح وينضم مع ارتفاع الشمس وانخفاضها. وكذلك أيضاً قد تدور وردته مع الشمس حتى أنها تُحوّل وجهها إلى ناحية المشرق وتنفتم، فإذا صارت الشمس في المغرب حوّلت كلها إلى المغرب منضمة. (ص: ١٣٣).

وقد كان ذناملوط الملك شغف باللينوفر شغفاً شديداً، حتى انتخذ منه في قصره حفاير كثيرة، فلما كثر شمه ومقاربته له والنظر إليه أحدث ذلك في دماغه داء عسرة البروء باردة حارة، وذلك شيء طريف، فقتله ولم يقدر أطباء زمانه للعلة على دواءه، فهذا من خواص أفعاله. (ص: ١٣٣٥).

ومنها أن الجليد يهلكه، وانهباط الكواكب المتنابعة يهلكه ويضعفه جداً. وطبعه يشاكل أو يقارب طبع البنفسج الرطب، وفي حال رطوبهما يوافقان للمحرورين ويسكنان الصداع الحار العارض من المرة الصفراء واللم الحاد. وهما نافعان من السهر يزيلاه بسرعة. وله مضار لا نرى أن نلكرها، لأن فيها لقوم تطرق بالشر إلى الأذى، فتركناهما هاهنا كلها. (ص: ١٣٣).

#### شجرة الدّلب:

الشجرة الكلبة أو الشجرة الصابرة:

هذه شجرة صلبة العود، تطول في السماء كثيراً، وهي قابضة مرة،

وليس لها حمل ينتخع به، وهي تبقى طويلاً وتبعد الآنات عنها، فهي كالإنسان المصحح الجسم الذي لا يكاد يعرض له داء ولا ألم. وفيها منافع ولها خواص كثيرة، متى ذهبنا نقصٌ ذكرها طال ذلك جداً.

فمنها إنه إن دُخُن بروقها وأطرافها الفضة المجففة دار فيها خفاش هربن عنها، وكذلك تهرب منها الخنافس. وكذلك يقتل بريحه الدود كله. وخاصة المتكون في البقول والبساتين، ولا يكاد يقربه أكثر الدبيب. (ص: ١٦٨ ـ ١٦٩).

وهي شجرة حارة قابضة نافعة من أدواء بالتضميد، فهو اكثر ما يستعمل، فأما بالأكل والشرب فلا يؤكل ولا يشرب منها شيء. وتسمى الشجرة الكلبة، والشجرة الصابرة، فأما معنى الكلبة فإنها إذا علقت بأرض نمت وطالت وبقيت دهراً، وأما الصابرة فلصبرها على الماه، فإنها مما لا يحتاج إلى سقي الماه، ولولا أنها مما يتخذه أهل أقليدنا حول البساتين، ما ذكرناما لا منفعه منها في غذاه إلا الانتفاع بخشبها، فإنه صلب جداً صابر لايكاد يُنجَرُ ولا يقوس ولا يقع فيه قاده، ويصبر على الماه، لأن الدلب أخو السرو والأثل والطرفا ونوع من هذه. (ص:

وقد ذكر صغريث فيه خرافات كثيرة في معاني مختلفة لم أنقلها إلى كلامي هذا، لأنها شيء طويل فلم أصرض لها. وهي من الأشجار البهة، كذلك الأثل والطرفا والصنوير والشمشار والسرو وشجرة أم فهلان والبطم والزهرور والشربين البري. وهو العرص، والتنوب والبوقاش والأرز، وهو الصنوير اللكر، والصفصاف، وهو الحور، والفيقب والقطلب والقاراسيا والشرحط والزرنب والحواياتا والمعلب البري، والسنديان والباروطي والأنايا والشوكتا والسماجى والماداي والعرارى والدوتوات والخلنج والمشركاي، وما أشبه ذلك، فإن عددها يطول، فهى كلها معا تحب البر والتمزد والتوحش. (ص: ١٦٩).

وقد قال صغريت إن شجرة الجوز أصل لهذه الأشجار كلها، كأنه يمني أنها ولدت منها وتكونت عنها. وعدد أشجاراً كثيرة قابضة. بعضها حارة وبعضها باردة، فقال إن أصلها كلها شجرة الجوز والبلوط. وركب مع شجر الجوز والبلوط تركيب من أشجار كثيرة وأخبر أن تلك الأشجار حدثت وتكونت من تراكيب أشياء مع شجرة الجوز والبلوط مختلفة، إذا ركّبت حدثت بعد التركيب، ولعمري لقد أشفى من تركيب الكروم والأشجار شفاء بليغاً، لأنه كان من أهل بروشايا، وهو بلد الشجر، فلذلك قَقِة من عللها وأسبابها ما لم يعلمه غيره. (ص: ١٧٠).

#### الخيري (نبات الخيري والنساء):

## وذكر أيضاً حول نبات الخيري:

وقد هرفه كما يلي: إن إقليم بابل في نهاية الموافقه للخيري، فلذلك ينجب فيه نجابة جيدة ويذكر ويطيب ويحه وهو أخر البنضج، إلا أنه أفلظ وأخشن من البنفسج، وهو يشبهه في أكثر أموره وإفلاحه مثل إفلاحه. (ص: ۱۲۷)

والخبري: وهو من المنابت التي إن لقطت ورد، امرأة حايض فسه وفيل وفدى، لخاصية لناله من الحيض تفسده، فلا ينبغي أن تعمل به شيئاً من أحماله امرأة البقة، حايض كانت أم غير حايض، بل ينبغي أن ع أعماله كلها الرجال الذين أسنانهم (أعمارهم) فوق سن الصبيان. رع برزه في الأرض الذي يطرحه، وهو طاهر نظيف بعيد المهد سة انساء، وليُعالَّج جميع أعماله وإفلاحه والقمر زايد في الضوء، كان متصلاً بالسعود، جيد المكان في الفلك، كان أجود وأصلح. ; ١٢٧).

#### يشة فقطاريا:

#### تسمى شجرة العشق أو العاشق أو المعشوقة:

وبذكر أيضاً حول حشيشة تسمى فقطاريا، يرد ذكرها في صنع ب من ورد البنفسج، حيث يقول: ومن أراد أن يتغذى من البنفسج أباً كما يعمل الناس شراب البنفسج، فيكون إسهال وزن عشرة دراهم للطبع نحو العشرة مجالس. فيخرج عنه الصفراء أو خلط محترق، كان في بدنه، ونحن نصف منافع هذا الشراب عند ذكرنا صله بعد ينا لما يكسه ذلك. فليأخذ من الحشيش الذي له لبن، إذا تفلف ورقة نظم منه عود، وإن أخذ من هذا النوع الحشيشة المساء فقطاريا بطبة هم أحد الشيارم المسماة بالعربية البتوعات، وهذه منها، هي بدولها مطاول مقداره نصف أصبع، ويحمل في رأسه بزر كأنه بها أخيرة المحافرة وما إلى ذلك الصفح من السواد وأهل بغداد أخيرة المعان ، وربها مسهوها شجرة العشاق، أو المعشوقة، فأعلم الخياد.... (ص: 119).

أما عن فائدته:

أنه يسهل: إسهالاً بسهولة بلا أذى ولا كرب ولا غير ذلك. وينبغي أن يعمل هذا بالبنفسج والقمر ناقص في الضوء. وذلك بعد امتلايه من فاعرفوه. (ص: ١٢٠).

#### بادرنكبو (بقلة الحسد):

البقلة التي سببت في غرو الفرس وحسدهم عليها

هذه بقلة فارسية تسميها الفرس بافرنجبويه. وهي البقلة التي حكي عن رواسي ملك الملوك أنه نقم على الفرس حسداً منه لهم على البافرنجبويه لأنه تعالج بها فازالت عنه التوحش الذي كان ناله، حتى هام منه. قالوا فحد الفرس على هذه البقلة فغزاهم فانصرف عنهم لم يغلبهم ولم يغلبوه. فقال الكردانيون: هذا إنما غزاهم حسداً منه لهم على البافرنجبويه، لأنه لم يكن لهم إليه ذنب استحقوا به منه الغزو. (ص: ٧٩٩).

وذكر كتاب الفلاحة النبطية أهم خواصها ومنافعها وفوائدها منها:

- أن روقها وبرزها صالحان لفم المعدة، مسكنان للخفقان السوادي والمبنعي والتوحش والتفزع ويذهبان الكابوس، مقويان للدماغ. وأهل بارما بأكلونها بارما بأكلونها مع الرايب واللين الشديد الحموضة، وأهل الأبلة يأكلونها مع الخل، ويقطعونها ويلقونها في الخل ويصطبخون في الخل بعد يومين ثلقة، ويستشفون بهذا الخل من لهيب وحرقة يجدونه في حلوقهم. (ص: ٨٠).

. وهذه البقلة حريفة للماعة للسان والفم طيبة الرابيحة طيبة الطحم نافعة لأدواء كثيرة مصلحة لعزاج المعدة وبرد الكبد، إذا أدمن أكلها م الطمام، مطبية للنفس. وقد قال صغريث أن البادرنكبو إذا ألقي بزره في الهغم صحيحاً طبّب طعمه، إذا عنق معه، وأزال عنه كثيراً من حدته وأصلحه وأذهب عن صاحبه الخمار، وهذا الخمر إذا قطع فيه من ورق الباردنكبو وقد تقدم فطرح معه من بزره وعنق فيه فإنه نافع من لسع الأفعى والمحية والمقرب، قال وربما كان أنفع من الشليثا أو في مقدار بنعة الشليا، إذا شرب منه رطل بنصف رطل ماه.

وفيه منافع وفوائد أخرى ذكرها كتاب الفلاحة النبطية. (ص: ٨٠٠).

## الكوهيان (الصغدية) هدية ملوك الصغد لملوك بابل:

هذه حشيشة تشبه الكراث في ورقه ومقدار كبره، إلا أنها أعرض قليلاً من ورق الكراث، وربما ينبت منها شيء أدق من ورق الكراث إذا كان نبته في قشف وقلة ري. ونبات هذه يكون كثيراً ببلاد الصغد، طللك سماها قدماؤنا الصغلية، لأن ملوك الصغد كانوا يهدونها إلى ملوك بابل في القليم، لما فيها من المنافع، وزعموا أن أكثر نباتها وأجود يكون بيلد أشروسة من جملة بلاد الصغد. (ص: ٥٠٥).

وذكر في كتاب الفلاحة النبطية منافع وفوائد هذه النبتة:

- تصلح العزاج إذا أدمن أكلها مدمن.
  - أنها تصلح للمعدة وتجود هضمها.
- تقوي الظهر والمتن وتبعث على الجماع وتنشط الإنسان وتزيل
   عنه الضعف وتقويه على أفعاله كلها.
  - نسر نفسه وتسخن أحشاء الإنسان تسخيناً معتدلاً.
- تصفي الدم وتعدل طبعه وتقوي كبد وطحال الإنسان. (ص: ٨٠٦).

#### يرقا قطرا (طاردة العقارب):

هذه بقلة فارسية نباتها في بلاد فارس وتنبت بناحية حلوان نباتا قوياً تسميها الفرس كنهان. ورقها يشبه ورق الحبة الخضراء ورايحتها تشب وابعة الحبة الخضراء ولوفها وقوتها وأسخانها وحرارتها مثل الحبة الخضراء تزرع في وسط نيسان إلى آخر آيار... (ص: ٨٢٤).

ويذكر كتاب الفلاحة النبطية أن من عجائبها وخصائصها أنها:

وفيها خاصية لطرد العقارب عجيبة حتى أنه لا تكاد ترى عقرياً واحداً في الموضع الذي فيه هذه البقلة. وقد جربنا هذا: أنا أخذنا من ورقها شيئاً فجعلناه في طشت صفر وأخذنا ثلث عقارب فالقيناهن فوق الورق، فضرت العقارب نفوراً عظيماً وجعل بعضهن ينهش بعض وتكاد أن يأكل بعضهن بعضاً، ثم كففن عن الحركة وذبلن فتركناهن مقدار ساعين فتماوتن. وإذاً في قوتها قتل العقارب البئة. وقد يدخلها الأطباء في الضمادات الساخة. (ص: ٨٢٥).

### يرقا كرسا (بقلة السحرة):

#### البقلة التي يحبُّها السحرة:

وهذه قد تدخل في الأدوية ويتخذها الناس في البساتين للاكل مع البغول، وتسميها الفرس بلغتها مروماحور. وهو نبات فارسي يفلح إفلاحاً جيداً في بلاد فارس. وهو نوع من أنواع المرو، وذلك أن للفرس سيع منابت، هو أنواع المرو، فأحدها، وهو أنفعها وأجلها مونماً، هذا المعرو الذي تحدن في ذكره، وهو مروماحور، وسماء قدماؤنا بقلة المجوف، أي هو أنفع المنابت للجوف وهي مما جلبها حينافا الملك

لمنشقي بها وليجمع معها من أصناف البقول ما لم يجتمع لغيره. (ص: ٨٢ه).

ويتلو ملذا المرو هيلويه، وهو تال له في المنفعة للمعدة وفير ذلك، والثالث مرو أطوس، ولهم فيه خرافات وحماقات لا حاجة بنا إلى ذكرها لطولها، وإن كانوا عقلاء الأمم، والرابع مرو باسان، والخامس مرو ديان، والسادس مرو الهوم، والسابع مرو خايلان، وهذا أصغرها نباتاً وأقلها دخولاً في الأدوية. إلا أن السحرة يثابرون ويحرصون على جمعه وادخاره حرصاً عظيماً، ولا أعلم ما لهم فيه لشدة بنضي للسحر، والسحرة، ولا أنظر في شيء من كتبهم ولا أتعرف شيئاً من علومهم. (ص: 74).

وقد كنت مرة مع كتامي الساحر في هيكل المريخ يوم عيده الأكبره فانفرد معي يسألني عن أشياء من المنابت، وكان قصده المسئلة عن المرر وأصنافه، وجعل يخفي ذلك عني جهده، وفطنت أن قصده من المسئلة عن المنابت إنما هو من أجل المرو، فطول في مسايلتي عن أصنافه وصفاته وقواه ومواضع منابته وكيف يفلح. ولخبثه ودهاه لم يخص واحداً منها بالمسئلة، بل كان يسأل عنها كلها واحداً واحداً. فحدست أن قصده في المسئلة عن مرو خايلان خاصة، ليعرف أمره كله. فأجيته من الأجوية، على شدة بغضي له ولأشباهه، ولم أسأله عن معنى مسألته عن ذلك تيرماً بكلامه ومحبة مني لقصر مجالسته لي، ثم قامت الصلوة فقمنا إليها وفرقت بيننا. (ص: ٢٨٦).

#### البقلة اللينة (البقلة الحمقاء: قاطعة لشهوة النساء):

هذه تسميها الفرس بربين، ويسميها أهل بلد ماه قيورج، وتسميها العرب البقلة الحمقاء، قالوا لأنها تطلع أبدأ في وسط مجرى الماه، العرب البقلة الحمقاء، قالوا لأنها تطلع أبدأ في وسط مجرى الماه، ويسميها آخرون الفرفح والبقلة الباردة. وهي تزرع في آذار وتنشوا في استقبال الصيف، وتزرع بعد آذار مراراً في الصيف، مرة بعد أخرى... (ص: ٨٣٠).

وذكر كتاب الفلاحة النبطية من منافعها وفوائدها:

- بردها وقمعها ثايرة الدم والصفرا.
  - تنفع في الأكل والتضميد.
- \* تسكن وجع الأضراس من الدم والصفرا.
- تقمع لهب المعدة الشديد وتقطع الحمى العارض من النعب والقيام بالشمس.
- تضمد بها العين الرمدة والهايجة من غير رمد سكنت من ذلك الاهتاج.
  - وإذا ضمد بها الصدغين سكنت الصداع الشديد.
    - وإذا ضمد بها جميع الأورام الحارة أطفتها.
- وقد تسكن حرقة البول ووجع المثانة بتلك اللزوجة الباردة التي فها.
  - تمنع سيلان الرطوبة إلى المعدة.
- وإذا ضمد بها أسفل الظهر شفت من وجع الكلى ومن اللدغ
   العارض فيها.

ومي قاطعة لشهوة النساء حتى أنه يبلغ من قوتها في ذلك إن إن
 جمل منها طاقات في فراشه وحوله، إذا بات، لم ير الاحتلام
 الكاين عن النوم، وكذلك تفعل إذا أكلت.

وهناك خصائص عجيبة في منافعها أخرى يذكرها كتاب الفلاحة النبطية، نكتفيها بتلك الواردة أعلاه. (ص: ٨٣١).

# شجرة بريثا (الشجرة الطيبة):

## الني نسكن النفس إلى ريحها

هذه شجرة قديمة في إقليم بابل، إلا أن الناس يتحدثون أنها مما جلبه أدم عليه السلام من نواحي المشرق، لما خرج من إقليم بابل إلى هناك ثم عاد ومعه أشياء يطرف بها أهل بلاده. وجلب معه بزر هذه الشجرة وزرعها فجات. وكان معه بزر آخر لشجرة تشبه هذه سماها أشى وسئم نلك الذكر. (ص: ١٣٣٦).

فصفة الذكر أنها شجرة حسنة طبية الربع، ورقها مدور صلب غليظ على صورة...، على أغصانها، وورقها زغب كثير متسج، لونه أصفر، وتحمل وردا أحمر شديد الحمرة يشبه ورد الرمان، لأنه كشكل الكاس وهيته، بطلع منه ورد شديد الحمرة، وليس تطول كثيراً بل تلهب كفامة الرجل، لا تزيد على ذلك شيئاً.

رأما الأنثى، فإنها تشبهها، إلا أن روقها ألطف قلبلاً على صورة ورق الذكر سواه، وهليها الزغب مثل تلك، وطولها كطول تلك، إلا أنها نورد ورداً أبيض شديد البياض. والشجرتان جميماً طبيتي الربح، وخاصة زهرهما، فإنه أطبب ربيحاً حتى أنه إذا عمل منه مشمّة وتعاهد الإنسان شمها وجدها طيبة تسكن النفس إلى ريحها.(ص: ١٢٣٦ ـ ١٢٣٧).

 ومما ذكره صاحب الفلاحة النبطية في ذكر هاتين الشجرتين من مواضيع غاية في الأهمية وما دار من جدل سوف نورده كاملاً لأهمين حول: النبوة ومراتبها وطبيعة الوحي وما إليه. (ص: ١٣٣٦ - ١٢٤١).

## بين تأليه آدم وأنسنته:

وهاتين الشجرتين ما ذكرهما أدمى في كتابه، وإنما حكى ذلك عن مآسي السوراني. وقد صدق ماسي في حكايته، لكن لم يقع ذلك إلينا في كتاب آدم، أظنه لطول عهد أدمى إلى زماننا هذا... وقد سمعت أيضاً شرح أمر هاتين الشجرتين من بعض شيوخنا، أرباب الضياع، إلا أني لم أدر أن يكون هذا الشيخ وقع إليه صفة هاتين الشجرتين من قول ماسي السوراني. (ص: ١٣٣٧).

راى آمر وأدركه، إلا أن آدم عليه السلام توفي ولماسي عشرين سنة وأثل. وقد يجوز أن يكون سمع ذلك لفظاً من آدم، حكاء آدم كما كان يحكى ويصف هذه الأشياء، فعضله ماسي فدونه في كتابه في الفلاحة. وأففل آدم ذكره في كتابه، فلم يعرض له لسبب لا أهلمه، لأن مل آدم في بحظم مقداره من العقل والفهم، لا يجوز أن نقول إنَّه ففل ولا نسي، وإنَّ كان أثرِ خا قد حكى عنه أنه كان كثير النسيان والففلات. لكن لبس موضعنا نحن كموضع أنوخا، فيجوز لنا أن نقول كما قال، فإنه استشهد على صحة قوله في نسيان آدم بحديث حين دخل إقليم الشمس، ولم يرد أنوخا بللك الطعن على آدم، بل أراد به رداً على من اذص له من أنه كان يعلم الغيوب، وإن القمر عني به حتى بلغ من هنايته به إذهاب الغلط والخطأ والسهو عنه، حتى قالوا إنه كان لا يخطى ولا يغلط ولا ينسى، وإن القمر أوحى إليه بعلم كلما غاب عنه ومن غيره من أبناه البشر، فصار بذلك يعلم الغيب. فاراد أنوخا عليه السلام ان يكلب قول مؤلاء واعتقادهم الردي في آدم، فقال إن آدم كان أنسى الناس جملة، لأن أنوخا أراد المبالغة في هذا المعنى، فلم يحكم على آدم أنه كساير الناس، ولا أنه كان كاسلافه، بل حكم عليه أنه كان أنسى الناس كلهم جملة. (ص: ١٣٦٨).

وقد صدق أنوخا في ذلك وكذب المدعون لآدم ما اذعرا له. ومن الجهل المعظيم أن ندفع قول أنوخا وهو نبي ومن نسل آدم فلا نقبله. ونقبل قول قوم جهّال كذابين ليسو من ولد آدم، لأن آدم كثر نسله جداً ويورك فيه. فالكنمانيون والكسدانيون والحسدانيون والسورائيون كلهم من نسله، فلم يكف هؤلاء الجهال أن يكذبوا لآدم بما لم يرده لو كان حيّ اجترؤوا وأطرحوا قول أنوخا وقالوا نحن أحق بآدم أن نمدحه بهما، بعنهياته وأنوخا يرد فضياته. وليس هذه البلة بهم وحدهم بلي الناس بها فوضعوا منه عمى قلوب منهم وتخلف. إذ جعلو بشرياً من الناس أوفع مرتبة من الناس أوفع مرتبة من الناس أوفع مرتبة من الناس أوفع مرتبة من الألهة العظمى. (ص: ١٣٦٨).

#### \* الآلهة لا تعلم الغيب فكيف تجوز للبشر:

وذاك أنكم تعلمون أن الكسدانيين قد أجمعوا على أن بعض الألهة لا يعلم عمل بعض على الإحاطة، فإذا كانت الألهة لا تعلم هذا، وهو سبب حدوث ما يحدث، فإنها لا تعلم الغيب، فكيف يجوز أن يُحكم ان رجلاً من إبناء البشر يعلم الغيب؟ هذا عين المحال، وذاك أن الغيب هو ما يحدث في الأوقات الآتية من الزمان، فعلم الغيب هو علم ما يكون وقتاً بعد وقت إنما ينبعت عن أنمال فاعل مختار قادر، وكان ذلك الحي الفاعل القادر يفعل تلك الأشياء بحسب إيجاب أسباب ما يعلمها هو، وكنا نحن، معاشر أبناء البشر، لا نعلم تلك الأسباب الموجة للأفعال، لم يُجر ولم يمكن أن نعلم ما يكون لجهانا بتلك الأسباب الموجة للأفعال، وأيضاً المنجز تركيب الأشياء من الأجسام والأعراض والصور وما ترجه الأفعال، وأيضاً المرضية للأشعال وأيضاً المرضية للأشعال على كثرتها، فإنها لا تضبط لعقل ولا يدركها فهم من المرضية للأشياء فقل ولا يدركها فهم من

فهذان وجهان يدلان على جهل أبناء البشر كلهم بعلم ما يحدث من أحوال الإجسام المركبة، وتلك الأحوال هي المحسماة الجزئيات. وإذا كان حكم الكليات حكم الجزيئات في التركيب والكثرة، لم يُجزّ لنا أن نعلم، معشر أتباء البشر الجزئيات ولا الكليات، وإذا كان هذا هكذا لم نعلم، شيئاً مما يحدث ويتكون في المستقبل من الزمان، لا من جزئياته ولا من كلياته. (ص: 1379).

## مرتبة علم الكاهن بالغيب:

فإن قال أتباع إيشيئا اللين اذعوا لأدم هذه الدعاوي الباطلة أنّ الكاهن يخبر بشيء مما يكون فيصح كقوله، ونرى الإنسان يستدل من مواقع النجوم وحركاتها ومعاريفيها في دوايرها على أشياء مما سميتها فيوباً، فيكون كما قال، فلولا أن لبمض أبناء البشر أن يعلم الغب ما كان ما قلنا نراه عياناً، أجيناهم بأن نقول إن الكاهن أهطك الكواتب ذلك وتركّب في طبعه من حركاتها وقت مبدأ كونه واتفاق مواضعها ذلك الرقت، ما صار فيه كالطبع المغروس في الإنسان، معا لا يمكك الانفكاك منه، فهو يخبر عن طبع فيه كان باتفاق. وليس ما يخبر به الكاهن على الإحاطة والتحديد في مبتداه وعاقبت. وإذا كان هذا مكلا فليس يُخبِر الكاهن بعلم الغيب، وإنما يخبر بيعض ما يكون لا يكله، ويقول إن إخباره لشيء يشبه علم الغيب، وأيضاً فريما، وكبراً يكون ذلك، أنه لا يكون ما أخبر به كما أخبر بل يجري بخلافه، إما بالشيء يشبه يكون وإذا حدث ما يشبهه فليس هو هو، وإذا لم يكن هو هو، ما أخبر الكاهن بما يكون على الحقيقة، وإذا أن يكون الذي حدث غير ما أخبر بالتاة، وهذا أبين من الأول، أنّه ما أخبَرُ بما يكون (ص: 1174-

رانا كان هذا هكذا فما عَلِمَ الكاهن الغيب. وأما المُستَدلُ من حركات الكراكب أو من غير الكراكب فيُخيِّرُ منه بما يكون. فإن الكاهن المطبوع الذي يودي ما هو مغروس في طبعه، إذا كان لا يعلم الغيب هلى ما قلتا، كان المستيلُ الذي لا يشك أحد أنه يخطى أكثر مما يصيب أو يخطى ويصيب ولا نقول يخطي أكثر، لأن هذه حال المستدل، أولى وأخرى، أن لا يسمى ما أخبَرُ به بالغيب. وإذ هذا مكلا، فعلم الغيب ليس لأحد من أبناه البشر ولا غيرهم إليه سيل ولا يعلمه أحد (ص: ١٤٤٠).

## \* القمر لا يعلم الغيب ولا يوحي لأحد من البشر:

فإن قالوا إن القمر كان يوحي إلى آدم وقتاً بعد وقت بما يكون،

فيخبر به آدم من وحمي إليه علمه إياه إلهه، لا أن ذلك من تلقاه نفسه. قلنا إنا قد أخبرنا في صدر كلامنا في هذا أنه لا يجوز أن يكون القمر يعلم الغيب، لأنه لا يعلم أفعال غيره من الكواكب، ولا له طريق إلى يعلم الغيب، لأنه لا يعلم أعمال عقره من الكواكب، ولا له طريق إلى ذلك ولا إلى غيره من الآلهة. وإذا كان هذا هكذا، فليس يمكن أن يحدث في عالمنا هذا السفلي فهو كاين، لأنه لا يعلمه، لأن جميع ما يحدث في عالمنا هذا السفلي فهو كاين عن أفعال الكواكب بحركاتها، التي تنبعث عنها الأفعال. وإلا لو علم بعضها كيفية حركات بعض عَلِمَ ما يعدث عن تلك الحركات. وذلك أن الكواكب تقع أفعالها على أفعال قد يتقدت لها لكل واحد منها ولغيره قد كان تقدم، فوقع ثم يقع عليه بعده فعل آخر، فيكون الحادث عن ذلك على المقال المعال المعال الحدث عن ذلك على المقال المعال المعال الحدث عن ذلك على المقال المعال المعال المعال المعال المعال المعال المعال الإكراب ولا الإنسان ما يكون من ذلك على يعلمه الإنسان وكيف يعلمه الإنسان وكيف يعلمه إنسان وكيف يعلمه إلاسان وكيف يعلمه إلاسان وكيف يعلمه إلاسان وكيف يعلمه إلاسان (عيا؟)

ولولا أن الكلام في علم الغيب قد طال حتى خرجنا به عن سنن كلامنا في الفلاحة لأخبرنا أنه لا يجوز أن يكون لبشري كمال حتى لا يخطى ولا يغفل ولا يسهو ولا ينسى، فإن هذا محال، وكنا نجد أدلة حدة واضحة معروفة ببداية العقول على صحة ذلك. وإذا ثبت هذا المحال أن يوصف به إنسان ويقول لهم: اعلموا أن الآلهة تعلم النب وتدري ما يحدث في هذا العالم، فمن الحكمة أن نسري أبناء البشر، هم عبيدها، بها، فيوحى إلى بعضهم علم هو لهم، اعني الآلهة، ها سفه وليس بحكمة، وقبل وبعد فهذا الوحي الذي تومون إليه ما هو? (ص: ١٩٤١).

#### نى طبيعة الوحي والجدال والصراع حوله:

فقد علمتم أن قدماء الكسدانيين وجميع الكنعانيين، قديماً وحديل مجمعون على أنه لا يجوز أن يوحى إله إلى أحد من أبناء الشر وهلا كان سبب العداوة بين طامثري وأنوخا، لأن أنوخا كان يقول إن القيم برحي إليه في النوم وأنَّ القمر أوحى إليه أنَّ الإله إله واحد، واعترف القمر أن ذلك الواحد إلهه وإله كل شيء. وكان طامثري ينكر هذا علم ويدفعه عنه. فكيف استجزتم أن تدعوا لآدم الوحي، ثم لم يكفيكم ذلك حتى ادعيتم لابنه إيشيثا الوحى الكثير المتنابع؟ وهذا هو المحال الصرف. اللهم إلا أن يقولوا إن القمر وضع في طبع آدم حكمة وفي طبع أيشيئا مثلها، ووفّر عقولهم ومنع المضادين للعقل، مثل الهوى والشهوة، أن يغمروا العقل بنزعة الشهوة واتباع الهوى منهما، فَفُضُّلا بذلك على جميع أهل زمانهما. فإنكم لو قلتم هذا ما أنكرناه عليكم. فأما دعواكم في كتب أيشيثا أن القمر أوحاها إليه وأن فيها من الحكم ما يدل على ذلك وأنها معجزة له بذلك صريحة تدل على أنها من عند إله حكيم، فليس في ذلك دليل على أنها وحى لا محالة، لأنه قد يجوز أن يكون في إنسان حكمة تنبعث عن عقل وافر رصين، فيصنع كتباً يودعها من لمضل حكمته ما يبهر بها عقول العقلاء. وأقول ما هو أوكد من كل ما قلته في الرد على أتباع أيشيثا، إن كتب آدم في أيدينا نقراها، ما قال في واحد منها: إن القمر أوحي إلى فيه بشيء البتة، وما نسمع الوحي لأدم إلا منكم، وكذلك مع أيشيثا، وإلا فأرونا أي موضع قال واحد منهما إن هذا الكتاب أوحاه القمر إلي. فآدم وأيشيئًا على هذا مكذوب عليهما، كذبتم في ذلك طلباً للرياسة والذكر واجتلاب السنافع وشهرة الأمر والنهي، ثم تقذون لنقصكم أنكم تدلسون على العقلاء (كذبكم وخذيكم). (ص: ١٣٤١ - ١٣٤٤).

نإن قالوا إنكم دفعتمونا عن شيء أنكرتموه علينا واعترفتم بعثله، لأنكم أقررتم للدواناي وصردايا وأنوخا وغيرهم أنهم كانوا يوحى إليهم في الزوم وأنكرتم علينا وحي المناجاة في اليقظة الأدمى وأبنه أيشينا، ولا فرق بين هذين إلا النوم واليقظة، فأما من جهة الوحي فهما واحد في طريق العلم من قبلهما عن الإله الموحي إلى عبده ما يوحي. فإذا كنتم مقرين ومعترفين بوحي الآلهة في النوم إلى النفوس، لزمكم الاعتراف بالوحي في اليقظة على سبيل المناجاة. وإذا جاز أن يوحي إله على وجه ما من وجوه الوحي، جاز أن يوحي على جميع الوجوه الباقية، إذ ذلك واجب في حكمة الآلهة ولرحمتها عبيدها أن تفعل وحي المناجاة كما فعلت وحي الرؤيا في النوم. (ص: ١٢٤٢).

لنا مجيين إنا لم ندفع رحي المناجاة في اليقظة ونعترف به على طريق الرؤيا في النوم، إلا من حيث وجب ذلك أنتم تعلمون أن أقدم أخبار وجل من جملة النبط هي في أيدي الناس هي أخبار دواناي، وأول رجل بدأنا بحكمته وتعلمنا من علمه وفتح لنا أبواب المعرفة هو ملما الرجل. وقد أجمع أهل زمانه كلهم أنه كان يوحى إليه في الزم على من الخاطر إلهاماً. وأنه ما تأدى إلينا وإليكم أن أحداً أدعى له أنه أرحي إليه في اليقظة بمناجاة. وهذا دلالة على اعتراف أعتراف أهل زمان دواناي بالوحي على طريق الرؤها في اليقظة بمناجاة. وهذا دلالة على اعتراف أهل زمان دواناي

بالخواطر الفكرية لدواناي، ولم يذكروا الوجه الذي ادعيتمو. أنتم لآدم وابن إيشيئا البنة ولا عرفوه. (ص: ١٣٤٢).

ودليل آخر: إنكم تعلمون أن أكثر النبط جملة، من كان منهم من أنه أدم ومن لم يكن من نسله، بل من نسل غيره، مجمعون على أن ورائم أدم يكن من نسله، بل من نسل غيره، مجمعون على أن ورائم أفضل الناس جميعاً، فلذلك سموه سيد البشر، فلم نجد أحداً سيد البشر، حتى أدم أيضاً فإنه يذكره في كتبه ويسميه سيد البشر، فإذا كان هذا الذي هو عند الناس سيد البشر وأفضل الناس، لم يوح إليه ولا ورائل عمر الدعاء له مدّع على سبيل المناجاة في اليقظة، وإساك مورائي عن اذعابه، وأهل زمان دواناي على أنهم رأوا أنه لا يجوز أن أي الميثا، فلم يذهوا ما لم يعرفوا صحته لدواناي ولم يرفعوه فوق منزلته، أيشيا، فلم يذهوا ما لم يعرفوا صحته لدواناي ولم يرفعوه فوق منزلته، فلملهم أنهم إذا فعلوا ذلك وضعوا منه ولم يرفعوه وإن مدحهم له لملعهم أنهم إذا فعلوا ذلك وضعوا منه ولم يرفعوه، وإن مدحهم له لملعهم أنهم إذا فعلوا ذلك وضعوا منه ولم يرفعوه، وإن مدحهم له لملعهم الكي يتحرون قول الحقق والصدق والصدق والصدق والما).

يُهم إجماع الكسدانيين والكنمانيين بعد دهر طويل من مضي دواناي على بطلان وحي المناجاة في اليقظة، وأن الرحي بالنوم في الرؤيا وفي اليقظة إلهاماً هو الكاين من الآلهة لابناء البشر لا غيرهما فقط. فأبطلنا نحن وحي المناجاة في اليقظة اتباعاً منا لهؤلاء الحكماء الذين ذكرناهم، وثبت في قلوبنا حقيقة بهذا الإجماع وبالدليل الذي تقدم لنا في كلامنا في هذا الهاب، فأحجمنا من الخوض فيما لا نعلم تحرياً منا لقول الحق والصدق. واقدمتم انهم على الدهوى لهلين الرجلين بما نعلم أنهما لا يرضيان 
به منكم، فاذهبتم لهما أنهما كانا لا ينسيان ولا يغلطان ولا يسهوان، 
وأن القمر كان يوحي إليهما في اليقظة مناجاة، يناجيهما بكلام يسمعانه 
ويميانه فهما ودراية. وهذا هو المُحال عندنا، وعند من مضى قبلنا من 
حكماء الكسدانيين والكنمانيين، فنحن متبعون لجمهور موافقون لهم، 
وأشم مبتدعون مخالفون للإجماع. (ص: ٣٤٢٣).

وهذا ماسي السوراني، وهو سلف لنا ولكم، وأحد حكماه الكسدانيين، وممن أدرك أدم ورآة وتقفّه بكلامه، يقول عند ذكره لأدم وكلامه على ما أظهر من المعجزات بكتاب المقادير خاصة وبغيره عامة، إن أخذ الحكمة ليس يكون وقوعها لنفس واحد من أبناء البشر بنفس الحلقة ولا مبتدية له بوقوعها له، إلا في الفرط وكل دهر طويل، فهو كالشيء المعدوم أبداً لا يكون ولا يجوز كونه، وأن وقوع ذلك واستفادته لا يكون إلا بتوقيف أو من أحدها على وجهي الوحي المجمع عليهما، وأنه إذا أبتذا إنسان بذلك فوقع له واقتناه تتابع عليه وقع المكملة له فيزيد ويترقى من حال إلى أخرى، فانكشفت له، الاستار التي كانت ساترة قول ماسي على وجهي الوحي المجمع عليهما، تجدوه كما قائا. (ص: قول ماسي على وجهي الوحي المجمع عليهما تجدوه كما قائا. (ص:

إن القدماء كلهم كان معلوم عندهم أن وصول الرحي من الألهة إلى أبناء البشر لا يكون إلا بالوجهين الذين ذكرنا، وهما: الرويا في المنام والإلهام بالخواطر في اليقظة، فيخبر النبي عند ذلك بما يجد ويخبر عن يهن نه بما سنح له في المنام وبما وقف عليه الخاطر في اليقظة. وقد كان هند ماسي وغيره من الحكماء الكسدانيين أن هذين الرجهين لا يكونان، أو أحدهما، إلا لمن تقدم له مقدمات من جهة طبعه موجبات لفهول ذلك. وأن أصحاب هذين الوجهين من الوحي هم المسمون أنياه، وأن الكهان منزلتهم دون هذه المنزلة. وقد يشاركون الأنياء من وجه الإخبار بما يكون، فيصح منهما جميعاً ما يصح على الشرط الذي تقدم منا في ذلك وعلى تلك الصفة. (ص: ١٢٤٤).

وعندهم أيضاً أن الأنبياء هم الصحيحي العقول والتعييز الجيّدي السياسة العارفين بالسنافع والمضار معرفة ثاقبة. وأن الكهّان في الأكثر هم الله التليلي الرياضة بشيء من العمرفة، الكثيري الاستعمال والتيم لأحوال الحس فقط، العدمني الخلوة، العواصلي الجوع العرحي والمستعملي الفقر والترحد على دايم الأوقات ومرور الأيام. فهؤلاء قد يعرض لهم خيالات صحيحة صادقة، إذا أخيروا عنها كانت صحيحة أخاً، مثل الأنبياء إذا أخيروا عن الوحي كان ذلك صحيحاً حقاً كما أخيروا عن، فالني والكاهن في هذا المعنى متساويان، وإنما يختلفان في أصع وأمثل من جهة الكاهن.

وقد ينزم في هذين الرجلين، أضي النبي والكاهن جميماً، أن يكونا صحيحي العزاج قريبين من الاعتدال في الطبع والجسم. فأما الاختلاف في النفسين وهوارضهما فما لا بد منه، لأنهما لا يكونان أبداً إلا ذوي نفسين مختلفتي العوارض، وذاك أن النبي أبداً حسن الخلق والكاهن أبداً سي، الخلق. وليس اختلافهما في الأخلاق فقط بل في أشياء كثيرة من هوارض النفس، فلابد لهما أن يكونا صحيحي العزاج سليمين من احتياج بعض الأخلاط، إما العرتين أو البلغم أو الدم، فإن اهتياج هله أو بعضها أو واحد منها أو فسادها يورث خيالات فاسدة باطلة كلها. فعنى أخير الكاهن بشيء فأخلف فإن ذلك من جهة خيال الأخلاط، لأنه ربيا كان ذلك له لكن لا يكون إلا في الفرط ليس دايماً، لأن خواطر النبي ومناجاته هي آثار الحكمة، وكذلك خيالات الكاهن آثار حكمة. (ص: 1712 ـ 1786).

فأمًا الوحى للذين يدّعون أنه يكون مناجاة في اليقظة فليس ذلك لأحد ولا يجوز أن يكون ولا يعطاه إنسان، لأنَّا ما وجدناه حقاً لأحد، فأنتم أردتم الزيادة في مدح من مدحتموه فرقيتموه إلى مرتبة، ثم أضفتم إليه صفة هي محال وزور. والنبي لا يريد ولا يرتضي لنفسه أن يمدح بما ليس له. فأنتم، معشر أتباع إيشيثا، الواصفين له ولأبيه بما ليس لهما، أعداهما جميعاً، لا أتباعهما المحقين. فاعلموا ذلك، واعلموا أن هاهنا قسم ثالث وصفة ثالثة لقوم آخرين هم غير الأنبياء وهم الحكماء المرتاضين بالحكمة والعلم والسابحين في ميادين العلوم الدقيقة، وهم المسمون الفلاسفة، الآخذين الحكم والعلم من ذوات نفوسهم وبالرياضة لا بطريق الوحي ولا التكهن. وهؤلاء عند قوم أفضل الثلاثة المسمين، وعند آخرين مساوين للأنبياء، ولولا أن يطول الكلام في هنا جداً، فنخرج عن الحد ونجوز المقدار لحكيت أقاويل يراها قوم من فضل الفلاسفة، أصحاب الرياضيات، على الأنبياء، وأقاويل من سوي بينهم وبين الأنبياء، وقول من جعلهم دون الأنبياء.

هنا مداخلة مهمة من قبل أبن وحشية النبطي مترجم كتاب الفلاحةالبطية بنلى بها حيث يقول:

قال أبو بكر بن وحشية: قد ألفت في هذا المعنى كتاباً ضخماً

عكيت فيه من آراء من فضل الفلاسفة والفلسفة على النيزة ومن فضل الكامن، البيرة ومن سؤى الكامن بالنبي، ومن فضل الكامن، ومن سؤى بينهما، وما حد الكهائة، وكان النفرقة بينهم غير مشكلة على الناظر، ويثبت من هو من جولاء نكون النفرقة بينهم غير مشكلة على الناظر، ويثبت من هو من جولاء ولك أثار القدماء من النبط بحسب ما تأدى إلى منهم وذكروه فيما وقع الله ثار القدماء من النبط بحسب ما تأدى إلى منهم وذكروه فيما وقع الهاماء، فألقي البهم أشياء من أقاويل النبط فيخوضون فيها وتنتج طواطرهم أشياء جيئة في وقت وغير جيئة في وقت آخر، وألقي اليهم في جملة كلامي هذه الفروق بين من قدمت ذكرهم، وما حدهم وحدهم، والفصول بينهم، فكان أكثر من أفاوضه ذلك يحير ويتزهل حقله، وبعض يخطر له فيهم شيء جيد، فيخبرني أكثرهم أوكلهم أن هذا المعنى ما فاض فيه متكاموا المسلمين قط وأنه شيء غرب ظريف. (من ١٢٤٥).

#### لطيب:

في الأصل ما حكايت: قد ترك الناسخ لهذا ها هنا فصلاً طويلاً من كلام أبن رحشية، وذكر أن الشيشي قال له: لا تكتبه لي فإنه ليس فيه شيء من الفلاحة، زهم. قال تركته لقوله. وهو كلام فيه ذكر النبط وفيرهم وليس فيه لشيء من الفلاحة ذكر. فإن أراده سيدنا أمر بنسخه، فإنه بهخل في مقدار عشرة أوراق من هذا الورق. وهكذا وجدت فقلته. (هن: ١٣٤١).

#### شجرة القراسيا (القراصيا) (الشجرة الكنعانية):

هده شجرة عريضة تمر عرضاً ولا تعلو كثيراً، يناتها في بطوه. وهي شجرة زعرة ورقها في نحو ورق المشمش، حملها في قد الغبيرا وعلى شكله، لون ظاهره أغبر، وربما كان منه شيء مدور شديد التدوير، لونه أغبر إلى الحمرة، وهو أول ما يظهر في شجرته، مر الطمم، فإذا أدرك ونضج خفت مرارته وصلح وطاب للأكل. وزعموا أن هذه الشجرة كانت قديماً تنسب إلى الكنمانيين. فيقال: هذه الشجرة الكنمانية، لأن أصل كونها ونباتها إنما كان على الأردن، وأنها من هناك تفرقت في البلدان. وقد حرلت إلى إقليم بابل فجآت مجياً حسناً. (ص: 1194).

والكنعانيون يجمعون حمل القراصيا ويلقونه في قدر نحاس كبيرة ويصبون عليه ماه كثيراً علباً ويلقون عليه عسلاً ويطبخونه بنار رقيقة مدة حتى ينفد الماء، ويأخذ القراصيا حلاوة المسل كله. ويخرجونه من تلك القدر ويبسطونه على أرض حجارة نظيفة حتى يصفقه الريح، فيقب من نداوة ذلك الطبخ، ويقلبونه في النهار والليل أربع مرار، ثم يأكلونه. وهو حلو جيد الحلاوة بحسب ما ألقوا فيه من العسل في الكثرة والفلة.

يكبر من الشار الغير حلوة، مما له في طبعه أن يقبل الحلاوة، حلا ليصير جيد الحلاوة، والعمل في هذا وما أشبهه يعمل بالقياس والتشبيه لشي، پشي، ويجرب، فإن التجارب هي التي علمتنا أكثر ما نعمل. وبالقياس أدرك الناس واستخرجوا ما استخرجوا وجربوا ما أراهم الفكر، فوجدوا أكثره صحيحاً، فدوّنوه لعن بعدهم وزاد من أتى من بعدهم عليه زيادة بقياسهم وفكرهم، فاجتمعت العلوم هكذا. (ص: ٢٠١٠).

#### شجرة عوشنار (الشجرة القبيحة المنظر أو معينة السحرة):

هذه شجرة أكبر من شجر العليق طولاً وأعرض عرضاً وأغلظ خشباً وأغصاناً، تنبت لفسها في بلاد الشام من تتابع الأمطار. ولها شوك كبير وررق أعرض من ورق الآس، إلا أنه على صورته، والورق فيها قليل مغرف، إذا فركت الورقة وشممتها فاح منها رايحة الزيت. لها ثمرة في قد نرى الزيين وعلى صورته. لون ظاهره أسود تشويه خضرة، وداخله أصغر خفيف الصفرة. وهو صلب ما دام فجاً، وفجاجته تدوم منذ وقت طلومه في هذه الشجرة إلى انقضاء الصيف. فأول ظهور هذه الثمرة في شجرتها منذ انتصاف أيار إلى أول حزيران، ثم لا يزال الحر يتضجها إلى نصف أيلول، فحيئذ تجننى من هذه الشجرة، وفيها صلابة، فإن همت في مؤمم دفي نضجت.

وهي قابضة يشوبها بها يسير من حلاوة. لها خاصية في حبس البول، وهي تصلح أن يأكل شعرتها المشابخ الذين يبولون كثيراً، وغير المشاخ من يكثر بوله، وهي تحبس البطن. فإذا أكلت مع العسل ذاك لهنها وجبها وانقلب محلّله لكن تحليلاً ضعيفاً. وهي شجرة قبيحة المنظر تزعم السحرة أنها تدخل في أشياء من أعمالهم، فسموها لللك المُعِينَّة أي تعينهم على أعمالهم. (ص: ١٣٢٢).

#### شجرة اشتركوهي (معجبة الملك قيقالا وحكايته معها):

هذه شجرة برية اتخذها الناس في البساتين فجأت مجياً حسناً. وهي
تملو حتى تصير أطول من قامة الرجل، وزعموا أن الناس قد كانوا
اتخذوها في البساتين قديماً. وورقها يشبه المشمش أو أصغر منه قليلاً،
وتنشر عرضاً حتى تعمل بدناً عريضاً. وتحمل حباً متبدداً منشراً على
أغصانها وعلى بدنها، طيب الرايحة، يسمى حبّ المحلب، والشجرة
تدعى محلباً برياً. فإذا علقت في الأرض ولو باليسير نمت وتزايدت،
فإذا نبت فلن تكاد تعطب ولا تهرم، إلا أن ينالها عطش شديد تيس
مه جرتها. (ص: ١٢٢٣).

وهذا الحب عطر طيب الربح. وقد يُدخله قوم في كثير من الطبب فيكون طبباً بليغ الطيب. وهو حار شديد الحرارة، وله شبه يشبهه، يسمى المحلب البستاني، إلا أن المسمى البري أحد رايحة وأطيب. وقد كان قيقالا الملك تعجه هذه الشجرة ويستطيب رايحة حبها، واتخذها في بساتية ومنتزهاته واتخذ حبها مخلوطاً بطيه. وكان يعجبه المسماة المرية، لأنها أذكى ربحاً من البستانية. (ص: ١٢٢٣).

وقد يتخذ من حب البرية منها والبستانية دهن، يطبخ الدهن مع الحب فتخرج رايحة الحب في الدهن، فيخرج دهناً طيباً جداً. والحبتان جميعاً قد تطبخان مع الدهن أهنى البرية والبستانية لأنهما جميعاً ومنيين، والمطر من الحبة في دهنها. فأما الدمن الذي يطبخ به فإند يكون من الزيت ومن دهن السمسم ودهن اللوز ودهن الجرز وفير هذا من الأدهان الرقيقة التي تقبل الطيب وتخرج قوى الأشياء الطبية فيها. وربما طبخ في بعض هذه الأدهان مع حب المحلب الجوزيوا والسنيل والقرنفل، ويجعل فيها العود المطحون والمسك والعنبر والكافور. وكلخ هذه المطريات مع حب البان في الدهن، وربما في موضع واحد وربما في أوقات مختلفة، أي أنه يطبخ ببعض هذه العطرة بعد بعض يكونل ربطتها في الدهن جيداً. وهذه المطبوخة واحد الأدهان منها ما يكونل ربطخ في الدهن ومنها ما يسحق، ومنها ما يدق دقاً جريشاً، بين المسحوق والمرضوض. فيخرج الدهن طبياً جداً. (هن: ١٣٢٤).

فلما رأى قيقالا الملك أن البري منه أذكى ريحاً، اتخذه درن البستاني. وكان يطبخ له، مع حب المحلب المدقوق، السنبل والقرنفل والمسك والعبر، فيجي طبياً جداً، فيتطب منه دايماً. وكان يوافقه لأن همافه كان برد برداً شديداً فكان يتمالج بشم هذا الدهن ويتطبب به، فيشم وبعه دايماً. (ص: ١٣٢٤).

### هجرة المرّ:

تسمى: للة الأصنام أو راضية الزهرة أو سمرنا أو مانعة الوباء:

هله شجرة عربية ذات شوك، وإنما قلنا إنها عربية، لأن نباتها في ولانهم أجود وأوسم مما ينبت منها في جميع الأرض. وأهل طيزناباذ وللحوا والعليا يسمونه سمرنا. وهي شجرة فيها رطوبة ظاهرة كثيرة، يوانعا الواتي، فالعرب يشرطونها فيسيل منها رطوبة كثيرة تجمله، وربعا على الشجرة وربما إذا وقعت منها، فهم يبسطون تحتها شيئاً تجتم تلك الرطوبة عليه وتجمد، فيجمعونها إذا انعقدت. وهمي سريعة البحرد والانمقاد، إذا ذاقها ذايق لدغت لسانه وفاه. لونه أسود يضرب إلى الخضرة وأزرق، وإذا بقي أسود حتى يصير كأنه محترق، فأجوده وأصفاه وأشده لذعاً وأكثره بريقاً وشفيفاً. وهو طيب الريح، إذا شم وإذا دخن به على النار. وقد يدخله العطارون في أخلاط الطبيب والأطباء في الأدية والمعجونات. (ص: ١٢٥٦).

وهو حار شديد الأسخان، فما سال من هذه الرطوبات على شجرتها بلا شرط فهو أطيب ريحاً وأنفع في الاستعمال وأصفى وأجود، وما خرج بالشرط والاستدعاء فهو أكدر وأنقص ريحاً. والجميع قريب بعضه من بعض. وورق هذه الشجرة إذا فرك وشم فاحت منه رابحة الصمغة الخارجة من شجرته، ثم إذا بقى وقتاً بطلت الرابحة عنه. وخشبها يدخنه قوم في الهياكل ويقولون إنه يمنع الوباء عند فساد الهواء. وبعض بخلط مع خشبه شيئاً من هذه الصمغة الكاينة منه ويدخن بهما جميعاً. وبعض يخلط معها الكندر والأشنة ويتبخر بالجميع، ويسمون هذه الدخنة المركبة من صمغ شجرة المر وخشبها والكندر والأشنة والميعة سفرفوادمشا، معناه بالعربية الله الأصنام، ويقول الكنعانيون إن هذه الدخنة ترضى الزهرة ويتقرب بأحراقها إلى الزهرة. فمن أراد أن بتلو حزايم الزهرة قدام صنمها فليقدم تدخين هذه الدخنة ويزمّر ويطبّل أو يضرب بالعود ساحة، يعزّم على الزهرة فيما يريد أن يسألها، فإنها تستجيب دهاه وتعمل له ما يريد. ولكن ذلك يكون إذا كانت مخلاة وفعلها. لا يعوقها هايق من الكواكب هنه ولا تكون تنظر من عطارد ولا

مقارنة له، فإنه أشد تعويقاً لها، إذا قارنها من النظر إليها. (ص: 1701).

قال صغريث فإن أضيف إلى هذه الدخنة شيء من شعر الزعفران والقسط كانت أكمل وأنجح في قضاء الحاجة. ولم يضف ذلك إليها الكتمانيون ولا ذكروه ولا يستعملونه إلى زماننا هذا. على أن إعظام الكتمانيين للمشتري أكثر ودعاؤهم له أدرم وتعظيمهم له على غيره من الكواكب أصوب فيما يرون. وهذا الخلف بيننا وبينهم وليس يعد خلفاً ولا انتراقاً ولا شفاقاً بل هو كله صواب، قد كشفت صوابه التجربة أن ما يعمله الكسدانيون صواب وما يعمله الكنعانيون صواب أيضاً، لأنه يظهر لنا بعقبهما جبيعاً ما نريد ونلتمس. وهذا أصح دليل على صواب الرأيين جهيعاً. (ص: ١٩٧٧).

## شجرة اللَّاذن (شجرة التحاسد بين الجرامقة والكسدانيين):

سمًى أهل باجرما هذه الشجرة (الدقوقية) وسماها الجرامقة (ناشرما)، حسداً ومضادة للكسدانيين لأنهم من نسل آدم الذي سعى الأشباء كلها بما فيها هذه الشجرة التي أطلق عليها (باقرماعي).

وقد سمى أهل باجرما هذه الشجرة الدقوقية وتسميتها الجرامقة ثاشرما، ويريدون بهذا الاسم معنى فيه مضادة للكسدانيين، ولم تزل الجرامقة مشهورين عند كل من يعرفهم بالحسد للكسدانيين وذاك أن الكسدانيين يسمونها باقرماعي، فإن قال قابل إن الكسدانيين بدؤا بالتعريض بالجرامقة، فإنه لا يصدق في هذا، لأن الجرامقة ليس من آدم والكسدانيين من نسله. ولغة الجرامقة وأسماؤهم لما سمّوا ينبغي أن يكون قبل أسماء آدم الذي سمى كل شيء اسماً استأنفه ووضعه. فالجرامقة إذا لم يضادوا الكسدانيين، إنما ضادوا آدم (عليه السلام)، لأن آدم سمى هذه الشجرة باقرماعى، والناس مجمعون على أن ما رسعه آدم هو الحق والصواب وما رسمه غيره باطل. فالجرامقة من ولد الشابرقان الأول، وليس هو نظير آدم ولا عديله ولا مقاربه أيضاً. وليس عمود كلامنا في الفلاحة، ثم وصف الشجر الغير مثمر (ص: ١٣٦٤.

### شجرة العنَّاب (شجرة صنم القمر الشافية من الأمراض):

ذكر صغريث أن أصل نبات المناب بإقليم بابل، أنها مجلوبة إله من إقليم ماه من مدينة من مداين ذلك الإقليم تسمى روزيبا، وأن ما في جميع الأقاليم التي تنبت فيها هذه الشجرة أصولها كلها من روزيبا، فإن أصل نباتها هناك، إنما كان في زمان مسارف قاقا ـ قال ابن وحشية: مكذا وجدته ولست أدري ما معنى هذا الاسم ولا أي زمان ذلك ـ وإن رجلاً كان بهذه المدينة صديقاً، كان ملازماً لهيكل الأصنام بها، وإنه كان يكثر لتقرب والصوم والاجتهاد في التعبد للقمر خاصة، قال وكان كان يكثر لتقرب والموم والاجتهاد في التعبد للقمر خاصة، قال وكان مطلم، والماشرا ربما كان مقدمة الطاعون، لأن حدوثه من م يخالطه صغراً ورطوبة حادة. فقصد ذلك الرجل من يديه وحجم ساقيه وقدميه إلى الناحية التي خرج منها الدم، فاستكن ثقل الدم في أطراف، فرين فكان لا يقدر تحريك يد ولا رجل، فاغتم لللك، وكان الرجل فلاحاً، فأمر أن يحمل إلى الهيكل حتى ينزل القمر في برج السرطان والشمس

ني برج الجوزاء، فكان أول ظهوره من الاستتار ببرج السرطان، فصام . الرجل وطوى واجتهد في دعاء القمر باسمه الأعظم الذي إذا سئل به أعطى، وجعل بجتهد في القربان لصنم القمر ويجتهد بكثرة الدعاء والتضرع إليه. فبينما هو نايم إذ رأى في منامه صنم القمر الذي يعرفه معينه كأن قد وقف عليه، فقال له: «إن إلهنا القمر قد قبل قربانك واستجاب دعوتك وموقع ذكرك باسمه، لكنك اجترأت عليه بذكرك ومسألتك له باسمه الأعظم. ولو لزمت التقرب إليه فقط لشفاك عاجلاً، لكن لما عدلت عن إتمام إعظامك له إلى الاجتراء عليه بذكر اسمه، عاقبك على ذلك بأن جعل شفاك من علتك بشيء تعمله من جهة صناعتك، يكون فيه شفاء لك ولغيرك ممن يهتاج عليه دمه كما اهتاج عليك، ولو لم تفعل ذلك لجعل شفاك من دواء لا تحتاج فيه إلى تعب، لكن أتعبك في دواك عقوبة وتكرُّمة واستجابَ لك رحمة منه. فاعمدُ الآن إلى حجر الناكناني واختر منه الكمد الشديد الكمودة، ثم خذ وزن عشرة دراهم فاسحقها حتى تصير ذروراً، ثم خذ من نوى الزهرور ثلث نوايات صحاح مدورة، لا من النوى الذي يفترق فرقتين، فألقها في لبن حامض، وخذ من بزر الخس والخشخاش والبقلة اللينة اسحقهم ناهماً، من كل واحد وزن درهمين، ولخلطهم بالسحق جيداً، ولخلطهم مع العشرة دراهم الحجر الذي قد سحقته، وخذ الثلث **نوايات بعد سبعة أيام مع ما تعلق بها من اللبن الحامض، فاجعلها على** الذي سحقت من الأباريز والحجر، وخذ من تراب ضيعة فلان، وهي ضيعة من ضياع روزبيا، رطلين، فبله بالماء واخلط منه وزن عشرة والهم بثلك الأدوية، واصنعُ منها ثلث بنادق، في وسط بندقة نوأة من نوى الزهرور، فدورها بذلك الذي سحقت وخلطت به العشرة دراهم

تراب، ثم خذ البنادق الثلث فألحق كل واحدة منهم من ذلك الطين الله وزنه رطلين، وجُودٌ تدويرها بيدي الصانع لذلك بين يديك تجويداً بعنية حتى يلحق الثلث بنادق بالرطلين الطين كما هي، واتركها بعيث تصفقها الرياح سبعة أيام، فإنها تجف جفافاً صالحاً، ثم خذها بعد ذلك فادفنها في وسط ثلج يكون تحتها منه مثل ما فوقها، واعرف الموضع الذي دفنت فيه ذلك ما قد نبت فيه، فإنك ترى أنه قد نبت فيه شجرة تنمى وتكبر، فإنها في سنتها تلك تصير كقامتك. وأعلم أن دواك فيها وشفاك من أكل حملها وتضميد يديك ورجليك بورقها.

فانتيه الرجل فحمد إلهه وشكره وزاد في القربان لصنم البقر وعمل بما أمره به الصنم وعاش حتى تعالج من الشجرة، كما علمه الصنم، فترئ وانطلقت يداه ورجلاه ووجد في ذلك الموضع قد نبت فيه شجرة العناب، هذه الشجرة المعروفة بعينها. وكان من أمره ما قدمنا ذكره من البرء وانطلاقه من الزمانة. (ص: ١٩٤٣).

إلا أن ينبوشاد ذقه وقال: هو ردي للمعدة وليس يغتلي البدن منه إلا بشيء يسير جداً. وهو عسر الانهضام، وليس فيه شفاء من سقم من الأسقام، واسترذله جداً. وقد مدحه آدم وقال إنه يسكن اللهبب في جميع البدن من جميع الخلطين الملتهبين، الدم والمرار، ويقمع حلة الذم والصفراء والخلط الأسود المعتد. وفيه تفرية وتلين خشونة الصلام ويبرد الأحشاء ويلهب بثايرة الدم. ويفعل هذه الأفعال إذا أكلت ثمرته وإذا طبخ حتى تخرج قوّته في الماه وشرب ذلك الماه، وإذا نقع في ماه المحسرم أو ماه الرمان أياماً حتى يأخله طعمها، ثم جفف وانظل به يعد الشراب، لم يضر شاربه، وإن أكثر منه، ولم يعرض له صداع ولا خمار ولا تعطّ ولا تكسير. (ص: ١٩٤٣).

قال قوثامي: وقد عمل الناس منه شراباً وكثر استعماله في زماننا هلما، فجاء منه شراب يطفي حرارة الذم، إلا أثّا جربنا أنه يقطع عن جماع النساء ويضعف ذلك العضو ويسكن تلك الشهوة. (ص: ١٩٩٣).

وجربنا منه أيضاً في تسكين وجع الصدر ووجع الكلى، أنه يسكنها يقوة ويصلح الكلى، إذا أكل العناب أو أدمن شرب شرابه، أو أخذ من ورقه الغض فدق مع لحم ثمرته حتى يختلط ورش عليهما في اللق والخلط شيء من ماء الورد وضمد به أسفل الظهر وأديم ذلك، سكن أوجاع الكلي، وربما بلغ من قوته أن يسكن أوجاع المثانة. وهو يشد الطبع فليلاً ويكف انصباب المواد عن جميع الميدن، وخاصة التي تتصب من احتداد الدم واهتياجه. وأظرف ما فيه أنه يقمع اهتياح الدم ولا يصفيه مما تصفي الخمرة، بل يعجز عن تصفيت، فاهلموا ظلك. (هي:١٩١٤).

### شجرة الرحامياهي (تزيد من سمنة النساء والرجال):

وقد ينيت في الأرض المختلطة الرخوة شجرة صغيرة يقال لها الرحامياهي، لها حروق تعتد منها بالقرب من وجه الأرض، ولا تفوص في جوف الأرض كما تغوص العروق. وتلك العروق بيض شفيفة البياض، لبعضها بصيص، وهي طيبة الطعم إن أكلها آكل بعد سلقها بالماء العذب مرتين. (ص: ١١٣٩).

وقد يزعم أهل اليمن أن هذه العروق إذ جففت ثم سحقت وخلطت بالخبز، وأكل أو بالفتيت وشربه النساء، فإنهن يسمن شديداً وتزيد أبدانهن وتصغ ويشتهين كثرة الأكل، وكذلك يعمل مع الرجال إن أكلوه. (ص: ١١٣٩).

وأيضاً مما يذكر من أشجار: (علفتاتا: أظفار الصبيان) وشجرة مسا.
وينبت فيما استرخى من الأرض أيضاً وكان مختلطاً برمل شجيرة
مدورة الورق لطاف جداً كأنها أظفار الصبيان، تسميها النبط علفتاتا
ويسمها قوم آخر مسيا، لها خضرة في أغصانها وورقها لا تفارقها تلك
الخضرة وإن قلمت من منتها وجففت ويست. (ص: ١١٣٩).

وقد قدمنا القول إن كلما يتخذه الناس في البساتين والضياع والمزارع، ففي البر مثله، إلا أن آدم وحكماه بعده قالوا إنَّا ننسب إلى البر كل شجرة ذات أشواك فقول إنها برية، وإذ هذا هكذا فلنبتاي بعدد شجر البر ذوات الشوك، ثم نتبعه بغيره مما ينسب إلى البر. (ص: ١٦٣٩).

# شجرة الاهياهي:

لمي دفع ضرر الجدري والجرب ودفع وصرف وأبطال السحر عن البيوت وأهلها:

يقولون في شجرة الأهياهي إنه إن أخذ إنسان من خشبها فجرده من ورقة ولبخر به دفع عنه الجدري أو أصلح الجدري، وكذلك زعموا أنه ينفع الجرب منفعة بليفة، يشفي منه إذا أديم النبخر به. ويزعم المل الهمن أنه إن اقتلع إنسان منه أصل فروعه وعروقه وعلقه على باب بيت أو باب دار أنه يصرف عن ذلك البيت وتلك الدار صحراً، إن كان فيها قد دفن، وإن لم يكن ثمّ اتفق أن يُدفن هناك بعد تعليق هذا الأصل أو قبله، أبطل هذا الأصل ذلك السحر. وكذلك زعموا أن من أوقد من حطب هذا الشجرة وقوداً دايماً، صبعة أيام، أنه يصرف ضرر السحر عن المسحور. وهذه حكايات حكيت لنا عن العرب لا تعرف حقيقتها، وقد يجوز أن تكون حقاً كما قالوا. (ص ١٣٦٤).

### شجرة موطرسييت:

- ـ شجرة لها ذوائب كالشعر.
- ـ تمكن من لدغ الأفاعي.
- ـ لها عداوة مع شجرة الطرفا.

هذه شجرة مثل الذوايب من الشعر، لأنها تطلع من هذه الشجرة دقاق وتلتف بعضها على بعض، وفيها رطوبة تدبّن الأصابع، إذا مسها ماسّ، وكذلك جملة أفصان هذه الشجرة وخشبها، عليها رطوبة ملبقة، إلا أن على ورقها من ذلك أكثر وأشد دبقاً. وليس تعلو كثيراً بل بعقدار قامة الرجل المزيد القامة. وزعم قوم أن ورقها ذلك الملغوف، إذا أخذ منه إنسان لفة واحدة وجففها ثم زرعها في الأرض كما تزرع ساير الأشهاه، أنبتت شجرة السبستان. وما جرّبت هذا ولا أخبرني أحد أنه جربه. قالوا وإذا كسح من أفصانها شيء وغرس في الأرض كما تغرس ساير القضبان، ويخالف العمل في هذا بأن يدفن القضيب كما هر في التراب ويسقى الماء، فزعموا أنه ينبت في ذلك الموضع، بعد نيف واربعين يوماً الفطر الكبار الطيب المنساغ أكله. (ص: ١٢٥٠).

وقال رواهطا الطبيب إن ورق هذه الشجرة الذي قدمنا صفته، إذا ضمد به نهيش الأفاعي، نفع منه منفعة بليغة وطفى حره وأذهب حدى كلها وسكن الألم عن اللديغ. وزعموا أن هذه الشجرة بينها وبين شجرة الطرفا عداوة، وأنهما متى تقرب إحدهما من الأخرى لم تنشوا ولم نفلحا، وأيهما كانت أقوى في منبتها وتمكنها بقيت ومانت الأخرى، والتي تبقى منها تكون ذاوية ضيفة. (ص: ١٣٥٠).

#### شجرة ميلقاصوا (الشجرة مليحة المنظر، جالبة الحمل السريع للمراة):

هذه جلبت إلى بابل من بلاد اليونائيين من وراه جبل اللكام، فتبت فيه. وهي شجرة تعظم جداً، لها ورق كورق الحمص، وثمرة أكبر من الفلفل. لونه أزرق شديد التدوير، يوكل، طيب الطعم، يضرب إلى حلاوة يسيرة. وهو سليم من جميع الطعوم المكروهة. وإذا أكل فوق الطعام جَشًا وأمرى، وطبّب فم المعدة وأصلحها إذا أدمن. وفيه إمساك يسير للبطن. وقد اتخلت هذه الشجرة في مدينة بابل خاصة. فجاحت مجياً حسنا، لأنها شجرة مليحة المنظر، وشمرتها أول ما تطلع تكون خضراه إلى الصفرة. وشكله فيها حسن. ويقال إن ثمرة هذه الشجرة إذا لقط منها شيء في القمر، أي والقمر طالع، وسحقته المرأة وشربت عنه وذن مثالين بخمر هتيق وجامعها الرجل حملت سريعاً، لا تكاد تخلف، وكان الحمل ذكراً. (ص: ١٣٣٤ \_ ١٣٣٥).

### شجرة القيقب (شجرة العمارة والبناء وقاتلة الفار والبق):

أول ما نلكر من ذلك شجرة لا تفلح في أرض بابل، بل تفلم في بلاد الدونانيين تسمى الفيفا. بلاد الكنمانيين وتعظم وتعيش بالشام وفي بلاد البونانيين تسمى الفيفا. هذه شجرة تعظم جداً وتكبر وتنتشر أفصانها، ومنها ورق كورق الفاح وخشب مثله وأشد تلززاً منه صلبة جيد، تخرط منه الأقداح والمنابر التي توضع المصابيح عليها، ويُصنّع منها ألواح تدخل في أعمال البناء والعمارة، ويُصنّع منها أبواب للمنازل والبيوت. وذكر بعض الفلاحين أن نحاته خشبة إذا خلط بدقيق وأكله الفار مبلولاً بالماء أنه يقتلهن، وإذا بخر به في موضم قتل البق. (ص: ١٣٤٦).

#### شجرة الشوحط:

شجرة يتبرك بها الكنعانيون ويتشائم منها العرب:

هذه شجرة حسنة المظهر، تعلو في الهواء كثيراً. ورقها أصغر من ورق النفاح، إلا أنه على صورته. خشبها مجزع منقوش بسواد في بياض، لا تشر ولا تحمل شيئاً. يعمل من خشبها كما يعمل من خشب فجرها. وربما عمل منها نصب للسكاكين وغيرها معا يحتاج إلى نصاب.

وهي شجرة يتبرك بها الكنمانيون، إذ يرونها بالغذوات يقولون إنها تشل هل السلامة. وقال لي قايل إن العرب يتشآمون بها ويقول بعضهم لهضع: الا تنظر إليها ولا تستظل بها ولا تقطف منها ووقة، فإنها مطومة. (هن: ۱۲۲۷).

#### شجرة الأثاب (غذاء أهل السودان):

وأيضاً من الشجر البرية، ماله مشابه في المنابت الصغار، شجرة تسمى الأثاب، ورقها كأنه الخوص. وقال يبوشاد: وأخبرني الثقة أنها تنبت في بلد السودان نتعظم وتعلو في الهواء وتحمل مثل حمل النخل حملاً غير حلو ولا طيب، لكن السودان لقشف بلادهم وعدمهم الطيات، بأكلون ثمرة هذا ويستطيونه. وهي ثمرة فيها قبض وتجفيف، وهي إلى الأدوية أقرب منها إلى الأغفية. فهي تزيد السودان يباً إلى يبسهم، ولها نبات يشبها، له ورق كالخوص، إلا أنها أقصر من ورق وهما مما ينت لفسه. (ص: ١٥١٦).

### نبات القسور (نبات مشؤوم):

وهو: نبات صغير في قد النعتع وعلى هيئة ورقه وأصغر كثيراً،
تسنيه العرب القسور، تستعمله السحرة في أعمالهم في الفرقة والباعد
بين اثنين، ويقولون هو نبات مشؤوم، إن زرع في دار ضربها وإن اتخذ
في بستان كللك. والناس يتجنبون نقله من البر إلى الحضر لشؤمه. وهو
مع ذلك نبات حسن الخضرة مليح الورق مدور، ويحه كريح النتم ولا
طمم له مع ذلك. ويقولون إنه إذا جعل تحت ثياب إنسان قد طال
الجلوس في موضع واستظله جلساؤه، إنه يقوم من ذلك المكان بسرعة.
(هي: ١٩٥٥).

(وقد قال) ينهوشاد إنَّ حُولَ هذا النبات كما تحوَّلُ ساير الأشباء المحوَّلة فرساً، فَعُرسُ ونبت في موضع لحُرسُ فيه، حَمَل جوزاً صغاراً في شيء كنسج العنكبوت، فإنَّ جعيع ذلك وأصلح كما يصلح القطن وفُولُ ونسج كان منه ثوب عجيب في الحُسن والبصيص والنقاء ويُعد الاتساع. قال إلا أنَّ الناس يتشاتمون به وبعمله فيمتنمون منه لذلك ولا يحوّلونه ولا يفلحونه، بل يهجرونه. (ص: ١١٥٦).

## شجرة البندق (حكاية شجرة البندق والعقرب):

شجر هذا معا ينبت لنفسه أيضاً في الجبال أكثر ذلك، وفي البراري المبلة الأرضين. وهو من الأشجار البرية لا المتخذة في البساتين، لكن الثامن ربما نقلوه إلى البساتين واتخذوه فيها فأفلع وجاء مجياً جيداً. وهو معا يجوز أن يزرع حبه فينبت قليلاً، وفي الأكثر ينقل أصو لا بعروقها فيوضع. ويجب أن لا يوضع إلا في أرض مشاكلة لأراضي البراري في المسلابة والسلامة من الطعوم الردية والتخلخل والنز والمرق، فإن هذه الأرضين لا توافق البندق. وليس يحتاج تزبيل ولا إصلاح أكثر من التسبيخ في وقت تسبيخ الكروم خاصة، وكما يسبغ شجر الجوز واللوز، واللوز، واللوز، واللوز،

## العقرب والبندق:

ويقال إنه لا يكاد يأري إلى شجرته حية ولا أفعى ولا عقرب ولا هير هله من ذوات السموم. فأما العقارب فقد وقفنا على صحة هربها من شجرة الهندق، وأما غيرها فما سمعنا به خبراً، وما وقفنا على صحت. وقد رأيت عياناً أن العقارب تتجنب وتبعد وتهرب من الإنسان الذي يأخذ في كفه منه، إما بندقة أو أكثر من واحدة، فإنه يفعل ذلك بالخاصية لا بالطبم. (ص: ١١٨٠).

#### تمر السابري:

### حكابة تمر السابري تمر ليلة الميلاد:

وقد رأيت كباراً من أرباب الضياع والرؤساء والعمال يأكلون ذلك ليلة الميلاد ويستشعرون فيه ما يستشعره الأكرة والفلاحون، ويؤمنها ركل ما يقال فيه وكل ما يلحق تاركه من تركه. وقد حدث أن بعض الرؤساء من أرباب الضياع الكبيرة ومن أهل الرحوتيا تقدم إلى وكيل له أن بأتيه بقوارص من تمر السابري، فانشغل الوكيل وغفل صاحب الضياع إلى أن دخلت ليلة الميلاد، فقال له عياله ذلك اليوم الذي هو قبل ليلة الميلاد ويومه بيوم أو يومين، ضحى النهار، إن الوكيل لم يجينا بالتمر السابري ولا شيء منه إلى الآن، فاشتاط وجهه كيف لم بشتر له منها قواصر وكتب إلى وكلايه في السواد الذي فيه الوكيل، وبالقبض عليه وضربه مايه عصا وحبسه شهرأ عقوبة على تركه إنفاذ القواصر وفيها التمر السابري ونفاه من ضيعته. وليس يقدر أحد أن يكلم هؤلاء، أفلا تدلهم عقولهم، أن الناس من أهل هذا الإقليم، قبل وقوع هذا النبات إليهم وقبل أكلهم له كانوا يحمّون في الصيف كلهم وتكسر أبدانهم قبل الصيف، لكن من يقدر أن ينطق بهذا أو يعارضهم فيه. (ص: ٥٤٠ ـ ١٥٥).

### شجرتا النقداى والحمداني (الشجرتان المتحابتان):

وهناك شجرة تسمى الثقداى تطول ولا عرض لها، وخشبها صلب تسمى الربة، مجتمعة كثيرة الأفنان والأفصان، تمر عرضاً أكثر مما تمر طولاً، وهي حطب يوقد خشبها. ولها شبيه يسمى الحمداني تنبت يغربها، تحت كل واحدة منها صاحبتها، فإذا التقى الغصنان منهما تعانقا كالمتحابين من الناس. (ص: ١١٥٥).

### الكرنب والسلجم (أعاجيب ظريقة عنهما):

وقال فيه ينبوشاد أن جميع أصناف الكرنب حارة يابسة مولدة للسودا والمرة والصفرا النضيجة، ومعنى النضيجة أنها متهيبة أن تصير سودا وأنها نفسد الدم وتري أحلاماً مفزعة وتزيد في شهوة النساء.

وذكر فيه أعجوبة ظريفة وهي صحيحة: أنه إن خلط بزر الكرنب ببزر السلجم وبقي معه ثلثه أشهر ثم زرع خرج كله سلجماً. فإذا لقط بزر ذلك السلجم بعيته وزرع خرج كرنباً كله. وهذا جرباه فكان كذلك.

وأصجوبة أخرى: إنه إن أكل قصنبانه خاصة دون ورقه وبزره لم ير ذلك الأكل له مناماً يفزعه ولا حلماً يؤديه، وإن أكل القضبان مع الورق رأى أحلاماً كثيرة مختلفة فيها رداهة. ومن خواصه الصحيحة أنه يبطئ بالسكر لشارب الخمر إذا أكل منه قليلاً قبل الشرب وربما لم يسكر البة ولو شرب ما شرب. (ص. : ٨٦٠).

### الخروع (تعويج قرن أو عظم):

وجاه في كتاب الفلاحة النبطية:

ومتى أردت أن تسوي قرناً معوجاً من تعويجه أو تعوج عظماً من العاج أو غيره من العظام، فدق من حب الخروع شيئاً كثيراً، ووش عليه العاء للحاز، وارث بيشك حتى يختلط، وزده من العاء الحار حتى يصير كغلظ العجين اللين جداً، ألين ما يكون من، ثم اطلي به الفرن أو العاج حتى لا ترى شيئاً ظاهراً من الذي طلبته، ثم اتركه إما في شمس حازة أو على نار لينة أو قريب من شمس حارة، إن أخذ في التحليل معا طلبته عليه، أو قربه من سخونة نار يكون مقدار حماها مثل حرارة الشمس إذا كانت في برج التور، فإنه يلين ذلك تلييناً عجيباً وتبلغ ما تريد من تقويمه وتسويته كيف شئت. (ص:٥٣).

# حكايات وعجائب وظرائف آدم البابلي

(ما رأى من أشجار ونباتات غريبة وعجيبة وظريفة خلال تطوافه ورحلاته الكثيرة في مشارق الأرض ومفاريها...).

فقد حكي في كتاب الفلاحة النبطية وفي مواقع مختلفة من الكتاب، عن علم آدم (أدمى البابلي) في علم الفلاحة والنبات والأشجار وما إليه، من خواصها، ومتافعها ومضارها، وتدبيرها، فقد روي أنه طاف أرجاه المعمورة، وطاف البلدان ليجلب لقومه المنابت والمحاصيل والتمر بمختلف أشكاله وأنواعه وفوائده وخواصه، ويزرعه في إقليم بابل، فكان نبي عمران زراعي بامتياز ونجد مادة غزيرة عنه في مواطن عطيفة من الكتاب.

وقال صاحب كتاب الفلاحة النبطية عن آدم (أدمى البابلي):

وكان معه عجايب من النبات ومن المعدنيات آتى معه حين رجع من هناك إلى بلده وهو هذا الإقليم الذي هو إقليم بابل فكان يطوف جميع أربع المسكون كله، في مشرقه إلى مغربه طولاً، ومن يمنته إلى بسرته هوضاً، ولم تبق أهجوية في بلد إلا وكان معه منها نموذج يربه الناس. (هي: ٢٠١).

فإن قد كان معه من عجايب ما في المغرب أشياء كثيرة ومن عجايب

ما في نواحي اليمن ونواحي الشمال أشياء، متى أخذنا في تقديرها بحسب المروي لنا والمشهور هندنا طال جداً، فإنه يدخل في هذا الكتاب كله. (ص: ٤٠٠).

### آيات وبركات أدمى البابلي المبهرة في الفلاحة (العمران الزراعي):

## فقد ذكر صاحب الفلاحة النبطية عن آدم البابلي:

ثم إنه كتب كتاباً عظيماً يخبر فيه عن أي شجرة أو بقلة أو حبة أو غير ذلك فقد من الأرض ولم يقدر أحد على بذره فيزرعه ولا أصل له فيغرسه، أن يأخذ أشياء فيجمعها ثم يدفنها في الأرض المزروعة ويسقيه الماه، فإنه يخرج له ذلك المعوز المفقود. فهذه دلالة أخرى له بيته على صدقه وإن ما أتى به ليس عن اختبار ولا تجربة بل عن تلقين ووحي من إله عالم محيط بالأشياء كلها علماً وقدرة. وهذا كتابه في هذا المعنى، فاقروه وجربوا ما فيه تجدوه صحيحاً. (ص: ٢٥٨).

## صغريث شاعر الفلاحة يتحدث عن آدم البابلي:

إن أدمى قد حكى عنه صغريث أنه قال ذلك، لكن أتى به صغريث بكلام منطق ليس يفهم معناه إلا من كان مثل صغريث. وذلك أنه ذكره في قصيدة طويلة فيها كلام من أقاصي غريب اللغة، حتى لا يكاد يفهمه إلا كلّ من هو في النهاية من المعرفة بالعربية (1) واللغة مثل معرفة صغريث، لأنه جمل كتابه في الفلاحة أبواباً، كل باب في قصيدة مقفاة من الوجهين، أوايلها كلها قالية واحدة وأواخر كل بيت قافية أخرى. فذكر في هذه القصيدة التي فيها هذا الباب، وهو تعديد المنابت التي اختص بنباتها بلد دون بلد وبقعة من الأرض دون بقعة. (ص: ٣٥٢).

#### شجرة من ذهب:

وأتى معه بشجرة من ذهب نابتة نباتاً في إقليم الشمس، وقالو إنها تتيت فيما يلي خط الاستواء من إقليم الشمس، وقد اقتلعها أدمى كما هي بأغصانها وعروقها، وقالوا كان طولها أقل من قامة الرجل، قد أنبتها للشمس في إقليمه ذهباً أحمر، فأراها أهلُ زمانه ليعلموا أن ذلك شيئاً لم يووا علد قط.

وتقل إلينا الثّلة والرواة أن نبات هذه الشجرة التي من ذهب أغصانها كانت أشبه شيء بنبات وأغصان شجرة الخطمي. وقالوا حتى كأنها في صورتها مثل أغصانها إلا أنه لا ورق لها ولا على شيء من أغصانها. (ص: ٤٠٠).

### شجرة من حجر صلب:

وأتى معه بشجرة من حجارة بها أغصان من حجارة قد اقتلمها كما هي مع هروقها، خضراء كخضرة الآس، وهي حجر متسحجر صلب، وأخرى من حجارة كذلك، ولونها أحمر شديد الحمرة، إلا عروقها فإنها صغر. (ص: ٢٠٠).

#### حشيشة لشفاء الزكام:

وكان معه حشيشة إذا أيصر الإنسان إليها ساحة حمي وجهه ومميناه يصال من ألفه وطويات كثيرة. وكان يجيء إليه المزكومون فينظرون البمها فتسيل كل رطوية من أنوفهم وكلَّما في روسهم في ساعة من نهار وساعتين من نهار أو ثلث أو أربع على مقدار كثرة الفضل وقلت، ويقومون وقد صحّت روسهم وذهب الزكام عنهم (ص: ٤٠٠).

### شجرة لا تحرق ورقها النار:

وأتى معه من أغصان وورق الشجرة التي لا تحرق ووقها النار، فكان يجعلها على الجمر وينفخ عليها بالكير حتى تصير بلون الجمر، ثم ينخيها عن النار ويتركها هنيهة في الهواء فتذهب حمرة النار عنها، وترجم خضراء كما كان لونها قبل ذلك. (ص: ٤٠٠).

### شجرة أغصانها تسعى كالحيات:

وكان معه أغصان شجرة تتحرك الأغصان إذا القيت على الأرض وتسعى كما تسعى الحيات، حتى يأخذها ويجمعها ويشدها بشداد منها فتسكن عن ذلك السعي.

وكان معه خشب من جنس العود الطيب الربح لا يحتاج الناس أن يتبخروا به على النار، بل يأخذ الإنسان منه مقدار ما وزنه ثك دراهم، فيشده في كمه أو يجعله في جيبه، فيطيب ربح ثيابه وربح بننه حتى يكون في نهاية طبب الرابحة، كرابحة العود الطيب وأطيب من ذلك، وإذا ترك جماعة من الناس وهم جلوس في مجلس، قطعه منه بين أيديهم، طاب ربح ذلك المكان طية عجية. (ص: ٤٠٠ ـ ٤٠١). حكايات اشجار ومنابت أخرى راَها آدم الناء تطوافه في مشارق الأرض ومغاربها:

## ـ شجرة أنهقاني (شجرة السُّكْر والطرب والسرور):

وحكى عن أدمى أنه أخير أن السبب في ذلك مسامتات بعض الكواتب لبقاع من الأرض بعينها، فينبت فيها ما لا ينبت من فيرها. ويذا في تحديد هذه من العغرب، ثم صار إلى المشرق، فلكر في بلاد الأكليش، عن الأنكليش، عن الأنكلس. رجع الأنكليش، عن الأنكلس. رجع الككليش، عن الأنكلس. درجع الكلام إلى قوثامي - في جزيرة منها في البحر الأخضر الذي ما سلكته العجير البري، يسمى بلغة الكسدانيين أنهقاني، ويسمى بلغة بلاده المجراط البري، يسمى بلغة الكسدانيين أنهقاني، ويسمى بلغة بلاده تما ألك الجزيرة، وهو وقت نباته كثيراً، لأن النتم تمه أكله وتستطيبه، فيحلب منه لبن، إذا أكله الناس بخبز يُرّد في أو شروا منه فيهم عثل الخور من الشكر والطرب وسرور النص. واسم منه الجزيرة قادس. وأن هذا اللين إذا طلي به الجرب ثلث طلبات أذهب به وأقله، وإن حُكْ وكُحُل به العين التي بها ظفرة أزالها. وعدد في غير هذه الشاف. قال ويختلف مقدار ما يُسكرُ منه اختلاناً بحسب أحوال الناس في المغدر ما الخدر من قبل وكبر. (ص: ٢٥٠ -٢٥٢).

ران أهل تلك الجزيرة لما علموا أن تلك الحشيشة إذا حال الصيف انقطع نباتها، فإنهم ربما ذخروا من هذه اللبن شيئاً يجففونه، بأن يخطوا به دليق الحنطة ويجمدونه فيجمد قطماً فياكلونه ـ فيه مزازة ـ في يخطوا به دليق الحنطة ويجمدونه فيجمد قطماً فياكلونه ـ فيه مزازة ـ في الصيفة. ويزعمون أن هذا الصيفة والله مع إسكاره يطفي الحوارة الثابرة بالناس المفرطة من الطبية. (ص: ٢٥٣ ـ ٢٥٣).

#### ـ شجرة اليقظة:

وإنه ينبت في البلاد المجاورة للأندلس التي يقال لها سجلمائد شجيرة ترتفع على مقدار نصف قامة الإنسان أو أرجح قليلاً، ورقها كورق الغار. إذا عمل منها إنسان إكليلاً ولبسه على رأسه وقعد أو مشى أو عمل أعماله لم ينم أياماً ما، دام ذلك باقياً على رأسه، قال لا يناله من ضرر السهر وإضعافه للقوة ما ينال من السهر. (ص: ٣٥٣).

#### ـ شجرة تميت:

والَّ فِي بلاد الإفرنجة شجرة إذا قعد الإنسان تحتها نصف ساعة من النهار مات، وإنها إن مسها ماس أو قطع غصناً أو ورقة أو هزَها مات. (ص: ٣٥٣).

#### وحكى آدم البابلي أيضاً من عجائب الأشجار والمنابت:

# - شجرة أو نبات تسخين الماء:

أن في جزيرة الصقالة نباتاً صغاراً في قدر بعض البقول، ورقه شبه بالسلاب، إذا ألقي الأصل منه كما هو بورقه وأغصائه وأصله، بعد أن يفسل من التراب والطين الذي فيه، والتي في الماء البارد ومكت في صاحة من النهار، سخن ذلك الماء سخونة كسخونة الموقد تحت النار، وكلما يقي فه ذلك الثعدت سخوته حتى يصير إلى حال من الحرارة لا يمكن أن يُمَسُّ، لأنه يشيط الإبدان، إذا أخرج ذلك الأصل منه ويفي وقتاً ما يود كما يود الماء إذا فقد النار. (ص: ٣٥٣).

#### ـ الشجرة اللطيفة (شجرة زيادة قوة الشهوة والياه):

وأن في بلاد رومية شجيرة لطيفة على شاطئ البحر هناك، ورقها مثل روق الحمص صغار صغار، وطولها مقدار فراعين، يجمع من ورقها وأغضاتها شيء فيدق ويعتصر ماؤه، وتجمد تلك العصارة، وتترك لتبخ جيداً ثم يشرب منها وزن دائق ونصف بخمر عتيق، فإن شارب ذلك ينعظ إنمافاً عظيماً ويجامع النساء ما أراد مجامعتهم، فلا يكل ولا يعل، وإنه لا يكاد يضعف ولا يضر به ذلك الإكثار من ذلك، إلا أن يمون نعيفاً قليل اللام، فإنه يتزل منه دم أحمر، فإذا رأى ذلك مستعمل هلا قطع الجماع بأن لا يأتيه، وإن أحب أن ينقطع عنه ذلك الإنماظ يقطع في ماه بارد إلى نصف صدرة ساعة من الزمان، فإن تلك الشهرة تصرف عد. (ص: ٣٥٣).

#### ـ نبات لشفاء الحمى:

وإن في بلاد الروم بلدة يقال لها صفائطش، ينبت فيها نبات يرتفع
من الأرض فراعاً له ورق كورق السلق، طول الورقة منهن نحو فراع،
وليس لها ساق تقوم عليه بل تنبت الورقة منها على عود لها مقداره أربع
أصابع، ويطول مثل ورق اللفاح. إذا أخذ أصل هذا، وله أصل كبير
صحته إلى الطول، فقشر من قشوره وقطع وطبخ بماء وملح وأكله
الذي يحق، أي حتى كانت، أزالها إما بعد أكلة أو أكلتين أو ثلث. وإنه
يشفي من حمى الدق خاصة بعد أكلات وطعمه فيه مرارة يسيرة بشوبها
أيض يسير. قال ويتبخر به المحموم بحنى قال فإنها تنصرف عنه إذا
أفعن هذا المبخور دفعات. (ص: ٣٥٣ ـ ٢٥٤).

#### ـ حشيشة لشفاء البثورة والحصبة والحصف والدمامل:

وإن في بلادهم أيضاً حشيشاً يشبه الأفستين، إذا أخذ رطباً أو جاناً فطبخ بماء علب طبخاً كثيراً حتى تخرج قوته في الماء وخروجاً جيداً وطلى به على بدنه في الحمام به البئور التي لها روس حادة تشه روس الإبر، توجع وتفرز وجماً وغراناً شديداً، والذي به الحصبة والذي به الحصف والنار الفارسي والدماميل الصغار والنملة وما أشبه هذه البئور، أزالها وذهب بها، وإن صبّ الماء عليه صباً كان فعله أبلغ وأقرب شفاء. (ص: 700)

#### الشجرة المضيئة (شجرة القمر):

وإن في بلاد الباكيان شجرة تضيء بالليل كما يضي السراج، وإن الناس إذا سلكوا بقريها لم يحتاجوا إلى مصباح لكترة انتشار الضوء منها، وأن ذلك الضوء يتشر منها على مقدار كبرها وصغرها، فإن كانت كبيرة اتسع ضوؤها كثيراً، وإن صغرت كان الضوء قصيراً، سماها شجرة القمر.

وإن في بلاد الباكيان جزيرة في البحر مثل سرنديب وكَلَهُ والزيخ وما أشبهها من الجزاير الواسعة. وذكر أن هذه كلها وغيرها مما لم نذكره نحن هاهنا لا ينبت أحدها إلا في بلد زرع بعيت فإن بزرها أيضاً، إما لا تتبت البة وإما أن بنت ثم لا ينمى ولا يبقى وربعا نمي وبقي لكته لا يحمل حملة ولا تتم صورته على ما هو عليها في بلاة الذي ينت فيه. (ص: ٣٥٥).

#### ـ شجرة الخفا:

واعلموا أن أدمى ذكر في جملة كتابة في هذا المعنى شجرة سماها شجرة الخفاء قال وأنها شجرة لا تظهر بالنهار لعين أحد، وإنما نظهر بالليل ولا تظهر لأحد في أول الليل ساعتان، فإذا انفجر الصبح الأول خفيت أيضاً عن الناظر واللمس جميعاً، وإن هذا خصوص لها وهو أمجب خواصها وأولها. وعدد فيها من المجايب أنمالاً لها عظيمة ظريفة نافعة وضارة. وهو الصادق المصدوق في جميع ما قاله في حال شجرة الخفا وغيرها. (ص:٣٥٧)

#### حكاية خادمة الزهرة:

#### العجوز خادمة الزهرة:

إذ كان ليلة نيسان فلا يبيت أحد من الناس رجل ولا امرأة ولا صبى، إلا وتحت رأسه ثلث كسر من خبز وأربع تمرات وسبم زبيبات وصريرة فيها ملح، فإن العجوز المسماة خادمة الزهرة تجيء في تلك الليلة فتطوف على جميع الناس، تجس أجوافهم وتفتش تحت مخادهم، فمن وجدت بطنه فارغأ وليس تحت رأسه تلك الكسر والتمر والزبيب ضيقت رزقه تلك السنة ودعت الزهرة عليه وسألتها أن تمرضه إلى العام المقبل. فجميع أهل إقليم بابل يستعملون هذا، ولا يقصرون فيه، فلا أدري من أي شيء أعجب من هذا: من قولهم إن للزهرة خادمة عجوز أو من قولهم إن هذه العجوز تطوف تلك اللبلة على جميع الناس أو من قولهم ضيقت رزقه تلك السنة؟. فلِمَ صارت هذه العجوز تملك تضييق أرزاق الناس أو سعتها؟ وهذه العجوز من أين جاءتنا وما هي؟ وهله الأعجوبات كلها في أتباع إيشيثا لأنهم الأكثر والجمهور في إقليم بابل والجزيرة والشام وفيما قرب من إقليم بابل وجاوره من البلدان. فقد ظهرت شريعته على جميع الشرائع، وأظنها ستبقى هكذا على الدهر فاشِيَّةً في جميع أجيال النبط وستبقى كما قلت أبداً. (ص: (01)

#### عجائب وغرائب التوليدات في الإنسان والحيوان:

#### ـ تكوين إنسان:

وكان توليدهم الحيوانات مثل توليدهم للمنابت، حتى إن عنكيرنا الساحر كزن إنساناً ووصف في كتابه في التوليد كيف كونه وما الذي عمل حتى تم له كون ذلك الإنسان. إلا أنه اعترف أن الذي كونه لم يكن إنساناً تام النوع ولا كان يتكلم ويعقل. بل خرج مستوي الصورة تامها في أعضايه كلها، إلا أنه كالحاير الدهش لا ينطق ولا يعقل. وذلك أن تكون الحيوانات وخاصة الإنسان من بينها أصعب كثيراً من تكوين العناب، لما يحتاج المكون لذلك أن يزداد في الأعمال التي لنا إدراك بعضها، وأكثرها لا نذرك، فلذلك عجزنا عن تكوين الحيوانات وخاصة الإنسان، فلم يمكنا منها المكتنا في المنابت. (ص: ١٣٥٨).

وعنكبوثا إنما أخذ تكوين الإنسان من كتاب أسرار الشمس الذي ذكر فيه أسقولوبيا، رسول الشمس، كيف كون الشمس الإنسان الكوني الذي هو غير العولود على العادة الجارية. وقد قرأنا هذا الكتاب ووقتنا منه على ذلك، إلا أننا نعجز عن عمل مثله ولم يعجز عنكبوثا عن ذلك، لما فيه من فضل الحلق بالأعمال الطلسمية والسحرية، لأن طريق التكوينات في المهنة مثل طريق عمل الطلسمات والسحر سواء. فمن التعدر على عمل الطلسمات سهل عليه عمل التوليدات والتكوينات كلها، فقم له تكوين إنسان على ما وصف من أنه لم يكن يعقل ولا يتكلم ولا يختلي، بل ذكر أنه احتال في بقايه مدة سنة، فإنه أرصل إلى

جسمه ما كان يقيمه سنة، فبقي بللك. وهذا أيضاً مما نعجز نحن عنه وتم لعنكبوثا عمله، لفضل حكمته واقتلاره على ما نعجز عنه، وهو العيلة في تبقية ذلك الإنسان المكون سنة. (ص: ١٣٥٨).

إلا أنه أفادنا في ذلك الإنسان من خواص فيه ظريفة يعملها وتتكون منه لم يذكرها رسول الشمس في كتاب أسرار الشمس، وظرايف عجية ليس هذا موضع ذكرها. (ص: ١٣١٨).

### ـ تكوين شاة:

وذكر أيضاً أنه كؤن شاة من المعزى وأنها خرجت بيضاء كلها وإن الحال فيها كما كانت الحال في الإنسان في أنها لم تكن تصوّت ولا تضيح ولا تأكل ولا تشرب. بل تري عينها وتفتحها وقتاً وتغلقها وقتاً. وهكذا في الإنسان في باب تغيض العين وفتحها. (ص: ١٣٦٨).

## ـ طموح صبياتًا الساحر في تكوين إنسان ومنع الملك له:

وقد رام بعده صبياتا تكوين إنسان ليعمل به تلك الخاصية التي قيه، فعنمه الملك في زمانه من ذلك وقال: «الناس الي تعمل لهم طلسمات يضعون بها أحوج من أن تفني مدة زمانك فيما لا يعود نفعه عليهم كفع الطلسمات لهمه، فامتنع واشتغل بما أمره به الملك. وأنا أظن أن منع الملك له من ذلك لم يكن إلا على طريق السياسة والنظر لكافة الناس. لأن هذا الإنسان المكون وفيره من الحيوان قد يعمل بها أعمالاً مهؤسة للنامي مدهشة لهم، فريما وقع فيهم من ذلك فتنة. فاحتال الملك لمنع صياتا من ذلك العمل لللك. (ص: ١٣١٨ ـ ١٣١٩).

### عجائب وغرائب التوليدات في المنابت:

يقول صاحب الفلاحة النبطية في تكوين المنابت:

### ـ ريادة أدمى (آدم) في تكوين المنابت:

ثم رجعنا إلى تكوين العنابت المتكونة فيها أعمال ظريفة من نمو أعمال الحيوانات المكونة، إلا أنها ليست مثلها ولا دونها بقليل إلا بكثير. (ص: ١٣٦٩).

وهو أن التكوين للنبات في جميع أنواعه إنما هو بدفن أشياه في الأرض تكون عنها أشياه نابتة. وقد كان ينبوشاد صرف همته إلى هذا المعنى، فأفادنا وعلمنا منه أشياه هي أكثر مما ذكره أدمى في كتاب أمرار القمر، وإن كان كتاب أدمى هو الأصل، وأنه أول من افتح هذا للناس وهداهم إليه، وإلا فما وقع هذا فيما نعلم قبل آدم لأحد من البشر ولا اعتدى إليه مفكر بفكره ولا مستنبط باستنباطه، ففتح آدم هذا الباب في تكوين المنابت، وكان رسول الشمس من قبله فتح للناس تكوين وتوليد الحيوانات، فعمل ذلك قوم فتم لهم. وأعني بذلك التوليدين جميعاً، والحيوانات والنبات. ولا تظنون أن أحداً من الذين يدهون الحكم والفطن اهتدوا إلى شيء من هذا قط ولا خطر لهم على بالد (ص: ١٩٦٩).

### - ريادة النبط الكسدانيين في توليد المنابت:

وليس هذا وحده بل جميع أحمال الطلسمات والتنبّت من الشجرية وخير ذلك وما في أيدي الأمم منه، فإن كان في أيدي بعضهم فإنما هو ما أخذوه عنا وتعلموه مناء إلا القبط، فإنهم قد شاركونا في يسير من حمل الطلسمات والسحر، ليس مثل أعمالنا بل كأنها تشبه من وجه ولا تشبه من آخر. (ص: ١٣٦٩).

وهذه التكوينات للمناب قد قدمنا القول إنها تشبّ بعمل الطبيعة، وإن كان آدم قد فتح هذا الباب وأورى طريقه، فإنه قال إنه يشبه منكم بعمل الطبيعة. وهكذا يلزم في تكوين الحيوانات مثل تكوين النبات، وإنما هو كعمل الطبيعة. وهذا فقد قدمنا من شرحه ما يغنينا عن الإعادة، لكن لابد منها، وهو قولنا إنّ ما نعمله من هذه التكوينات ليس وأقد لهم اختراعاً بل هو نصبه لشيء تعمل الطبيعة فيه وتركيب منا لذلك، البط على علة نبات ما ينبت لفسه وأراهم آدم منه طرفاً افقت لمن بعده في ضروب من الأعمال فافتوا في ذلك ضروباً من الفنون. وذلك أن آدم أموانات، على ما وصف، أمونا أن ندفن أطراف قرون الكباش مع ورق السلق، على ما وصف، وشقه الماء فينت منه الهايون. فلبحث عن هذا التكوين الواحد ويكون بلايها فياساً عليه، فيكون مثله. (ص: 1174 ـ 1374).

## القلابات تكوينية (استحالة الحيوان إلى نبات والنبات إلى حيوان):

منورد هنا بعض العبارات عن الاستحالات والانقلابات التكوينية العالة، كما وردت في كتاب الفلاحة النبطية:

إن الأشياء كلها ينقلب بعضها إلى بعض ويستحيل كل جنس منها إلى الجنس الآخر، فينقلب الحيوان إلى نبات، كما يستحيل النبات إلى حيوان، وتنقلب المعدنية إلى النبات كما يكون من النبات معدنية. وإن الأجناس الثاثة في توقها أن يستحيل بعضها إلى بعض، لكن تختلف في الاستحالة من طريق المدة، إن بعضها يكون ذلك منه في مدة أثرب وبعضها يكون في مدة أبعد. ويحكم عليها في الجملة أنها تستحيل بعضها إلى بعض، فهذا علمناه آدم من تكوين وتوليد... (ص: ١٣٢).

إن انتقال شخص إلى شخص من نوعه أقرب من استحالة شخص إلى شخص ليس من نوعه. وأما التقارب فإن استحالة النبات إلى حيوان والحيوان إلى نبات أسهل وأقرب من استحالة المعدني إلى الحيوان والحيوان إلى المعدني. هذا على طريق الاستحالة المعروفة بالعادة الجارية فأما الاستحالة التي هي غير هذه، فإن لها صفة أخرى وحكم آخر. وهذه التي حكمها غير حكم تلك هي الاستحالة من عنصر إلى عنصر في الأجسام المركة، لا في العناصر. (ص: ١٣٢١).

والدليل على أن أن الأشياء كلها، أن ينتقل بعضها إلى بعض، أعني في الأجسام السركية، أن أصولها التي هي العناصر تنتقل وتستحيل بعضها إلى بعض. فقد ينبغي أن تكون أولادها الكاينة عنها مثلها في استحالة بعضها إلى بعض. ودليل آخر أن الطبايع الأربع هي المدبرة للجميع والمحيلة والمغيرة، وهي في الأجناس الثلق سواء، فإن الحرارة التي في الحيوان وأشخاصه هي الحرارة التي في النبات وأشخاصه، وكذلك البرودة والرطوبة واليس كللك. فإذا كان هذا هكذا ظلها أن تنقلب بعضها إلى بعض(۱۰).

 <sup>(</sup>١) راجع كتاب الفلاحة النبطية، ج٢، ١٣٢١ وما بعدها حول هذا الموضرع.

#### حكايات وخرافات عن التكوينات:

يورد كتاب الفلاحة النبطية خرافات وحكايات من مخلوقات غريبة شاهدها النامى والبحارة في أماكن مختلفة تشير إلى تكوينات من الطبيمة على خلاف ما جرت عليه العادة من توالد طبيعي بل يتكون على غير سيل التنامل والتوالد قد ذكرنا بعضها:

وقد علمنا أن من يدفع تكوين إنسان إنما هو لأنه لم يشاهد إنساناً كان على غير سبيل التوالد بين الذكر والأنشى. فإن في هذه الأقاليم والمبلدان التي على وجه الأرض أشياء هي أناس وغيرهم من الحيوان يتكون على غير سبيل التناسل والتوالد قد ذكرنا بعضها. (ص: ١٣٣٣).

فهذا البحر المسمى بحر الهند يظهر في مواضع منه بناحية سرنديب في الربيع لله المستوبة المستوبة

وفي هذا كلام كثير ودلايل على تكون ناس في ذلك البحر في كل سنة. وفي البحر سمك على صورة الرجال والنساء. وما يرى من صور النساء أكثر. فإن الصيادين يخبرون أنه يقع في شباكهم في جملة السمك الذي يصيدونه نساء على صورة الناس، وجوهيم وحواجيهم وأعينهم، وأن يعضهم في قد الناس ويعضهم ألطف، فأما الذكور من هذا السمك قلين هم على صورة الرجال، فلهم لحى، وبعضهم بلا لحى إذا كانت أسناهم صغار كأسنان الصبيان والفتيان، والرجل الملتحي منهم يسمى طبهما للبحر، وهذا شيء مشهور، وهم أحياء يحسون ويتحركون. (مر١٢٣٠) وفي ناحية المشرق بين عينين من أهبان الهمين، على أحد جنبي الجبل، نهر جار، وهذا أحد الأهبان، ومن الجانب الآخر، كالبحيرة المعنوة فيها ماء واقف وإنه يسمع في تلك البحيرة في الربيع صياح ناس وضجيج كضجيجهم سواء، وصراخ ينفذ من ذلك الضجيج كصراخ الناس سواء، يسمعون بعقبه جلبة وضجة كجلبة الناس وضجتهم، حتى لا يشك السامع ذلك أنه ضجيج ناس وصياحهم، وإن في ذلك الجبل حجارة مختلطة بطين أحمر خلوقي ناعم جداً وإنه يتدحرج من ذلك الجبل من ذلك التراب الخلوقي فدرة بعد فدرة.

فمتى فلتى إنسان تلك الفدر الطين أو انفلقت لنفسها ظهر في شقي تلك الفدرة صورتي إنسانين بجميع أعضاء الناس لا تخالف ولا تنقص. وأنه إذا توسط الربيع خرج من ذلك الجبل أناس لهم لحم وعظام وشعر وأيدي وأرجل وعيون، تأتي الصور، إلا أنهم لا يتحركون ولايتكلمون ولا يحسون، كأنهم موتى يقعون عن جنبي ذلك الجبل، ووقوعهم إلى ناحية البحيرة التي ماوها واقف أكثر، فإنه يظهر من تلك البحيرة في آخر الربيع روس ناس وأفرعتهم وسوقهم كأنها مقطعة ملقاة هناك براها الناس. وروما أخذ بعضها الآخذ فيجدها، إذا جسها كأنها أعضاء الناس، إلا أن هذه الأعضاء كأعضاء الموتى. (ص: ١٢٢٣ ـ ١٣٢٤).

وإن قرماً من تلك البلاد يأخذون من تراب ذلك الجبل فيمفنونه في
موضع ندي مفموم، فيتكون منه إنسان تام الصورة كساير الناس، وهو
مع ذلك حي متحرك، إلا أنه لا يقى بعد تحرك حياً إلا يوم وأكثر قلبلاً
وأقل قليلاً، ثم يطفى سريعاً في لحظة. وفي هذا دلالة على أن الناس قد
يكونون بالتناسل المعروف المعهود وقد يتكونون على غير التناسل بعمل

الطبيعة في مواضع من الأرض توجب ذلك. وأن تلك المواضع كارحام انساء لتكوين الولد. فإن للطبيعة طبخ ورفق في تكوين الولد، وأن للطبعة طبخ ورفق في تكوين ما تكوّنه وتحديد في أفعالها وتدفيق، من تمكنت من مادة موافقة لكون شيء كوّنت منه ذلك الشيء، إن كان في جعد حيوان، أناس وغير أناس من ساير الحيوان، كما يتكون نبات من خير برز ولا زرع زارع ولا إفلاح فلاح. (ص: ١٣٢٤).

وفي كل هذا دلالة على كون إنسان وغير إنسان من الحيوانات الكبار والصغار، لا على طريق التناسل بل على الطريق الآخر الذي قدمنا ذكره، وهو بالاستحالة والانقلاب من شيء إلى شيء آخر بعيد منه أو قريب منه. ودليل على أنه قد يتكون في ذلك البحر الذي يرى فيه المذراع وفيها الكف إنسان في كل سنة، في ذلك الوقت، فيظهر منه ذلك. وأنَّ كون الحيوانات الكبار مثل كون الصغار التي تتكون بتمفين بمفي الأشياء، فنظب فصير (١٠/ (ص: ١٣٢٤).

### خرافات وطقوس زراعية حول تراكيب الأشجار بعضها ببعض:

إذْ قصد الناس في هذه التراكيب هو أن يكسب المُركَّب من المُركَّب هليه إما طعماً ليس هو فيه أو رايحة كذلك أولونا كذلك أو حسن شكل وهورة، فتكون فرية في ذلك النوع أو مخالفة من بعض المخالفات تكون

 <sup>(</sup>٦) يرفيع موضوع التوليدات والتكوينات: كتاب الفلاحة النبطية، ج٢، ص١٣٢٤ رما
 بعدها. للمورد والأطلاع.

فيها فايدة للناس. وهذه الأحوال المقصودة في التركيب التي يريدها الناس به قد تتم وتكون بهذا العمل الذي تُصِغه ريحمله الناس بهذه الأفصان المنزوعة العركّبة على ما يجب أن تُركّب عليه. (ص، ١٢٨٨).

فمتى أردتم تركيب شجرة على شجرة لتكسبوا المركّب شيئا مما ذكرنا، فنحتاجون أن تأخذوا غصناً من أحد الشجر فتركبونه على بدن شجرة أخرى. وفي هذا العمل خاصية ظريفة، وهو من أعمال أصحاب الطلسمات. (ص: ١٢٨٨).

#### \_ طقس خرافي للتركيب (مضاجعة جارية حسناء):

قالوا من عزم على ذلك فليعمد إلى جارية يختارها بارعة الجمال، فيأخذ بيدها ويقيمها على أصل الشجرة التي قد عزم أن يركب النصن عليها، ثم يكسح الغصن كما يكسح الناس الغصن الذين يريدون تركيه ثم يأتي به إلى الشجرة التي يريد التركيب عليها، والجارية قابمة مع أصل الشجرة. فيشق في الشجرة للغصن ثم يكشف ثياب الجارية عنها ويكشف ثيابه ثم يضم الغصن في موضعه وهو يجامع الجارية من قيام، ويركب الغصن في وقت جماع، مع الجماع، سواء على تلك الشجرة، ويجتهد أن يكون إنزاله مع الغراغ من تركيب الغصن في الشجرة، وينتمى عن الجارية بعد التركيب للغصن. فإن حملت تلك الجارية اكتسبت تلك الشجرة وذلك الغصن جميع وايحتها وطعمها، وإن لم تحمل الجارية فإن اكساب الغصن من الشجرة يكون يسيراً. (ص: ١٢٨٨).

مثال ذلك أن إنساناً أراد تركيب كشيرى على شهيرة أنرج ليخزج الكمثرى في لون الأثرج ووبعه، فليممل ما قلنا. ولتكن الجارية غير مفصوبة على نفسها، بل طابعة خير مكرمة. ويفعل ذلك الاتحار ش زوجته التي تزوجها على السنّة المعهودة لا غير ذلك، ويكون جِماعُه لها كالعادة الجارية ولا يخالف في شى. (ص: ١٢٨٩).

### ـ طقس تركيبي آخر (طقس مداعبة الجارية الحسناء ومضاجعتها):

نهذه الاتساب الرايحة واللون. وكذلك اكتساب الطعم مع الرايحة أو الطعم وحده، فهو هكذا. لكن فيه مخالفات في صغاير من الأعمال يكون عنها خواص ظريفة. مثال ذلك إنسان أراد تركيب تفاح على رمانة حلوة ليخرج طعم التفاح حلو كحلاوة الرمان. فليحضر الجارية إلى جلب الشجرة التي يريد التركيب عليها ويداعبها حتى تضحك ويبوسها ويقومها، ويدفع الغمن إليها لتركيه هي بيدها، فإذا وضعت الغمن في موضعه، فليحسر ثيابها من خلف، ووجهها هي إلى الشجرة تعمل التركيب، ويجامها من خلف، ووجهها هي إلى الشجرة تعمل الفوس للغمن، إلى أن يغرغ من جماعها من خلف. ويجتهد أن يكون ألها وقت واحد، ثم يترك الشجرة لا يقربها أحد ألى الوقت، فإنها تحدا الجارية ألى الدارة المقارفي المركب كالقول الأول الذي قدمناه. (ص. ١٢٨٩).

## **- طن**س **تركيبي آخر** :

فلما من أراد تركيب شجرة على شجرة لإقلاب الشكل والصورة من حفر إلى كبر ومن كبر إلى صغر، إلا أن الفايدة أن يجمل الصغير كبيراً ولا يجمل الكبير صغيراً. مثال ذلك غصن من شجرة نبق يركب على هجرة تفاح حلو لتحمل لهقاً في قد التفاح وحلاوته. وليس هذا عام في كل الشجر، أهني أن يركب ذو نوى على غير ذي نوى، فيقبل التركيب.

قبان في هذا علماً وكلاماً فيه طول ليس هذا موضعه. لكن النبق قد يأخذ

كبر القد من النفاح الحلو. فمن أواد ذلك فليحمد إلى جارية فيقيمها مع
أصل النفاحة، ثم يكسح الفصن أو إن كان الغصن مكسوحاً فيسلام،

وليكن النصن المكسوح معتلياً طويلاً، ثم يأخذه بيده اليمنى ويأخذ

ذكره باليسرى، ويضع الغصن في موضع مغرسه ويضع ذكره في فرج

الجارية ويجامعها، ويقوم الغصن مع ابتدايه بإدخال ذكره في الفرج،

ولا يدع مس الغصن وتقويمه وهو يجامع حتى يفرغ منهما معاً في وقت

واحد، قان ذلك يحمل نبقاً كباراً قريباً من قد التفاح، ويكون بالأكثر بلا

نوى حلواً لفيذاً كباراً. (ص: ١٣٨٩ ـ ١٢٩٠).

وهذا من أعجب الخواص. وينبغي أن تقيسوا على هذا وتفرعوا عليه فروعاً كثيرة ولا تفنى وتعملون فيه كنحو ما وصفنا، فإنكم ترون ما تحبون. (ص: ١٢٩٥).

### منامات زراعية:

# ـ رؤيا عجوز طويلة بيضاء في النوم

وقد كانت امرأة من بعض نساء أكرتي بطيزناباذ، في ضيعي، الكرم الذي لي بها، جآت إلى مدينة بابل فأخبرتني أنها رأت في النوم كأن امرأة، زهمت طويلة بيضاء عجوز، تقول لها: «امضي إلى قوثامي فقولي له: (هالج الكرم إذا سقم وانقطعت ثمرته بماء الفجل المعتصر منه، حبه في أصولها ورُشُّ عليها منه، أعني من مايه، فإنه يشفيها، خقدمت إليها أن ترجع إلى طيزناباذ وتغير رئيس أكرتي (فلاحي) بذلك وتقول له ضي، أن اهمل هذا بكروم كان قد نالها هنا السقم مناك، ثم غلث فلم أذكر هذا. وكان هذا الأنحار الذي في تلك الضيعة رجلاً معملاً جيد العقل، فلم يلتفت إلى منام المرأة ولم يعالج ما مقم من كرومي، وكانت ثلثة قد نالها السقم، بل عالجها باستيمالها البت، كما وصف صغريث، وكسحها ثلاثها وطمها حتى نبت، فكان من أمرها ما كان. فلما صرت إلى الضيعة بعد زمان، سألت عن الكروم السقيمة وعن منام المرأة، فجعل يهزأ بالمرأة ومنامها وقال: «عالجتها بما ذكره صغيث، لأنه أبلغ ما تعالج به هذه السقيمة، ولم أر علاجها بغيره، وقد نبت فروماً جيادةً.

# فحمدته وجزيته خيراً.

وهذه الوجوه من العلاجات كلها صالحة، فجربوا منها ما قرب متناوله. وقد أخبرناكم بما علمناه منها فأنجع. وهذا المنام الذي رأته العرأة فيه نظر. وذلك أن الفجل عدو من أعداء الكروم، فإذا زرع فيها بينها أمرضها. والعرأة رأت أن ماه إذا اعتصر كان شفا من سقم الكرم. والقياس يوجب أن هذا باطل، لكني إنما قلت لها، لما أخبرتني بالمنام، أن تمضي إلى أكاري فتخبره بذلك، هو شيء كان مني على طريق المشورة. للأكار وابتلاء عقله. فكان الأكار عاقلاً فلم يلتفت إلى هذا المنام ولم يصدقه، بل عمل في علاج سقم الكروم بما قد عرفه وخيره وجوت له العادة بتجريه. (ص: ١٠٤٦ - ١٠٤٧).

### تدوير المنابت:

# ما العلة في تدوير المنابت والأشجار وغيرها:

إنا فرى الغالب بل العام في صور المنابت كلها الشكل المدور، فأوراق العنابت أكثرها مدور صحيح التدوير، وما ليس بمدور فالغالب عليه في المنظر أنه إلى التدوير. وسوق الأشجار الكبار والمنابت الصغار مدورة، وكذلك شكل أفصانها وشعارها وبزورها وأزهارها وغير ذلك من الطالعات منها، إما مدورة بالحقيقة أو الغالب عليها التدوير، مورقها، غلاظها ورقاقها، مدورة، وجعلة صور الأشجار والمنابت مدورة. فنسأل أفسنا ما العلة في ذلك. فنجيب بأن صغريثاً له، في علة هذا الموجبة له، قول، ولغيره قول، لكنني أبداً بقول صغريث لشهرته كانت أرى أن أدمى يتقدم الخال كلهم جعيماً في علم علل جميع الأثياء كلها على المعرم. فلأجل أن ليس كل النبط يرون في أدمى رأيي فيه، ترك رأيهي وانبعتهم في رأيهم، وخاصة الكسدانيين منهم، فإنهم يرون يحكم عليها، فيسلمون ذلك له تسليماً. فأما أنا فلا أسلم لأحد شيئاً يحكم عليها، فيسلمون ذلك له تسليماً. فأما أنا فلا أسلم لأحد شيئاً التعرم عذي الدلالة على صحة ما يقوم في عقلي التسليم من التسعب والهوى والاستحسان. (ص: ٧٠٣).

- حكاية صغريث وقوله في العلة في استدارة جميع الطالعات من المنابت:

يقول صاحب الفلاحة النبطية حول ذلك: ونرجع إلى حكاية قول صغربت في العلة في استدارة جميع الطالعات من المنابت، قال: العلة في ذلك أن جميع الحيوان والنبات والمعدنية هي أولاد المناصر الأربعة، والعناصر الأربعة كأولاد الكواكب بعد النيزين أو مع النيزين . فإن بين القولين فرقاً، أهني بين قولي وأولاده وبين قولي وكأولاده، وأمني أيضاً الفرق بين معنى «بُعد» أو همه، وهذا ظاهر لا احتاج إلى الأطناب فيه، وما تعقد طايفتنا فيه ويتحزبون من أجله أحزابا، وكذلك يد يفترفون مختلفين بين قولهم اأولاده وبين قولهم «كاولاد». إلا أن الهلاف بينهم في هذا قريب، والخلاف بينهم في القول في باب الكواكب بعد النيزين متقارب كثير الفنون، لأنه أصل من أصول الدين مظهم. فإذا كنت هاهنا غير مقدر لهذين المعنيين، فيلزمني أن أخير بالعة في التدوير في البات فقط فأقول: (ص: ٧٠٤).

### الطة في التدوير:

ـ إن الآلهة اختارت الظهور لإحساسنا بالأشكال الكري المدورة:

العلة في ذلك أن الآلهة الكرام، الذين هم النَّيْرَان والكواكب كلها بعدهما لا معهما، اختارت الظهور لإحساسنا بالأشكال الكرية، وهي المدورة، فلمًا كان ظهور الآلهة الفاعلة لكل الأشياء بالشكل المدوّر، فكان هذا الشكل هو المرضى عندهم له، وجب أن يكون هو المرضى هنده لما صنعوه، وذاك أن اختيارهم الظهور بهذا الشكل لم يكن إلا من حكمة بالغة، كما أنه ليس يفعلون شيئاً إلا عن حكمة بالغة، ولم بعلمونا جميع الأشياء فنعلم العلة في اختيارهم لأنفسهم التدور الكري، مِل طمونًا ما شاؤوا أن نعلمه، وتركوا شيئاً كثيراً، فصرنا عالمين بما · خاروا لنا وفير عالمين بما طووه عنا. وهذا أيضاً منهم عن حكمة بالغة وظر منهم لنا ورحمة، لأنّا لو أحطنا بكل شيء علماً لكان ذلك مضراً بنا ضرراً عظيماً كثيراً. وأيضاً فإنه غير ممكن أن تعلم عقولنا مع صغرها كل شي. وتحيط به علماً. فلما وجب في الحكمة ولم يكن فيها أيضاً فيرظك، كنا نعلم بعض الأشياء ولا نعلم بعضاً. وكان ظهور الآلهة لإصلمنا بالشكل الكزي مما لا نعلم لم اختارته لأنفسها، بل نعلم أنها الخارثه لحكمة بالغة وصواب بين، لعلمنا أن هذا أحد لأفعال التي تشبه غيرها من أنمال الآلهة العكيمة العليمة. فإن هذا هكذا، فإنها اختارت 
إيضاً أن تبعمل الغالب على ما في هذا العالم السفلي الشكل المدور. 
وليس معنى قولي «الغالب» أني أشير أن في الأشكال غيره» بل أقول أن 
شكل كل شيء في العالم مدور على العموم وأن قولنا مطاول ومربع ومثلث 
ومثن وغير ذلك من جميع الأشكال كلها والصور جميماً مدورة كرية، 
بالغالب عليها وبالحقيقة جميماً. وهذا أيضاً معا لست أحتاج إلى الإطناب 
فيه وإقامة الحجة عليه لأمرين، وأحدهما شهرته عند الكسدانيين، والثاني 
أني متى أخذت فيه تؤيمني تقصيه إلى آخرة، لأن فيه ما تعلمون من الخلاف 
اليسير القليل، وإذا فعلت ذلك خرجت عن الكلام في علة التدوير، لم كان 
ولم وجب، إلى الكلام في الصور والأشكال، فيصير في ذلك خروج عما 
المكونة في العالم السفلي مدررة الصورة والأشكال من جملة كلامنا، 
المكونة في العالم السفلي مدررة الصورة والأشكال من جملة كلامنا، 
ويطن وخفي عنا العلة الأولى في ذلك، لأن الآلهة الكرام أخفته عنا 
باستطاق منا لذلك ونظر رحمة. (ص: ٢٠٠٥-٢٠).

ـ احتجاج قوثامي على صغريت بأنه لم يذكر فضل أدمى في هذا المعل مع معرفته بأن له السبق والريادة، وهو العارف والعؤمن والمصدق بعلمه، فقد وضع أدمى كتاب في علل كل الأشياء، بما أوصى إليه وعلمته ألهنا القمر، وأجمع الكسدانيون على علمه وريادته في ذلك.

قال قرئامي: فهذا الفصل هو كلام صغريث في علة تدوير جميع العناب، ولي هاهنا قول، وهو ميني على سبيل التعجب من صغريث لا على سبيل معارضته ولا على إنكارٍ عليه ولا شك في قوله، لكن لا عتب عليّ في تعجبي من شيء ما ظهر لي، وتعجبي هو أن صغريثاً عالم محل أهى من إلهنا القمر، وفضل عنايته به، وأنه رسوله إلى جمع أبناء البشر، وأنه أوحى إليه من العلوم ما لم يوحه إلى أحد فيما تعلم من البشر. ومع علمه بللك فهو مؤمن به مصدق له اعني ادمى في دعواه. وقد قرأ ما أخبر به أدمى من علة التدوير في النبات من كتاب أدمى الكبير الذي وضعه في العلل، فأخبر بعلة كل شيء وما أتام على ذلك من الحجة الشاهدة، فلم يذكره صغريت في هذا الفصل من كلامه على مثل ما تكلم عليه أدمى. (ص: ٧٠٥ ـ ٧٠٦).

وقد اجتمع الكسدانيون منذ عهد أدمى إلى زماننا هذا أن اخياره عما أخبر به إنما هو تعليم القمر له، وصغريث يؤمن بهذا ويصدق أدمى في تعاليمه كلها، فقد كان الواجب عليه، لما ذكر علة التدوير في النبات، أن يحكي عن أدمى ما قال فيه لابته أشيئا أن يجمل علة ذلك الأولى هو ظهرو الآلهة لحواسنا في الشكل الكروي. فأما وقد أمسك عن الحكاية عن أدمى في هذا المعنى، فلم يعمر به البتة. أهو على طريق الخلاف عليه، أم على طريق الغلاف عليه، أم على طريق الغلاف من تعليم القمة له، وإن كان قد حكى في أقاويله عن الماضين في من تعليم القمارية (ص . ٧٠١).

فإن أدمى قد حكى عن سيد البشر دواناي أشياء كثيرة هي موجودة في كتبه ودالة على رضى أدمى بآراء دواناي وأوضاعه. وقد حكى عن شامات النهري أيضاً في كتبه حكايات عدة وارتضى مذهبه وصوب رأيه في ترك المصابيح بين الكروم بالليل، .... (ص: ٧٠٦).

### معجزات آدم (أدمى) الباهرة للعقول:

فإذا كان أدمى في عظم محله وكبر موضعه وكثرة إعظام الناس له وكثير عناية إلهنا القمر به وسعة تعليمه إباه وتفضيله له على الناس وجعله رسولاً إلى الناس كلهم وإعانته على تطواف البلدان والأقاليم من السفرق إلى المغرب وإعطايه إياه تلك المعجزات الباهرة للمقول، لم يستكبر أن يحكي عفن كان قبله ما علم أنه قد أصاب فيه، ولم يستكبر عن مدح دواتاي، إذ ذكره ومدح جاحوسي الشاعر وتفضيله لم في نظم الشعر، فأنت، ياصغريث، لِمَ لَمْ تَخْلِ عن أدمى قوله في علة استدارة أجزاه المنابت كلها ولم تذكره البقه كأنك لم تسمع به ولم يبلغك؟، ما رضيت لك بهذا ولا أستحسته منك. (ص: ٧٠١ ـ ٧٠٧.

## رأي أدمى في علة غلبة الاستدارة على أعضاء المنابت:

والذي ذكره أدمى في علة غلة الاستدارة على أعضاه المناب هو أن المائية والهوائية فيه أكثر من العنصرين الآخرين، قال: فلما قلت فيه الأجزاء الأورضية وغلبتها الأجزاء الهوائية والمائية فغلب عليه المنصران الإجزاء الهوائية والمائية فغلب عليه المنصرين الياسين، استدار ورقة وثمره وسوقه وأغصائه وأكثر التدوير، كما أثّا متى نقطنا نقطة ماه وقعت على ما تقع عليه مدورة وكل وطب سيّال هذه حاله ما لم يكن فيه فضل يجري منه فيستطيل، فإنه إن كان مقداره فضل وكان يسير المقدار وقع مدوراً. والتدوير في كل يكن في كميته فضل وكان يسير المقدار وقع مدوراً. والتدوير في كل مدور كان عن العناصر، إنما هو لفلية الرطوية عليه، وفيلة الرطوية إنما هم فلية الركوين الللين هما الماء والهواه. فإن جميع النبات هو من الأرضية إلا بمقدار ما يسكه ويعقد رطريته، الماء والهواء وليس فيه من الأرضية إلا بمقدار ما يسكه ويعقد رطريته، ودفلك يكون بأجزاء لطيفة من الأرضية إلا بمقدار ما يسكه ويعقد رطريته،

من النارية إلا بمقدار ما يصلحه ويجففه ويشده ويمسكه ويحبيه، فيتم كونه على هذه الصفة<sup>(١)</sup>. (ص: ٧٠٧).

#### شجر البرّ:

# **مجائبه، غرائبه، فوائله، أنواعه:**

نقد ذكر ينبوشاد الحكيم الصنديد أنه قد ينبت في البر بعقب نزول السيل العظيم على الجبال والحجارة وعلى السهل والنراب ضروباً من النبت الطبب الربح خاصة، مثل الذي سمته العرب القعو، وأسعاه الكسانيون، اتباعاً لأدم (في تسميته) القعوانا، وأنه ينبت منها أيضاً الذي سمته العرب الفيران، وأسماه آدم الحماحمر"، والذي أسمت العرب الحرجم وأسماه آدم العماحات العجرباتا . وهذه كلها طبية الربع، ورأياها أكثر ما ينبت بعقب السيل المغرط الشديد الحما.

قال فوقامى: وإنّما طابت (روايح أكثر) ما يبته السيل في البر لأجل ظلة الحوارة عليه، وقد كنا أخيرنا فيما مضى من هذا الكتاب، في باب ذكر السيل، الملّة في حما السيل وشدّة حوارته. ثمّ رجع كلام ينبوشاد، قال: قال:

والنريائي فيما ينعقد بصله في البر بعد نزول السيل ـ قال أبو بكر

إحمد بن وحشية: النريائي هو الذي سقاه الفرس النرجس وسقاه العرب المبهر. وهذا قد قاله قوثامي، إلا أنه لم يذكر تسمية الفرس له، وإنشا حكى تسمية العرب إناه العبهر، وإنشا يذكر قوثامي تسمية شجر البر ومنابته العمنار على ما سمة العرب، لأن البراري أكثرها مساكن العرب. فلما رأى قوثامي في نبات البر ما لم يعرفه أكثر الأمم وأن العرب تعرف وقد سعته جعل تسمية نبات البر ما لم يعرفه أكثر الأمم وأن العرب تعرف ثم رجع الكلام إلى ينبوشاد حكاية قوثامي عنه. قال ينبوشاد: (ص:۱۱۳۷).

(وللهند نباتات) لا تنبت في البر إلا بعقب سيل عظيم، فإن امده بعد السيل مطر طال وانتشر فصار شجراً كباراً وحمل حملاً نبيلاً حتى تطبب رابحة الصحارى التي ينبت فيها والجبال التي يكون عليها، لأنه ينبت في السهل والجبل. فما ينبت (في الجبل) وعلى الحجارة كان قصيراً جعداً، وماينت في السهل كان طويلاً منبسطاً والنابت منه (ماهو) أذكى ربحاً واحد وأشد وأغلظ خشباً وأبقى على الزمان. وهذا من الشجر لا من صغار النبات. قال ابن وحشية: هذا هو الآس.

قال ينبوشاد: وقد ينبت في الرمال المفردة عن مخالطة الطين والتراب وكون الحجارة فيها منابت، إلا أنها لطاف كلها غير كبار، إلا خصة أشجار لا تنبت إلا في الرمل أو في الأرض الرملة، أما ما ينبت في الرمل المفرد على مخالطة التراب فشجرة تسمّى الأرطيائل، ترتفع كارتفاع شجرة الخطمي، وأخرى تسمّى الأنطيائل، ترتفع أقل من ارتفاع الخطمي قليلاً، وشجرة ثالثة تسمى الأعيامي، ترتفع كارتفاع شجرة الخورع، إذا كان شتاء مخصباً كثير الأمطار، وترتفع أقل إذا كان شتاء قليل الأمطار. وأما ما ينبت من الشجر في الأرض المختلطة (من رمل) وطبن رزاب، كشجرة لطيفة تسمى الأصمايا، وشجرة أخرى (لطيفة أيضا) غيفة يقال لها الموصاصى، هي مثل الأعصابا في الضعف، إلا أنها يؤل أكثر، وعليها لحا دقاق كالخبوط يركب أغصانها، يعمل منها عيال، إلا أنها ضعاف لا قوة لها، وأما الأمطيائا الخارج من الرمل لمحف فإنه أغلظ هذه التي ذكرناها خشباً. فإذا انسلخ الصيف ودخل يثرين طلع (على خشبها) صعف لايجف جغافاً شديداً، يسحق منه، بل هر مثل المصطكى، إلا أنه لا طعم له يتبين. وقد يمضعه بعض ساكني فراة أغير، ثم ينتشر ولا يعقد مكانه إلا شيء لطيف جداً يتبخر به أهل بنه يقولون في شجرة الأهياهي أنها أن أخذ انسان من خشبها فجرده من روة وتبخر به دفع عنه الجدري (أو أصلح الجدري) وكذلك زعموا انه بغع الجرب مضعة بليغة، يشفي منه إذا أديم التبخر به. (ص ١١٣٨).

ويزهم أهل اليمن إنه إن اقتلع إنسان منه أصل فروعه وعروقه وعلقه على باب بيت أو باب دار، أنه يصرف عن ذلك البيت وتلك الدار سعراً، إن كان فيها قد دفن، وإن لم يكن ثم أتقق أن يدفن هناك بعد نعلية هذا الأصل أو قبله، أبطل هذا الأصل ذلك السحر، وكذلك ونعوا أن من أوقد من حطب هذه الشجرة وقوداً دايماً، سبعة أيام، أنه هوف ضرر السعو عن المسعور. وهذه حكايات حكيت لنا عن العرب لا عمول حقيقها. وقد يجوز أن تكون حقاً كما قالوا.

وقد ينبت في الأرض المختلطة الرخوة شجرة صغيرة يقال لها

الرحامياهي، لها عروق تعتد منها بالقرب من وجه الأرض، ولا تنوص في جوف الأرض كما تخوص العروق. وتلك العروق بيض شديرة البياض، لبعضها بصيص، وهي طيبة الطعم إن أكلها أكل بعد سلقها بالماء العذب مرتين.

وقد يزعم أهل اليمن أن هذه العروق إذا جففت ثم صحقت وخلطت بالخبز، وأكل أو بالفتيت وشربه النساء، فإنهن يسمَنَ شديداً ونزيد أبدانهن وتصح ويشتهين كثرة الأكل، وكذلك يعمل مع الرجال ان اكلوه.

وينبت فيما استرخى من الأرض أيضاً وكان مختلطاً برمل شجيرة مدورة الورق لطاف جداً كأنها أظفار الصبيان، تسميها النبط *طفتائل* ويسميها قوم آخر مسيا، لها خضرة في أغصانها وورقها لا تفارقها تلك الخضرة وإن قلعت من منبتها وجففت ويست.

وقد قدمنا القول إن كلَّما يتخذه الناس في البساتين والضياع والمزارع، ففي البر مثله. إلا أن آدم وحكماء بعده قالوا إنَّا ننسب إلى البر كل شجرة ذات أشواك فقول إنها برية. وإذ هذا هكذا فلنبندي بعدد شجر ا*لب*ر ذوات الشوك، ثم نبعه بغيره مما ينسب إلى البر.

فمن (شجر البر) شجرة السفر التي تحمل نبقا، المدورة الورق. وقد تعظم ونتنشر حتى تجاوز حد شجر البر كله، وهي شجرة نبها قبض ظاهر، في ورقها وثمرتها، ولها مع ذلك القبض رطوبة علكة لعابية، وفيها خوص وتنقية وجلاء ودفع، (وقال آدم) في كلامه عليها: شجرة السدر شجرة أولياي وهي مباركة. فمن بركتها أن منافعها أكثر من مضارها، وفيها ظل ظليل وطيب ربح، إذا هيت عليها الرباح المختلفة، (يهني الحارة بعد الباردة، والباردة بعد الحارة) وهي شجرة طويلة العمر صابرة على كثرة العطش وعدم الساء، الزمان الطويل، ولولا ان شجرة أيم المنسوبة إليه معلومة مشهورة لقلنا إن السدرة شجرة آدم، لما أطال في مدحها.

ومن الشجر البرية الفرقدايا، ورقها أصغر من ورق الزيتون كثيراً، 
وهو على صورته، وهي ذات شوك ضعيف. ومنها شجرة الصالا، وهي 
متشوكة، ورقها كورق العوسج. ومنها شجرة الشامث، ذات شوك، 
وهي نكبر وتنتشر وتنبت في الصخور والتراب وعلى الجبال، فيها 
(زعلرة ومراوة) ويقال إنَّ ورقها إنَّ دق وضعدت به السرة أخرج من 
هجوف الديدان وحب القرع. ومنها شجرة الغضاهي، لها شوك كثير 
عيرة كبار قليل حايل اللون عن الخضرة، ومنها شجرة السلمايا، ذات 
شوف ضعيف، وهي قليلة المرارة توافق القلب، إذا ضمد بها الصدر مع 
هم الورد، ويقال إنها إذا ضمد بورقها مدقوقاً البواسير أضمرته، وإن

ومن شجر البر البكر وأمر الكبر ظريف لأنه يعظم في البر أكثر مما يعشر في الساتين، لأن القشف يوافقه وتكون ثمرته أكثر ويكون أشدً موارة من النابت على شطوط السواقي وأكثر حدّة، ومن البرية ذوات قشوك السمائة، وهي ذات ورق بين المدور والمطاول، لطاف قليل قرطوبة، شوكها قصار، تقول العرب إنها تضغف، وربما جفّت وهلكت من تنابع البرق والرعد عليها. ومنها شجرة الجرجاوا، وهذه بن قضيطة على الأرض والقايمة على ساق، وهي ضعيفة النبات، إلا أبنا تبعط كثيراً، ولها لون ليس بخضرة مشبعة، ومما هي بين المنبسطة والملاحا، لها شوك وروق صغار إلى التدوير ما هو، وشوكها ضعيف، تشعر ثموة، إذا اشتد الحر جفت ثعرتها وتناثرت منها كلها. يقولون إئها تقلع الأوساخ من أبدان الناس إذا تدلكوا بورقها يابــــأ مطحونًا، (وهذا على) أنّ فيها أدنى لزوجة، ولا قبض فيها.

ومنها شجرة الشفار تحمل ورداً أحمر، وهي لطيفة غير كبيرة، ورقها مثل ورق الكاكنج (لها رايحة) كريهة قليلاً، وأما الماشية كلها فتماف أكلها لكراهة ريحها، وتقول العرب أهل أطراف إقليم بابل مما يلي البر إن وردها أحمر، إذا جفف وسحق وذر على الخمر قلبه خلاً وحامضاً في يوم واحد أو يومين، إلا أنهم يزعمون أن ذلك الخل يحدث فيه كراهة في ريحه. ويقولون أيضاً إن ورقها ووردها إذا دق غضاً وضعد به العظم الكبير جبره وشدة وأصلحه وذلك إذا خلط مع الطين وضعد بهما جميعاً.

ومن ذوات الشوك البرية، وتنبت في الجبال أكثر من نباتها في السلحماى، وهي شجرة جعدة لا تطول كثيراً، بل بمقدار قامة الصبي وخشبها في صلابه وأدنى مرارة، وهي زعموا تنفع الطحال الصبل إذا ضمد بها رطبة مدقوقة، ومن البرية ذوات الشوك، الإسلنجاي. (وهذه أيضاً) أكثر نباتها على الصخور والجبال، ولها عروق تشق الحجارة وتدخل فيها، وليس لها نور ولا ثمرة، وهي مما لاطعم له من النبات. ومن البرية ذوات الشوك، مما ينبت على الحجارة أيضاً، الهراساي، وهذه شجرة صغيرة تحمل حباً لطافا كالشهدائيج، بلا وود يقدم شديد المرارة زهر جداً، يقولون إنه يقتل الفنم منى أكلت، ومن ذوات الشوك الهرية الكرفلاحي، شوكها كثير منتسج عليها، ورقها، ورقها لهرا المها لها رور ولاثمرة ولايزر.

ومن شجر البر المتشوك شجرة إبراهيم، ذات شوك كبار شديد،

يهظم أغصانها وطولها وتذهب في الهواء طولاً، وتحمل ورداً اصغر طب الربح، ولا تكاد إذا اتخذت في البساتين أن تبقى كيفايها في البر. وقد قال صغريث فيها إنها شجرة تحب الشقا والقشف والوحدة وتوافقها الموحفة، وربما جففوا من وردها الأصفر شيئاً وطحنوه، وخلطوه يالطيب. وبأقاصي بلاد اليمن مما يلي بلاد السودان يتخذون من ورده ليظمة يطيون بها النساء مع الزعفران وغيره من الأفاويه والأدهان الطية المرابحة.

ومن الشجر الكبار المتشوكة النابتة في البر الفقراوا، الواحدة منها ثغراوة، شوكها أضعف من شوك شجر إبراهيم، ومن البرية فوات الشوك شجرة يقال لها البيصيا، لها شوك قصار، وهي في نفسها جعدة قصيرة، ومنها شجرة تسمى الجاجاج، شوكها غلاظ قصار قوي، وهي قلبة الورق، ووقها متفرق فيها، وهي شجرة زعرة فيها مشابه من اليمبا، وتبت أبدأ قريباً منها.

ومن شجر البر ذي الشرك السماسماني، وهي شجرة تكبر ونطول (جداً في الهواء) أكثر من تلك. وهي شجرة فيها مرارة وفي خشبها قوة، وربما شقق فعمل منه الرحال والمحامل والأكف وغير ذلك مما يمتعمل في الأمفار، وربما عمل من خشبها أبواب البيوت، إلا أن من طع خشها أن لا ينخر ولا يتأكل ولا يهلك كما يصيب الخشب، بل هن على حالة واحدة دهراً طويلاً وزماناً كثيراً.

ومن الشجر الكبار المنشوك شوكاً صغاراً ضعيفاً المنسراعي، وقد تعظم وتنشو كثيراً، ورقها شبيه بورق الأس، اللطاف منه. وتحمل حباً في أطراف أفصانها الصغار، أصغر من *الشاهدائيج،* طعمه مر عفص كريه جداً، لأنه يغشى. وتزعم العرب أن حبه هذا إذا طبخ بالدخل، حتى تخرج قوة الحب في الخل، وأخذ ذلك الخل فرش في البيوت، أنه يقتل الغار برايحت. وإذا عجن بشيء منه بدقيق والقي للغار فأكلته تثلهن بعد يوم ونحو ذلك، وأن العصافير متى لقطوا من حبه شيئاً قتلهم (بعد يوم) ونحو ذلك.

ومنها شجرة القاقا، وهي كبيرة تعلو علواً كثيراً، وفي خشبها تماسك وصلابة، يصلح أن يتخذ منها مثل ما يتخذ من أشباهه. ومنها شجرة العائماتا كبيرة تذهب في السعاء، ووقها يشبه ووق السرو البري، وهي سليمة من القبض، إلا أن فيها مرارة كمرارة الصبر. والعرب يسمونها الظالمة، لأنها تلف بما يقرب منها من الشجر فنهاكه ولا تدعه ينمى ولا يعلو، وكأنها تقتل ما قرب منها من السنابت كلها بكراهة ربحها وردي طبعها. ومن هذه شجرة العرفا لها شوك قابل منفرق فيها، وعلى أطراف ورقها شوك لطاف ضعف، وهي قابضة إلى المرارة.

ومن الشجر الكبار البرية التي لاشوك فيها، شجرة العسيراوي، وهي شجرة تعدل التبت كثيراً شجرة تعدل المنافقة به الشجرة المسال المنافقة به المنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة به المنافقة المنافقة المنافقة والمنافقة والم

ومن شجر البر الكبار، إلا أنها دون تلك في الكبر، شجرة يقال لها العشاء يكون ورقها على شكل ورق الرمان، إلا أنه اصغر منه كثيراً، وليس ورفها أخضر (صحيح الخضرة) بل يضرب إلى صفرة يعحمل وردًا يوره الرمان ويعقد رماناً لطافاً بابساً لا ماء فيه يسمى رمان البر، ولها شيعة تشبهها سواه، (إلا أنها) أصغر منها، تنور ولا تعقد، تسمى أخت رمان البر، ورقها مثل ورق تلك.

ومن شجر البر الكبار شجرة السراواي، لها شوك، وهي تمتد ونكبر، وأيضاً شجرة الزنفقوا، لها خشب يعمل من ما يعمل من المغشب، لأن فيه صلابة وصبر، وله رايحة (تريد أن) تكون طبية، ومنها المعشرة شجرة لا شوك لها، يقال لها الأراك، وربما عظمت وربما فيخرت لطبقة وربما متوسطة بينهما، إلا أنها على صورة الشجر، لها فيض شديد غير كريه، تشد الأسنان وتطبب النكهة وتحلّل الرطوية عن المهوات، إذا ذلكت الأسنان بقضبها (الدقاق اللطاف) وكثيراً ما ينبت بحب المواضع والبقاع، تشبه الأراك في الطبع واللون والقمل، إلا أن يلبحب المواضع والبقاع، تشبه الأراك في الطبع واللون والقمل، إلا أن كلياً من غير ومن بعضها كأنه حب الكزيرة، إذا أخذه أحد فسحفه الهؤ، فإن هذه تسهل طبعه مجالس عدة بحسب مزاج الإنسان والزمان والمعالم والمعاهم من غلة الأخلاط.

وهنها شجرة يقال لها الأسحل، تكبر وتنتشر، ورقها لطاف، وهي الهفة شديدة القبض، وعروقها سوداه، إذا أحرقت عروقها وجعل يطعما في أصولى الشجر والكرم نفعها ذلك.

ومن الشجو البرية الكثيرة النبات شجرة المرخى، وهي صلبة لخفيه ولها أخت (من الشجر تشبهها) إلا أنها الطف منها، تسمى العقاراء صلبة الخشب مثلها، ومن خشب هاتين الشجرتين تتقدح النار، إذا ضربت إحدى خشبيتهما بالأخرى أوِرَت النار شواراً ينبعث منها، ويفعل ذلك رطباً كان خشبهما أو يابساً.

ومن شجر البر الذي يعظم ويكبر الاناث، وهويشبه الأثل، وشجر الابكا، وشجر المجتمع الاثل أيضا أنه لا يكاد ينبت إلا بقرب (مجتمع ماء من) الأمطار وعلى حافات الغدران. (وهاتان الشجرتان) تعظمان ونكبران كثيراً وتنشران حتى تظلان ظلاً ثخيناً متكانفاً، ولا تحمل هاتان الشجرتان إلا شيئاً لا ينتفع به ولا يتحصل، وتحمل هذا الحمل الذي لا ينتفع به إذا عقت.

ومن شجر البر الطرق والغرب، (وهاتان الشجرتان) تعظمان وتعتدان في الهواه، وهما مشهورتان لا تخرجان إلا بقرب المياه ويحيث يجتمع (ماه كثير) وربما نبت في موضع لا (ماه فيه). فما نبت منها بقرب المياه كان أكبر وأعظم انتشاراً مما ينبت في المواضع اليابسة، وليس تصلح الطرفا والغرب إلا لوقود النار، لأن حطبهما يكبر، وخاصة الغرب، فإن خشبه يغلظ غلظاً كثيراً، وقد يظهر (دايماً) على (خشب الغرب) ملح أبيض بقيق ويجمد، فيجمعه قوم فيجتمع منه الشيء الكثير، يسمى ملح الغرب، يستعمل حيث تستعمل البواريق والأملاح. وأكثر ما يظهر هذا البورق في فضول خشب الغرب وفضول أغصانه، ملتحةً بالفضول، فمن هناك يجمع، وليس له ذوب كثيره.

ومن شجر البر التين البري، وهذه الشجرة تعظم أيضاً متى نبتت بقرب الماه، لأنها تنبت بحيث يجتمع الماء ويحيث لا يجتمع. وهي شجرة تحمل (في السنة) مرتين. مرة في آخر الربيع ومرة في آخر العيف وحملها حاد حار شديد الحرارة أكثر من حدة وحرارة التين فيستاني كثيراً. حتى إن لبنها يشيط الجلد ويحرق. وإذا طلي على موقع قد حلق عنه الشعر أقرّع الموضع ولم يكد ينبت فيه شعر. وإذا لموضع دلم يكد ينبت فيه شعر. وإذا لموضع دلم الكروم والنخل مقام الأوتال الحارة المصلحة. ولا ينبغي أن يكثر الناس من أكل ثمرتها، فإنه يهف ضرراً وسقماً وحمى متطاولة من شدة حدّته وحوارته. وربما كان حملها أحمر. وهذا هو الأكثر، وربما كان أصغر مشبع الصفرة. وإذا أكل من حمل التين البري سبعة أو عشرة بعد التعلي من الطعام أمهله مجلسين وثلثة ونحو ذلك، فإن أكثر من أكله لم يسهله. وقد كون هذه الشرة حلوة يشوب حلاوتها مرارة قليلاً، وفيها لدخ للمعدة، كون نفه الدي وطيلك اللدغ يسهل.

ومن شجر البر العشر، وهي شجرة عظيمة الورق، لبنها كلين الفخز، تحمل حملاً كثيراً عظيماً ويظهر على ورقها شيء يجمع حلو الطعم يسمى سكّر العشر، وليس لها شهرة تؤكل بل حملها شيء على هيئة الأوقاق فارغ لا يتفع به أحد، ومنها الأرطباخي، شجرة تعظم لها ورق كورق الأثل، وهي من نحو الأثل، تصلح لوقود النار، لأن لها (حطب كثير) ولاحل لها.(ص: ١١٤٤).

ومن خشب البر شجرة الخلاف، ورقها كورق الزيتون وأعرض منه رأيم، وهي شجرة باردة الطبع مرّة شديدة المرارة لا حمل لها، وإنما يتم الناس بخشهها نقط، والبستانية منها أقرى برداً وأشد تبريداً، ومنها شجرة الشهائب، تنبت في البر وتتخذ في البسانين. ولها شمرة تؤكل طهية (مثل النبق له نوى)، وهو لزج شديد اللزوجة علك الرطوبة، تسبب الفرس السيستان، وهذه الشجرة لزجة كلها، أغصانها وورقها ولصلها وشورتها، يوجد فيها لزوجة ظاهرة، وهي شجرة باردة مبردة،

والبُرية منها أهلك رطوبة وأشد لزوجة وأضعف تبريداً وأقل حملاً من السنانية، وقد تكبر وتعظم كثيراً وربما سال من البُرية منها صمع يجمد علمها، حلو رخو لا يندق إذا دق، يلين الصدر والحلق تليناً بلغاً (ص. (١١٤٥).

ومنها شجرة القائل، تطول في الهواء كثيراً، ليس لها انتشار عرضاً بل طولاً نقط، ورقها كالخوص وخشيها صلب، إلا أنه فيه (تصوف، أي) يشبه الصوف، وليس لها قبض. وقد يُعمَل من خشبها قسي ونشاب وحراب. ومنها النبع، وينبت كثيراً على الحجارة والصخر وعلى الجبال، لأن خشبه شديد صلب. ومنها اليشما، شجرة صلبة (الخشب شديدة ربما عمل منها مثلما يعمل) من شجرة القانا، إلا أن (خشب) الفانا أصلب من خشب اليشما وأقوى منه.

ومنها شجرة الشوحط. هذه الشجرة تكبر ويعظم خشبها وتغلظ أفصانها وتعتد طولاً وعرضاً والها خشب صلب يشقق فيعمل منه الألواح والرحال وما يستعمل في الأسفار، ويعمل منه أيضاً الصناديق وغير ذلك معا أشعه. ولا حما. لها.

ومن أشداد تلك (التي قدمنا ذكرها) مما يضادها في صلابة الخشب شجرة الفريف، خشبها مسترخ ضعيف ينقصف بسرعة ومن أدنى غمز بغمز هله، وفيه لين، إذا ضرب بحديدة انغمست الحديدة فيه، (وإذا قصف بالغمز هليه باليد، انقصفت بأدنى خمزة) وليس يصلح إلا للمحلب والوقود. ومنها الحماطا لها خشب خوّار فيه ضعف، وما ينبت منه في نقاد أو على حجر أو على الجبال كان صلباً شديداً متفاوتاً عن طبع (النابت منه في السهل)، وما ينبت منه في الرمل كان أخود وأضف والمد تخلخلاً، ولين يصلم إلا حطياً يوقد (ص 1121). ومنها شجرة البالباي، وهذه شجرة ظريفة ورقها كورق الزيتون، إلا 
إلا أنه إذا ضرب من خشبه ظاهره أسود وباطنه أحمر، وهو خشب ضيف 
إلا أنه إذا ضرب من خشبه شيء على شيء صمع منه طنين كطنين 
أصلب ما يكون من الخشب. وهي شجرة تعيش بالرياح الحارة 
والسمايم والركود والجنوب والسيول الحادة، وتنبت في الأراضي 
الصلبة، وربما على الصخور. وأكثر نباتها على أرض يخالطها حصاً، 
وفيها شدة وصلابة، ومنها شجرة ذات حطب كثير تسمى الحثيلا، 
خشيها خزار ضعف، لا يصلح إلا لوقود النار، ولها لا (ورق صغار 
في أغصان دقاق مثل ورق الأثل، ويطلع فيها) ورد صغار لطاف القدر 
جداً، أيض إلى الصغرة، ثم ينتشر عنها ولاينعقد مكانه شيء، وليس 
يطلع هذا الورد فيها في كل سنة بل كل سنتين ثلثة، وليس لوردها هذا 
ظلى وصفاه ويع البحة.

ومنها شجرة يقال لها العتمايا ، ورقها كورق الزيتون وأصغر منه ،
يضرب مع خضرته إلى صفرة كمدة ، ليس لها نور و لا ورد ، بل تعقد
في أطراف شماريخها حملاً كالزيتون ، مرّ زعر شديد العرارة والزعارة ،
إذ أكل آكل منه شيئاً أخذ بحلقه أخذاً شديداً. وربما سمّاه بعض الناس
من البط زيتوناً برياً ، وأما أهل المين من العرب فإنهم يسمّونه زيتون
الكلية ، وليس نكاد شجرته تهلك و لا تبطل بل تبقى على مدى الزمان،
وهو عزيز قلبل النبات ، وقد قال كامائ النهري إن هذه الشجرة أصل
الزيتون المتخذ في البلدان ، جلب من البر واتخذه الناس وأفلحوه ،
فكان منه ما الزيتون في الأقاليم الني ينشوا فيها الزيتون

انتشار لها ولا طول، وخشبها جيد لونه يضرب إلى السواد، ولا يكاد إذا قطع وبقي أن ينخر ولا يضد ولا ينفير، وفي قطعه صعوبة وشدة لأنه لا يكاد يعمل فيه إلا حديد ماض حاد جداً، ومنها الصرماي، خشب صلب شديد، ونبات هذه الشجرة عزيز، وإذا نبت نبت منها ثاثة وأربعة في موضع واحد، وأقل ما تنبت اثنان في مكان واحد، وهي صلبة الخشب، ليس كصلابة ما قدمناه ذكره من شجر البر الصلب الخشب، بل دون ذلك كثيراً، إلا أنها ليست خوارة ضعيفة. (ص:1182).

ومنها الطلع، شجرة تشبه الأصل الذي يحمل الموز، ورقه كورقه وعوده كعوده، إلا أنه لا يحمل في البر شيئاً، على ما قال ينوشاد، نأتا غيره فإنه يحمل كقنو الموز، (فيه موز) صغار، مرّة الطعم، فسماه الموز البرى.

ومن (شجر البرّ) ذوات الشوك السمراي، (وهو شجر له) حطب يوقد كثيراً، وقد ينبت منه الشيء الكثير جذاً، ويجف بسرعة، وهو مشهور عند سكان البراري، ومن ذوات الشوك الكثير العرفطا، شجرة محتطبة توقد، (لها حطب) كثير، لأن جفافها سريع، ومثلها شجر السيالى ذات (حطب كثير وشوك) ومثل هذه الشبهايا، شجرة كبيرة تعظم، ذات شوك وحطب كثير، يحتطبها المسافرون يوقدونها، وربعا جرد بعض أفصانها فعمل منها عصي جياد، يأخذها قوم بايديهم، لأن خشيها فيه صلابة، ومرارة. ومن ذوات الشوك، (المظيم المنسج شجرة الشكيرا، وهي تشبه العضاء. ومن ذوات الشوك الكثير الكتهبلا وهي شجرة ذات شوك وحطب كثير تجف بسرعة وتطرح حطباً كثيراً، لأنها يريمة النشو والتفزيع ، لها ورق إلى التدوير فيه أحجوية ، لأن في موضع واحد منها ورق بعضه صخار وبعضه كبار عظيم الكبر بالإصافة إلى نلك إلصفار، ولا يزال ورقها ينتشر ثم ينبت، (ثم ينتشر ثم ينبت) دايماً طول إلمسئة، وفيها ورفة بعد ورفة كبيرة جداً. وليس ملمه التي قلنا إنها ذات شوك مثل تلك المعتقدمة التي قلنا إنها منشوكة، بل هلمه أون وتلك لون، لا (هله تشهه تلك) ولا تلك تشبهها. (ص. ۱۶۲۸).

ومن ذوات الشوك شجرة العوسج، وهو أنواع كله (مشوك منسج) الشوك، له ورد ألوان بعضه أبيض وبمض أحمر، وله ثمرة تلتقط وتجمع وتطبخ، ويتخذ منها مأكول، وربما صنع منها في صباغ بلا طخ، وتطبّب بالأبازير وتؤكل، ويفعل ذلك كثيراً أهل الجزيرة وبعض اله الشام، وقد (يأكله هكذا كثير) من العرب، وربما خرج فيه إذا عتق وهرم حب أحمر في قدر الحمص، (شديد الحمرة طبّب) الطمم جيداً، يؤكل ويستغاب، تسبيه العرب المصم.

ومن شجر البرّ غير ذوات الأشراك شجرة تسمى لحية الشيخ ولحية النبس، حملها هو المشبه بلحية الشيخ، متى يشم كالريحان، ولا بؤكل، ثم يسقط عنها ولاينعقد مكانه شيء ينتفع به، وقد تدخل هله الشجرة في كثير من الأدوية، لأن فيها قبضاً وتقوية، إذا ضمد بها موضع من البدن أو أيّ شيء احتيج فيه إلى تقوية، فتكون بليغة الفعل في ذلك. ومن ذلك أيضاً شجرة تسميها العرب البسباسة، في ورقها تشهين وليس تعظم ولا تكبر كوظم وكبر شجرة لحية الشيخ، بل تكون أثها من الأدوية، ووبما خلط شيء منها بشيء من العطر الذي يتخفه الشاء لأنها طية الربح. (ص : ١٤٤٥). ومنها شجرة تسمى الكحلاء تحمل شيئاً لا ينتفع به ولا يصلح لشيء، وهي (شجرة ورقها) يضرب إلى السواد، وفي خشبها زرقة، وهي شجرة تصبر على القشف والتفرد وتنبت في البراري الغير مسلوكة. وليس تذهب في الهواء إلا بمقدار قامة الرجل أو أكثر قليلاً، ومنها شجرة تسمى الحواء لها ورق مطاول أخضر شديد الخضرة، لاتحمل شيئاً البتة ولاتنور نوراً، وليس تكاد تنسلخ حمرتها ولا ينحسر ورقها إلا في برد شديد ومن تتابع السيول عليها. ومنها شجرة تسمى الغركايا، لها ورق ناقص الخضرة وثمرة بيضاء، يأكلها، الرعاة مع اللبن، وليست طيبة بل كريهة عند أكثر الناس. ومنها شجر المرار، وهذه شجرة سمراء، وهي أصناف منها صنف يشبه ورقه ورق الرطبة وصنف يشبه ورقه ورق الآس وصنف يشبه ورقه ورق الحندقوقي وصنف رابم، وكلها لها قوة حازة يابسة ومنها صنفان يظهر عليهما شوك، أحدهما قليل والآخر كثير، وقد يسمّى الكثير الشوك بلغتنا سمرنايا، ولها صمغ يدمع من خشبها ومن فصول أغصانها ويجف، فإذا جمع يدخن به، واستعمل ذلك العرب مخلوطاً ببعض الطيب والأدهان. (ص:۱۱٤۹).

ومن شجر البر غير ذرات الشوك شجرة التنومي، ورقها كورق الشاهدانج، وتسميها العرب شاهفاتيج البر، وهو شديد الحرارة جداً، وزعموا أن أهل البمن يستعملونه في (الدخن ويقولون إنه يطرد ضرد العين المصيبة للناس بعضها لبعض) ويستعمله السحرة في شيء من أصمالهم، ومنها شجرة الدبيان بلغة العرب وتسميها طايفتنا الدبيانيا، وهي شجرة تشه شهدانج البر، إلا أن هله لا تحمل شيئًا، بل تنور نوراً أزوق لطافًا، ثم ينتثر (ولايعقد شيئًا)، وتقول العرب إن هذا النور إذًا لفط من هذه الشجرة وجمع وترك حتى يجف إنه يدخل في اشياء من (طوب النساء)، وتتوهم النساء إذا استعملته مع الطب أنه يعطف قلوب أتراجهين عليهن، فهن يستعملته لللك، فسكان البوادي من العرب يجولونه إلى البلدان فيمونه فيشترى منهم بسرعة ونفاق جيد لرغبة النساء فهم ولهائين الشجرتين (شجرة تشبههما تسمى الضيمرانا، لها ورق أكثر قليلاً ولا طايل فيها). (ص: ١٩٥٠).

من شجر (البر غير) ذوات الشوك شجيرة لطيفة يقال لها الحنة، ترتفع من الأرض بمقدار ذراع، وشكلها (في جملتها) مدور، لأن أفصانها تنتشر على استواء في الطول، فتصير في جملتها مدورة، وهي قايضة تدخل في أشياء من الأدوية، والعرب يأخذون من ورقها بعد جفافه فيسحقونه ويدهنون البئر الصغار ويذرون هذا فوق الدهن فيبرى ذلك البثر، ويعالجون به على السفل مثل (البواسير والنواصير) والتوتة والشقوق وما أشبه ذلك، فيشفى منها بقوة. ومن شجر البر اللطاف شجرة الخطمي، وهي خطمي البر تورد ورداً أبيض وأحمر، وهي مثل الخطمي البستاني في كل شيء، إلا أنها ألطف وأصغر من البستاني، ومنها شجر الحنّا، وهي الطف من البستاني، وهي كالبستانية في كل أحوالها وأيضاً شجرة لطيفة، وربما كانت في بعض المواضع كثيرة منتشرة تسمى القراضا، ورقها مستدير كأنه مقدَّر على التدوير، ليس يعرف فيه قائدة، ومن هذه الأشجار اللطاف شجرة (تسمى البروقا) تحمل حباً لطافاً أسود في غلف وتسميها العرب (فلفل البر) إلا أنه ليس (له مثل) قوة الفلفل المجلوب من بلاده، ومنها شجرة تحمل حباً كالخرط يسمونها خرط البر، وتسمى الشجرة الحرشا. ومن هذه الجرة لطيفة تحمل وردأ أصفر كالبهار، وهي بهار البر، تسمى شجرة المرار، ولها حدّة شديدة وحرارة كثيرة، وهي تدخل في بعض الأدوية، وقد ينبت في بعض البراري في السهل وفيما يقرب من المياه نبات صغير يسمع العرار، له رابحة طيبة، تشمه العرب كالربحان ويستطيبونه، وهو طيب الربح، إلا أنه يسخن الدماغ ويضر بالقلب. (ص:١٥١١).

ومن شجر البر الأبهل البري، وهو أقوى من النابت في البساتين وأسخن وأشد حرارة وكراهة رايحة، حتى أن هذا البري لايكاد يستطيع أحد الدنو منه لتن ريحه. وشجرته تذهب عرضاً أكثر مما تذهب طولاً. ومن الشجر البرية ذوات الصموغ شجرة المقل، لها صمغ أسود يدمع منها تجمعه العرب ويجلبونه إلى الشام فيبيعونه بها، وهو إذا خلط بالطب الذي يتبخر به كان طيباً، وهو حار حاد مسخن محلّل مصدّع للرام.

هذه الأشجار أكثرها ينبت في الجبال وعلى الحجارة وفي الأرض الملبة من أراضي البر، وأما ماينت في الأرض السلسلة القليلة الملابة فنبات يسمى القيصوم، طيب الربح، ونبات يشبهه يسمى العجائل، وبحد مثل رايحة القيصوم وكأنه ضرب من الشيح. والشيح أيضاً يصير شجراً صغاراً، وهو طيب الربح، ونبات صغير يسمى النقد، واحدته نقدانة. ونبات صغير يشبهه يسمى الأفانيا طيب الربح، (لبس كطيب) ينبت في الجبل والسهل ولاينبت في الرمل شجرة الصرارى، عَطِرة طيب الربع، وهي شجرة لطيفة، لكنها على هيئة الشجر، ومن النبات طيب الربع، وهي شجرة لطيفة، لكنها على هيئة الشجر، ومن النبات اللطيب الربح جداً شجيرة ترتفع نحو ذراع، وربما نصف ذراع، لتسميها العرب السمس، وتسميها الغرس المرزنجوش، وتسميها للصويها العرب وتسميها الغرس المرزنجوش، وتسميها

هيرمنظ طابلها، ويسميها الكردانيون حولات، وتسميها طابفة من الدرب فيهر. وهي حادة الربح في الطيب، أحد رايحة من الصراوى والشبع، وقد تدخل في أثواع من الطيب، ويطيب بورقها ويزرها اشياء من ضعمان والشحوم، فتزيل عنها النتن والتغيير، ولهذا النبات في إزالة الأثان والمفونات كلها فعل قوي، وربما دق قوم بزرها وورقها وذروء على موضع من البدن فيه قرحة قد أروحت وتغيرت إلى كراهة شديدة فيزيلها. وهو يقابل كل عفن مقابلة جيدة ريضاده مضادة شديدة، وفيه طرد للربح ونفياطة اللاحجة، قوي، إذا استُق من (بزره أو من ورقه)، أو منهما جبة، وقد إلساتين بزرع (بزره أو من ورقه)، أو منهما خيبا، ولذ إلله البري الحراقة والحري نعالاً من البستاني والطف نباتاً.

وقد ذكرنا قبيل هذا الموضع من المنابت البرية الطيبة الربح أشياء منة، فلضف هذه إلى تلك.

ومن الشجر البري الذي يحمل حملاً يستخرج منه دهن ريلتي في خمن من روق الحولات الذي قدمنا ذكره، فيطيب ريحه جداً، ويلقى حب أواج من الطيب فيصير طياً جداً. شجرة الخروع، ورقها كبار كورق التي رفحمل حباً في قشور غلف، فيعصر ذلك الحب فيخرج منه دهن لخيرج. وهي شجرة تتخذ في بساتين كثيراً، إلا أن البرية منها أفزر معا وأوى فعلاً وأقبل للرابحة الطبية، فلذلك تكون أعطر، ولها شجرة منهها وكثيراً ما تنبت بقربها في البر، تسميها الكسدانيون عاشق تخفيوي، وتسميها العرب العرفج، ليس لها حمل بل تنبت وتكبر ثم نحف بعد منة أو ستين.

ومن نبات البر، مما هو شجرة لطيفة ظريفة المنظر، شجرة تسميها

المرب المجلة، ويسميها أهل بلاد طيزنابلا الشروي، وفيها للمرب خرافات طوال عجيبة لا أدري ما هي، (إلا أنهم) يقولون إن النساء يسعرون بها أزواجهن، وإنها تعمل في الحب والبغض والتفريق بين اثنين والتسليط على الأعضاء والأبدان بأعمال يزعمون أنه إذا عمل بها ثم، ما وكان قصد العامل المحبة حبّت، وإذا عمل بها شيئاً آخر قصد إلبغض بلفت، وهكذا في سائر ما وصفناه، ويقولون إن في بعض الغرزة، وإن تلك تنتزع من مكانها وتؤخذ مفردة مما هي ملتصقة به. تغرج إلا مما قد عن من هذه الشجرة. فيزعمون أن الإنسان إذا علقها في حلقه أو على عضده الايمن حبّه ذلك إلى الناس وقضوا حوايجه وقبلوه أحسن قبول، ويصح جسمه، ويذكرون في هذه الخرزة عجايب ويذكرون فيها عجايب من الخواص (وأشياء كثيرة) ظريفة ليس مغا موضع ذكرها.

رمن شجر البر الكبار ثلثة أشجار متشابهة (الورق متشابهة) القد (في الكبر) متشابهة الطبع، العرعر والطبّاق والشبت. هذه قابضة شديدة التبض، وهي تدخل في بعض العلاجات.

ومن الأشجار اللطاف الطبية الريح شجرة *الطبائيا*، تحمل ورداً أبيض، هو ياسمين (البر) وربما أصفر مشيع الصفرة، وشجيرة تسمى الرتم طية الريح، وشجيرة تسمى *الشوع وتسميعا القرس البان، وتسميعا* الكمائيون البائل، تحمل حباً طيب الريح، يستخرج منه دهن طبب، ربيخل في أنواع العطر، والنساء يملن إليه جداً ويزعمن أن رجالهن إذا يشوا منهن رايحة دهن البان أجوهن واشتهوهن. وقد يعمل دهن البان أجوهن واشتهوهن. وقد يعمل دهن البان مل ضروب وألوان (تنسب كلها) إلى أنها دهن البان، ويقع فيها إما ومن قد اعتصر من حب البان، وإما أن يدق حب البان ويطبغ بالزيت والمنتجرع، فيجي منه دهن طيب، وربعا ألقي مع حب البان (أشياء من الطيب فيخرج أطيب وأبلغ من حب البان وحده، إلا أن البات المسمى المرتم له لبن يقد مسية، فينهي أن يُحدر لبه وهو كما هو، إلا أنه (طيب الريم) من نحو ربح الآس. (وقد يشبه) الرتم شجرة صغيرة تسميها المرب المصاب لها ربح كربهة، ولها لبن إذا وقع على أبدان المنان المدان المنان المدان ورقه بالسرة، وإذا أمسكه إنسان بيده وتناً طويلاً أمرض وكمشل وكشر البدن، فهو مخذر، وطعمه شديد الموارة. (هر.:١٩٥١).

من نبات البر البنبوت، وقد يسمى الشوك، إلا أن هذا نبات لطيف الاشوك فيه له ورق كبار مدحرج الجوانب، طعمه مر شديد المرارة وليس له حمل. ومن شجر البر الحمحم شجرة خشبها إلى الحمرة وورفها كروق الريحان الكبار الورق وطولها كمقدار قامة الإنسان، وربما حل نصف قامة الإنسان، لا فايدة فيها، ومن الشجر القرائس، وله شجر تشبهه تسمى القرائسا، هاتمان شجرتان متشابهتان يخرج لهما علايق كملايق الكرم، إذا تعلقت بشجرة تقرب منها استولت عليها فطحنتها وفيرت نضارتها، ويزيد نشوها بين الشهرتين إذا تشبئت بغيرها، وينغير ذلك الذيل ويفوى حتى بجف ويطل.

ومنها شجرة الأصحل، وهي شجرة في نحو قامة الإنسان تخرج

أغصائها (من أصلها ذاهبة إلى فوق)، وفي طبعها يسير من قبض. والعرب يقطعون من أصلها مساويك يستاكون بها، يقولون إنها أفضل المساويك كلها، ومنها شجرة البشام لطيفة ظريفة، تقول العرب إنهم يسمعون في البر منها صوتاً كأنه إنسان بكاء خفيفاً بصوت ضعف. وهي شجرة حادة الربح كريهة حارة مسخنة شديدة الموارة تسميها العرب أخت شجرة الحة الخضراء لشبهها بها.

ومن منابت البر الربل، وهو ضروب والوان كلها قابضة برد. ويخضر ورقه في رجه الشاء والبرد كله، فإذا انتصف الربيع اصغر ورقه وتغيّر، فلا يزال كذلك حتى يجد ربيح البرد، فترجع الخضرة عليه. وربعا القى ورقه عنه ثم يخلف مكانه ورق أخضر شديد الخضرة كلون الآس. ومنها الحلّب (شجرة تعظم لانور لها ولا حمل ولها شجرة تشبهها يسمونها) الحمعمي، وشجرة الحماطا وشجرة العميران، هاتان أختان لا حمل لهما ولا نور ولا منفعة، إلا أنها حطب يوقد، وشجرة تطول ولا عرض لها، وخشبها صلب. وشجرة تسمى الرقة مجتمعة كثيرة الافنان والأفصان، تمر عرضاً أكثر مما تمر طولاً، وهي حطب يوقد خشيها، ولها شبه يسمى العملائي تنت يقربها، تحت كل واحلة منها صاحبتها فإذا التفى الغصنان معهما تعانقا كالمتحابين في الناس. وشجرة تسمى الرقة الصفراء مجتمعة تحمل حباً أمغر وخشبها أصغر. وهي الرقة المصغيرة، لأن تلك أهرض وأكثر أغصاناً، ولونها غير لون مذه. (ص:١١٥٥).

ومن (النبات الصغار) مما ليس بشجر، الشريان والبشام، هانان

نباتان متشابهان قريبا الطعم، لأنهما ربعاً أكلا، وليس هذا النبات مثل الهيئام الذي قدّمنا ذكره، لكن هذا في صغره يشبه ذاك في كبره في القدّ والصورة واللون.

ومعا ينبت في الجبال خاصة الثقام، نبات أبيض شديد البياض، لا خضرة فيه، ويقال إنه إذا طبخ بالماء العذب وصُبّ على الشعر الأسود يُضه لعن أواد أن يُسرع إليه الشبب وبياض الشعر.

ونبات تسميه العرب الحمّاض الجبلي، له ثمرة بيضاء في وسطها نكة حمراء (متكونة مليحة) حمرة مشبعة في وسط بياض شديد، ونبات صغير في قد النمند وعلى هيئة ورقه وأصغر كثيراً، تسميه العرب القسور، تستعمله السحرة في أعمالهم في الفرقة والنباعد بين اثنين، ويقولون هو نبات مشوم، إنَّ زُرع في دار خزبها وإن اتخذ في بستان فكنك، والناس يتجنبون نقله من البر إلى الحضر لشؤهه، وهو مع ظمة نبات حسن الخضرة مليح الورق مذور، ريحه كريح النعنع ولا طعم له مع ذلك. ويقولون أنه إذا جعل تحت ثباب إنسان قد أطال الحجارس في موضع واستقله جلساؤه، إنه يقوم من ذلك المكان بسرعة.

وقد قال ينبوشاد إن حُول هذا النبات كما تُحُولُ ساير الأشياء المحوّلةِ فُرس، فقُرس كما تغرس ونبت في موضع غرس فيه، حمل جوازاً صفاراً فيه شيء كنسج العنكبوت، فإن جمع ذلك وأصلح كما يصلح القطن وفزل ونسج كان منه ثوب عجيب في الحسن والبصيص والثقاد ويُعد الانساغ، قال إلا أن الناس يتشامون به ويعمله فيمتنعون حه الملك ولايمولونه ولا يفلحونه، بل يهجرونه.

زمن نبات البر العكرش، ينبت في السباخ المالحة، وله اخ يسمى

المعرشف البرى، مشوك ولا يهرم كما تهرم المنابت، وأيضاً فمن المنابت البرية المشهورة الشرشر والقتاد، هما علف الجمال، يقولون إنها تسمن عليها وتصح أبدانها وتقوى، يجمعها النساء والصبيان، ويخلطان مع غيرهما مما تعتلقه الإبل، وتلقمه الابل فتأكله فتصح عليه وتسمن. وأيضاً من الشجر البرية، ما له مشابه في المنابت الصغار، شجرة تسمى الأثاب، ورقها كأنه الخوص، وقال ينبوشاد: وأخبرني الثقة أنها تنبت في بلد السودان فتعظم وتعلو في الهواء وتحمل مثل حمل النخل حملاً غير حلو ولا طيب، لكن السودان، لقشف بلادهم وعدمهم الطيبات (يأكلون ثمرة هذا ويستطيبونه)، وهي ثمرة فيها قبض وتجفيف، وهي إلى الأدوية أقرب منها إلى الأغذية، فهي تزيد السودان يساً إلى يبسهم. ولها نبات يشبهها له ورق كالخوض، إلا أنه أقصر من ورق الأثاب، يسمى الألاي، لاتحمل شيئاً، وهو والأثاب باقيان بقاء طويلاً، وهما مما تنبت لنفسه، وكذلك جميع ما عددنا فيما مضي منذ أخلنا في منابت البر، هي تنبت لنفسها كلها، بلا زراع ولا واضع. فمنها ما ينبت بعقب السيول العظيمة (ومنها بعقب) الأمطار، ومنها بالنداوات ومنها على الغدران ومجتمع المياه من الأمطار، ومنها ما ينبت في الموضع القشف القفر اليابس الذي لا ماء فيه ولا أدنى نداوة، كما ترى بصل العنصل إذا نبت في موضع ندي خرج صغاراً، وإذا نبت في موضع قشف یابس بعید من کل ندی خرج کباراً نبیلاً ریاناً، فدلنا ذلك على ان بصل الغار، وهو العنصل، يحب اليبس والجفاف، والقشف، كذلك أيضاً في المنابت ما يجي جيداً في اليبس والجفاف، وذلك يسهر قلبل فيه جداً، وإلا فجمهوره ينبت على النداوة ويسقى الماً، ومنها ما يحب النبات في الرمل، إلا أن هذا ضعيف أبدأ ضئيل أكثره بل كله لا

يشر ولا يحمل حملاً. وقد نرى منها ما ينبت في السباخ العالحة وفي الهلج. ومنها ما ينبت على الحجارة، فنقب عرقه الحجر فينفذ فيه، ومنها ما لايوافقه إلا الأرض الطبية السليمة، وعلى غير هذه الصفات، فإن مفاته كثيرة وطباعه مختلفة.

فأما البقول فإنها ليس تكاد تنبت إلا في أرض طبية وفي تربة سليمة من الأعراض المفسدة، إلا الملوحة، فإنها في البراري كثيرة. وكثير من البقول توافقه الملوحة، فينبت في الأرض المالحة، إلا أنه يكون ضعيفاً ودي الطعم، وقد ينبت في البراري بقول كثيرة، منها في الرمل خاصة أصناف كثيرة، يسمونها بقول البراري.

فعما ينبت في الرمل اللهفانا والحضرى ومنديا الرمل وشكير الهنديا والخولي والعمري وحجرة الرمل والثاني والحفلا والشوشقا وذو الورقة الواحنة والعرفطائا وعلجانة الرمل. ومن نبات الرمل غير البقول العرن والعصوي والأسلا، هذه الثلثة تنبت كنبات الأسل لا ورق لها، فإذا وحت البهائم تجنب هذه الثلثة، إلا الحمير فإنها تحب أكلها، فإذا وجدتها لم تلتفت إلى غيرها وأسعت في أكلها.

ومما ينبت في الرمل الذي في المكان القفر الغير مسلوك، نبات مطاول الورق تليلاً صغاراً مع ذلك، يرتفع من الأرض أربع أصابع إلى الشير، يحمل ورداً في قدر ريحان البنفسج، وفي كل طاقة منه وردة من ها تبرق إذا طلمت الكواكب وتلوح كالنار، وربما ألقى شماعاً على ما يفرب منه، محاذي من جميع الجوانب، يسمى الشاهشاى، وينبت في الرمل وفير الرمل نباتان يسمى أحدهما المفصور والآخر يسمى الصلهان، ويمنت في وهلذه أيضاً مما تحب الحمير، وجميع ذوات الحوافر إذا رعته سمنت

عليه وصلحت. وأكثر ما ينبت في الرمل ليس يقوم على ساق بل ينبسط على مجه الأرض انبساطاً قليلاً، لأن أكثر ما ينبت فيه من المنابت اللطاف التي هي غير شجر، صغار جداً، فمنها ما ينبسط على وجه الأرض ومنها ما يكون له أصل فيتفرع عن ذلك الأصل قضبان تمتد مه إلى فوق، ومنه ما يقوم على ساق، وذلك قليل، وكل نبات الرمل قليل المروق دقيقه، مع قلته ضعيف، لأن الرمل لا يمكنه من التعريق جيداً، وذلك أنه في الحصى والحجارة الذي بينهما تراب أمكن وأقوى وأجود. (ص:١١٥٨).

ومن بقول الرمل السطّاح، وهو يبتدي فينبت أولاً سطاحة واحدة، فإذا فرغت علت مقدار أربع أصابع طلع حولها سطاح كثير، وهو مز الطعم طيب فيه أدنى لزوجة، قال ينبوشاد إنه ربما انبسط ثانياً مقدار ميل بعضه متصل يعض.

ومن نبات الرمل مما ليس هو بقل يؤكل، الكراث والسكب والفرنوة، هذه الثلثة خضر الورق تنبسط على وجه الرمل، وأكثرها انبساطاً الكراث، له ورق مثل ورق الكبر وألطف منه وطعمه مر، وقد يأخذه قوم من العرب فيطبخونه ثلث مراد، يغيرون عنه الماه، فيطيب طعمه وتذهب عنه العرارة، فيلقون عليه خلاً ومرياً وزيتاً ويأكلونه كما تؤكل هذه الأثياء بالصباغات ويقولون إنه حيتذ يصير لا طعم له، أعني بعد السلق والطبخ، فإذا وقع في الخل طبيّه ذلك مع الزيت والأبازير، فانساغ أكله لآكلي.

ومما ينبت (من البقل) في غير الرمل بل في الأرض الترابية السهلة، الصبغاء بقلة طويلة الورق حملها أبيض بعد ورد (أبيض تخرجه) وبقلة تسمى العضارياء طبية يشوب طعمها ملوحة يسيرة، تأكلها العرب مع اللبن ويستطيبونها، ومنها أيضاً (مما تنبت) في غير الرمل الحلب والطويلة والساحاديا. هذه الثلثة فيها ملوحة تشويها مرارة يسيرة، تؤكل مع اللبن منها الزنمة واللفقة والواكواع، هذه الثلثة بقول تنبت في السهل، أحدهما أكثر من الاثنين، وهو الوكواع، ورقها مثل ورق الجرجير، فيه تشريف وفي طعمها حرافة، وكذلك الزئمة والفقة فيهما حرافة هي دون تشريف وفي طعمها حرافة، وكذلك الزئمة والفقة فيهما حرافة هي دون الثريد المشرود في ماء التمر الهندي ومع المُحمّضات. وتكثر العرب أكلها، وخاصة مذحج، فإنهم يعيلون إلى أكلها كثيراً. ومن المنابت المرية في غير الرمل السرحا، ونبات يشبهه يسمى مرخا، والغنم تحب هاتين الحشيشين، إذا وجدنهما لم ترع غيرهما.

ومن البقول بقلة يقال لها الشرى، ولها لبن ليس بحاد ولا كثير بل مثل لبن لبخس، وهي باردة وفيها تغرية وإصلاح للجوف المتجرد، ومن البقول أيضاً الشكاعيا، بقلة ورقها مثل ورق الحرف، فيها حرافة شديدة وليست طيبة، إلا أنها مما يأكله الأعراب مع اللبن والخبر، ومنها الريادي، نبات يحمل نوراً أبيض ويعقد مكانه حباً صغاراً مثل الخرد أبيض لاطمم له، وهي حشيشة تبقى أكثر من سنة وسنتين وتموت ثم تعيش، وربما أكلها بعض الأعراب، يشبهون طعمها بطعم الأيهالذ، وليست مثله صواء، لكنها دون طعمه كثيراً.

ومن البقول الزعبر أخو *الزخبر والمرو، البري،* هذا يؤكل ويتعالج به العرب ويفضلونه على كثير من الأدوية. ومما هو من الأدوية الشبرق والشوا، وهو يشبه الحنظل، والحنظل والهوايا تتعالج بها العرب لارجاعهم ويستشفون بها فيحمدونها. ومن منابت البر أيضاً الحلفا والبردى، (والحفا الكريم). قال تقول المرب: الهو أكرم من حفا معوله، ومما تنبت لنفسه في البر وبين الناس وفي بساتينهم والإجام القصب، وهو أصناف وألوان فيها كلها الناس وفي بساتينهم والإجام القصب، وهو أصناف وألوان فيها كلها والمختصاص ووقود النار فإنها نافعة للناس بذلك، ومن النبات الذي له لبن يحرق الشبرم والرئم والصاب والحرقى والأسل، هذه أدوية تستملها العرب، يأخذون منها المقدار البسير يابسة أو رطبة، فتسهلهم المجالس الكثيرة، فيتنفون بذلك. فمن أفرط عليه الإسهال من بعضها غاده في الماء إلى صدره ساعة، فإن الإسهال ينقطع عنه، فإن عاده فليد إلى الماء فإنه يتقطع عنه، فإن الإسهال ينقطع عنه، فإن

ومن منابت البر الصير وهو من الأدوية، والناس نقلوه من البر إلى الساتين، وإلا فهو نبات بري عربي خالص، أصله أن ينبت لنفسه في البراي وينبت في جزيرة تجاور طرفاً من أطراف اليمن يقال لها البراي وينبت في جزيرة تجاور طرفاً من أطراف اليمن يقال لها أسقوط، يُجلب الصير منها إلى جميع البلدان وإلى إقليم بابل، تجلب العرب فيبعونه مع الثمر المسمى الصبار والرقع البماني، وهذه شجرة فيها سم قاتل، أمني الرقع، إلا أن بعض الناس يستشفي بها، فيأخذ في شربها خطراً عظيماً، والعرب يستشفون بها ويفخرون بنباتها في بلدائهم كما يفخرون بنباتها في قمماً قوياً ويفخرون بنباتها في قمماً قوياً ويفني من كثير من العلاجات من الصفرا الهابجة واللم قمماً قوياً ويغني من كثير من العلاجات من الصفرا الهابجة واللم المورف بالتمر الهندي وأجود ما استعمل وأنفه أن يطبخ المورف بالتمر الهندي وأجود ما استعمل وأنفه أن يطبخ كل وطل منه بثلك أوطال ماه حتى يبقى من الماء وطل وشيء، ثم

يصفى ويشرب هذا الماء بعد بروده، فإنه قوي في تسكين ثائرة الدم والصفرا جميعاً، بليغ في تطفية حرارتها ويصفو مع ذلك الدم من كدره ومكره حتى يجتمع مكره لاصفاً بالعروق، وقد زعم الأطباء أن المروق الغير ضاربة طبقتان، فالمكر إذا نفاه شيء عن الدم فإنه يلمس بالطبقة التي تلي الدم، فقال الأطباء إن الإنسان إذا أدمن أخذ الصبر أخرج ذلك والعبر) يخلصان من الأسقام وإسراع الموت، لأن الموت لا بد منه كل حي، إذ كان الموت قايماً في الأبدان بالطبع، والحياة عَرض داخلً علي، فإذا زال ذلك المَرْض بقي الموت الطبيعي مكانه، إلا أن ما أزال يفخرون بهذا ومنا تلقنوه وعنا أخذوه.

قال قوئامى: هذا قول ينبوشاد في الصبر والصبار ومنفعتهما وهو كما قال: إلا أن قوله في العرب إنهم أخذوا منافع ذلك منهم وتلفنوه عنهم ليس هو كما قال عندي، ولا أرد عليه قوله ولا أكذبه إلا أنه يبعد في نفسي أن يكون شيء، (مخرجه في) بلادهم ويجربوه كثيراً ويستعملونه، نقول نحن انهم تعلموا منافعه منا، فنحن إلى أن نكون تعلمنا قلك منهم وأخذنا، عنهم أحرى وأولى، ولا يظن بي ظان: أنه فعب على رأي ينبوشاد (في العرب) لأنه يرى (أنها أمتى تولاها الزهرة، وليس لمن تولاها الزهرة علم ولا حكمة ولا فكر ولا استباط لشيء. ونعن مع هلا قد نشاهد لهم ذكاه وقطئة حادة ويديهة حسنة، ولهم من هلم السحر قطعة كبيرة، وإن كان السحر كله لأهل بابل من النبط الكردانين، فإن لأهل اليمن سحراً بليغاً، حتى أن اليونانيين بلغنا عنهم أنهم يضربون بهلذا المثل، فيقولون للذي يبالغون في صفته بالفطئة، وانت أفطن من سحرة اليمن، ولهم أيضاً في الرقى علم جمّ، وإن لم يكن مثل رقى الكروانيين، فهي رقى حسنة بليغة صحيحة، ولهم قيانة الاثر، وهو دليل على فرط فطنتهم ويليغ ذكايهم، وإن كان للهند قيانة حسنة، على فرط فطنتهم ويليغ ذكايهم، فإن العرب قيانتهم أحدً، لأن فطنتهم لما يشاهدونه تقع مع مشاهدتهم له (بلا فصل) وليس قيانة الهند هكذا بل يحكمون على ما يحكمون عليه بعد توقف وفكر. فَلِمَ تبخَسُ العرب مالهم؟

ولعل ينبوشاد قد وقف وعلم في زماته الذي كان فيه أن العرب 
تعلموا من الكردانيين ما قال إنهم أخذوه عنهم، لأني لا أستجيز تكذيب 
ينبوشاد، ولا مثلة يُطلُّ به الكذب، وعهد ينبوشاد إلى زماننا هذا دهر قد 
مضى طوبل، والأمور تتغير وتنتقل في الناس من حال إلى حال ومن 
شيء إلى شيء خلافه، فلعله لم يكن للعرب على عهد ينبوشاد ما 
والقيافة. وقد كان ينبوشاد في طول سياحته في البراري ومأواه القفار، 
يلفى العرب كثيراً فعرف من أمروهم ما لانعرفه نعن، حتى يقال إنه كان 
فضيحاً في اللغتين بلغ المعرقة بهما، الكردانية والعربية، وذلك لكثرة 
وقد يجوز أن يكون فيهم من كان يسايله عن أشياه من علومه فيجه 
مخالطة من ينبوشاد ويأخذه عنه. ولمل ذلك قد كان حقاً لا محاناية 
فحكم عليهم بما كان شاهده منهم، قال قوثامى: رجعنا إلى الحكاية 
فحة مطيع بما كان شاهده منهم، قال قوثامى: رجعنا إلى الحكاية 
من ببرشاد تمام كلامه في منابت البر.

قال ينبوشاد: فهذه الثلة أشجار أصلها من اليمن، الصبار والرقع

والصبر، (فإن الرقع شجرة كبيرة، إلا أنها دون شجرة الصبار، والرقع والصبر نابتان) في البر، أما الرقع والصبر فكثير وأما الصبار فما أقل ما رأيته نها، فأقول إنه رأيته نها، فأقول إنه في طول عمري مرتين، على تحصيل في الذكر مني لذلك، وقد يجوز أن يكون لها مواضع من البر يكثر نباتها فيها لم نبلغ نحن إليها، فإنا لم نشاهد البراري كلها، بل إنما شاهدنا منها قليلاً يسيراً، وأظنها تنبت في البراري التي قيما بين بلاد اليمن وبلاد السودان. فإن القياس يوجب ذلك، بل هو لا محالة كذلك.

ومن شجر البر الفضاء شجرة صلبة الخشب توقد فيشتعل خشبها اشتعالاً حسناً، ويتلوها شجرة أصغر منها، بل هذه صغيرة جداً بالقياس إلى الغضاء يسمونها الرمث، قوية الخشب صلبة، وهاتان أقوى من خشي الطرة والأثل.

قال قوثامى: ومن شجر البر الكبار الذي لا يصلح إلا للحطب وليقاد النار الأخرشاهي، له جمر قوي في قوة النضا وقويب منه، ومنها أيضاً الكليا، ويقال في العثل (كذا وكذا) مثل نار الكليا، من شدة لهيب نارها وكثرة اشتماله، تلتهب سريعاً مثل القصب، وناره أعظم وأكثر من نار الحطب، ومنها الجبّار الفرد، ومعنى الفرد أن هذه الشجرة ما رأوها قط، زهموا إلا وحدها في البر، وفي المكان الذي تنبت فيه (لاينبت بقريها) صغيرة ولا كبيرة، فسموها لذلك الجبار الفرد، وهي معا لايصلع إلا للوقود، ويحتطب منها حطبها كثيراً ويقولون إن خشبها يستعل رهلاً وباساً، ومنها شجرة كفامة الصبي تسمى الفروقائس، تصلح للحطب، لا لمرة لها، وكذلك ما قبلها من الأشجار التي عددناها، لا شرة لها إلا الطّرفاء فإن لها شرة لطيفة، لها قبض يشربه حموضة وهو من أدوية الطحال والمعدة، والسرو فإنه يحمل حملاً كهيئة الجوز، (مدوراً قابضاً) تُصبغ به الثياب، يعمل به الصبّاغون فيصبغ طاروني.

وفي البر أشجار ومنابت غرية، بعضها قد أوقع العرب عليه اسماً وبعضها قد سمّاه الكسدانيون وبعض القرس، قد عددنا منها ما شاهدناه وجربنا بعض ما قبل فيه فوجدناه صحيحاً. وقد رأينا أكثر ما تتخله النام في بساتينهم من الأشجار والبقول والرياحين وغير ذلك من المنابت تنبت في البراري والمفاوز، حتى الكرم والنخل. وإنما قلنا على جميع المنابت (جملة، فقد) استغنينا عن التفصيل بهذه الجملة. وقد ينبت في البراري أكثر مما ذكرنا وعدّننا لأن ذِكره وتعديده يطول، وفيما ذكرنا كفاية وإقاع<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر كتاب القلامة النبطية، ج٢، ص١١٣١ - ١١٦٣ (ينتصوص علم المادة).

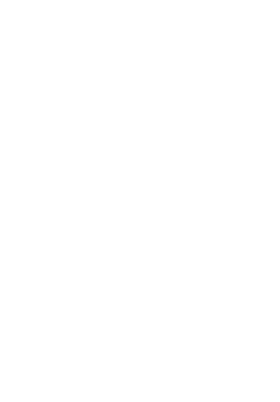
## المحتويات

|    | منا الكتاب                                       |
|----|--------------------------------------------------|
| ۱۷ | يان الشجرة                                       |
| ۲. | بيان أدمى حول الأشجار وأصولها                    |
| ** | نرجية شجرة: قصيدة إلى شجرة الزيتون (شجرة زحل)    |
| 17 | النخلة (أخت آدم)                                 |
| ۴۸ | العنطة (خبز الحياة)                              |
| ٤٦ | شجرة الزيتون (شجرة كوكب زحل)                     |
| ٥. | الباننجان (نبات زحل والقمر أو الخفاء والظهور)    |
| ٥٧ | شجرة الخطمي (صنم عطارد)                          |
| 11 | شجرة الغار (مكلمة الناطور)                       |
| 75 | شجرة الدردار (شجرة البق)                         |
| 31 | شجرة الأرتج (الشجرة الطاهرة)                     |
| ٦٥ | شجرة الدفلي (الشجرة المباركة)                    |
| ٦٥ | شجرة الغبيراء (شجرة الجن والغلمة)                |
| ٦٧ | شجرة إبراهيم (تسمى منجية إبراهيم)                |
| ۸۲ | شجرة روخوشي (شجرة الأيمة)                        |
|    | شجرة الفسط: (شجرة بخور الآلهة)                   |
|    | فحرة رياكثانا (ثيمة ثيافة العثق أو يغيفية الملك) |

| شجرة الكندر (دافع شر الوياء) ٢٠                         |
|---------------------------------------------------------|
| شجرة الأبهل (شجرة الغول)،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،، |
| شجرة هذرتايا (نبات ليلة الميلاد)                        |
| الثوم (يسمى: ثوم الحية)                                 |
| الهندبا (تسخير البهائم)١١                               |
| اليزهليا (نبات كوكب المشتري)۲۱                          |
| البطيخ ١٩                                               |
| شجرة الرمان (شجرة الرمان والحية)                        |
| شجرة الشروي أو العجلة (خرزة الجاه)                      |
| الصبر والصبار (المخلص من الموت)                         |
| شجرة الكروم (شجرة الكوكبان السعدان المشتري والزهرة) ٥٨  |
| الكرمة الملعونة                                         |
| أنواع شجرة الكروم                                       |
| أنواع من شجر الكروم                                     |
| تأويل خرافة الأفعى                                      |
| عجائب الكرنب ومضادته للخمر                              |
| بصل العنصل الحار (مخيف ومهلك الذئب)                     |
| حثيشة الأسد (مؤذية النبات)١١٧                           |
| البهار ۱۱۹                                              |
| الخزام١١٩                                               |
| اللينوقر١٢٠                                             |
| شجرة الذَّلب ١٢٢                                        |
| الخيري (نبات الخيري والنساه)١٢٤                         |
| ١٢٥ الله الله الله الله الله الله الل                   |
| بادرنكير (بقلة الحسد)                                   |
|                                                         |

| 44    | الكوهيان (الصغدية) هدية ملوك الصغد لملوك بابل                  |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| 17.   | 4 4- h - 44 - 4                                                |
| 17.   | يرقا كرسا (بقلة السحرة)                                        |
| ١٣٠   | البقلة اللينة (البقلة الحمقاء: قاطعة لشهوة النساء)             |
| 171   | شجرة بريثا (الشجرة الطبية)                                     |
| 1 2 2 | شجرة القراسيا (القراصيا) (الشجرة الكنعانية)                    |
| ١٤٥   | شجرة عوشنار (الشجرة القبيحة المنظر أو معينة السحرة)            |
| 187   | شجرة اشتركوهي (معجبة الملك قيقالا وحكايته معها)                |
| ۱٤٧   | شجرة العز                                                      |
| 189   | شجرة اللَّاذن (شجرة التحاسد بين الجرامقة والكسدانيين)          |
| ١٥٠   | شجرة العنَّاب (شجرة صنم القمر الشافية من الأمراض)              |
| ۱٥٢   | شجرة الرحامياهي (تزيد من سمنة النساء والرجال)                  |
| 108   | شجرة الاهياهي                                                  |
| ١٥٥   | شجرة موطرسيت                                                   |
| ١٥٦   | شجرة ميلقاصوا (الشجرة مليحة المنظر، جالبة الحمل السريع للمرأة) |
| ۱۵۷   | شجرة القيقب (شجرة العمارة والبناء وقاتلة الفار والبق)          |
| ۱۵۷   | شجرة الشوحط                                                    |
| ۸۵۸   | شجرة الأثاب (غذاء أهل السودان)                                 |
| ۸۵۱   | نبات القسور (نبات مشؤوم)                                       |
| 109   | شجرة البندق (حكاية شجرة البندق والعقرب)                        |
| ١٦٠   | ثمر السابري                                                    |
| 17.   | شجرتا التقداي والحمداني (الشجرتان المتحابتان)                  |
| 171   | الكرنب والسلجم (أعاجيب ظريفة عنهما)                            |
| 171   | الخروع (تعويج قرن أو عظم)                                      |
| 175   | حكايات وهجائب وظرائف آدم البابلي                               |
|       |                                                                |

| 17 | آيات ويركات أدمى البابلي العبهرة في الفلاحة (العمران الزراعي) } |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| 17 | صغريث شاعر الفلاحة يتحدث عن آدم البابلي \$                      |
| 17 | شجة من ذهب ا                                                    |
| 17 | شعدة من حجر صلب ٥                                               |
| 11 | حششة لشفاء الزكام ه                                             |
| 17 | شجرة لا تحرق ورقها النار ٢                                      |
| 17 | شجرة أغصانها تسعى كالحيات                                       |
|    | حكايات اشجار ومنابت أخرى رآها آدم أثناء تطوافه في مشارق         |
|    | الأرض ومغاربها ٧                                                |
| 17 | حكاية خادمة الزهرة ا                                            |
| 17 | عجائب وغرائب التوليدات في الإنسان والحيوان ٢                    |
| 17 | عجائب وغرائب التوليدات في المنابت                               |
| 17 | انقلابات تكوينية (استحالة الحيوان إلى نبات والنبات إلى حيوان) ٥ |
|    | حكايات وخرافات عن التكوينات٧                                    |
| 17 | خرافات وطقوس زراعية حول تراكيب الأشجار بعضها ببعض ٩             |
|    | منامات زراعية                                                   |
|    | تلوير المنابت                                                   |
|    | العلة في التدوير ٥                                              |
|    | معجزات آدم (أدمى) الباهرة للعقول                                |
| 14 | شجر البز ا                                                      |



### هذا الكتاب

ليس ينبغي لطالبي العلم والحكمة أن يتهاونوا بكلام الكسدانيين ولا بخرافاتهم؛ فإنهم يأتون بالحكمة البالغة في صورة الخرافة التي معظمها كذب ومحال، حيلة بذلك منهم على الأغبياء، لينفرونهم عن العلم إن كانوا جُهلاً، فأما إن كانوا عُقلاً فإنهم لاينفرون نفير الحمير ولا البهايم من أدنى صوت وحركة، بل يثبتون ويصبرون ويتأملون فحينتذ يقفون على ما يسرون به ويتفعون به أيضاً منفعة بليغة.



