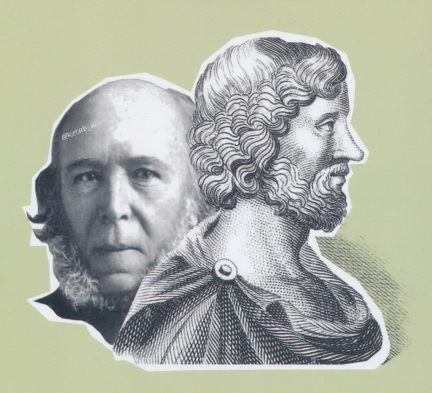


جون واطسون

## نظريات اللذة

من أرسطبوس إلى سبنسر



ترجمة: خالد الغنامي

#### جون واطسون

# نظريات اللذة

من أرسطبوس إلى سبنسر

ترجمة **خالد الغنامي** 

مراجعة **محمد فتحي خضر**  © مشروع «كلمة» للترجمة بمركز أبوظبي للغة العربية في دائرة الثقافة والسياحة - أبوظبي

BJ1491 .W3125 2022

Watson, John, 1847- 1939

نظريات اللذة: من أرسطبوس إلى سبنسر / تأليف جون واطسون ؛ ترجمة خالد الغنامي ؛ مراجعة محمد فتحي خضر. ـ ط. 1. ـ أبوظبي : دائرة الثقافة والسياحة، كلمة، 2022.

231 ص. ؟ 21 سم.

ترجمة كتاب: Hedonistic Theories: From Aristippus to Spencer

تدمك: 4-307-38-9948

1- مبدأ اللذة. 2- الفلسفة- تاريخ. أ- غنامي، خالد. ب- خضر، محمد فتحي.
 ج- العنوان.

تصميم الغلاف: ناصر بخيت

يتضمن هذا الكتاب ترجمة الأصل الإنحليزي:

John Watson

Hedonistic Theories: From Aristippus to Spencer (1895)

صدر بموافقة مكتب تنظيم الإعلام- وزارة الثقافة والشباب- رقم الطلب 7644646-01-03-01. طبع في المتحدة للطباعة والنشر- أبوظبي- 80022220



مركز أبوظبي للفـــة العربيـــة Abu Dhabi Arabic Language Centre



مشروع «كلمة» للترجمة بمركز أبوظبي للغة العربية في دائرة الثقافة والسياحة – أبوظبي غير مسؤول عن آراء المؤلف وأفكاره، وتعبر وجهات النظر الواردة في هذا الكتاب عن آراء المؤلف وليس بالضرورة عن رأي المركز.

حقوق الترجمة العربية محفوظة لمشروع «كلمة» للترجمة بمركز أبوظبي للغة العربية في دائرة الثقافة والسياحة - أبوظبي. يمنع نسخ أو استعمال أي جزء من هذا الكتاب بأيّ وسيلة تصويرية أو إلكترونية أو ميكانيكية بما فيه التسجيل الفوتوغرافي والتسجيل على أشرطة أو أقراص مقروءة أو بأي وسيلة نشر أخرى بما فيه حفظ المعلومات واسترجاعها من دون إذن خطيّ من الناشر.

## **نظريات اللذة** من أرسطبوس إلى سبنسر

### المحتويات

| لدمة المترجم                    | قه                |
|---------------------------------|-------------------|
| ندمة المؤلف                     | ē.                |
| ر السفسطائيين في الفكر الإغريقي | الفصل الأول: أثر  |
| سطبوس القوريني                  | الفصل الثاني: أر  |
| بقور                            | الفصل الثالث: أبي |
| وبز                             | الفصل الرابع: هو  |
| 101 ച                           | الفصل الخامس: لو  |
| بوم                             | الفصل السادس: هـ  |
| نام                             | الفصل السابع: بنا |
| بون ستيوارت مِل                 | الفصل الثامن: ج   |
| ربرت سبنسرربرت سبنسر            | الفصل التاسع: هر  |
| ر برت سبنسر (تكملة) 193         | الفصل العاشر: هر  |
| هربرت سبنسر (الختام)215         | الفصل الحادي عشر: |

#### مقدمة المترجم

جون واطسون (1847-1939) هو فيلسوف كندي من أصل إسكتلندي، وهو ابن المدرسة الهيغلية البريطانية التي أسسها جايمس ستيرلنغ وتوماس هل غرين، وقد كان واطسون تلميذاً مباشراً لواحد من أكبر رموز الهيغلية في إسكتلندا، إدوارد كبيرد. وبعد الانتهاء من دراسته في عام 1872 عُيِّننَ واطسون - بناءً على توصية من معلمه إدوارد كبيرد - في منصب رئيس قسم المنطق والميتافيزيقا والأخلاق، في جامعة كوينز بكينغستون في أونتاريو. جاء في تلك التوصية «واطسون رجل يحمل نور الواقعية أكثر من أي أحد أعرف. لا أعرف أي شخص مثله يرى طريقه بوضوح أكبر عبر المعضلات الفلسفية.» شخص مثله يرى طريقه بوضوح أكبر عبر المعضستون في 27 يناير أمضى واطسون حياته المهنية في كوينز، ومات في كينغستون في 27 يناير

من المشهور أن الفلسفة التي تمثل بريطانيا حقاً هي المدرسة التجريبية البريطانية التي أسس لها فرانسيس بيكون، والتي تذهب إلى أن التجربة الحسية هي المصدر الوحيد للمعرفة، وتجعل العالم المحسوس أصلاً للتجربة الحسية. هذا الرأي لا يخلو من معارضات تسير في اتجاهات مختلفة، وقد ذهب مويرهيد، في كتاب (التراث

الأفلاطوني في الفلسفة الأنغلوسكسونية) إلى أن الفكر المشالي موجود في تيار متصل عبر التاريخ الفلسفي البريطان.

أما مدرسة الهيغلتين البريطانتين فتسبر في خط مختلف عن خط التجريبية، وتعلن عن التقارب، لا مع التراث المثالي الأنغلوسكسوني، وإنها مع المثالية الألمانية تحديداً، ممثلة في هيغل، وكانط بدرجة أقلّ. والمثالية اتجاه فلسفي عقلي، يتعارض تعارضاً قاطعاً مع المادية والتجريبية، في حلّ المشكلات الفلسفية، ويقدم نظرة شاملة كلية للعالم بدلاً من النظرة الجزئية التي يتصف بها العلم التجريبي. فهي تنظر إلى الوعمي منعزلاً عن الطبيعة، وتؤمن بالغائية، وتؤمن بأن الروحي أولى وأن المادي ثانوي، وتأخذ على المدرسة التجريبية مبالغتها الميتافيزيقية في تصوير دور التجربة، ومبالغتها في تقليل أهمية دور التجريد والنظريات العلمية في المعرفة، ورفضها الدور الإيجابي للفكر واستقلاله النسبي. من هنا جاء جون واطسون. وفي هذا الكتاب يدرس النظرية التي عرفها العالم الغربي من أرسطبوس القوريني باسم نظرية اللذة، أو الهيدونية، بعد التمهيد الذي قدمه بدراسة السفسطائين وأثرهم على الفكر اليوناني، وعلى أرسطبوس نفسه. ربط أرسطبوس الحسيّة في نظرية المعرفة بمذهب اللذة في فلسفة الأخلاق، وصارت اللذة عنده غاية الحياة، وهكذا عاش. ثم انتقل المؤلف إلى فيلسوف أكثر شهرة، ألا وهـ و أبيقـ ور الــذي كان نســخة منقحــة مــن الأول، لكنــه لم يعــد يهتــم إلا بالخلاص من الألم بكل صوره. ومع الفلاسفة البريطانيين: توماس هوبنز، وجنون لوك، وديفيند هينوم، وجيريمني بنتام، وجنون ستيوارت مِل، وهربرت سبنسر، تحوّل مذهب اللذة تدريجياً إلى مذهب المنفعة العامة، الذي يسعى للجمع بين مصلحة الفرد ومصلحة المجتمع.

في هذه الدراسة لا يكتفي واطسون بدراسة فلسفات هؤلاء المفكرين دراسة استعراضية، بل يضع بين الأيدي نموذجاً للفكر النقدي الذي يظهر هنا بوصفه قضية تتعارض مع آراء أولئك المفكريين. وهنا نجد أنفسنا أمام الجدل الهيغلي من جديد، قضية، وقضية نقيضة هي نقد واطسون، وسينتج عن ذلك مركب جديد، هو رأي القارئ.

خالد الغنّامي 20 يناير 2021

#### مقدمة المؤلف

تحمل الصفحات التالية محاولة، غرضها تقديم رؤية نقدية لنظريات اللذة (١١) في تاريخها المتعاقب، وقُدِّمَت هذه الرؤية بلغة مألوفة غير متخصصة. وآمل أن أكون قد وصلت إلى مستوى، يجعل العرض الذي قدمته مُرضياً، حتى لأولئك الذين لا يستطيعون قبول انتقاداتي. من جانبي، أناعلى قناعة تامة بها توصلت إليه - هنا وفي بحوث سابقة من أن نظريات اللذة لا يمكنها أن تُفسر الأخلاق على نحو معقول، دون تبني أفكار لا تتسق مع مبدأ النظرية الأصلي. وما أقدمه اليوم هنا لعموم الناس بقي على هيئة نخطوطة لعدد من السنين، وقد حثني على نشرها الآن أنها باتت تُعدّ نوعاً من التكملة الضرورية للجانب الأخلاقي في كتابي الآخر «خلاصة الفلسفة» (Outline of Philosophy)، مع أن كل واحد من الكتابين مكتمل في حد ذاته.

جامعة كوينز، كينغستون، كندا، 26 أبريل 1895

<sup>(1)</sup> العنوان الأصلي للكتاب بالإنجليزية هو: Hedonistic Theories from Aristippus to Spencer، وقد ترجمنا مصطلح «الهيدونية» إلى «اللذة» (المترجم).

## الفصل الأول **أثر السفسطائيين في الفكر الإغريقي**

دعانا مؤلف ذلك الكتاب التهكمي الذكي «الجمهورية الجديدة» (۱) وإن كان وقحاً بعض الشيء، إلى أن نلتفت إلى السؤال: هل تستحق الحياة أن تُعاش؟ يشير هذا السؤال قضية ذات أهمية كبيرة. الاتجاه الأول للإنسان هو أن يُحرِق الطاقة المكبوتة التي يمتلكها في بناء عالم منظم من التقاليد والمؤسسات والقوانين. وما يصح على الجنس يصح أيضاً على الفرد. فالإنسان يرمي نفسه في السعي النشط ليَرُكُمَ ثروة لنفسه ولعائلته، أو للترقي في سلم السلطة السياسية أو الاجتماعية، أو لتحقيق الشهرة كما يحدث لرجل العلم أو الفنان أو المفكر، لكنه يفترض في كل هذه الحالات أن ما يريد تحقيقه يستحق بذل الجهد، وأن الحياة التي يعيشها تستحق العيش. لذلك، عندما نجد أهل عصر، أو فرداً «يجلس هادئاً وغارقاً في لحظة تفكير»، وعندما تأخذ الفكرة شكل السؤال: ما غاية الحياة؟ عندها سنكون على يقين من أن الطاقة وحماسة الشباب غاية الحياة، وجاء من بعدها أسلوب التفكير الواعي في سنوات النضج.

 <sup>(1)</sup> الجمهورية الجديدة: رواية لها عنوان آخر هو، «الثقافة والإيمان والفلسفة في منزل ريفي إنجليزي»، للمؤلف الإنجليزي ويليام هيريل مالوك (1849–1923) وقد نشرت أول مرة بواسطة تشاتو وويندوس في لندن عام 1877. (المترجم)

ولكن عندما تتخذ القضية صورة متشككة تتساءل عما إذا كان هناك أي غاية للحياة ذات قيمة على الإطلاق، ففي هذه الحال، لن يكون هناك شك في أن عصر الإيمان قد ذهب إلى الأبد.

يتصف سؤال السيد مالوك بالشكّية. عندما نسأل: هل تستحق الحياة أن تُعاش؟ فهذا معناه أننا في جملة واحدة اختصرنا سؤالين متصلين، الأول: هل هناك جدوى من وراء الحياة؟ والشاني: إذا كان هناك جدوى، فهل تستحق البحث؟ وهل ستجلب الرضا معها إن افترضنا أننا سنصل إليها؟

أجاب بعض الناس عن هذه الأسئلة قائلين: إن السعادة دون شك هي الغاية التي يسعى إليها جميع البشر، لكنها غاية لم يصل إليها أي إنسان، ولا يمكن تحقيقها. وهذه النظرة اليائسة للحياة عَبرَّ عنها الشاعر شيلي(1) في قصيدته «الملكة ماب» قائلاً:

الزهرة التي تبتسم اليوم تموت غداً، كل ما نتمنى بقاءه يفتننا، ثم يطير: ما هي لذة هذا العالم؟ برق يسخر من الليل، قصير بقدر ما هو مشرق. ا

ويعبر بايرون(2) عن الفكرة نفسها في كلمات أكثر يأساً:

<sup>(1)</sup> بيرسي بيش شيلي: من أعظم الشعراء الفلاسفة الرومانسيين، عاش ما بين (1792-1822) وكان تورياً في شعره وكذلك في آرائه السياسية والاجتماعية. لم يشهد شهرة خلال حياته، ولكن الاعتراف بإنجازاته في الشعر تصاعد بعد وفاته. (المترجم)

 <sup>(2)</sup> اللورد جورج غوردون بايرون: شاعر بريطاني من رواد الشعر الرومانسي، عاش ما بين (1788)
 –1824) وقد اشتهر في حياته وبعد مماته. (المترجم)

«عُدَّ الأفراح التي شاهدتها في ساعاتك، عُدَّ أيامك الخالية من القلق، واعلم - مهما كنتَ- أنك شيء كان الأفضل ألا يكون.٩

هذه النظرة للحياة ليست نبتة حديثة حداثة بحتة، فاللازمة التي تتردد في مسرحية «أو ديب كولونيوس» لسوفو كليس تقرر الشيء نفسه:

> اسعادة فوق الوصف، ألانذوق طعم الحياة أبداً، ويتلوها في الدرجة أن نو لد،

ثم بسرعة كبرى نعود مرة أخرى من حيث أتينا. ٩

وفي السياق نفسه يقول مينانيدر<sup>(۱)</sup>: «يموت صغيراً من تحبه الآلهة.» وهذا فيه شبه بما سلف ذكره. هاهنا نظرة إلى الحياة، تجسدت في أقوال هؤلاء الشعراء، وحظيت بتعبير فلسفى دقيق على أيدى مفكرين من مثل شوبنهاور وفون هارتمان<sup>(2)</sup>.

يقول الأول: «حياة البشر تتأرجح بين الألم والملل.»

ويسرى الثناني أن حياتنا الواعية هي مرض طويل: "إنها توليد في الألم، ومع الألم تستهلك نفسها، ومن خلال الألم ترفع تلك الحياة نفسها إلى مستوى أعلى؛ وما هو العِوض الذي تقدمه في مقابل كل هذا الألم، سـوى تصـوّر واهـم عـن نفسـها؟» ليـس في نيتـي أن أقـوم بفحـص

<sup>(1)</sup> مياندر: كاتب مسرحي يوناني، عاش ما بين (342 ق.م. – 290 ق.م.) يعد أحد أشهر كتاب العصور القديمة، كانت نصوصه ضائعة في العصور الوسطى، واكتُشِف الكثير منها في القرن العشرين. (المترجم)

<sup>(2)</sup> كارل روبرت إدوارد فون هارتمان: فيلسوف ألماني عاش ما بين (1862 – 1906) اشتهر بكتابه «فلسفة اللاشعور»، وهو تلميذ لشوبنهاور. (المترجم)

متخصص في أساس التشاؤم، مع أنني أعتقد أن من المكن العثورَ عليه نتيجـةً لبحثنـا هـذا، وأنـه يقـوم عـلى خطـأ أسـاسي. وقـد عرضـت هذه الأقوال لإظهار ضرورة أن يكون لدينا أساس منطقى للإيان بقواعـد مطلقـة للسـلوك، نتبناهـا كلنـا ضمنيـاً. ومـن الطبيعـي بـلا شـك، أن نَعُمدً مثل هذه التصوّرات التي وردت فيها اقتبستُه من نصوص عن الحياة الإنسانية - دليلاً على ألا جدوى من كل التكهنات حول الطبيعـة النهائيـة للأشـياء، وأن الـدرس المسـتفاد هـو وجـوب العـودة إلى الإيبان الفطري الطفولي. في كتاب «الماضي والحاضر»،(١) يشيد كار لايل(٥) متحمساً، بعصور الإيمان مقارنة بالشغف والتساؤل، والعصر النقدي الـذي نعيش فيـه. هنـاك رد واحـدعـلي نصيحـة كارلايـل لنـا بـأن نـترك التفلسف في أسس السلوك، وهي أن نقول: إن نصيحته هي أقبل فائدة من كل أنواع النصائح. فعندما نرفض تقصى أساس الأشياء، فهذا لا يعنى التخلي عن نظرية في الحياة، بل يعنى أننا قد نتبنى نظرة فجة غير نقدية. لقد صار مستحيلاً أن نعود إلى الإيمان الفطري الذي كنا نتمتع به في سن الطفولة، كاستحالة استعادة الطاقة العفوية الوفيرة التي كانت في سنوات الشباب، أو أن يتحدد طول قامة الإنسان بناء على إرادته، كما في رواية «أليس في بلاد العجائب»(3) سأذهب إلى أبعمد

<sup>(1)</sup> كتاب الماضي والحاضر Past and Present لمؤلفه توماس كارلايل صدر في إنكلترا سنة 1843، يجمع بين سرد لتاريخ العصور الوسطى وانتقاد المجتمع البريطاني في القرن التاسع عشر. (المترجم)

 <sup>(2)</sup> توماس كارلايل: مؤرخ وفيلسوف ورياضي من بريطانيا، عاش ما بين (1795 -1881) اشتهر
 بكتاب «الأبطال» الذي زعم فيه أن العظماء هم من يحركون التاريخ، وأن تاريخ العالم ليس
 سوى سيرة للعظماء. (المترجم)

<sup>(3)</sup> رواية إنكليزية لمؤلفها لويس كارول (اسمه الحقيقي تشارلز دودجسون) صدرت في 1865. تحكي قصة فتاة صغيرة تسقط من خلال جحر أرنب إلى عالم خيالي تحت الأرض تسكنه مخلوقات غريبة. تعدّمن أفضل الأمثلة على الأدب غير الواقعي. (المترجم)

من ذلك، وأقول إن الأمر يتجاوز العجز عن المحافظة على سذاجة عصر غابر كان أقبل تفكيراً، بل إننا لو عدنا إليه لوجدنا أنه لم يعد يناسبنا. مثلها يجب على براءة الطفل أن تتطور إلى ضبط النفس الذي نسراه في البالغ، كذلك يجب أن يكون هناك نقد واختبار وتأسيس للسلوك على أساس منطقي، وكل ذلك ضروري لكامل كياننا ومكانته الأخلاقية. هذا النوع من الإيهان هو الأكثر قوة فهو:

اليؤسس لنفسه في قمم أشجار الأرز ويداعب الرياح ويحتقر الشمس. الأا

ولهذا سأهدف خلال الصفحات التالية إلى ألا آخذ أي شيء أمراً مسلًا به، بل سأجرّب كل شيء، وسأدوّن بأكبر قدر من الصراحة والوضوح والنزاهة آراء المفكرين في العصر القديم والحديث، ممن قالوا إن اللذة هي غاية الحياة، وسوف «أتمسك بكل ما هو جيد من مذاهبهم»، وسأرفض ما هو باطل.

لقد قررتُ تدبر مذهب «اللذة» في تطوره التاريخي، بدلاً من مناقشة أسسه المجردة، لأننا نعتقد، اعتقاداً بمثابة القاعدة، أن الصورة الأولى لمذهب اللذة هي أقل تعقيداً، ولأن تصوّر الحقيقة على النحو الأكمل يتحقق بعد النظر إليها من خلال أكثر وجهات النظر اختلافاً. يقال: إن بعض الأحكام السابقة الراسخة عند الإنكليز ترجع إلى حقيقة أنهم يعيشون على جزيرة، ولذلك قد نقول: إنه في عالم الفكر والحياة العملية على الأقل، من لا يبتعد عن دياره كثيراً تبقى نظرته

<sup>(1)</sup> اقتباس من وليام شكسبير، مسرحية ريتشارد الثالث، ص 12. (المترجم)

<sup>(2)</sup> مذهب اللذة أو نظرية الهيدونية Hedonism. (المترجم)

قاصرة. مثل هذه النظرة النقدية لمذهب اللذة قد توصف بالوقاحة إن كان الحق مع السيد هربرت سبنسر في قوله إن كل نظريات السلوك البشري، بقصد أو بغسر قصد، يجب أن تفترض أن اللذة هي غاية الحياة، بناء على طبيعة القضية. وحتى بالنسبة إلى المتشائم، عندما يقول إن الحياة لا تستحق أن تُعاش فإنه يبني برهانه، بحسب رأي السيد سبنسر، على أن غاية الحياة هي فائض من الشعور المقبول لدى الجميع، لكنه ساخط على الحياة لأنها أعطته من الألم أكثر عما أعطته من اللذة. أما المتفائل فيدافع عن الحياة انطلاقاً من إيمانه أنها قد جلبت له من اللذة أكثر من الألم. الضمني في وجهتي النظر المختلفتين هاتين هو أنه ينبغي للسلوك أن يفضي إلى الحفاظ على الفرد والأسرة والمجتمع، من خلال فرضية أن الحياة تجلب من السعادة أكثر من البؤس. هذا الأسلوب القصير والسهل لم يكن مقنعاً لخصوم مذهب اللذة، كما كان السيد سبنسريري فيما يبدو. فالمتشائم قد ينطلق من قناعة راسخة بأن الحياة تجلب من الألم أكثر مما تجلب من اللذة، مع احتفاظه بفكرة أخرى، وهي أن اللذة ليست حقاً الغاية، وإنها هناكُ شيء أعلى بصورة لا متناهية يمتِّل غاية الحياة. لا شك أنك سوف تفهم أنني لا أرغب أن يؤخذ نقدي على أنه ضد الغاية كما وردت في مذهب اللذة، وإنها هو فقط اعتراض على محاولة السيد سبنسر انتزاع حكم متسرع يصب في تأييد مذهب اللذة، من خلال تفسير غير مقنع لنظريات تختلف عن نظريته.

بعد أن مهدنا الطريق، يمكننا الآن أن ننطلق للنظر في نظريات اللذة القديمة في اليونان. وأول صف من المفكرين الذين يمكن أن يوصفوا بالانتهاء إلى مذهب اللذة، على أنه نزعة على الأقبل، هي تلك المجموعة

البارزة من الرجال الذين يلقبون بالسفسطائيين. صحيح أن انتهاءهم لمذهب اللذة كان ضمنياً لا صريحاً، لكن بروزهم كان مفيداً للغاينة في تمهيد الطريق أمام القورينائيين الذين قاموا بصياغة مذهب اللذة في صورة واضحة، إذ لم يكن ممكناً أن ينشأ ويكتمل هذا الخط من الفكر كما نشأ في اليونان، لولا تأثيرهم الاستثنائي في تطوير التأمل الفلسفي. ولتقديس هذا التأثير على هيئة صحيحة، يجب أن نعرف شيئاً عن صورة المجتمع، وأنماط التفكير، وسمات الشعور في اليونان القديمة. في القرن الخامس قبل العصر المسيحي، طوّر الإغريس في حالتهم المبكرة عدداً من نهاذج الدولة/ المدينة، وكلها كانت مستقلة تماماً، على الأقبل من حيث كونها فكرة. وعندما نتحدث عن الشعب اليوناني، فيجب ألا ننسى أبداً أن الروابط التي توحدهم كانت في الأساس هي الدين واللسان المشتركين. من الناحية السياسية، شكّلت كل مدينة مع محيطها المباشر دولة مستقلة. أما فكرة المنطقة الشاسعة التي تجتمع على رابطة مشتركة لنظام سياسي واحد فقد كانت غريبة بالكلية على العقل اليوناني. إن موطنه ليس منطقة بل مدينة. ومن ثُمَّ كانت الحرية لليونانيين تعنسي شيئاً مختلفاً عما تعنيه لنا اليوم. أن تكون حراً يعنسي الحصول على حقوق وامتيازات المواطن. هذا يعنبي أنه كلم كانت الدولة صغيرة، استطاع جميع المواطنين الاجتماع لأغراض المشاركة السياسية بخصوص شأن محدد في مكان واحد. في مدينة أتيكا، يبدو أن عدد المواطنين لم يرود في تلك الأيام قبط عن ثلاثين ألفاً. ولم يحلم اليونانيون بشيء من قبيل «الحكومة التمثيلية»؛ ففكرتهم عن المواطنة لا تتجاوز المشاركة الشخصية في القضايا الكبرى التي تُنافَسْ في مجلس العموم، والسعي لملء مناصب الدولة، وأن يعملوا قضاةً في المحاكم،

أو أن يقدّموا تضحيات من أجل العموم. ومن شَمَّ كان هذا الامتياز محدوداً، ويُحرس بغيرة. ولم يُمنَح أيُّ رجل حُرِّ -أجنبياً كان أم حليفاً تابعاً - حقَّ المواطنة بأي حال من الأحوال، ما لم يكن ذلك بمرسوم خاص من مجلس الشعب. وهكذا كانت كل دولة/ مدينة يونانية مثل عدد من الذرات تمارس الطرد المتبادل. وبالتالي، لم يكن هناك وسيلة لتكديس عدد من المدن في جسد واحد. فالدولة/ المدينة، إما أن تكون مستقلة تماماً، أو أن تكون معتمدة على أخرى. ولا شك أنه في حقبة مبكرة جداً، حظيت مدن إليوسيس وماراثون ومدن صغيرة أخرى في مبكرة جداً، حظيت مدن إليوسيس وماراثون ومدن صغيرة أخرى في مبكرة الحجم نسبياً. أما إسبرطة ذات المساحة الكبرى، فقد أخضعت مدن لاكونية إخضاعاً كام لاً، وعُدت بيوتيا طاغية من وجهة نظر مدن لاكونية إخضاعاً كام لاً، وعُدت بيوتيا طاغية من وجهة نظر أتيكا.

ما نجده إذن في اليونان آنذاك هـو حشد مـن دويـ لات المدن الصغيرة، كلها مستقلة وذات سيادة، وتوحد بينها الروابط المشتركة للدم واللغة والأخلاق والدين. مـن هنا سنفهم بسهولة أن المشاركة المباشرة في الشؤون العامة مـن قبل المواطنين في دولة/ مدينة مثل أثينا منحتهم أعلى درجات التعليم السياسي المتوفر. فالمواطن العادي في أثينا الديمقراطية كان أقوى مـن العضو الإنكليزي العادي في البرلمان اليوم، ولم يقتصر حقه على الكلام في المجلس فقط، بـل كان يُدعى للتصويت على قضايا كبرى من مثل إعلان الحرب أو صنع السلام. فالدولة اليونانية كانت مجرد مدينة، وليست أمّة، يصير فيها الناس برلمانيين على الفور، وأعضاء في الحكومة، لكن لم يكن هناك تفريق، برلمانيين على الفور، وأعضاء في الحكومة، لكن لم يكن هناك تفريق، كما هـو عندنا، بـين الدين والدولة: فتكوين الدين كان خاضعاً لإرادة

أفراد الشعب، وقبوله أو رفضه كان جزءاً من عملهم السياسي. ومن هنا جاءت مقولة أرسطُفانِس() بأن الأثينيين قاموا بتحويل أثينا إلى مصر أخرى، عندما سهّلوا قبول الآلهة الغريبة، بينها نفوا أناكساغوراس وبروتاغوراس عن بلادهم. الأول لقوله: إن الشمس كرة ساخنة تقارب حجم بيلوبونيز()، والثاني لأنه قال: «لا يمكن أن نقرر أتوجد آلهة أم لا، فالحياة أقصر من أن تهدر في محاولة حل هذه المشكلة الغامضة.» وسقراط أحد أتقى الأتقياء وأعمق الرجال تفكيراً، كحم عليه بالإعدام بتهمة إفساد عقول الشباب وإنكار آلهة بلاده.

نتائج هذه المشاركة النشطة في شؤون الدولة كانت مكثفة للغاية، وتنطلق من وطنية ضيقة. وكانت جدران أثينا ومعابدها ومسرحها في نظر كل مواطن ملكاً خاصاً به. ولم يكن غريباً أن يسعد الرجل بالموت من أجل الاسم العظيم لأثينا في أيام عزّها.

لكن هذه القوة في جوانب من الحياة لم تمح شقها الضعيف، فالذين لا يسمح لهم بالمساركة في الحرب أو السياسة يُدفع بهم إلى الخلف، ومن ثَمَّ فقد ضُحِّي بالحياة الأسرية اليونانية إلى حد كبير من أجل المصلحة العامة. علاوة على ذلك، ونظراً إلى أن المدينة الصغيرة لم يكن من الممكن تنشيطها ببث الدماء الجديدة باستمرار، فقد فقدت لذلك حيويتها تدريجياً، وبخاصة في أوقات الرخاء، فظهرت عليها أعراض الشيخوخة والانحلال. فضلاً عن ذلك، ترافقت شدة الوطنية مع كراهية مكثفة للدول الأخرى، وبالتالي نجد أن الحرب استمرت

 <sup>(1)</sup> أرسْطُفانِس: كاتب ساخر من اليونان القديمة، عاش ما بين ( 446 – 386 قبل الميلاد) يُعرف بأبي
 الكوميديا وكانت له سلطة مخيفة. اتهمه أفلاطون بأنه قد ساهم في مجاكمة سقراط وإعدامه،
 بواسطة إحدى مسرحياته. (المترجم)

<sup>(2)</sup> بيلوبونيز: شبه جزيرة في جنوب اليونان. (المترجم)

بشراسة وقسوة، ولحسن حظنا أننا لم نير مثلها في العصر الحديث(١٠). أدى صغر حجم حلّبة الصراع إلى نشوء أحقاد شديدة بين أطراف الحرب، وإلى نشوء الرغبات المتكررة في الانتقام عند قادة الفصائل المهزومة. غير أن مصدر الضعف الأكبر في تلك الدول القديمة هو اعتمادها على تجارة الرقيق. وأنجز عمل اليونيان الأكبر خيلال القرنين اللذين انقضت فيها الحرب البيلوبونيزية. وعندما رأى الفلاسفة الإنسانيون من مثل أفلاطون وأرسطو المكاسب العظيمة التبي تحققت من خلال الرق، قبلوا بمؤسسة العبودية، مع بذل بعض الجهد لتحسين أحوال المستعبدين. في أتيكا، كان هناك أكثر من أربعائة ألف من المستعبدين والأجانب، في مقابل ثلاثين ألف مواطن. وعلى أكتاف هؤلاء المستركِّقين الكثيرين الذين شاركوا بشكل رئيس في المهام الوضيعة، رُفعت مجموعة صغيرة من المواطنين، وتُركت حرة لكي تستخر كل طاقاتها للسياسة وللحروب، وفي وقت لاحق، ستخرتها لـلأدب والفـن حينـاً مـن الدهـر، كان معـدل التقـدم مذهـلاً، ولكـن بعـد صد حشود البرابرة الغزاة من بلاد فارس، تفشى الفساد الأخلاقي والسياسي، وأحرقت نار العقل نفسها تدريجياً. وعندما قدم القديس بولس إلى أثينا، وجد جماعة من الناس لا هم لهم إلا الثرثرة المكررة، أناس يفتقرون إلى أصالة الإيهان والحاسة. ما حكيناه الآن قد يساعد على تصوّر الأسباب التي أدت إلى نمو تأثير السفسطائيين. لقد كان لهم تأثير يشبه المذيب للفكر اليوناني، من خلال تدميرهم إيهان الناس بها قبلوه على أنه نوع من الوحي الإلهي يرشد إلى ما هو صحيح وعادل.

<sup>(1)</sup> صدر هذا الكتاب في 1895 لكن المؤلف عاش بعده ليرى الحرب العالمية الأولى التي كانت أبشع من كل حروب اليونان، وربما لحسن حظه أنه لم يعش ليرى الحرب العالمية الثانية. (المترجم)

فكرة السفسطائيين الرئيسة المشتركة بينهم جميعاً هي أن الأخلاق العرفية ليست مطلقة، وإنها هي موضوع يجوز إخضاعه للمناقشة والنقد. إن يسر الفكر اليوناني جعله عرضة للتشكيك فور أن نُزعت عنه فكرة أنه مُستمَد من سلطة إلهية.

في نظر إنسان زماننا الذي يعتقد ويصر على ضرورة أن تكون هناك رؤية مترابطة للأشياء، من الواضح أن أخلاقيات الفرد بشقيها الاجتماعي والسياسي واحدة لا تنفصل، وأن القانون والأخلاق بمجملها يعتمدان في نهاية المطاف على الدين، وهو الذي يتولى تفسيرهما. إن تعقيدات الحياة المعاصرة عظيمة للغاية وأشكال التنظيم مختلفة وكثيرة ومتميزة، حتى أنها ستجعل الإنسان معها يتصرف في مجالات مختلفة بطرق يتناقض بعضها مع بعضها الآخر. فالإنسان الذي يكون في حياته الخاصة مُراعياً لغيره وغير أناني، قد يُظهر في حياته العامة كل الحقد والكراهية الحزبية. وقد ينكر عملياً وجوب استرشاد الأمة بنفس المبادئ الأخلاقية الملزمة للفرد، أو قد يستبيح فصل الأخلاق عن الدين أو الدين عن الأخلاق، وقد لا يرى رابط الأخوة بينها.

اليتبع بعضهن بعضاً، صديقات للإنسان، يعشن معاً تحت سقف واحد، ولا يمكن أن يفترقن أبداً دون ذرف الدموع. الا

الخطر بالنسبة إلى العقل اليوناني كانت له طبيعة مختلفة. فبها أن الدولة كانت تمثل كل شيء، وجمعت في ذاتها كل الوظائف المختلفة التي

<sup>(1)</sup> من قصيدة للورد ألفريد تنيسون تضمنها ديوانه: The Lady of Shalott, and Other Poems. (المترجم)

يتقاسمها في أيامنا بشكل منفصل كل من النادي والجامعة والكنيسة والبلدية والدولة، كان التعدي على المعتقدات التقليدية تعدياً على الجميع، وقيد تسبب الاعتبداء على حرمة القوانين العامة في صدمة للجسد السياسي كله. وفي نظر اليونانيين، كان القول بأن الأعراف العريقة ليس لها سندسوى المواضعات التقليدية بمنزلة سخرية من إلـه بلدهـم. فالعقـل اليونـاني أرجـع كل مؤسسـات الدولـة وأعرافهـا إلى الاصطفاء الإلهي، وآمن الأسر النبيلة أن من الممكن إرجاع أصلها إلى إله أو بطل شبيه بالإله. وبينها كان هيرودوت يحكى القصة المشيرة عن ثلاث المائية مقاتبًلاً من أهل أسبرطة، وكيف حموا عمر ثيرموبيبلاي،(١) وصمدوا في وجه الصعباب الساحقة، توقيف مؤقتياً كبي يتتبع نسب ليونايـداس قائـد ثـلاث المائـة، بحيـث أرجعـه إلى هرقـل. وهكـذا فـإن عقول العامة في تلك الأيام كانت أعجز من عقولها الآن عن التمييز بين صورة الدين وجوهره، فلم يمكن لهم أن يفهموا فكرة أن الدين في طبيعة تعاطيم مع غمير المتناهمي، لا يمكن أن يُخترل في طقموس واحتف الات شعب معين، دون أن يقع في الانحلال. اتصفت قصص الآلهة الأسطورية والأبطال بالقدسية، مثل قوانين وتقاليد الدولة؛ فأصبح إلقاء ظلال من الشك على عقيدة الشعب تدميراً للدولة نفسها، ولكي تبقى الدولة اليونانية، لا بدمن تضمين الدين في الشكل المشالي الوحيد للدستور.

كان أسلوب حياة السفسطائين متحرراً إلى حد كبير من الوطنية الضيقة التي قد نجدها عند المواطن اليوناني العادي. فكانوا يتجولون من مدينة إلى أخرى، ويكسبون قوتهم من العمل بالتدريس، ومن

<sup>(1)</sup> وقعت معركة ثيرموبيلاي في سنة 480 قبل الميلاد. (المترجم)

أَسمَّ تعلموا أن ينظروا إلى عادات الدول المختلفة ومؤسساتها نظرة تخلومن التقديس الخرافي الذي يشعربه المواطنون. ووجدوا في أثينا المجال الأفضل ليارسوا عملهم، مع أنك لا تكاد تجد واحداً منهم أصبح مواطناً أثينتاً. لذلك كان من الطبيعي تماماً أن ينظروا في دستور الدولة، ويسلطوا عليه ضوء الفهم الجاف، كما يجب. ومن خلال نبرة تعليمهم نتجت الشكوك في السلطة الإلهية المؤسِّسة للدين والأخلاق. الشكية هي النتيجة الطبيعية لإنكار السلطة الخارجية، ما دام أنه لا

الشكية هي النتيجة الطبيعية لإنكار السلطة الخارجية، ما دام أنه لا يمكن أن يُرى في نهاية المطاف أن لا شيء صحيح، ما لم يُبن على العقل، وما لم يبرر نفسه للعقل. لم يطالب السفسطائيون بأي نظام سلوكي ليحل بديلاً عن الأخلاق العرفية التي دمروا قدسيتها. وكما فعل فاوست (۱۱)، فقد «دمروا عالم الإيمان» الجميل، لكنهم لم يأخذوا بنصيحة الشاعر في بنائه من جديد في عقولهم. لم يكونوا بنائين، فتفكيرهم يدور حول التشكك البحت، ولهذا السبب رأى أفلاطون وأرسطو أن طريقة تفكيرهم هذه مرفوضة للغاية. لا شك أنهم، كما ذهب غروت (١٠) كانوا رجالاً ذوي شخصيات رفيعة، ولكن من الصحيح بالمثل أن تعليمهم كان ذا نزعة مدمرة للغاية. وكان من المكن أن يبقى تأثير تعليمهم كان ذا نزعة مدمرة للغاية. وكان من المكن أن يبقى تأثير مستعدة لتعاليمهم بفعل تطورها الفكري المستقل. وكما قال أفلاطون فإن المشكك الحقيقي كان هذا السفسطائي الأكبر: العامة.

<sup>(1)</sup> فاوست: الشخصية الرئيسة في حكاية ألمانية شعبية عن رجل أبرم عقداً مع الشيطان بحيث يسلم إليه روحه بعد الموت، في مقابل نيل المعرفة المطلقة وكافة الملذات وأن يبلغ قمة السعادة. (المترجم)

 <sup>(2)</sup> جورج غروت: مؤرخ إنكليزي راديكالي على الصعيد السياسي، عاش ما بين (1794 - 1871)
 اشتهر بموسوعته الضخمة «تاريخ اليونان». (المترجم)

كانىت قىدرة اليونيان عيلى تحميل الازدهار أضعيف مين قدرتها على تحمل الشدائد. فالانتصارات المتحققة في ماراثون وسلاميس زرعت في أذهبان النباس الاعتباد الفخور على البذات، والعطش للمجـد والقـوة، وقفـز بهـم كل ذلـك إلى مـا وراء الأخاديـد الضيقـة التـي اعتادوا الحركة فيها. كان هذا هو المشهد، خاصة في أثينا وحلفائها في سرقوسة والمستعمرات الصقلية الأخرى. والحقيقة المجردة هي أن جسد الشعب كلمه دَبَّ فيه صوت مساشر ينطق بالهموم العليا للدولة، فنتج عن ذلك على نحو حتمى نوعٌ من العقل، متحمس وشغوف ومشير للجدل. فالشعب الذي اعتباد مع مرور الزمن على سماع أفضل الخطباء في المجالس، وممارسة استجواب الشهود في المحاكم العامة، كان مستعداً للتخلي عن معتقداته العرفية حين شُنَّت عليها هجمة خطيرة. وعلينا أن نتذكر أن دين اليونان الذي أضفى تصديقاً عرضياً على الأفكار الأخلاقية الجارية، هو في حد ذاته من إنتاج الخيال، وكان سقوطه حتمياً، بمجرد أن يعرف الناس الفرق بين الشعر والنشر.

أضف إلى ذلك أن الأخلاق السياسية تدهورت تدريجياً تحت تأثير الخلافات المدنية التي أثارها الصراع بين أثينا وإسبرطة. وفي أثينا، على الأقبل، مع حلول الطاعون الكبير في سنة 430 قبل الميلاد، حل فساد مماثيل بأخلاقيات مختلفة، ولم يعد من الصعب أن يُسرى أن التربة باتت جاهزة لغرس بذرة الشك والثقافة السطحية، واضطلع السفسطائيون بعملية الغرس هذه.

تأسست تعاليم السفسطائيين على التلاعب والبلاغة:

أولاً: أخذ تلاعبهم أشكالاً مختلفة، غير أن اتجاههم العام سار نحو إذابة الأخلاق العرفية من خلال كشف الخروقات الكشرة التى تتخللها. المفارقة المفضلة عند السفسطائيين هي تلك التي تقوم بين الطبيعية والعُرف. وقيد لفيت بروتاغيوراس الانتبياه إلى أن موضوع الإدراك يختلف باختلاف حالة اللذات التبي تدركه. فيها يبدو ساخناً لإنسان قد يكون بارداً عند آخر، وأحياناً يبدو الشيء نفسه مختلفاً عند نفس الفرد في أوقات مختلفة. ولذلك رأى أن أحاسيس الإنسان هي مقياس الواقع. وعلى هذا النحو تبني بروتاغوراس الفكرة القائلة بأن الأخلاق تعتمدعلي مواضعات يتفق عليها الناس، لا على الطبيعة. وما القوانين والتقاليد في أي دولة إلا قواعد اتفق عليها البشر لحفظ مصالحهم المشتركة. من ناحية أخرى، عارض هيبياس(١) بين الطبيعة والمواضعات المتوافق عليها، وذهب إلى أن القوانين البشرية لا يمكن أن تكون مطلقة، لأنه لا يوجد دولتان تملكان نفس الفكرة التي تفصل بين الصواب والخطأ، وبداله أن مصدر الانقسامات والخلافات التي تقوم بين الناس إنها يكمن في قوانينهم الظالمة.

مها اختلفت وجهتا نظر هذين السفسطائيين، فقد اتفقاعلى إدانة الإيهان الشعبي بالسلطة الإلهية وعجزه عن إحداث التغيير في الأخلاق العرفية. لكن الشك نصف غير الواعي عند بروتاغوراس وهيباس تم تجاوزه بالشكوك الجريشة المفتوحة عند جورجياس الذي ذهب عمداً إلى أن المعرفة مستحيلة، وأن

<sup>(1)</sup> هيبياس الأليسي: فيلسوف وخطيب وشاعر وسياسي معاصر لسقراط. (المترجم)

الأخلاق مجرد مواضعات مفيدة. ومن هنا تطلب الأمر خطوة أخرى يسيرة ليقول ثراسياكوس: (۱) إن الأخلاق ليست سوى القوانين المفروضة على الآخرين من قبل أولئك الذين يحكمون ليستأثروا بالمنافع، وهو مذهب يسير على قدم المساواة مع وجهة النظر المفضلة عند الشكّين في القرن الماضي، حين قرروا أن الدين اختراع من صنيعة الكهنة، هدفه إبقاء الناس خاضعين للكنيسة.

ثانياً: الميل الطبيعي في هذا المذهب هو القول بأن القانون والأخلاق يقومان على المواضعات والاتفاقيات الخالصة، وهدف هذا الميا, هـو إزالـة أسـاس السـلطة الخارجيـة التـي اسـتندت إليـه تلـك المواضعات، دون وضع أساس أكثر صلابة ببدلاً من ذلك البذي جرت إزالته. تكونت تعاليم السفسطائيين الوضعية بشكل رئيس من فن الخطابة الذي يُمكّن صاحبه من عرض قضيته على أفضل نحو أمام الجموع أو في المحاكم. وكانت الثقافة الخطابية عند السفسطائيين متحررة من كل معرفة محددة، ولهذا مالت إلى توليد نوع من الوقاحة الفكرية، بدت لسقراط ولتلميذه العظيم أفلاطون معاديمة للروح المبجّلة للفيلسوف الحقيقي. نحن لا نقول بثبوت أي شيء غير أخلاقي فيهم، فتلميذ السفسطائيين لم يكن في درجة السوء التبي نجدها عند الدهماوي في الشؤون السياسية الحديثة، ذلك الواعظ المحرك للعواطف، أو الناقد العالم بكل شيء الذي يلقي نظرة على المقدمة وجدول المحتويات ثم

 <sup>(1)</sup> ثراسماكوس: فيلسوف سفسطائي عاش ما بين (459 – 400) قبل الميلاد. وهو أحد شخصيات «محاورة الجمهورية» لأفلاطون. (المترجم)

يلوم الكتاب الذي كلف صاحبه سنوات من العمل، دون أن يقوم هو نفسه بجهد يذكر. إن الثقافة الأداتية (۱) البحتة تنحو إلى جعل الحقيقة تبدو كأنها تلاعب بالكلهات، ومن وجهة النظر هذه يمكننا أن نفهم كيف قال كار لايل: «متحدث جيد، متكلم بليغ، ولكن ماذا لو أنه لا يقول الحقيقة!» فعلى كل حال، ما يقوله الإنسان أكثر أهمية من أسلوبه في قوله، واكتشاف الحقيقة شيء أنبل من إرباك الخصم وتحييره، والمفكر المنعزل أكثر نفعاً للعالم، على المدى الطويل، من البلاغي ذي الصوت الرنان، الذي يكسب أذن الغوغاء بإتقان فن يجعل الأسوأ يظهر وكأنه الأفضل.

<sup>(1)</sup> يبدو أن المؤلف يشير إلى فلسفة جون ديوي المعروفة باسم الأداتية، وهي نوع من البراغماتية تعرّف الحقيقة بأنها ما ينفع، وما يحقق المصلحة. (المترجم)

### الفصل الثاني **أرسطبوس القوريني**

حاولتُ في الفصل السابق وصف شخصية الدولة/ المدينة في اليونان واختلافها عن صورة الدولية الحديثية، وأن أكشف عن الكيفيية التبي أصبح للسفسطائيين بها عميق التأثير على الفكر اليونان. كانت الدولة اليونانيية مجرد مدينية، لا تتصف بصفات الأمّة. وكانت وحدة عضوية، لكنها وحدة تتصف بالفطرية نسبياً. كما أنه لم يكن هناك تمييز بين الدين والسياسة، ولا بين الأخلاق الاجتماعية والأخرى الفردية، ولذلـك أدّى الشـك في قوانـين دولـة معينـة وعاداتهـا إلى الشـك في جميـع المعتقدات المشتركة بين الناس. وحتى فيها بيننا اليوم، نجد أن الإنسان العبادي الذي اعتباد على اعتبار الأخلاق قائمة على تشريع إلهي، صاريشعركما لوأنه قد قطعت حباله التي تربطه بالمرسى، فجُرف عاجزاً إلى بحر مجهول عندما يلقى الشك بظلاله على بعض المعتقدات الدينية، أو عندما يوضع قانون أساسي من قوانين المجتمع القائمة محل نقاش. فالمعتقدات التبي يُفترَض أنها ترتكز على سلطة خارجية تفقد كل قدسيتها وصلاحيتها عندما تصبح تلك السلطة مرفوضة، ومن هنا دخل السفسطائيون بشكل رئيس، وقرروا أن الأخلاق لم ترتكز على سلطة إلهية وإنها على الإرادة الاعتباطية للبشر. بالنسبة إلى اليونانيين المحافظين، كان هذا تمزيقاً لجذور المجتمع، وفتحاً للطريق أمام الأناركية (الطلقة. في الوقت نفسه، وجدنا أن التقدم الطبيعي للشعب اليوناني، وخاصة عند أهل أثينا لكونهم الأكثر استنارة بين كل شعوب الدول اليونانية، قدجة ز التربة دون وعي للدخول في حالة الشكيّة. لولا هذا، لوجد السفسطائيون أن أثينا غير ملائمة لأفكارهم، ولأجبروا على التراجع سريعاً، مثل عديد من الفلاسفة السابقين الذين كفروا بالديانة الشعبية.

إذن ما هي وجهة النظر التي سنأخذ بها تجاه تعاليم السفسطائين؟ هـل يجـب أن نعـد شـكوكهم شرّاً خالصـاً؟ أوضحـت رأيـي سـابقاً في أن العمل اللذي قاموا بـه كان واجباً. وإن كنا نسـعي لتحقيـق التقـدم، فـإن اعتقادات البشر التي لم تخضع للنقد، يجب أن تُزَعزَع حتى مركزها. فالحركة السلبية أو النقدية للفكر هي بنفس ضرورة البناء الإيجابي. البناء هو البداية، ثم التقويض ثم إعادة البناء، هذه هي الحركة الثلاثية التبي بمنهجها يكون تقدم الإنسان. في الوقت نفسه لا يمكننا أن نبارك عمل السفسطائيين مباركة كلية. إن تَشككهم فيها يتعلق بالسلطة الخارجية كان له ما يبرره، لكن لا يوجد ما يبرر رضاهم بالشك باعتباره الكلمة الأخميرة. من ناحية أخرى، يجوز لنا أيضاً أن نقول إن شكهم لم يتصف بالشمولية. كان من الجيد إنكار الحتمية المطلقة للقوانين والأعراف في هذه الدولة أو تلك، ولكن لم يكن من الجيد أَن تُبنى الأخلاق على نوع جديد من السلطة الخارجية هي التوافق (1) الأناركية: تعنى اللاسلطوية، تترجم خطأً إلى الفوضوية، وهي فلسفة سياسية ترفض التسلسل

دولة. (المترجم)

الهرمي للدولة، وتدعو إلى مجتمعات تنكون على أساس جمعيات تطوعية غير هرمية، دون

الاعتباطي عند شعب بعينه. وأدى هذا إلى أن تكون الخطوة التالية هي العمل على حل تلك المشكلة بالمبدأ القائل إن القانون والأخلاق من إنتاج إرادة الفرد، والسعي للبرهنة على نظرية واضحة تصف السلوك على هذا الأساس.

هذه المحاولة قيام بها الفلاسفة القورينائيون، وهم النخبة المثقفة من ورثة السفسطائيين.

لم توضع آراء السفسطائيين في شكل محدد وواضح، وهذا هو أحد الأسباب التي جعلت غروت يبرهن، بمقدار جيد من المعقولية، أنهم لم ينطلقوا من مذهب فلسفي مشترك، وإنها كانوا مجرد رجال يملكون من الثقافة والذكاء مقداراً يفوق المعتدد، وكرسوا حياتهم لتعليم الشباب ما يعرفون.

من الصحيح أنهم لم يشكلوا مدرسة للفلسفة بنفس معنى المدرسة الفلسفية الذي نعنيه عندما نتحدث عن مدرسة أفلاطون أو لوك أو كانط؛ فلم تكن لديهم مبادئ محددة بدقة، يسير على أسسها الجميع، وبناء عليها يرضى كل واحد بأن تُختبر أفكاره. لكن الافتقار إلى مثل هذه المبادئ المحددة وغيابها عنهم هو إحدى التهم التي نوجهها ضدهم؛ فقد كانوا متشككين دون فهم واضح لمدى شكوكهم، ولن نجد صعوبة في إيجاد نهاذج حديثة تشبههم. سنجد كثيرين مِن محرري نجد صعوبة في البحث عن أساس فلسفي للأخلاق أو للدين، ولا ينتبه يرهق نفسه في البحث عن أساس فلسفي للأخلاق أو للدين، ولا ينتبه إلى أنه بذلك قد ألزم نفسه عملياً بالموقف الذي لا يمكن الدفاع عنه، موقف القائلين بأن المجتمع والسلوك لا يعتمدان على أساس من الحقائق التي يمكن التحقق منها. لأنه إذا كان البحث عن الحقيقة بلا

جدوى، كما يقتضيه هذا الرأي ضمناً، أليس من الواضح أن كل شيء عبارة عن آراء فردية، وأننا «نعيش في مسرحية عبثية»؟

القورينائيون، بغض النظر عن رأينا في مذهبهم، أفضل من أولئك، فهم على الأقل يملكون مذهباً. لم يكونوا راضين عن الآراء الغامضة حول طبيعة الأخلاق، ولكنهم امتلكوا الشجاعة الكاملة للدفاع عن آرائهم، وسعوا لبنائها بصياغة دقيقة مقنعة للعقل النقدي.

أول شيء أظهروا فيه التفوق على السفسطائيين هو تأكيدهم على أن هناك غاية واحدة يطلبها جميع البشر، ويُحكّم على كل فعل بناء عليها. لا شـك أنهـم استعاروا فكـرة غايـة الحيـاة العليـا مـن سـقراط، وهـو المفكر الأول الذي تصوّر الغاية بوضوح. ومن الصعب على من هم على دراية بالفكرة منا أن يقدروا أهميتها في تاريخ الفكر الإنساني. فقد كانت مفيدة في إدخال الوحدة على تصوّرات البشر للحياة الإنسانية، بنفس الصورة التي قامت بها نظرية الجاذبية، بتوحيد جميع ظواهر الطبيعة في رابطة قانون شامل. لم تتجاوز التأملات الفلسفية السابقة وجهة النظر التي تقول إن السلوك يتكون من بعض القواعد العملية المفيدة عند وضعها موضع التنفيذ. وأظهر سقراط أن أفعال الناس تقودها -بوعي أو دون وعي- رغبتُهم في شيء ما، يعدّونه مرغوباً فيه، وأن هـذه القواعـد بوضـوح هـي الطـرق المختلفـة التـي يعتقـدون أنهـا سـبل تحقيق هذه الغاية المرغوب فيها. فالإنسان لن يحترم آلهته إلا إذا أراد الحصول على استحسانها، ولن يتصرف بشكل عادل إلا إذا آمن أن الأفعال العادلة ستجلب له الرضا، ولن يطيع قوانين بـ الده ما لم يؤمن أن هـذه الطاعـة أمـر جيـد، وعندمـا يطلـب العلـم، فإنـه يفـترض ضمنـاً أن من المرغوب فيه أن يكون المرء حكيماً. وهكذا، في كل حالة، هناك

غاية مرغوب فيها متضمنة، ومن ثَمَّ يتشكل سؤال في غاية الأهمية وهو: ما هذه الغاية؟

أكد القورينائيون رأي سقراط، وأقروا بأن هناك غاية واحدة يسعى إليها جميع البشر، فتقدموا بذلك بشكل واضح على السفسطائيين الذين اكتفوا بقولهم: إن التشريعات الخاصة لكل دولة تستند إلى المواضعات العُرفية.

الشيء الثاني أن القورينائيين تفوقوا على السفسطائيين أيضاً في صياغة المذهب القائل بأن المعرفة هي فقط ما يبدو لكل إنسان على أنبه حقيقي، وفي إعطاء أسباب محددة تدعو لإنكار إمكانية معرفتنا بالأشياء في ذاتها. صحيح أن بروتاغوراس قد سبق للقول بأن تصوّرات الإنسان تختلف بحسب حالته المتغيرة مع مرور الزمن، بحيث يكون الشيء نفسه، بالنسبة إليه، ساخناً في وقت، وبارداً في وقت آخر. وذهب جورجياس إلى أبعد من ذلك وقال: إنه لا يمكننا معرفة شيء حقيقي عن طبيعة الأشياء، ولكن لا أحد من السفسطائيين البارزين حاول تبرير رأيه المختلف بأن يُثبت اعتهاده على أحد قوانين الفكر الإنسان.

من ناحية أخرى، سعى أرسطبوس، متحلياً بالغريزة الفلسفية الحقيقية التي تقود الإنسان إلى عدم الرضا أبداً حتى يجد المبدأ الذي تستند إليه أقواله، للبرهنة على أن ما نصفه بأنه معرفة، يمكن اختزاله في القناعات أو المساعر المباشرة للإنسان الفرد. ويمكن تيسير برهانه على فردية المعرفة في كلمات من هذا القبيل: عندما أقول: إن قطعة السكر حلوة وبيضاء، فما أعنيه هو أنها حلوة لفمي وبيضاء لبصري. يقول الناس إن السكر حلو وأبيض، لكن لغتهم

تفتقر إلى الدقة الفلسفية. هناك أناس لا يملكون حاسة الذوق، وآخرون لا يستطيعون تمييز لون من آخر، ولو كانت الحلاوة أو البياض في الشيء في ذاته، فسيكون حلواً وأبيض لكل شخص وفي جميع الأوقات. النتيجة واضحة، نحن لا نعرف ما طبيعة الشيء في ذاته؟ لكن من المؤكد أننا على دراية بمشاعرنا. عندما نتذوق أو نرى قطعة من السكر فإننا لا نخلط بين الحلاوة والحموضة أو بين البيياض والسيواد. ولكن هيذا بختليف كثيراً عن القيول بيأن السيكر حلو وأبيض، وليس حامضاً ولا أسود. مرة أخرى، أنا على علم بمشاعري عندما توجد، ولست على علم بمشاعر أي شخص آخر. أذوق السكر وأقول: «هذا حلو»، وتذوقه أنت وتقول أيضاً: «هذا حلو». ولكن كيف يمكنني أن أثبت لك أو أن تثبت لي أن كلينا يعنى نفس الشيء عندما نستخدم نفس الكلمة «حلو». أنا لا أستطيع الدخول في عقلك بحيث أصبح واعياً بالشعور الفعلى الذي تشعر به عندما تقول: «حلو»، وأنت لا يمكنك الدخول في عقلي لتتأمل فيها يحدث هناك. نحن نستخدم أسهاء مشتركة، لكن من المستحيل أن نجد شيئاً يمكن وصف بأنه شعور مشترك. والشعور المشترك قد لا يكون شعوراً، بـل قـد يكـون موضوعـاً للشـعور عنـد كل واحـد منـا، ووعى كل إنسان به سيكون شعوراً، ومن ثَمَّ سنواجه نفس المشكلة مرة أخرى، وهي أنه ينبغي لك ولي أن نكون على دراية، أو أن يكون لدينا شعور بذلك الشعور المشترك. وبما أننا نعجز عن تجاوز مَشاعرنا الفردية، فمن غير المُجدي الحديث عن طبيعة الأشياء. ومن هنا خلص أرسطبوس إلى نتيجته، وقـد كان استنتاجاً صحيحاً تماماً في مبانيه، إذ خلص إلى أن دراسة الطبيعة صورة من صور النشاط غير

المجدي. والدراسة الوحيدة الجديرة بالإنسان هي دراسة الإنسان، أي دراسة شعور الفرد.

الآن يمكنني بسهولة أن أتخيل أحدهم يقول في هدوء: "يا لهؤلاء الفلاسفة الحمقى! يحاولون أن يقنعوننا بالخروج من عقولنا. الفطرة السليمة تنحي جانباً كل هذه التفاهات المربكة، وترفض أن يتم اقتيادها لقبول الكلام الفارغ، وتلتزم بالحقائق». وهكذا يتبجح الإنسان بفطرته السليمة، وهذا لا يعني أي شيء على الإطلاق، سوى أن فطرته غير السليمة سترفض التعاطي مع المشكلة، وأنه سيعود مرة أحرى ليقع في أسر قناعاته غير المبرهنة.

لن أدافع عن فردية القورينائيين، وأرغب في أن أبرز عما قريب أن نظريتهم في المعرفة ترتكز على تحليل غير كامل للإحساس، حتى من وجهة نظرهم الخاصة. وفي هذه المرحلة، أرغب فقط في أن أقول: إن نظرية السفسطائيين في المعرفة متقدمة بشكل واضح على نظرية الفطرة السليمة، وأفضل منها بكثير. متقدمة لا لشيء سوى أنها محاولة لاكتشاف الحقائق. وإذا كنا نريد أن يكون لدينا أساس منطقي لأفكارنا، فيجب أن نبدأ بإخضاع كل شيء، اعتدنا على اعتباره صحيحاً ومقدساً لأكثر الانتقادات شمولية.

وهكذا إذ لفت بروتاغوراس الانتباه إلى الطابع المتنوع لإدراكاتنا العقلية، خطا خطوة واحدة تجاوزت ما يعرف بالفطرة السليمة، في حين سعى أرسطبوس إلى رد معرفتنا بالأشياء إلى الوعي المباشر عند كل إنسان بشعوره، فخطا بذلك خطوة ثانية هي أكثر أهمية. يفترض العقل غير المتأمل أن كل واحد منا يدرك البرودة والحرارة، والحلاوة والمرارة، والخشونة والنعومة، مباشرة كها هي في الأشياء، وقد كان

اعتراضاً مشروعاً تماماً أن يقال: إن الأمر لا يمكن أن يكون كذلك، لأننا قد نجد شخصين مختلفين، أحدهما يصف شيئاً بأنه ساخن، والآخر يصف نفس الشيء بأنه بارد. وكان الاستدلال العادل المترتب على ذلك أن الشيء في حد ذاته ليس حاراً ولا بارداً، وتلك الحرارة والبرودة إنها هي مشاعر أو حالات الفرد. في الحقيقة، يتفق كل أفراد السلالة الفلسفية الكاملة المكونة من السفسطائيين، والقورينائيين، ولوك، وهيوم، ومِل، وسبنسر، على إنكار أن البرودة والحسرارة، والصلابة والليونة، وما إلى ذلك، هي في الأشياء كها نشعر بها نحن، بل يذهبون لأبعد من ذلك، وينكرون بصورة مطلقة وجود أي خواص للأشياء تناظر هذه المشاعر.

النقطة الثالثة من نقاط الاختلاف هي أن القورينائيين كانوا صرحاء في تحديد أن غاية الفرد هي اللذة. نفى السفسطائيون وجود الأفعال المطلقة التي لا تقبل التغيير، لكنهم لم يتقدموا نحو النتيجة المنطقية لمثل هذا المذهب، وهي أن القانون والأخلاق هي نتاج ميشاق صريح أو ضمني بين الأفراد، وأن هناك نقطة اتفاق واجب بين الأفراد تحثهم لإبرام عقد. ما هي نقطة الاتفاق هذه؟ ما الغاية التي يسعى إليه أعضاء المجتمع على حدسواء؟

طرح القورينائيون هـذا السـؤال بشـكل قاطـع، وقدمـوا إجابـة صريحـة تمامـاً عنـه، وقالـوا: إن الغايـة هـي لـذة الفـرد.

من الواضح أنه لا توجد إجابة غير هذه تتفق مع نظرية المعرفة المتبي اعتمدوها. فإذا لم أكن أعرف شيئاً عن طبيعة الأشياء كما هي في ذاتها، وإذا كنت لا أعلم شيئاً عن صفة مشاعر الآخرين، فيجب أن أفترض بسهولة أنهم يشبهونني، وفعلي يجب أن تنظمه مشاعري

الخاصة، ولا شيء آخر. لماذا أحجم عن سرقة ممتلكات جاري؟ هل يجب أن يكون السبب أن مشاعري تنفر من السرقة، لأن هذا الفعل سيعقبه شعوري بالألم؟ لماذا أظهر اللطف للآخرين، إن لم يكن السبب هو شعوري بانتعاش لذيذ نتيجة لذلك؟ لو أن الإنسان لم يشعر بالسعادة حين قيامه بالفعل العادل أو الخير، بل شعر بالألم، فهل يتصور أن يتصرف بعدل أو بالذي هو خير؟ من المؤكد أن الإنسان سيفعل ما يظن أنه سيجلب له الرضا أو اللذة. إذاً، فغاية كل فعل أن يؤدي إلى شعور بالرضا.

دعونا نلقِ نظرة عن كثب على هذا المذهب. إن تجربتنا الفردية تتعلق دائماً بخبرتنا بمشاعرنا، ولكي يؤسس القورينائيون نظريتهم التي تقول إن اللذة هي الغاية، بدؤوا بوصف طبيعة تلك المشاعر التي تقود إلى الفعل، مشاعر متمايزة عما يبدو لنا كخواص للأشياء نفسها.

أولاً: كل الشعور، سواء اتخذ شكل الإحساس أو شكل الرغبة، هو نوع من الحركة. والحركة لها ثلاث حالات:

- (1) لطيفة ورصينة.
  - (2) قاسية وعنيفة.
- (3) ضعيفة جداً بحيث تكاد تكون غير محسوسة.

وهـذا التقسـيم الثلاثـي للشـعور تتطابـق معـه حـالات ثــلاث عــلى التر تــــــ:

- (أ) اللذة.
- (ب) الألم.
- (ج) الحياد.

من الواضح أن القورينائيين يُقرنون معاً فكرة حركة الأعضاء والوعي الذي به تكون تلك الحركة، هي الحالة. ويمكن أن نضرب مشلاً لإيضاح المعنى بزعم السيد هاوايس (1) في كتابه «الموسيقى والأخلاق»، أن كل انفعال له ذبذبة ميكانيكية، هي أسرع أو أبطأ، بحسب كثافة الانفعال، قلّت أم كثرت.

ثانياً: أيُّ من هـذه الأنـواع الثلاثـة مـن الشـعور يرغـب النـاس فيـه حقـاً؟ من الواضح أنهم يرغبون في الأول. فبلا أحيد يرغيب في الألم، ولا أحمد يرغب في تلك الحالمة من الشعور التي لا يوجد فيها لـذة ولا ألم، وإنها يرغب كل شخص في اللذة، وإذا كان هذا محناً، فحبذا ألا يكون هناك شيء سوى اللذة. وما لم يكن هناك انحراف في طبيعة الإنسان، فيجب أن يكون الخير متطابقاً مع اللذة، والشر مع الألم، واللامبالاة مع حالة المحايدة في الشعور. وهكذا احتكم القورينائيون إلى تجربة كل إنسان لدعم نظريتهم القائلة بأن اللَّذة وحدها هي المرغوب فيها. في واقع الأمر، هم يقولون إن كل البشر يرغبون في اللَّذة، ويتجنبون الألم، ولا يبالون بالحالـة المحايدة التبي لا ألم فيها ولا لذة. ولسوف تجد، حين نمضي في هذا الكتاب، أن هذا الاحتكام للتجربة وهذه المحاولة للقول بأن «اللـذة» مذهب تم تشييده على حقائق، قد صارت اليوم دعوى تقدم بها بعض المحدثين، مصطفّين بذلك إلى جانب دعاة المذهب من القدماء.

<sup>(1)</sup> هيو ريجينالدهاوايس: كاتب ورجل دين عاش ما بين (1838 - 1901) كتابه الأشهر هو «الموسيقى والأخلاق» صدر عام 1871 وخرجت له ست عشرة طبعة قبل نهاية القرن. وله كتاب «المسيح والمسيحية» من خمس مجلدات، عن تاريخ للكيسة. (المترجم)

ودون استباق لما سنقوله عن «مذهب اللذة الحديث»، يمكن أن أقتبس من باب ضرب المثل، كلهات جون ستيوارت مِل حين قال:

"لا يوجد سبب يمكن أن يُعطى، ليبرر رغبتنا في سعادة العموم، سوى أن كل فرد، بقدر اعتقاده بإمكان تحقيق غايته، يرغب في تحقيق السعادة لنفسه. وبها أن هذا حقيقي، فقد أصبح لدينا برهان على كل ما تدّعيه القضية، وكل ما يمكن أن تتطلبه، وأن السعادة خير في ذاتها، وأن سعادة كل فرد هي خير هذا الفرد، وأن سعادة العموم هي خير الجميع».

لا شك أن نظرية مِل أكثر تطوراً من نظرية القورينائيين، وتحديداً أنه يميّز بشكل واسع بين سعادة الفرد أو لذة الفرد وسعادة المجتمع بالكلية، ومع ذلك فنظريته تبني برهان أن اللذة هي الغاية على مطالبة كل فرد بالتصريح برأيه إذا كان حقاً لا يرى اللذة هي الشيء الوحيد المرغوب فيه. دعونا نسلّم للقورينائيين، من باب المحاجة، بهذه المواقف الثلاثة:

- (1) أننا على وعي بمشاعرنا الفردية، ولا يمكننا أن نكون على وعي بغيرها .
- (2) أن المشاعر التي تحرّضنا على الفعل إما أن تكون باعشة على
   اللذة أو مؤلمة أو محايدة.
- (3) أن كل شخص- في الحقيقة الواقعية- يرغب في السعادة، وبسبب هذه الطبيعة الواضحة فيه، لا يمكن أن يرغب في أي شيء آخر. وأنه يطلب تجنب الآلام، ولا يمكنه إلا ذلك، وأنه لا يبالي بالمشاعر الخالية من اللذة والألم.

السؤال الذي سنطرحه، بعد الاعتراف بأن الخير الذي تدفعنا طبيعتنا إلى البحث عنه هو اللذة، والشر الذي تجعلنا طبيعتنا نتجنبه هو الألم، وأننا لا مبالون أو محايدون تجاه الشعور المحايد، هو التالي: ما هو الخير الأسمى؟ كيف نصل إلى الغاية التي نبحث عنها؟ نحن بالتأكيد نرغب في اللذة، لكننا قد نسعى إليها في طريق لا يؤدي إليها، فنفشل في تحقيقها. ما هي السبيل الصحيحة للوصول إلى الغاية؟ جواب أرسطبوس واضح لا لبس فيه.

يـرى بعـض المفكريـن أن اللـذة ليسـت شـعوراً إيجابيـاً عـلى الإطـلاق، وأنها مجرد شعور بالراحة أو الهدوء الـذي يعقب الخيلاص من الألم. هكذا يشعر العطشان باللذة عندما يتلاشى عطشه بكأس من ماء، والإنسان الذي يمشي مسافات طويلة يشعر بالخلاص من التعب عندما يجلس ليرتاح، والإنسان الذي يبقى محبوساً في غرفت لعدة ساعات، يشعر بالابتهاج عندما يخرج إلى الهواء النقي، ويطلق العنان لعضلاته المشدودة، ليارس اللعب والنشاط. لكن أرسطبوس لا يعترف بأن اللذة ذات صفة سلبية، فهي ليست مجرد راحة من الألم، بل تحتوي في رأيه على عنصر إيجابي. وهو لا يرى أن اللذة التي نحن بصدد استهدافها هي جمع أكبر مقدار من المتع التي يمكن استخراجها من الحياة على العموم. فهذا مفهوم ينتمي إلى زمن لاحق وأكثر تطوراً في تاريخ نظرية اللذة. بل تقرر نظرية أرسطبوس أننا إذا أردنا أن نكون حكماء، فينبغي أن تكون اللذة التي نسعي إليها هي تلك التي نجدها مباشرة في طريقنا، أي أن يكون هدفنا هو انتزاع اللذة من اللحظة العابرة. بعيداً عن كل ندم عبثي على أفراح اختفت، ومثلها التوقعات العبثية بأفراح قـد تـأتي. فالماضي لا يمكن استعادته، والمستقبل يتجلى إلى حد كبير خلاف ما توقعناه. لذا فلذة اليوم كافية. وقد عُبرً عن وجهة النظر هذه لهوراس(١) بكلهات ملائمة، وأعاد صياغتها آلان رامزي(2) قائلاً:

> «دع عيد الميلاد يأتي في الوقت الذي يراه مناسباً، فاللحظة الراهنة هي كل ما نملكه. ولنوظف عقولنا في جني اللذة، ولنضحك على قوة الحظ الضعيفة.»

هل هنا ليس سبباً مقنعاً للقول بأن اللذة وجراء خالفة العرف والقانون، والمائدة وجا في المنافر وقوع عن ذلك بأن وصف أي لذة بأنها شر هو وقوع في تناقبض للمصطلحات؛ فاللذة عنده خير على الدوام ومرغوب فيها في كل آن. ويفترض الناس أن الملذات تختلف في طبيعتها، لأنها تأيي من مصادر مختلفة، ولهذا يقال إن الملذات العقلية أعلى مرتبة من الملذات الحسية. وفي الحقيقة لا يوجد أساس لمثل هذا التمييز، فكل اللذات لها نفس الطبيعة في الشعور، بغض النظر عن المصدر الذي أتت منه. كها أنه ليس هناك أساس صحيح للتمييز القائل بأن اللذة التي تحصل للأشخاص من انتهاك العرف والقانون هي شريرة بطبيعتها. ولأن الإنسان قد يشعر باللذة جراء مخالفة العرف والقانون، فهذا ليس سبباً مقنعاً للقول بأن اللذة نفسها سيئة، مع أننا ندين

<sup>(1)</sup> كوينتس هوراتيوس فلاكس أو هوراس عاش ما بين (65 ق.م. – 8 ق.م.) شاعر غنائي وناقد أدبي لاتيني من رومانيا القديمة، له تأثير على الشعر الإنجليزي. من آرائه أن الشعر يجب أن يقدم السعادة والتوجيه. (المترجم)

 <sup>(2)</sup> آلان رامزي: شاعر إسكتلندي عاش ما بين (1686 – 1758) حافظ على التقاليد الشعرية الوطنية
 في كتابة الشعر الإسكتلندي وسعى للحفاظ على أعمال الإسكتلنديين الأوائل. (المترجم)

فعله لتوفر سبب الإدانة. أمامنا الآن نظرة فلاسفة اللذة إلى الحياة في صورتها الأولى غير المعقدة. والتأهيل والتفسير الذي تلقته على يد أرسطبوس والمفكرين الآخرين من مدرسة القورينائيين، أعطاها درجة أعلى من الدقة والمعقولية، لكنه أفسد حيويتها الطبيعية وسهولتها. لذلك سيكون من الأفضل دراستها في صورتها التي هي أكثر سهولة وأصالة.

أولاً: عندما ننظر في التقدم الذي أحرزه القورينائيون على السفسطائيين وتجاوزهم لهم، فلا يسعنا ألا نندهش أمام القدرة الرائعة على التطور الذاق لفكر جديد. الأفكار، كما يقول لوثر، أشياء حية لها أيلٍ وأرجلُ. يطرح إنسان فكرة جديدة وهو لا يلدرك إلا نصف قوتها، ويظل متمسكاً بها مع كتلة من الأفكار القديمة التي تتعارض معها؛ ثمم يأتي آخرون فيُمسكون بها، ويقلبونها ويديرونها وينظرون إليها من جميع الجوانب، ويا للدهشة، وقبل أن ينتبهوا، تكون قد تغيرت تحت مرمى أبصارهم. هكذا كان الحال مع الفكرة الأولية السفسطائية القائلة بأن القانون والأخيلاق مجرد قواعيد تعدّها دولية معينية أكثير فائيدة لهيا. ومبع بروتاغـوراس تحديـداً، حملـت هـذه الفكـرة في أعطافهـا رغبـة في تدمير كل السلطات، لكنها ليست بأكبر من الفكرة المشابهة التي يحملها من يسمى بالإنسان «العملي» اليوم، حين يقرر أن الشيء العظيم في الحياة هو «المضى قدماً»، أو وجهة النظر المفضلة عند السياسي الذي يسرى أن هدف رجل الدولة المؤهل هو إبقاء حزبه في السلطة.

في كلتا الحالتين سيسعى الإنسان لإقناع نفسه، وربها الآخرين أيضاً، بأن المبدأ الذي يعمل لإنفاذه متوافق تماماً مع قدسية الحياة البشرية واستقرار المجتمع والدولة. لكن التاريخ أكثر منطقية من الفرد، ويصر على إيصال الفكرة إلى نتائجها. فإذا تشكلت القوانين والأخلاق من آراء الناس المتغيرة، فهذا يعني ألا أساس لها سوى القناعات الفورية لمجموعة من الأفراد. ويمكن للأفراد الذين تتشكل منهم الدولة أن يصلوا إلى حل وسط، وأن يتفقوا على تقليص بعض رغباتهم المعينة، ولكن والنسبة لمن يصر على طرح هذا السؤال: لماذا يطيع الإنسان قوانين بلاده؟ لن يكون هناك إلا إجابة واحدة فقط، وهي أنه سيكون من مصلحته أن يفعل.

وهكذا في عالم الفكر على الأقل، وهو عالمٌ عادة ما يكون أكثر تحرراً من روح التنازلات التي يخضع لها عالم الواقع المعيش فيه، تأتي الفردية لتحكم. بعد الفردية التي لم تُصغ صياغة كاملة عند بروتاغوراس، أصبح عندنا فردية مصوغة صياغة كاملة مع ثراسيهاخوس (۱۱). ومع هذا، لم يكمل الفكر عمله على الوجه الأكمل حتى تلك اللحظة. إذا كان المجتمع لا يتكون إلا من الأناركية وشرطي الشارع، وإذا كان الخوف من القانون مجرد «سوط الجلاد على البؤساء»، فيجب علينا أن نفهم بوضوح المبدأين التوأمين:

أن المعرفة هي ما كل يجده الإنسان في إدراكه العقلي. وأن الأخلاق هي رغبة الفرد في اللذة.

<sup>(1)</sup> ثراسيماخوس: سفسطائي يوناني عاش ما بين (459 - 400 قبل الميلاد) وهو أحد شخصيات محاورة الجمهورية، لأفلاطون. (المترجم)

وهكذا رد القورينائيون كل ما نعرف وكل ما نفعله إلى الشعور. ولم تعد الفردية ضمنية، بل أصبحت صريحة، لم تعد متسربلة برداء الخطابة، بل برزت معهم عارية لا تشعر بالخجل أمام أعين جميع الناس.

ثانياً: هل نحن مضطرون بعد ذلك إلى تبني رأي القورينائيين في المعرفة؟
هل من مفر من المذهب القائل بأن أحاسيس الإنسان ما هي
إلا سراب للواقع؟ وأن لا مفر من إثبات مبدأ الفردية؟ من
المؤكد أن مشاعري لا تماثل مشاعر أي شخص آخر، وإذا كنت
عدوداً للغاية فيها يتعلق بمعرفتي بمشاعري، فلن أستطيع أن
أقول إن طبيعة الشيء هي ما يبدو لي منه. من أجل هذا يجب
علينا أن نشيد باتساق أرسطبوس، فشكوكه نتاجٌ مشروعٌ لنظرية
بروتاغوراس حول ما يمكن إدراكه.

لا يمكن للمرء أن يكون «لديه كعكة بعد أن يأكلها» في عالم الفكر، تماماً كما هو الأمر في الحياة الواقعية. ولن يصح أن نقول مع بروتاغوراس إن الشيء يتغير مع أحاسيس الفرد المتغيرة، ثم نتحدث كما لو كنا نستطيع معرفة الأشياء كما هي. ومع أن أرسطبوس متقدم على بروتاغوراس، فقد أغفل شيئاً مهماً، عندما لم يَقْدِر التمييز بين خصائص أشياء مثل اللون والطعم والحرارة والصوت والرائحة بوصفها حالات للعضو الحي، وخصائص مثل الامتداد والحركة والوزن التي لا تعتمد في صفتها على مثل العضو الحي. واعتراضه على إمكانية معرفة خصائص الأشياء هو اعتراض عمومي للغاية. يضع الإنسان إصبعاً من كل يد في نفس الماء، فيشعر بإحداهما بالسخونة، وبالأخرى بالبرودة،

لكين الماء لا يمكين أن يكون ساخناً وبارداً في آن واحيد، وهكذا لا نعرف الخصائص الحقيقية للأشياء على الإطلاق، هذا هو منطق أرسطبوس. لكنه يقوم على مغالطة. فمن الممكن جداً، كما قال لوك، أن اللون والنوق وما إلى ذلك، هي مجرد أحاسيس موجودة بنا، ولا يوجد في المشيء ما يتطابق معها، في حين أننا ندرك الامتداد والوزن كسما هما حقاً في السهىء. وسيخبرك لوك بأن اللون، أو الصوت، لا وجود لهما في الطبيعة الخارجية كما يبدوان لك، وإنها ينتجان عن مجرد تأثير حركة جزيئات دقيقة معينة من المادة. تتكون الشمس من عدد غير متناهٍ من الذرات تموج في هياج عنيف، والحركة الموجية تقوم بإثارة الوسط الأثيري(١) فتصل إلى عيوننا، واستجابة لذلك، يحدث تذبذب عسر العصب البصري للدماغ، وهناك يستدعي إحساسنا بجسم مضيء. لكن بما أن الضوء هو بالتالي شعور في المادة المُدرَكَة، فليس من المكن أن يكون مثل هذا الشعور، ما لم يكن هناك جزيئات مادية ممتدة الحركة.

هذه هي النظرة العامة لرجل العلم، وأنا لا أشهد على صحتها المطلقة، ولكنها تنطوي على الأقل على رأي مميّز يقع خارج خط أرسطبوس المعرفي. وحتى ذلك الحين الذي يُبرهَن فيه على أن الامتداد والحركة والوزن ليست خصائص للأشياء، وإنها هي فقط تصوّرنا للأشياء، لا يمكن أن نقول: إن المعرفة قاصرة بشكل خالص على المظهر، وإذا تخلصنا من التمييز بين اللون والامتداد،

 <sup>(1)</sup> طبع هذا الكتاب قبل نشر ألبرت آينشتاين نظريته النسبية التي أعلن فيها ألا حاجة لنظرية الأثير
 الحامل للضوء. (المترجم)

والضوء والحركة، والصلابة والوزن، سيكون السؤال التالي هو: هل يستطيع المؤمن بالحس أن يتحدث باتساق عن أي «أشياء» على الإطلاق. لن أمضي مع هذا الخط من التفكير أكثر من هذا، لأننا نريد أن ننشغل بنظرية السلوك عند القورينائيين، ولن ننشغل أكثر بنظريتهم في المعرفة. يبدو ضرورياً أن نقول إن مذهب اللذة يعتمد على فرضية أن العقل يمكن أن يتحلل إلى عدد من المشاعر الفردية، ولكن بعد أن رأينا أن الأمر ليس بالسهولة التي افترضها أرسطبوس، ينبغي لنا الآن أن نمضي قدماً لنسأل عن مدى جودة النظرية القائلة بأن اللذة هي الباعث الرئيس للفعل البشرى.

ثالثاً: اللذة هي الشيء المرغوب فيه، والألم هو الشيء المرفوض، وكل شيء آخريكون مرغوباً أو غير مرغوب فيه بحسب اللذة أو الألم المرتبط به. لدعم هذا الزعم، على كل إنسان أن ينظر إلى ما في صدره ليرى أكان قد رغب في الألم حيناً من الدهر؟ أو على الأقل رغب في الخلو من كل شعور؟ وهل من الممكن ألا يفضل أن يكون في حالة مستمرة من اللذة السعيدة، إن كان هذا ممكناً؟ النتيجة إذن هي أن اللذة هي الغاية الواجبة. ومن الضروري جداً أن نرى بوضوح كل ما يتضمنه هذا الاحتكام إلى التجربة. يلحظ أن رؤية أرسطبوس لا تنحصر في مجرد رغبة كل شخص في اللذة وتجنب الألم، وإنها يقرر أن الإنسان لا يستطيع أن يرغب في أي شيء آخر. ولكن هل لنا أن نرفض الاعتراف بأن البشر يرغبون في اللذة، دون أن نعترف بأنه لا يوجد شيء أعلى من اللذة يرغبون به أكثر؟

انتبه للنتائج المنطقية المترتبة على أن اللذة هي منتهى غاية الحياة. إنها لا تعنى هذا فقط أنه- في حالة تساوي الأشياء الأخرى-يتعين على الناس السعي وراء اللذة، وإنها تعنى أنه سواء أكانت الأشياء الأخرى متساوية أم لا، سيبحث البشر عن اللذة. هذا يعنى أنه إذا كان هناك صراع بين حب المرء للذة ومطالب الآخرين، فيجب أن يسود السابق، إلا إذا حدث أن الإنسان سيحصل على مزيد من اللذة من خلال مراعاة الآخرين أكثر من مراعاة نفسه. الرجل الفقير على سبيل المشال، لديه ذات الرغبة في اللذة كالأغنياء، ويعمل بجد من الصباح إلى المساء من أجيل توفير الطعيام والملابس والميأوي لنفسيه ولزوجتيه ولعائلتيه. بناء على مبادئ أرسطبوس، يجب أن نستنتج أنه يفعل هذا لأنه يستمتع بفعله، وليس لأنه يرغب في رفاهية زوجته وأسرته. إن لـذة الرجل نفسـه تـأتي أولاً، وتحقيـق الخــر للآخريــن يـأتي ثانيــاً. وهناك أشخاص من مثل المتسكعين والمتشر دين، الذين يستمتعون بحياة التشرد الكسول الذي لا تغيير فيه، أكثر من استمتاعهم بعيش حياة الزوج المجتهد والوالد. ماذا سنقول عن المتسكع؟ دعنا نفترض أن له زوجة وعائلة أيضاً، هل سيستمتع بالعمل من أجلهم؟ بالنسبة له، هذه الفكرة هي أسوأ ما تجود به العقول، وسيفضل أن يجوع على أن يعيش هكذا. فالمتسكع يرتشف سعادته من التسكع. لكنه في الحقيقة يسير مطيعاً لنصيحة أرسطبوس فيلسوف اللذة. من غير المجدى أن نقول له: اذهب واحفر عن اللذة، فهذا المسلك ليس له أدنى جاذبية أمام روحه البائسة،

ويمكنـك أن تحدثـه عـن زوجتـه وعائلتـه الذيـن يتضـوّرون جوعـاً،

لكن شغفه الأكبر هو الويسكي، وفيه سيبحث عن سعادته. لا حاجة لنا إلى الكثير من الأمثلة. لكن رجل الدولة والدهماوي (المستقيم والتاجر عديم الضمير والرجل النزيه والعامل بنظام الساعة والرجل المحترم والآخر الفاجر، الجميع كها يجب أن نفترض يبحثون عن اللذة، ولا يبحثون عن شيء آخر. فالغاية هي اللذة، ولكل واحد طريقته الخاصة في السعي إليها، ولا يهدفون إلى شيء آخر. صحيح أننا قد نجد اللذة في بعض يهدفون إلى شيء آخر. صحيح أننا قد نجد اللذة في بعض الأوقات، وفي أوقات أخرى لا نجدها، ولكن هذا لا يغير من طبيعة الدافع. فلا يوجد غاية سوى اللذة التي يطلبها الإنسان أو ينبغي أن يطلبها، ومن ثم تكون تصرفات الجميع، أخلاقياً، على نفس المستوى. فالفضيلة والرذيلة مصطلحان لا معنى لها. هذه هي نظرية أرسطبوس، ولا أعتقد أنها نظرية صحيحة.

رابعاً: الغاية - بحسب أرسطبوس - هي اللذة، ولكننا قد لا نجدها إذا سعينا إليها بطريقة خاطئة. و «الطريقة الخاطئة» عند أرسطبوس لا تعني بالطبع خطأً أخلاقياً، وإنها هو خطأ بمعنى الفشل عن الوصول إلى الهدف. فكيف إذاً يُعثر على اللذة؟ يتم المقصود باستبعاد كل تفكير، وتحقيق أقصى انتفاع من اللحظة الحالية. يجب ألا نسمح لجمع الأفكار الشاحبة بتقليص قيمة الفرح عندنا بإثارة ندم لا جدوى منه على الماضي، أو استفزاز توقعات عبثية عن ألم قادم أو لذة ستأتي في المستقبل. وفي ذلك يقول بايرون بطريقته الساخرة:

<sup>(1)</sup> الدهماوي demagogue هو الزعيم السياسي الذي يسعى للحصول على الدعم من خلال استجابته لرغبات وتحيزات عامة الناس، بدلاً من استخدام الحجة العقلانية. (المترجم)

«انتهز الفرصة يا جوان<sup>(۱)</sup> انتهزها، فالغديرى أن السباق القادم سيكون سعيداً، وعابراً، وستلتهمه «الهاري»(<sup>2)</sup> ذاتها».

أولاً: تعترف النظرية عملياً بأن الوصول إلى الغاية يتطلب عدم البحث عنها. فنحين نرغب في اللذة، ولكن عندما نسعى للحصول عليها، يعترض طريقنا ضيوف غير مرحب بهم وغير متوقعين، فالندى تزيد معرفته ينزداد حزنه. وكليا تذكرنا الماضي وتنبأنا بالمستقبل، قبل شعورنا بالرضا. لذلك «دعونيا نأخيذ الأرزاق التبي توفرها الآلمة لنا»،(3) ولنتفع بها لأقصى مدى. وضبط الإنسان لنفسه عند التفكير في الحياة، حياته وحياة الآخرين، أمر ضر وري لهـذا الابتهـاج وشعور الخفـة الـذي ينبغـي أن نهـدف إليـه. يقـال لنا عملياً: إن الوصول إلى اللذة يحصل بترك السعى وراءها، وأداء العمل على الوجه الصحيح هو أقصر طريق للوصول إلى الوجهة، حتى إذا بدا شاقاً. وإذا سعينا قاصدين للوصول إلى اللَّذَة فسنعجز عن الوصول. السلوك العقلان الوحيد الَّذي يجب القيام به ليس في السعى إليها، وإنها في أخذ أكبر قدر ممكن مما يأتي منها. ولكن هذا بعينه القول بأن غاية الحياة هي ألا تكون لها غاسة.

كيف سنحقق هذا القناعة والبهجة في إطار العقل الذي لا يندم، ولا يتوقع حدوث أي شيء؟ ألا يستوجب هذا قمع ميلنا

<sup>(</sup>المترجم) Carpe diem, Juan, carpe, carpe

 <sup>(2)</sup> وحش خرافي يوصف بأن له رأس وجسد امرأة وأجنحة ومخالب طائر، وقد يصور على أنه طائر جارح بوجه امرأة. (المترجم)

<sup>(3)</sup> مثل روسي. (المترجم)

الطبيعي للنظر «فيها قبل وفيها بعد»، ورفض تجاوز لحَظة الخير؟ مثل هذا التجنب الحازم للماضي والمستقبل لا يمكن تحقيقه دون صراع. لنفس السبب، سنجد أن «العيش في اللحظة» يعنى ضمناً أن الإنسان يمكن أن ينطلق بشكل طبيعي إلى ما وراء اللحظة، فيتجول بنفسه في الماضي والمستقبل. والآن، كيف يمكن أن نبرهن أن الصراع لن يؤدي إلى التضحية بالغاية؟ أصحيح أن الميل إلى التفكير نزعة ذات قوة غير عادية في الإنسان، بحيث يدمر كل اللذة أو جلَّها، التي كان من الممكن أن يستمتع بها لو تخلي عن هـذا الميـل الطبيعـي؟ ولماذا يفعـل ذلـك؟ ألا ينبغـي لـه أن يسـعي للحصول على مزيد من الرضا من خلال لذة الذاكرة ولذة الأمل بيدلا من بيذل الجهيد في استخراجها من مليذات التجربية؟ ما ينطبق على المتأمل ينطبق بالمثل على أي رجل خفيف العقل مثل أوتوليكوس(١) يهيم على وجهه في الحياة. إذا تركته ليجد اللَّذَة بطريقته الخاصة، فقل يعيش سروراً معتلدًا، ولكن ينبغي ألا تُدخل إلى ذهنه التشتت بتوجيهه للعيش في اللحظة الراهنة. وهكذا نصل إلى معضلة.

(أ) إما أن اللذة اللحظية غاية لا يمكن تحقيقها، (ب) أو أنها غاية تأتي دون بحث عنها.

في الحالة الأولى لا فائدة من البحث؛ لأنه لا يمكن العثور عليها، وفي الحالة الثانية لا داعي للبحث عنها؛ لأنها تأتي دون بحث. في كلا الخيارين ليس هناك غاية على الإطلاق، إلا إذا أسميناها

<sup>(1)</sup> شخصية معروفة في الأساطير اليونانية Autolycus تعني «الذئب نفسه»، وقد كان لصاً ناجحاً يتمتع بقدرة على التنكر وتغيير هيئة البضائع المسروقة، واشتهر بمكره ودهائه. وAutolycus هو أيضاً اللص الظريف في مسرحية شكسبير «حكاية الشتاء». (المترجم)

الغايـة التي لا يمكـن تحقيقهـا، أو يمكـن تحقيقهـا مـن خـلال جعـل شيء آخـر هـو الغايـة.

ثانياً: إن مصدر التناقض الذي وجهنا الانتباه إليه قبل قليل يكمن في التفسير الخاطئ للحقائق. يقال: إن كل شخص يرغب في اللذة وفي تجنب الألم، وأن أفعاله يجب أن تحددها الرغبة في اللذة وتجنب الألم. أنا أرفض هذا. فكلنا نشعر بأن هناك أشياء ينبغي أن نختارها حتى لولم تأت اللذة منها. في بعض الأحيان، مع روح معنوية ضعيفة متراجعة، يذهب الإنسان لأداء واجبه كما ينطلق الشهيد صوب الخطر، لكنه يعقد العزم على بذل قصارى جهده. وهو لا يتوقع اللذة وإنها الألم، ويحصل على ما توقع.

ثالثاً: ليس هذا صحيحاً فحسب، بل أؤكد أيضاً أنه لا يوجد فعل يقوم به الإنسان مراعاة للذة ولا شيء غير اللذة. بطبيعة الحال، سوف تذكرونني بحالة الشخص الذي يقضي حياته وهو يلهث وراء اللذات. لا شك أنه موجود، لكنه حتى هذا الشخص لا يبحث عن اللذة لذاتها، بل يسعى لإسكان حنينه الخالد لتحقيق ذاته، ولكي يجدوسائل تخاطب روحه بالسلام. إنه لا يستطيع أن يتجنب تخيل صورة مثالية يضعها لنفسه، ويسعى لجعلها تجربته الحقيقية. وهكذا سيجرب وسائل تحقيق الرضا، واحدة تلو أخرى، وسيطارد فقاعات اللذة، وسيجد أنها تراوغه؛ فيزيد من جهده، لكنها لا تعطيه إلا خيبة الأمل، واليأس في النهاية. ويستمر في المحاولة لأنه لا يستطيع التخلص من الإطار المثالي ويستمر في المحاولة لأنه لا يستطيع التخلص من الإطار المثالي

لماذا ينتهي هذا السعي صوب اللذة إلى نهاية غير مرضية للغاية؟ السبب ليس لأن اللذة المتوقعة مستحيلة؛ بل الوصول إليها ممكن، لكنها عندما تقع «تترك طعماً سيئاً في الفم»، وهنا سنستخدم عبارة ثاكري(1): «العطش الذي يرتفع من الروح، لا ينطفئ ظمؤه» ولن تبتل عروقه. وتبقى الصورة المثالية للخير الكامل طافية أمام الخيال. لا يملك الحيوان مثل هذه التصورات المزعجة، بل هو راض تماماً لا يملك الحيوان مثل هذه التصورات المزعجة، بل هو راض تماماً بما يحصل عليه، أما الإنسان فلا يستطيع أن يستريح في عالم الواقع المتناهي، وإنها يظل يجاهد إلى الأبد ليصل إلى غير المتناهي. هذا التفكير المتناهي، وإنها يظل يجاهد إلى الأبد ليصل إلى غير المتناهي. هذا التفكير المناسوس على أنه مجرد فائض وغلط، هو في الحقيقة يشير إلى كل ما هو سام في الإنسان.

افترض أن أي عرق من البشر عاش على مبدأ القورينائيين، وأن الرضا بالفرص التي تقع في نصيب الإنسان هو حكمة حقيقية، فهاذا ستكون النتيجة? ستكون النتيجة موتاً روحياً وركوداً مطلقاً، وسيتوقف كل ما يدعو الإنسان للتقدم، سواء أكان في الأخلاق أو في القانون أو في الدين. لا يمكن هنا أن نتعلم شيئاً من الماضي، لأن هذا التعلم لا يحدث إلا بعد أن نشعر في قلوبنا بأخطائنا وإخفاقاتنا التي وقعنا فيها، والمستقبل لن يحمل إلينا أي رسائل لأننا قد حرّمنا الاقتراب من «العوالم غير المحسوسة»، وستكون حياتنا مجرد جولة علمة من الأعمال التي تؤدّى في انتظام عمل وغياب تام لنور البصيرة

<sup>(1)</sup> وليام ميكبيس تاكري، روائي ورسام إنكليزي ولد في الهند، وعاش ما بين (1811 - 1863). عُرف بأعماله الساخرة، ولا سيما روايته «فانيتي فير» التي صدرت عام 1848 وكانت صورة بانورامية للمجتمع البريطاني، ورواية عام 1844 «حظ باري ليندون» التي تحولت لفيلم مشهور عام 1975 مع المخرج السينمائي ستانلي كوبريك. (المترجم)

وبُعد البصر. وإذ ينال منا الإرهاق والتعب نتيجة التوق المكبوت إلى حياة أسمى، سنضطر على المدى البعيد، في دفاع مطلق عن النفس، إلى التخلص من هذه القيود التي شكلناها بأنفسنا وصنعناها لأرواحنا. وإذا لم نفعل، فسيقودنا اليأس إلى الأعمق حيث قد يسكن - كها نأمل الكفاح المتواصل في حياة عديمة الفائدة إلى الأبد.

## الفصل الثالث **أبيقور**

تقوم نظرية أرسطبوس على أن الخبر الأسمى هو تحقيق أقصى استفادة من اللحظة العابرة، أي أن يستغرق المرء في عيش كل لذة حين تجيء، غير أننا وجدنا أن ثُمَّ تناقضاً ذاتياً في هذه النظرية وأنها غير صحيحة وفق معيار حقائق الحياة البشرية والطبيعة العُمقي للإنسان. وسبب هذا هو أنها- من ناحية- تخبرنا بأن نسعى وراء اللذة، وأن نستبعد كل تفكير. ومن ناحية أخرى، تؤكد أن البشر يبحثون دائماً عن اللذة، وأنه ليس هناك غاية أعلى للحياة. والحق أنه لا يمكن البرهنة على أي من الفرضيتين بشكل واضح. والسمة الرئيسة التي تفصل مذهب اللذة عند أرسطبوس عن الصور اللاحقة للمذهب هي سعيه لاستبعاد التفكير بكل صوره، واعتباره عنصراً أجنبياً ليس له الحق في التطفل على وعبي الإنسان. مثل هذا الجهد لتجاهل ما يشكل جوهر ونبل الطبيعة البشرية لا يمكن أن ينجح إلا لبعض الوقت في أحسن الأحوال، وهكذا وجدنا في فلسفة أبيقور، الرجل الـذي وقعت عباءة أرسطبوس على كتفيه، أن التفكير وضرورته صارا مقبولين بشكل صريح بوصفهما حقيقة يجب أخذها في عين الاعتبار، وتجسيدها في نظرية حقيقية للسلوك البشري.

ما زالت الغاية هي اللذة، لكنها صارت مع أبيقور لذة يتعين البحث عنها بعناية وبصيرة، وصار التفتيش عن أفضل طريقة تجعل الحياة أكثر لذة على العموم، هو الهدف الرئيس للفلسفة حسب تصور أبيقور. لا يتجاهل أبيقور التفكير، ولا يسعى لخنقه، ولكنه يضعه تحت نير غاية عملية محدودة وضيقة. كما أنه لا يبالي بالفكر التأملي الذي ليس له هدف آخر غير اكتشاف الحقيقة، وإنها سعى للوصول إلى نظرية عملية تمكن الإنسان من انتزاع أفضل ما في الحياة. والأخلاق هي الدراسة الوحيدة التي يعتقد في صميم روحه بأنها جديرة بالاهتهام الجاد، وبالأخلاق يقصد المذهب العملي الذي يُعلم الإنسان أفضل السبل للعيش بسلام وهدوء وطمأنينة. وقضيته هي: ما نوع السلوك الذي سيجلب لي -وأنا فرد - أعظمَ الرضا؟

لم يتخل كبار المفكرين التأملين في اليونان - سقراط وأفلاطون وأرسطو - قط عن السؤالين التاليين:

> (1) ما الخيرُ الأسمى الذي يمكن أن يناله الفرد؟ (2) ما الخيرُ الأسمى للدولة؟

الإجابة عن السؤال الأول في نظرهم هي الإجابة نفسها عن السؤال الشاني. أما أبيقور، وأيضاً زينون، زعيم المدرسة الرواقية المنافسة، فيريان أن مشكلة الأخلاق تكمن في كيفية عثوري - وأنا فرد - على أعلى قدر ممكن من الرضا في عالم غريب بالنسبة لي؟

من السهل أن نفهم: لماذا وقع مثل هذا التغيير في وجهة النظر التي بها يتم التبصُّر في الحياة؟ فقد دمرت الغزوات المقدونية كل الدساتير المدنية اليونانية القديمة، ومعها الحرية، والروح العامة للشعب. وعند

نهاية القرن الرابع قبل الميلاد، كانت أثينا فريسة يتناوب عليها خلفاء الإسكندر من المقدونيين من مشل الطاغية ديمتريوس. ما زالت المدينة تستمتع بازدهارها المادي، ولكن كل ما يجعل الشعب عظيماً قد اختفى؛ السيادة والوطنية وربيع الحياة الفكرية والدينية. لذلك لا يُستغرب أن نجد أبيقور وزينون - المختلفين على نطاق واسع فيها يتعلق بنظرياتها الخاصة، إذ يضع الأول السعادة غاية الحياة، في حين يختار الثاني الفضيلة - قد اتقفاعلى أن الحكمة تكمن في طمأنينة روح الفرد. إن «العيش في أيام شر» جعل الناس يتقاعدون وينعزلون، ويبحثون في حياتهم العقلية عن الرضا الذي حُرموا منه في حياتهم وياحمة. ومن ثَمَّ، صرنا ننظر إلى الفرد، إذا استعرنا وصف أفلاطون، وكأنه اتخذ لنفسه مأوى تحت جدار يحتمي به من العاصفة المطيرة التي نشأت عن الفوضي المدنية.

فلسفة أبيقور كلها قائمة على التسويات. وهو لا يستطيع إنكار التفكير بوصفه عاملاً في السلوك البشري، ومع ذلك لا يسمح له بالسير بحسب قانونه الخاص لكي يصل إلى نتائجه. ويرد أبيقور كل المعرفة إلى تدفق المشاعر الفردية، ويقرر أنه لا يمكن لنا أن نتجاوز جدران الخلية المغلقة لشخصيتنا الذاتية، ويؤكد بجرأة على أن دراسة الطبيعة عديمة الفائدة، لأن المعنى السري للطبيعة لا يمكن أن يكتشفه إنسان. وبهذا يتفق أبيقور مع أرسطبوس في رد كل معرفتنا المباشرة بالعالم الخارجي إلى الإحساس، لكنه لا يزال مسكوناً بالخوف من أن الطبيعة قد تقتحم بوقاحة قلعة الروح، وتعكر صفوها، ولذا شعر أنه مضطر لأن يقرر أننا نعرف ما يكفي عن الطبيعة؛ لنعلم أنها لا يمكن أن تكون معادية لراحة المبال.

بعد أن حدد المفكرون الأوائل المعرفة بأنها شعور باللحظة، رفضوا بعد ذلك بإصرار تجاوز اللحظة بحثاً عن غاية للحياة، أما المتأخرون فقد انطلقوا بمنطق أضعف، ولكنهم كانوا أكثر صدقاً، وأكدوا أنه فقط في تجاوز اللحظة وتحقيق فكرة الحياة -وهي كلُّ- تكمن إمكانية صنع حياة تستحق أن تُعاش. يقول أرسطبوس: «تخلص من جميع النظريات وعِش في شعور اللحظة الحاضرة»، أما أبيقور فيقول: «فلتكن النظرية خاضعة بالكامل للمارسة». وينبغي ألا نشعر بالمفاجأة عندما نرى أن مذهب أبيقور فقير معدم فيها يتعلق بالحيوية الفطرية لسلفه أرسطبوس، وفوق ذلك، يخلط الحق بالباطل، بنسبة كبيرة.

وإذ نضع في الحسبان أن هدف أبيقور هو بناء نظرية تجلب السلام للروح الفردية، وأنه غير مهتم بالعلم في حد ذاته، يمكننا الآن المضي في بيان كيف تختلف فلسفته عن فلسفة سلفه.

أولاً: أبيقور لديه نظرية عن طبيعة الأشياء، نظرية أصبحت مألوفة لنا بواسطة قصيدة جليلة كتبها لوكريتيوس الروماني<sup>(1)</sup> الذي أصبح من أتباعه. لو تبنينا نظرة أرسطبوس الساذجة، فسنعتقد أننا لا نستطيع معرفة أي شيء عن طبيعة العالم الخارجي، فقد أعرض عن نظرية ديموقريطس القديمة القائمة على أن المادة تتكون من عدد لانهائي من الجسيات الدقيقة أو الذرات، وأن خصائصها المحددة هي الحجم والشكل والوزن، وأنها قد كانت موجودة

<sup>(1)</sup> تيتوس لوكريتيوس كاروس عاش ما بين (99 – 55 ق م)، فيلسوف وشاعر روماني. نظم قصيدة مطوّلة أسماها «في طبيعة الأشياء» De rerum natura وصف فيها خصائص المادة وطبيعة الذرّات التي يتألف منها الكون، وتحدّث عن أصل الإنسان والأحوال الجوية والزلازل والأمراض. (المترجم)

منـذ الأزل. أمـا أبيقـور فقـد تبنـي هـذه النظريـة، لأنهـا بـدت لـه وكأنها تدحض الاعتقاد الشائع بأن الآلهة تتدخل في شئون الإنسان. كان من البضروري عنده أن يتخلص من خرافة تدخيل الخوارق. وإذا كان للإنسان أن يتحرر من رهبة الكيانات التي هي أقوى منه، فالنظريـة الذريـة، كـما تصوّرهـا، قـد فتحـت لـه طريفـاً رائعة للهروب. فعند التسليم بأبدية الزمن التي يمكن أن تحدث فيها كل التراكيب المحتملة من الـ فرات، وبوجود عـ دد غـ بر متنـاه من النذرات التي تهدم الفضاء الفارغ غير المحدود، يمكننا- بناء على مبادئ ميكانيكية بحتة- أن نفسر التناسق الفاتن الذي نراه في زهرة، وفي مرونة وجمال حيوان أو إنسان، وفي بقاء أشكال معينة من التنظيم الاجتماعي. ففي الزمن غير المتناهي، لا بد من حدوث أعداد غير متناهية من التراكيب المحتملة للذرات، ويتكرر حدوثها بصورة غير متناهية، ومن الطبيعي أن تلك التجمعات التي تحتوي جزيئاتها على أشد انجذاب بين بعضها وبعضها الآخر، قد أثبتت أنها أكثر استقراراً، وكان لها البقاء، في حين أن غيرها من مثل الصور المتغيرة للمشكال(1) تموت في لحظة ولادتها. وهكذا انبثق عدد كبير من الأجساد من الأرض، لكن لأنها لا تملك وسائل للتغذية ولا للدفاع عن النفس، فقد لقيت حتفها بشكل فردى.

هذا المذهب يشبه كثيراً رؤية دارون لأصل الأنواع، لكنه يختلف اختلافاً جوهرياً في عدم قبول بفكرة التراكم البطيء التدريجي

المشكال: أداة بصرية لها سطحان عاكسان، عندما تتغير أوضاعها تعكس مجموعة لا نهاية لها من الأشكال الهندسية مختلفة الألوان. (المترجم)

للزيادات الطفيفة التي تقع للتغيرات المتتالية في الأفراد المتعاقبين، بوصف ورافعة عظيمة للتطور.

إذن إذا افترضنا أن كل الأشياء قد نشأت من التلاقى صدفة بين الذرات، هل يمكننا أن نحدد الطريقة التي حدثت بها التراكيب المختلفة؟ آمن ديمو قريطس أن الـذرات تسقط منذ الأزل مباشرة إلى أسفل في مساحات غير متناهية من الفراغ، وبسرعات مختلفة، وبسبب اصطدام بعضها ببعضها الآخر نشأت حركات دورانية أخرى، ومنها تشكلت الأجسام المتناثرة الآن في الفضاء. ولكن كما أشار أرسطو، في الفراغ يجب أن تسقط جميع الأجسام بنفس المعدل، وبالتالي، لن يحدث بينها اصطدام. ثم جاء أبيقور بسذاجة عقله النظري التي تَميّز الرجل «العملي» الضيق الأفق، فأجرى تعديلات على مذهب ديموقريطس، وقرر أن الـذرات كان يقع منها انحراف طفيف عن خط الهبوط العمودي، وهكذا اصطـدم بعضهـا ببعـض. وأضـاف لوكريتيـوس بسـذاجة تثـير الدهشية، أن فينيا صورة مشابهة لهذا الانحراف عن الخيط المستقيم في أفعالنا، عندما ننحرف بعيداً عن مسارنا الأصلى.

الإضافة الأصيلة الوحيدة التي تحسب لأبيقور فيا يتعلق بهذه النظرية، هي افتراضه أن الذرات تملك قوة الانحراف العفوي، وهي إضافة لا تستدعي الكثير من الاحترام لمزاجه العلمي. ولذلك لابد أن نغض الطرف عن قول السيد إم. رينان(1) إن الأبيقورية كانت المدرسة العلمية الكبرى في العصور القديمة،

<sup>(</sup>۱) أرنست رينان: فيلسوف ومؤرخ فرنسي عاش ما بين (1823 – 1892) رمز من رموز فرنسا الجمهورية العلمانية القومية وقد أطلق اسمه على كثير من المدارس والمباني العمومية. (المترجم)

ونقول إن مؤسس هذه المدرسة لم يكن علمياً مثلها أنه لم يكن تأملياً.

أساس كل العلم هو حُرمة القانون الطبيعي التي لا تنتهك، وقد بدا لأبيقور أن هذه الحرمة نفسها مرفوضة بدرجة أشد من رفضه للتدخل الخارق للطبيعة في مجرى الطبيعة، لأن الآلهة قد تسترضى،أماالقدر،أوالضرورة،فأصم لايسمع دعاءالمصلّين. فالآلهة خالدة وتعيش حياة نعيم كامل، لكنها مكتفية بذاتها تماماً، ولا تسعى للتدخل في تغيير مسار الأحداث في العالم، وليس لها أي تأثير على تحركات الأجسام السماوية. في الحقيقة، الآلهة نفسها تتكون من ذرات مادية اجتمعت بالصدفة. وقد وصف تينيسون الفكرة الأبيقورية عن الطبيعة الإلهية في قصيدته الفلسفية (لوكريتيوس) قائلاً:

«الآلهة التي تتردد في الفضاء الصافي بين العالم والعالم، لم يُزحزحوا سحابة، أو يُحركواريحاً، لم يُسقطوا قط أصغر نجم ثلجي أبيض، لم يصدر عنهم أنين الرعد، ولم يتصاعد إليهم صوت الحزن البشري، ليفسد صمتهم الأبدي المقدس.»

بعد أن طرد الآلهة إلى المساحات التي بين العوالم غير المتناهية، بدا أبيقور في البداية كأنه سيترك الناس ليحكموا حياتهم بأنفسهم، ولكنه هرب من مشكلة ليتعشر بأخرى. أليس من الأسوأ أن يُجَرَّ الإنسان في الغيار خلف عربة نصر «الضرورة

التي لا رحمة فيها» وأن الأقبل سوءاً هو أن يكون لعبة رياضية تلعبها الكيانات الخارقة التي تملك، على الأقبل، شيئاً من رحمة الإنسان في طبيعتها؟ تحت ضغط هذه المشكلة قد نصبح على يقين من أن أبيقور رَحَبَ بفكرة التدفق في مذهب ديموقريطس الذري المشار إليه، وكان سعيداً جداً بالتعديل الذي قام به حين أضاف فكرة الحركة الذاتية العشوائية للذرات. ولقبول هذه العشوائية، بدا من المعقول أن يوجد في الإنسان هو الآخر حرية معينة في الحركة تمكنه من فعل ماهو أفضل لسعادته الشخصية. وهكذا وضع أبيقور المذهب الميكانيكي الذري للتخلص من التدخل الخارق في الحياة البشرية، كها أنه أنكر الآلية الخالصة؛ ليفسح المجال أمام حرية الإنسان.

ثانياً: الفرق بين أبيقور وأرسطبوس أيضاً هو أن الأول لديه نظرية عن الطبيعة المطلقة للإنسان على أنه كائن مكون من روح وجسد. أما أرسطبوس ففي قوله بأن اللذة حركة لطيفة، وأن الألم حركة خشنة، وأن الحياد حركة متساوية، يكون قد خلط بين الشعور وحالته في الجسد، أي أنه لا يميز بين الروح والجسد. يصرِّح أبيقور بالتمييز بينها، لكنه وضع نظريته عن طبيعتها بحيث لم يسمح بوجود فرق جوهري بينها. فكل الأشياء الموجودة تتكون من ذرات مادية، والفرق الوحيد بين الروح والجسد يكمن فقط في النقاوة النسبية لجزيئات الروح وطريقة تكوينها. فالروح تتكون من العناصر الأربعة، الهواء والنار وحركة الهواء، والمتوح وعنصر آخر ليس له اسم معطى، وكل هذه العناصر مكونة من ذرات ذات نسيج أدق.

إن اهتمام أبيقور بتكوين الروح، كما هو الحال في كل أشكال الوجود الأخرى، نشأ لحاجة عملية بشكل أساسي. فالخوف من الموت والعذاب المستقبلي من أكثر الأشياء إثارة للقلق في حياة الإنسان:

«لو لا أن الخوف من أمر يلي الموت، ذلك القُطر المجهول الذي من وراء حدوده لا يعو د مسافر <sup>يلا)</sup>

كل هذا يحير الإرادة. ولكن إذا أمكن البرهنة أن الروح قد تكون قابلة للفناء مثل الجسد، فلن تطاردنا الرهبة بعد ذلك، وسوف نكون قادرين على تحقيق أقصى استفادة من حياتنا الحاضرة. بدا موت الروح لأبيقور وكأنه ينبع من طبيعتها نفسها؛ لأن الجسيات التي تُكون الروح يوحدها الجسد، وتترابط فقط بواسطة الجسد، وبالتالي سوف تنفصل وتتشتت عندما يذوب بيتها الأرضي وخيمة اجتماعها. الخوف الآخر الذي تنبغي مواجهته هو الخوف الطبيعي من الموت، لكن أبيقور حاول عقلنة هذه المسألة بأن قرر أنه لا يمكن أن يكون هناك شيء مرعب في الموت، لأنه لا يمكن أن يئون الشعور فلن يأتي إلينا ما دمنا نملك الشعور، وعندما نتوقف عن الشعور فلن نعرف أي شيء على الإطلاق. "عندما نوجد لا يوجد الموت، وعندما يوجد الموت، وعندما يوجد الموت، وعندما يوجد الموت لا نوجد نحن».

وهكذا، عن طريق إزالة الرهبة الخرافية من التدخل الخارق والظلال المروعة لخلود الظلام واليأس، اعتقد أبيقور أنه قدمهد الطريق على نحوكاف أمام رؤيته البهيجة للحياة التي تقوم الآن.

<sup>(1)</sup> وليام شكسبير: هاملت، انظر المآسي الكبرى، تعريب جبرا إبراهيم جبرا، ص 108.

ثالثاً: نصح أبيقور أتباعه صراحة بالامتناع عن المشاركة في الحياة العامة، ونصحهم بحزم أقبل ألا يُكوِّنوا روابط عائلية. وحتى عندما يتعلّم الإنسان ألا يسعى إلى تجاوز «سور العالم المشتعل»(۱). وبعد أن يقيد رغباته داخل مجال حياته على الأرض، مانعاً عقله من «الهيام في فكرة الخلود» سيجد أن مصادر التوتر المحتملة لم تنته بعد. وعلى الحكيم أن يتحرر من الطموح المضطرب للمكانة والمنصب الذي يصبو إليه السياسي المحترف، وفوق هذا يجب عليه أن يتجرد من كل اهتهام فعّال بشؤون الدولة، وعليه أن يتجرد من كل اهتهام فعّال بشؤون الدولة، وعليه أن يوطرون القوانين، وأن يكتفى هو بطاعتها.

أفضل صور الحياة في نظر أبيقور هي التي تعيشها الأخوية التي السها هو، ربيا محاكاة لفيثاغ ورس. في حديقة تقع في ضواحي أثينا، اجتمعت مجموعة صغيرة من الرجال والنساء، تصل بينهم روابط الصداقة وتشابه أذواقهم، وإيانهم بمذهب مشترك، يتجولون في الجوار ويتحدثون، ويعيشون حياة فطرية طبيعية، ويتناقشون في قضايا فلسفية، ويتركون العالم العظيم ليسير في طريقه. قد لا يمكننا وصف حياة أبيقور وأصدقائه بشكل أفضل من القول بأنها كانت حياة هادئة مترفة، تشبه العيش في جامعة صغيرة، تذوب فيها المنافسات والطموحات، وتنحل في ظل تقديسهم للمعلم المحبوب، ولا يُسمَح فيها بدخول روح مزعجة، تؤرقها أخطاء الإنسانية ومآسيها. لقد كانت حياة هادئة حالمة منغزلة، تتألق بجو من النعمة والأناقة العتيقة.

<sup>(1)</sup> من قصيدة «في طبيعة الأشياء»، للشاعر تينوس لوكريتيوس كاروس (1/68). (المترجم)

غير أن هذا التصوّر الأبيقوري للحياة لا يناسب الأرواح الجريئة الأصيلة.

وهناك تناقض واضح بين العادات الأولية الأساسية لهذه الجماعة، والتصوّرات الشائعة عن الأبيقورية باعتبارها شبيهة بمهرجان الاحتفال بباخوس (۱) المُعربد الذي يقيمه أشخاص عُرفوا بالطيش، فتظهر الأبيقورية على أنها أنانية عسيرة الإرضاء. وقد تأثر بها سينيكا في أيامه، فكتب:

"عندما يأي الغريب إلى الحدائق التي نقشت عليها الكليات: "يا صديق، من الخير لك أن تقيم عندنا، اللذة هنا هي الخير الأسمى»، سيجد أن حارس تلك الحديقة رجل لطيف ومضياف، وسيضع أمامه طبقاً من عصيدة الشعير وكثير من الماء وسيقول للغريب: "ألم نكرم ضيافتك؟» هذه الحدائق لا تزيد حدة الجوع، وإنها تشبعه، والشراب الذي تقدمه لا يزيد العطش، وإنها يرويه بعلاج من الطبيعة لا يكلف شيئاً». يقول وإنها يرويه بعلاج من الطبيعة لا يكلف شيئاً». يقول أيقور: "أعطني كعكة شعير وماء، وأنا مستعد للتنافس مع زيوس نفسه على تحقيق السعادة».

مهما كانت عيوب الأبيقورية كما تصوّرها مؤسسها، فإنها بالتأكيد لم تفشل عن خدمة ملذات الحس.

<sup>(1)</sup> باخوس إله الخمر، كان الرومان يقيمون له في وسط وجنوب إيطاليا احتفالات ماجنة، إلا أن مجلس الشيوخ أوقف هذه الاحتفالات بحجة أنها غطاء لتحريك الثورات على الدولة. (المترجم)

رابعاً: إن أساس المذهب الأبيقوري، مع ذلك، لا ينحصر في أن اللذة كلها خير، وإنها يبرى أن كل الملذات هي في النهاية ملذات حسية. رأينا عند أرسطبوس أن أي تمييز بين الملذات الحسية والملذات العقلية ليس بذي صلة، لأنه يتصوّر أن الغاية تكمن في ملء اللحظة الحاضرة بمشاعر حية، وعندما ننظر إلى الملذات بوصفها مشاعر، ستكون كلها متهائلة. لكن لأن أبيقور فرَّق بين «اللحم» و «الروح»، والعقل والجسد، فهو مضطر للاعتراف إما بأن هناك غايتين متعارضتين مما اللذة الحسية، واللذة العقلية - أو أنه سيضطر إلى اختزال واحدة منها في الأخرى، وبها أن علم النفس الأبيقوري لم يعترف بأي تمييز جذري بين الجسد والروح، لذلك كان من الطبيعي أن يؤكد أن كل الملذات هي في قاعها ملذات حسية.

في الواقع لا يوجد تمييز حقيقي عند أبيقور، على سبيل المثال، بين لذة الحنك والشعور بالسرور عند الاستهاع إلى الموسيقى ولذة النشاط العقلي. الفرق الوحيد الذي يمكن أن يقبل به، هو أن اللذتين الحسية والجهالية تُستثاران بسبب شيء خارجي، في حين أن اللذة العقلية تصدر عن إثارة الصور الخافتة الناتجة عن اللذة الحسية. من هنا بدا الأمر لأبيقور، إذا كنا سنقبل بشهادة شيشرون (أ)، أن ملذات العقل أنقى من ملذات الحس، لأنه يمكن الشعور بها في غياب المؤثر الخارجي، ولأنها تخلو من الألم الذي قد يصاحب الملذات الحسية الأصلية. هذا ما جعلها تقدم رضاً غير مؤلم، يستمر لمدة طويلة.

 <sup>(1)</sup> شيشرون، أو ماركوس توليوس سيسرو، أبو الفلسفة السياسية الرومانية، ولد عام 106 ق.م.
 يرجع إليه الفضل في نقل جزء كبير من الفلسفة اليونانية. (المترجم)

خامساً: وفقاً لذلك يمضي أبيقور في تعريف اللذة الحقيقية، اللذة التي هي غاية الحياة، ليخبرنا بأنها راحة البال، وأنه لا يحصل عليها إلا الشخص الحكيم الذي يرفض الرضا الفوري من أجل الرضا الدائم الهادئ. فالحكيم اعتاد أن ينظر إلى الحياة على أنها كل كامل، ولذلك فعلى خلاف أرسطبوس، لا ينتزع بشغف ولهفة كل لذة تقدم نفسها له، بل يحفظ حياته عن اللذة الشديدة والألم للشديد. وغايته أن يكون متسامياً عن كل تقلبات المصير، وأن يكون دائماً في حالة من الهدوء والسكينة. ومن ثَمَّ ستكون ملذاته الرئيسة في الذاكرة والخيال، وفي شيء من الملذات الحسية التي لا تتعارض مع الخير الأسمى، وهو تحقيق راحة البال المعتدلة الخالية من الألم، وإن كان سيرحب مسروراً بألم قليل، من أجل لذة أكبر في المستقبل.

ويلت زم أبيق وربه ذا المبدأ، حتى إن الشخص الحكيم في رأيه سيقول: «ما ألطف هذا!» حتى وهو على المخلعة. وسبب هذا هو أنه استبعد الفزع من المصير، ومعه جميع المخاوف الخرافية من عالم المستقبل، وصار مدركاً أن لا شيء يستطيع أن يعكر هدوءه المحيط بذاته، ولهذا يسعه أن يستهين بالألم الحسي الذي يعرف أنه خُظيٌّ وزائل. وهكذا، من خلال السير في طريق ملتو، توصل أبيق ور إلى نفس النتيجة التي توصل إليها الرواقيون، وهي أن السعادة الحقيقية تكمن في راحة البال المستقلة «عن مقاليع الدهر الشنع وسهامه»(۱).

<sup>(1)</sup> وليام شكسبير: هاملت، انظر الفصل الثالث، المشهد الأول، أو المآسي الكبرى، تعريب جبرا إبراهيم ص 107.

سادساً: يحاول أبيقور أن يبرهن على أن نظريته في اللذة تتوافق مع الخير الأسمى، وفضائل الاعتدال والشجاعة والعدالة والصداقة.

- (أ) الاعتدال- أو ضبط النفس بجميع أشكاله- هو بمعنى ما اسم للفضيلة كلها. فالغاية هي اللذة، ولكن هذه الغاية لا يمكن بلوغها إلا من خلال استبعاد كل مصادر القلق وعدم الرضا. لذلك يبشر أبيقور بفضيلة الرضاعن الخيرات الدنيوية التي قد يجلبها لنا الحظ، ويمدح العيش السهل والحياة المقتصدة للرجل ذي الدخل المحدود. ويُذكّر الغني عندما يفقد ثروته بأنه لم يفقد كل شيء؛ فاحتياجات الإنسان الضرورية قليلة، ولا ينبغي لأحد أن يفقد راحة البال إن كان يجد قطعة خبز وكوباً من الماء.
- (ب) الشجاعة بمعناها البطولي القديم تعني الاستعداد لمواجهة الألم والموت من أجل الوطن وأرض الأجداد، ليست فضيلة يمكن دمجها في مذهب أبيقور دون تعديل. نحن أمام مذهب وجد أن أعلى درجات الحكمة في اللامبالاة بالحياة العامة، والتحرر من كل الروابط العائلية، وبالتالي لا يمكن أن يعلق أهمية كبيرة على التفاني الحماسي لوطن ولا لبيت. تبعاً لذلك، فالشجاعة عنده تقتصر على تحمل الألم الفوري بابتهاج، من خلال تذكر أو ترقب مجيء اللذة المثالية.
- (ج) العدل ببداهة صورة من صور الاهتهام المستنير بالذات. وينكر أبيقور بصراحة أن الظلم شر في ذاته، فالظلم يتعارض مع كهال الحياة فقط بسبب الخوف من عقوبة محتملة، يوقعها المجتمع على الفرد، فتفسد عليه صفاءه. في هذا المذهب الأصيل الذي

وضعه أبيقور بنفسه، وطلب من تلاميذه أن يحفظوه عن ظهر قلب، نجد هذه المواضيع:

- (1) العدل بطبيعته، تعاقد يهدف لمنع العدوان.
- (2) لا يوجد عدل بين الحيوانات العاجزة عنه، ولا بين القبائل البدائية غير الراغبة في إسرام مثل هذا العقد.
  - (3) إذا صرفنا النظر عن العقد، فلا وجود للعدالة.
- (4) الظلم ليس شراً في حد ذاته، وإنها يكون شراً فقط بسبب الخوف من العقوبة التي ينتجها.
- (5) عندما يتهرب إنسان خلسة من العقد الذي يمنعه من الاعتداءات الطبيعية، فلن يستطيع أن يضمن عدم انكشاف أمره. (١)
- (د) الصداقة، كما سنتوقع بسهولة، تشغل مكانة كبيرة في اللوحة التي رسمها أبيقور للحياة المثالية. هذه الفضيلة، في ذهن أبيقور، هي الصورة الوحيدة للعواطف الودية التي يرى أن من الحكمة زراعتها. في المقام الأول، وجدناه يصف الصداقة، من وجهة نظر فردية بحتة، بحيث يعدّها ذات قيمة؛ لأنها ضرورية لكمال سعادة الإنسان. لكن، كالعادة يضحي أبيقور بالاتساق من أجل راحة باله. فالصداقة التي تضفي سحراً خاصاً على الحياة هي تلك التي لا تفكر في نفسها، وإنها تفكر فقط في موضوعها. مثلها يقول البروفيسور باين (2): «يجب ألا يتوقع المانح تعويضاً، ومع ذلك يجب أن يحصل عليه».

<sup>(1)</sup> لوكريتوس: قصيدة «في طبيعة الأشياء».

 <sup>(2)</sup> ألكسندر باين، فيلسوف تجريبي تحليلي أسكتلندي عاش ما بين (1818 – 1903) وله نشاط في
 مجالات علم النفس واللغة و المنطق و الفلسفة الأخلاقية.

في واقع الأمر، كانت الأخوّة بين أعضاء جماعة الأبيقوريين رائعة بالمودة التي كانت تضفيها عليهم وبإخلاصهم لأصدقائهم، وهي حقيقة بلا شك ترجع جزئياً إلى الاتزان الطبيعي في مزاج أعضائها، وجزئياً لتأثير المذهب الفلسفي الذي جعلوه دليل حياتهم. سنختم الحديث عن مذهب أبيقور بإبداء هذه الملحوظات العامة:

(1) من الواضح أن المذهب في جانبه النظري شكّى مُحَجَّب. لأنك عندما تبنى فرضية عن طبيعة الأشياء، لا لغرض تفسير الطبيعة، وإنها للتخلص من رهبة الكيانات الخارقة، فلا يمكن هذا أن يؤدي بك إلا إلى الشك. وإذا صَعَ ما أقرّبه أن أبيقور، من أن هناك طرفاً مختلفة، بل متناقضة، لتفسير الظواهير الطبيعية، فيا معني هذا القول، سوى استحالة قيام علم للطبيعة؟ لا شك في أنه من الممكن أن نتصوّر ما هـ و حقيقي، دون الانتباه إلى أن هنـ اك حقيقـة أسمى منه، تتجاوزه وتتضمنه. على سبيل المثال، يتوافق قانون الجاذبية مع نظرة الفهم المشترك(١) عندما يقرران أن الأشياء غير المدعومة تسقط على الأرض، ومع ذلك كانت نظرة الفهم المشترك معروفة قبل القانون بزمن بعيد. ولكن عندما يقال إن قانون الجاذبية يعمل أحياناً، ولا يعمل في أحيان أخرى، فذلك يكون إنكاراً للقانون بالكلية. ولم يكن أبيقور جاهزاً لقبول مثل هذه التناقضات وحسب، بل كان يبتهج بها.

رأينا أنه بعد أن نبذ أبيقور الآلهة وردَّ كل ظواهر الطبيعة إلى حركات لا واعية للذرات المادية، عاد وناقض نفسه برباطة جاش لا تليق إلا بآلهته الجامحة، وذلك بقوله بعد كل ذلك إن

<sup>(1)</sup> تجري ترجمة the common sense أحياناً إلى الحبس المشترك، وهي ترجمة غير دقيقة. (المترجم)

حركات الذرات ليست ميكانيكية بحتة، وإنها تنطوي على درجة من العشوائية. والآن، إذا كان لأبيقور أن يعدّل نظريته الميكانيكية في الطبيعة بها يراه مناسباً، فمن الواضح أننا نملك نفس الحق في رفضها بالمطلق. فالنظرية التي تنص على أن المُحدِد الوحيد للخير هو إرادة مؤلفها هي مجرد تخمين، وليس لها أي قيمة علمية على الإطلاق. ومع إنكار النظرية الذرية، يظهر الشك علمية على الإطلاق. ومع إنكار النظرية الذرية، يظهر الشك المستتر في أكناف فلسفة الأبيقوريين بوضوح. لأن الدفاع عن المخدد الفرضية إذا كان غير ممكن، فهاذا سنصنع أمام الخوف من تدخلات الآلهة لتدمير ما اخترعت؟ ألا يمكن أن يعود ذلك الخوف بكامل قوته؛ ليقلب ذلك الحصن العلمي الذي أقيم الإستبعاده؟ وجذا سيقود إنكار أي معرفة حقيقية بالطبيعة أبيقور للإطاحة بنظريته في الحياة.

(2) مع ذلك يمكن القول أن هنالك على الأقل حقيقة في المذهب الأخلاقي الأبيقوري، بغض النظر عها يمكن أن يقال عن ضعف فلسفته الطبيعية. نحن نتحدث عن نظرية أثنى عليها بعض أذكى العقول من جميع الأعهار، وهي تحتوي على قدر من الحقيقة ينبغي أن أكون آخر من يرفضه. لكن السؤال الذي يتعين علينا أن نسأله هو: أي المبدأين هو الصحيح، المبدأ الذي تعلنه، أم المبدأ الذي تفترضه ضمناً. المبدأ الذي تؤكده صراحة هو أن الغاية المعقولة الوحيدة التي يستهدفها الحكيم هي أن يوفر لنفسه أكبر قدر من اللذة في المجمل.

وبها أننا نتحدث الآن عن أعظم لذة في المجمل، فهناك مفهوم إذا تم استخدامه فإنه سيدمر أساس مبدأ اللذة كله، ويحوله إلى نقيضه. ولو أن أبيقور فهم نفسه فهماً صحيحاً عندما قرر أن اللذة هي الشيء الوحيد المرغوب فيه، لما سمح لنفسه بأن يستدرك، فيقول إنه لا يقصد كل اللذة، وإنها بعض اللذة فقط. فإذا كانت اللذة ولا شيء غير اللذة هي غاية الحياة، فبأي حق يضيف أبيقور: «لا أقصد أن تأخيذ كل ليذة كيها تبأتي، بيل لا بيد أن تفكر وترى وتختار ما يجلب لك الرضا الدائم؟». لن أكرر ما قلته في الفصل السابق بخصوص استحالة الحصول على رضاً دائم مما هـو عابـر بطبيعتـه، لكـن القـول بـأن «اللـذة هـي الغايـة» لا يسـاوي القول بأن «الرضا الدائم هو الغاية»، وإنها هما طرفان متقابلان تمامـاً. وإذا كان التلـذذ هـو غايـة الحيـاة، فهـذا معنـاه أن أرسـطبوس كان محقاً في دعوته أن نُقبل على أي فرصة للذة تعترض طريقنا، مع عدم اتساقه حين يقرر أن هدفناه و توفير مثل تلك اللذات. حين استشعر أبيقور الصعوبة التي يواجهها عندما تظهر استحالة الحصول على رضاً دائم من تدفق المشاعر الفردية:

> «مثل تساقط الثلوج في النهر، لحظة بياض، ثم تذوب إلى الأبد.»<sup>(١)</sup>

حين في حاول قلب نصل الاعتراض بالقول: «أوه، أنا لا أقصد اللذة الفورية، وإنها حالة اللذة التي يمكن تحويلها إلى عادة على يعد الإنسان الذي يهدف إلى اللذة الحقيقية، أي في تلك الحالة من القناعة التي تأتي للإنسان المتحرر من خوف غير منطقي، مصدره شرور خيالية، والمتحرر هو من يحصر رغباته في داخل

<sup>(1)</sup> من قصيدة للشاعر الأسكتلندي روبرت بيرنز تجمل عنوان «تام أو شاتنر». (المترجم)

حـدود معقولة».

الآن أصبح لدينا غايتان مختلفتان تماماً: اللذة والقناعة. ولو أن أبيقور قصدما قال حقاً عندما أعلن أن اللذة والسرور هي الغاية، بل هي وحدها الغاية، لرأى أنها غاية لا يمكن توفيرها إلا إذا وُجدت اللذة في كل لحظة من الوجود، ليس هذا فحسب، بل لابدأن تكون لذة لا يمكن تصوّر أعظم منها. لأنه إذا كانت هناك لحظة واحدة من حياة الإنسان فارغة من اللذة، أو إذا كان الشعور باللذة أقل مما يمكن تخيله، فعليه أن يعترف بحزن أنه إذا كانت اللذة هي الغاية فلا جدوى من البحث عنها، لأنه لن يمكن أبداً العثور عليها. ولكن إذا كان السلام أو راحة الروح يمكن أبداً العثور عليها. ولكن إذا كان السلام أو راحة الروح يمكن أن يقع مصادفة بالتزامن مع تحقيق أكبر قدر ممكن من اللذة.

هذا ما اعترف به أبيقور بوضوح عندما قال: إن الحكيم سيتجنب اللذة العنيفة، وسيسعى جاهداً نحو حالة عدم الانفعال اللطيفة. لأنه لو كان جاداً في أن اللذة هي الغاية، فسيرى أن الغاية لا يمكن أن تتحقق ما لم يتم توفير أقصى لذة، يمكن تصوّرها في كل لحظة من الوجود. وفقاً لذلك، يتخلى أبيقور عملياً عن الرأي القائل بأن اللذة هي الغاية، ويُحل السلام وراحة البال وسكينة المروح محلها بهدوء. ومن هنا نجد السمة الغريبة لمذهبه، فبدءاً من تأكيده أن كل الملذات حسية، إلى القول بأنّ الملذات الوحيدة التي تستحق الطلب تأتي فقط من الذاكرة والخيال، وبدءاً من تأكيده أن اللذة الإيجابية،

قاده هذا إلى الاعترافِ بأن اللذة الوحيدة التي تحقق الرضاهي تلك التي ينشأ عنها زوال الألم، وإعلانه أن الشعور بالرضاهو هدف المسعى، ثم ينتهي مذهبه إلى أن الحالة العليا للإنسان هي تلك الخالية تماماً من الألم، وهي حالة قد يكون من العجيب أن نصفها بأنها قد تتعايش مع أشد أنواع التعذيب الجسدي.

هنا نرى مذهب اللذة يقتل نفسه قتلاً رحياً. فقد تبين أن الغاية ليست تعاقباً غير منقطع لأشد مشاعر اللذة التي يمكن تخيلها، وإنها هي هدوء راسخ غير مبالي بها تكون عليه اللحظة التالية، هل ستجلب الألم أم اللذة؟

- (3) مع ذلك، دعونا نتجاوز هذه المشكلة، فوفق ما عرضه أبيقور، الغاية ليست اللذة، بل الغاية، كائناً ما كان المقصود بها، هي نفي للذة. دعونا نسلم بأن السلام، أو صفاء الروح، مطلب من المنطقي أن نطلبه، وأنه نوع من اللذة. مع ذلك، سيبقى السؤال: هل تحقيق السلام أو الصفاء غاية جديرة بالحياة؟ لا أعتقد أنها كذلك، ومن أسباب ذلك:
- (أ) في المقام الأول، الحياة الهادئة التي يُعِدُّها أبيقور المشل الأعلى، لا يمكن لغالبية البشر أن يصلوا إليها. قد يكون من دواعي السرور أن يسكن الإخوة معاً في وحدة، ولكن إذا كان شراء هذه الوحدة يتطلب التخلي عن كل الأعال الجادة في الحياة، وأن تشكل نفسك عضواً في مجتمع المحبة المتبادلة المشتركة، فمن الواضح أن العديد من الناس لن يقدروا على ذلك، وبعضهم لن يقبل بالانضام إلى هذا المذهب. نحن أمام نظرية في السلوك لا تنطبق على كل البشر، وقد أدانت نفسها من في السلوك لا تنطبق على كل البشر، وقد أدانت نفسها من

أجل عدد قليل من المزايا الاستثنائية، أو المزاج الاستثنائي. قد تكون بياناً لطريقة اختارتها بعض الأرواح المختارة في الأرض لقضاء حياتها، لكنها بالتأكيد ليست نظاماً حقيقياً للبشر أن يعيشوا هكذا. لا يوجد مذهب أخلاقي يمكن أن يكون صحيحاً دون أن تُحدد فيه الغاية بحيث تُفهم من خلاله كل تصرفات بني الإنسان في جميع الأوقات. الأبيقورية هي مذهب الإنسان الحالم غير العملي، ولا يصلح أن تُمنح سلطة فتصير مخططاً للحياة في العالم أجمع.

(ب) وحتى لو تحققت راحة البال لجميع الناس، فإنها ليست غاية جديرة بالحياة. إن رفع الإنسان الحالة الخاصة لهدوء الذهن، بحيث تكون الهدف من وراء كل المساعي، يعني بسهولة جعل الأنانية المجردة هي المذهب. والآن قد يتضح أن الأخلاق الأنانية المحضة هي مجرد تناقض في المصطلحات. فإذا كنت في كل فعل فسأ جعل رضاي هو الغاية، فهذا معناه أنني سأنظر بفطرية إلى كل الأشياء وكل الأشخاص بوصفهم وسائل لتحقيق تلك الغاية. ولذلك لا يمكن أن يكون هناك حديث عن واجبي الذي يتعين أن أفعله، بل سيدور تفكيري فقط حول ما هو من مصلحتي أن يُفعل.

إذاً ما مصلحتي؟ لا بدأنها ما سيجلب لي الرضاكها أتصوّر. لكن أفكار الناس حول ما سيجلب لهم الرضا ليست متطابقة بأي حال من الأحوال، كها أنها ليست دائهاً نفس الشيء في نفس الفرد في الأوقات المختلفة. وفوق ذلك، لا يوجد معيار آخر غير قناعات الفرد المتغيرة في كل لحظة. قد تقول لرجل ممتلئ بالطاقة: إنه لا يمكن العثور على القناعة إلا في التأمل الهادئ، وقد يجيبك بأن الوصول إلى القناعة لا يكون بهذه الطريقة. أخير رجلاً قد وقع تحت سحر القهار بأن هذه اللعبة لا تعطي رضاً أصيلاً، وسيجيبك بابتسامة سخرية، وبأنه يجد الرضا في القهار، ولولا ذلك لما صار مشغوفاً به. وهناك حالات أخرى مشابهة؛ فها إن تقرر مبدأك على أساس أن الغاية هي الرضا الفردي، حتى تصبح الغايات بعدد الأفراد، أو بالأحرى هناك غايات مختلفة لكل تغيير يحدث في رغبات الفرد المتفاوتة. لقد حضرت شيطاناً لا يمكنك طرده.

الفردية الخالصة في العالم الأحلاقي هي نظيرة الأناركية الخالصة في الأنظمة السياسية. عندما يصدر أمر تشريعي من سلطة، سيجيبه الفرد: «أنا لا أرى في الطاعة ما يجلب لي الرضا؛ ولذلك لن أطيعك». وقد يرد المجتمع: «إذا لم تطعني، ستدمر راحة بالك، لأني سأعاقبك على عصيانك.»، فيرد الفرد مرة أحرى: «حسناً، سأطيعك، لكنني لا أعترف بحقك في إكراهي.» وبناء على مبادئ نظرية الفردية، الفرد لديه كل المنطق إلى جانبه؛ لأنه إذا لم يكن هناك معيار للفعل إلا ما يرضي الفرد، فيمكن أن تصبح قوانين المجتمع مجرد وسائل تسعى بها أغلبية المجتمع لتحقيق فكرتها الخاصة عن الرضا.

القوة حق، والالتزام الأخلاقي طغيان منظم، به يكسب الأقوياء رضاهم بشكل أفضل على حساب الضعفاء. وبناء على هذه النظرية، سنجد أنه من المسموح به، بل مما يستحق المديح، لأي إنسان أن يتهرب من السلطة التي تسعى إلى تدمير الرضا الذي هو عليه، ومن المعترف به أن له الحق في أن يسير في طريقه الخاص. فالسرقة أو القتل ليست خطأ في حد ذاته، وإنها لأنها غير سارة عندما يتم اكتشافها ومعاقبة فاعلها. ولكن إذا كان هناك احتهال بألا يُكتشف الأمر، وكان لدى الفردشيء من تصوّر المجرمين للرضا، فلا شيء في الفردية يمنع ذلك التملص. يمكن لأبيقور أن يجيب عن هذا الإشكال بجواب وحيد، هو أن القناعة ممكنة من خلال الطاعة السلبية للسلطات الدستورية. هذا صحيح ومقبول من رجل بشخصية أبيقور، ولكنه لن يصح ولن ينطبق على عقول الخارجين عن القانون، ولا يمكن قول شيء لهؤلاء، إلا تذكيرهم بالخطر عند افتضاح أمرهم، وهو خطر لا يكاد يكون له وزن عندهم.

وهكذا تقود النظرة الأنانية للحياة التي يقوم عليها المذهب الأبيقوري، إلى سلوك سيدمر القانون الأخلاقي، مثلها يؤدي إنكار الغاية في الطبيعة إلى سيادة «مبدأ الصدفة».

## الفصل الرابع **هويز**

بين عصر أبيقور وعصر هوبز توجد مدة تزيد على 1900 عام، ومع ذلك فإن نظرية هذا الأخير تبدو للوهلة الأولى، مجرد تصريح بها كان ضمنياً عند الأول. لقد جعلا رضا الفرد هو المعيار والمقياس لخيرية السلوك. هجر أبيقور مبدأه القائل بأن المشاعر المتفق عليها من كل نوع هي غاية الحياة، واختزل كل شيء تقريباً في الأنانية. ومع أن هوبز كان رجل «القوة والصرامة» في كل شيء، فقد أخفى نظريته في عبارات معسولة، لكنها تقول بصراحة: إن الإنسان بطبيعته أناني تماماً، ومن الأنانية تنطلق كل أفعاله. وفي اللحظة التي يقرر فيها هذا، يضيف أن المجتمع يقوم على خضوع الفرد الطوعي للصالح العام. والدافع الذي دفع الناس إلى التخلي عن حريتهم للدولة هو الأنانية نفسها. ولكن لا يمكن تحقيق تلك الغاية إلا من خلال النفي التام للأنانية. ومثل كل لذة، لا يمكن تحقيق اللذة الأنانية إلا من خلال النخلي عن البحث عنها بشكل مباشر.

ونستطيع أن نرى في هوبز صراع مبدأين من المبادئ المتعارضة، لا يمكن التوفيق بينها، وهما: (أ) مبدأ الفردية الخالصة. (ب) ومبدأ الشمولية الخالصة.

ومع التوافق الجزئي، لا يمكن أن نتوقع من هوبز وأبيقور إلا أن يقع بينهما التعارض، وسيتضح لنا هذا بسهولة عندما نتأمل في تغير الروح التي نتجت عن ظهور المسيحية وانتشارها في العالم.

مع الرضا التام عن الذات، يرسي أبيقور مبدأه الداعي إلى ألا يزعج الإنسان نفسه بها يتعلق بالصالح العام، وإنها ينبغي له السعي لاستبعاد كل ما قد يعكر صفو سكينته. أما هوبز فمع أنه يشدد بصراحة صارمة على أن الينابيع الأصلية للفعل البشري قد انفجرت من الأنانية، فهو يؤكد بصرامة أكبر أن الأنانية المباشرة تنقلب على غايتها.

هذا الاعتراف الضمني بالخير العام بوصفه شرطاً للرضا الفردي يعدّ علامة فارقة في كل نظريات السلوك الحديثة. وفيلسوف الأخلاق الحديث، حتى عندما يكون غير واع بنفسه، يبقى تحت سيطرة النظرية التي تم الإعلان عنها بوضوح للصورة العليا للحياة كها نجدها في «العهد الجديد» المسيحي. وفيه يقال لنا من ناحية: إن حياة كل إنسان لها أهمية غير متناهية في حد ذاتها، ومن ناحية أخرى، يجب ألا يكون للإنسان إرادة. « مَاذَا يَنْتَفِعُ الإِنْسَانُ لَوْ رَبِحَ الْعَالَمَ كُلَّهُ وَخَسِرَ يَفْسَهُ يُهْلِكُهَا»(١) و« فَإِنَّ مَنْ أَرَادَ أَنْ يُخَلِّصَ نَفْسَهُ يُهْلِكُهَا»(١) في المسيحية، هذه الأفكار المتعارضة يتم التوفيق بينها من خلال الأمر التالي:

« فَكُونُوا أَنْتُمْ كَامِلِينَ كَمَا أَنَّ أَبَاكُمُ الَّذِي فِي السَّمَاوَاتِ هُو كَامِلٌ». (3) ومع أن المسيحية، وفق مبدأ الأحوة والبنوة الشاملة، قدمت ما يبدولي نموذجاً مثالياً للحياة البشرية، فمحاولاتنا تحقيق هذا المشل الأعلى تبدو

<sup>(1)</sup> إنجيل متى: 26 – 16. (المترجم)

<sup>(2)</sup> إنجيل متى: 25 – 16. (المترجم)

<sup>(3)</sup> إنجيل متى: 5 - 48. (المترجم)

عملاً صعباً، وإلى الآن لا يمكن القول بأننا استطعنا تطبيقها عملياً كها هي في نقاوتها، أو أن نؤطر نظاماً أخلاقياً كاملاً يتفق معها. من طبيعة كل الأفكار المثالية أن تستعصي على التحقق التام، ليس في حياة الأفراد فقط بل عند كل الجنس البشري، وليس في المهارسة فقط، بل من الناحية النظرية أيضاً. «البرلمان الإنساني واتحادية العالم» (أ) نجدهما في المثل الأعلى للسلوك المسيحي؛ ولكن عندما نسأل، ماذا سيكون الشكل النهائي للمجتمع؟ نجد أننا لا نملك القدرة على التنبؤ، وليس لدينا ما نقوله ولا يمكن أن نقول شيئاً. في أفضل الأحوال، قد نتقدم بموجز غامض ومعتم. قد نشعر بأن «العصر الذهبي» لم يأت بعد، وأن الحرية والمساواة والأخوة سوف تتخذ صوراً أعلى لملاشياء؟ لا يمكن أن نحدد ما هو؟ في نفس الوقت، لا مسطيع أن نجرد أنفسنا من المثل الأعلى، ولا يمكننا تأطير نظرية الإنسان التي لا تخضع له بطريقة ما.

هكذا كان الأمر مع هوبز. فمع احتزاله كل الأفعال إلى أنانية محتاطة متبصرة بالأمور، أبرز لفهم الفرد ضرورة قيام المجتمع، وكانت النتيجة الفعلية لنظريته هي الحق في معارضة نزوات الحكام وأنانيتهم لمصلحة قوانين العقل الأبدية.

كانت نظرية هوبز الاجتهاعية نتاجاً طبيعياً لمعصره، فقد ولد في عام 1588، وهو عام الانتصار على الأرمادا الإسبانية(2). امتدت حياته

 <sup>(1)</sup> هذا المصطلح يرجع للشاعر ألفريد تنيسون، استخدمه في قصيدة له بعنوان «لوكسلي هول».
 (المترجم)

<sup>(2)</sup> الأرمادا الإسبانية: أسطول من السفن أرسلها الملك فيليب الثاني لاحتلال إنكلترا بعد أن أعلنت الملكة إليزابيث التأسيس للبروتستانية، وبسبب تدخل إنكلترا في هولندا، وللحد من المطامع الإنكليزية في الأمريكتين، إلا أن الإنكليز بقيادة السير فرانسيس دريك، انتصروا انتصاراً كاسحاً في تلك المعركة. (المترجم)

واحداً وتسعين عاماً، ومرعلى عهود جيمس الأول وابنه، وحقبة الكومنولث (ا) والمستعمرات ثم زمن استعادة النظام الملكي. (2) هذه الحقبة كانت حقبة العواصف والتوتر، حيث تُثبت السلطة الاستبدادية للملك بالقوة أو تُنفى بالقوة، ولذلك أُجير المفكرون على اختيار هذا الطرف أو الآخر من المتصارعين. يقال أحياناً: إن هوبز قد سيق سوقاً إلى تأطير نظريته، بسبب مراقبته لغياب السلطة الذي سادخلال الحرب الأهلية، لكن هذا الرأي مشكوك في صحته، لأن المسودة الأولى من نظريته السياسية خرجت للوجود قبل اندلاع الحرب بسنوات. ما يمكننا قوله على وجه اليقين أنَّ ما كتبه كان بسبب غليان الغضب الذي عم البلاد بأسرها، وحالة السخط التي وجدت تعبيراً واضحاً عنها في الصراع بين تشارلز الأول بوصفه رمزاً للسلطة الاستبدادية والبرلمان العازم على تأمين حرية الشعب والحفاظ عليها.

تكمن أصالة هوبز في تصوّره للحالة «الطبيعية» للإنسان، والطريقة اللذي سعى بها إلى التوفيق بين المطالبة بالحكم المطلق والمذهب القائل بأن كل السلطة تنبع من إرادة الشعب. كان هدفُه - كما يخبرنا في إهداء كتابه «اللفياثان» (Leviathan) - هو المرورَ عبر «حالة وسطية» بين أفكار المطالبين بمزيد من الحرية في جانب، والمطالبين بمزيد من الحرية في جانب، والمطالبين بمزيد من الحرية في الجانب الآخر. يمكن اختصار نظرية هوبن على النحو

<sup>(1)</sup> الكومنولت: نظام حكم في إنكلترا نشأ في سنة 1649ويشمل أيرلندا مع إسكتلندا، أسس الاتحاد من قبل البرلمانيين بعد أن ثاروا على الملكيين، وكان نظام حكم شبيها بالنظام الجمهوري. أدى تشكيله إلى اندلاع الحرب الأهلية الإنجليزية الثانية، وكان قائد هذا الكومنولث أوليفر كرومويل، وتلاه ابنه ريتشارد، وبعدهما عاد الحكم الملكي إلى إنكلترا. (المترجم)

<sup>(2)</sup> بدأت هذه الحقبة في سنة 1660 عندما عاد الملك تشارلز الثاني من منفاه في فرنسا. (المترجم).

التالى: في حالمة الطبيعة، أو قبل أن يوجد «وحش اللفياثان العظيم، الـذي يعنى الكومنولـث أو الدولـة»، كان الإنسان أنانياً على نحو مُطلَق، وشهيته الأولية كانت لحب الكسب، ولحب المجد الذي ينشأ من حرب الجميع ضد الجميع. من الناحية الطبيعية، كل البشر متساوون في مَلكاتهم، مع أن بعمض الرجال أقوى أجساماً، وبعضهم الآخر أذكى عقولاً، ومع ذلك «نرى أن الأضعف لديه القدرة الكافية لقتل الأقوى، إما بمكائد سرية أو عن طريق الاتحاد مع آخرين، يستشعرون نفس الخطر».(١) وضعت التجربة الإنسانية كل البشر على قدم المساواة في الشوون العملية من الحياة، ومن هذه المساواة في القدرات انطلقت الحروب، لأن كل الرجال يرغبون في مزيد من الشروة والسلطة، ويتمتع الجميع بقدرات متساوية، تكفل بلوغ غاياتهم، والغياب الطبيعي للثقة بالآخريـن يوحـي بـضرورة أن يكـون المـرء «سـيد نفسـه». وقـد أدى الحـب الطبيعي للقوة إلى مزيد من السعى وراء هذه الغاية، بأكثر مما يستتبعه تحقيق الأمن، وحب المجد دفع الرجال إلى أن ينتزعوا من الآخرين الاعتراف بتفوقهم.

إن الغياب الطبيعي للثقة، إلى جانب المنافسة وحب المجد، هي الينابيع الرئيسة للفعل في الإنسان الطبيعي. هذه الرغبات لا ينبغي عدُّها غير أخلاقية، ولا عدُّ الأفعال الناتجة عنها خاطئة. فحيث لا يوجد قانون لا يوجد ظلم. العدل والظلم صفتان تتعلقان بحياة إنسان يعيش في مجتمع، وليس فيه عزلة. في حالة الطبيعة لا يوجد تمييز بين ما هو لي وما هو لك، ولكل إنسان حق غير محدود في كل ما يشتهي، أي أن لكل فرد حقاً غير محدود في كل شيء.

<sup>(1)</sup> توماس هوبز: اللفياثان. (المترجم)

ويجب أن يُحصَر البحث عن مصدر الحق والباطل والعدل والظلم في قوانين الدولة، ومشل هذه القوانين لا يمكن فرضها حتى تُشكَّل الدولة نفسها دستورياً. يجب النظر إلى الدولة على أنها رجل آلي عظيم، أو وحش شيده البشر لغرض صريح، هو وضع حدّ للحرب التي دمرت جميع أطرافها، وتمكين الفرد من توفير غاياته التي وضعتها الحالة الطبيعية أمامه، ومنعته من بلوغها. فالحق في كل شيء هو الحق في لا شيء، وهكذا فالدولة تُبنى على عقد، وكل الفضائل الاجتماعية هي طرق مختلفة لتوفير الأمن.

مبدأ العقد هو الاتفاق المتبادل على الامتناع عن العدوان والقمع وإلحاق الأذي. ولذلك يتعلم البشر من العقل كيف يتخلون عن إرادتهم الفردية لدعم السيادة الموحدة. وهكذا يمنحون كل السلطة لرجل واحد أو لجماعة من البشر، حتى تُختزل كل إراداتهم في إرادة واحدة. ومن طبيعة هذا العقد أن هذا الاستسلام لتلك الإرادة يتم مرة واحدة تغني عن التكرار. والسعي لمراجعة العقد هو بسهولة رجوع لحالة الطبيعة، وبالتالي تدمير الأساس الكامل للأمن العام. إن السلطة السيادية غير محدودة، سواء كانت منوطة بملك أو بجاعة. في النظام الملكي، يكون للملك مطلق السلطة؛ فلا يمكن اتهامه، وإن كان بالحق من قبل مواطنيه، ناهيك عن الحكم عليه بالإعدام، وهو وحده المقرر لما هو ضروري في السلم والحرب. هو ليس رئيساً للدولة فقط، بل رئيس الكنيسة أيضاً. والدين وسيلة لتوفير السلام، ومن ثُمَّ صار من وظائف الدولة تحديد نوع الدين الذي يجب أن يتبناه الشعب. ويرجع تحديد نوع الدولة، وهل يجب أن تكون ملكية، أم أرستقراطية، أم ديمقراطية، إلى شروط العقد. لكن هوبز مال إلى الملكية المطلقة؛ لأن مصلحة الحاكم الواحد أن يسعي لخير شعبه، ولأنه سيختار أفضل المستشارين الذين يمكن العثور عليهم، ولأنه ليس عُرضة للتقلب كما يحدث في الجسد الضخم المتنوع.

لن يقبل أحد الآن برؤية هوبنز فيها يتعلق بأصل الدولة وأساس الأخلاق، ولكن الفردية التي ينطلق منها لقيت قبولاً بشكل أو بآخر عند جميع أنصار مذهب اللذة المعاصرين. فقد دافع السيد هربرت سبنسر عن مفهوم الحق الطبيعي بشكل صريح في أحد أعماله المتأخرة، «الفرد في مقابل الدولة»، (۱) وقد يكون من المفيد الرجوع لما كتب بشيء من التدقيق.

أولاً: أول ما يصدم الطالب في أيامنا هذه من هوبز هو أنه لم يكن لديه شك في المنهج التاريخي الذي طبقه لدراسة أصل المجتمع. وهو يتحدث عن «حالة الطبيعة» كما لو كان لها أساس فعلي في الواقع، وعن عقد أبرمه رجال يعيشون في «حالة الطبيعة» تلك.

(أ) لكن كليا بحثنا في حالة الإنسان المبكرة، تعمقت ثقتنا بأنه لم يكن هناك زمن كان فيه المجتمع والأفراد في موقف عداء خالص. والفكرة التي تقول بأن هناك عدداً من الرجال، لا تجمعهم أي روابط اجتهاعية، وإنها كان كل واحد منهم عازماً على السعي لمصلحته الفردية وعلى تدمير جاره، هي من محض خيال العقل المجرد. وفي تحسب نسبي لهذا الاعتراض يقول هوبز: إنه في حين أن حالة الحرب المهلكة لجميع

 <sup>(1)</sup> الفرد في مقابل الدولة: كتاب لسبنسر من أربعة فصول، يدور حول حقوق الفرد، ويتضمن
 المقابلة بين الليبرالية والمحافظة، صدر في عام 1884. (المترجم)

الأطراف لم توجيد في أي زمن على الإطلاق في دول العالم، «إلا أن البدائيين في كثير من الأماكن بأمريكا ليس لديهم دولة على الإطلاق، ولذلك يعيشون إلى هـذا اليـوم بطريقتهـم الوحشية».(١) الجواب على هذا هو أن نقول بأنه صحيح أن الأعراق البدائية، بلا شك، ليس لديها حكومات ولا قوانين بالصورة المتطورة، ولكن لديهم زعماء معترف بسلطتهم، وعبادات يحترمونها. كما أن «البدائيين» في أمريكا لا يتكونون من وحدات فردية ينفر بعضها من بعض، ولذلك لا نستطيع أن نرى فيهم «حالة الطبيعة التي كوّن عنها هوبز وغيره تلك الأساطير الخرافية. في الناذج المبكرة للمجتمعات، ربالم يكن الاعتراف بالعائلة على أنها وحمدة موجوداً، لكن لا توجد صورة يمكن أن نتخيلها للوجود الإنساني، تقوم فيها العلاقات على العدوان المجرد بين أفراد، لا يربطهم رابط على الإطلاق. وهنا نتذكر جيـداً مقولـة أفلاطـون، «لا بـد أن يو جـد الـشر ف حتـي بـين اللصـوص»، ولذلـك يمكـن أن نقـول: إن حالـة الطبيعـة عنـد الإنسان، ونقصد نحن مها المرحلة الأولى أو المرحلة البدائية، تقوم على أن الاعتراف الضمنى بحقوق الآخريس كان شرطاً لمجرد الوجود. حتى لولم يكن هناك وجود لأي تعبير عن شعور اجتماعي، سوى الشعور بالرحمة نحو الأطفال الذين لا حول لهم ولا قوة، فإن في ذلك إطاحة حتمية بفكرة الفرد المجرد. في أي مجتمع، بغض الطرف عن مدى همجيته، لا بد من وجود سلطة ولو كانت ضمنية، وإلا سيصبح فريسة للطبيعة

<sup>(1)</sup> توماس هوبز: اللفياثان، ص 96. (المترجم)

الخارجية، وللحيوانات التي هي أقبل مرتبة، أو لجماعات معادية من الرجال.

هذا المفهوم الذي شكلته رؤية هوبز لحالة الطبيعة غير تاريخي تماماً، ويظهر هذا فوراً وبوضوح عندما تضع في اعتبارك أن أقرب ما يمكننا تأكيد وجوده على وجه اليقين على شكل وحدة هي الأسرة في الشكل الأبوي للمجتمع ، وكل الممتلكات إنها هي للأسرة وليست للفرد. وإذا قبلنا برأى مكلينان() حين قال: إن هناك شكلاً سابقاً من أشكال المجتمع لا يوجد فيه أي تمييز بين عائلة وأخرى، فيجب أن نقول إن المِلكية هيي أولاً مُلك للمجتمع، ثم للعائلة، وأخيراً للفرد. وبعيد جداً عن الصحة أن يقال: إن الحالة البدائية للإنسان كانت مجرد شراذم من الأفراد، بل يجب أن نقول: إن الأصل هو غياب التمييز بين الأفراد والمجتمع، وإن وعبى الإنسان بنفسه وإدراك أن هناك تعارضاً بين الفرد والدولة، إنها تطور تدريجياً. ولا يمكن إرجاع تصور مبدأ الشخصية أساساً لحقوق الفرد في الملكية إلى عصر أبعد من عصر الرواقيين، الذين جعلوا القانون الروماني عالمياً وجعلوه قانوناً للجميع.

(ب) مثلها أنه لم يكن هناك حقبة وُجد فيها البشر دون مجتمع، فمن الواضح أنه لم يوجد زمن أسس فيه البشر مجتمعهم عن طريق الدخول في عقد، على النحو الذي وصفه هوبز. ليس فقط لأنه لا يوجد دليل تاريخي على تكوين مجتمع عن طريق عقد، وإنها بالنظر

 <sup>(1)</sup> جون فيرغوسون مكلينان: محام إسكتلندي وعالم بالإنثروبولوجيا الاجتماعية وبعلم الأعراق البشرية. عاش ما بين (1827 – 1881). (المترجم)

إلى طبيعة الحالة، نقول: إن هذا الأمر مستحيل. فنظرية العقد تتطلب العقل المستبصر وضبط النفس، وهذان يمكن تطويرهما فقط من خلال المجتمع الذي يُخبرنا هوبز بأن العقد سيقوم بإنشائه أولاً. يمكن أن نتصور مثال الآباء الحُجّاج، وكيف أنهم يشكلون مجتمعاً بالاتفاق المتبادل، لكن هؤلاء الآباء الحُجّاج سبق أن تدربوا بالفعل في مجتمع عالي التطور. وهكذا ليس لنظرية هوبز في العقد الاجتهاعي أي أساس تاريخي.

ثانياً: نظرية هوبزليس لها أي أساس فلسفى حقيقى. وكل مفهومه عن حالة تتكون من الأفراد غير معقول من الأساس. وفقاً لنظرة هوبز الميكانيكية إلى الطبيعة وأنها تتكون من جسيهات مادية دقيقة، ذرات غير قابلة للتجزئة، ونظرته إلى كل العمليات الواقعية على أنها مثل حركات هذه الجسيات، فهو ينظر كذلك إلى الدولة على أنها آلة تم تشكيلها اصطناعياً من قِبل الإنسان، في محاكاة للطبيعة. أي أن المجتمع يُصنَع كما يصنع صانع الساعات ساعاته. في صورة توضيحية طريفة في بداية الكتاب، يُمَثِّل هـذا الحيـوان الاصطناعـي عـلى أنـه يطـل عـلى منظـر طبيعـي جميـل للمدينة والريف، على هيئة عملاق متوج، مكون من شخصيات صغيرة من الرجال، ويحمل في كلتا يديه سيفاً ومقبضاً، وفي المقدمة يُجرى هوبز مقارنة تفصيلية بين عدة أجزاء من هذا «الرجل الاصطناعي» من جهة، وأعضاء «الحيوان الاصطناعي» - من جهة أخرى، بحيث تمثل الحكومة الروح التي تعطبي الحياة والحركة للجسيد كليه، ويمثيل رجيال الدولية المفاصيل، ويمثيل الشواب والعقباب الأعصباب، وتمثيل الشروة القوة.

(أ) تشبيه الجسد السياسي بالكائن الحي عنـد هوبـز، كـما هـو الحـال عند جميع دعاة الفردية، ذو أهمية قليلة، لأن العمليات العضوية يتم تحديدها بحركات ميكانيكية بحتة. ولو تصوّر هوبز ما يتضمنه تشبيهه للدولة بالحيوان، لرأى أن تشبيه الدولة بالحيوان المصطنع، قد قلل من قيمة مفهوم الدولة العظيم. فالحيوان المصطنع هـ و مجرد آلـة، ومـن خصوصيـة الآلـة أن أجزاءهـ الا تحمل أي علاقات ضرورية فيها بينها. فالنابض وعجلات الساعة وعقارها كلها متصلة في الساعة، لكن الاتصال ذو طابع خارجي أو اصطناعي بحت. كل أجزاء الساعة يمكن استبدالها بأجزاء من ساعة من نفس النوع دون وقوع خسارة على أي منها؛ لكن لا يمكنك نقل عين أو قلب أو دماغ من كائن حي إلى آخر دون إفساده. (١) في الكائن الحي، الأجزاء ليست وحدات مستقلة، وليس لها طبيعة خاصة مستقلة عن وظيفتها فيه، وإنيا تستمد حياتها وسياتها من علاقية بعضها ببعضها الآخر وبالكل. ومن هنا تؤثر حالة العضو الواحد بشكل أو بآخر على كل الأعضاء. ومن الآن سنلحظ أن طبيعة الدولة- مع أنها لا تتحدد بشكل كامل حين نشبهها بالعضو الحي- أقرب لأن تكون كائناً حياً أكثر من كونها آلة. لأن الحكومة إذا كانت -كما يقول هوبز - هي الروح، ورجال الدولة هم المفاصل، والشواب والعقباب هما الأعصباب، فبلا يمكن لأي من هذه الأعضاء أداء وظائف في معزل عن الأعضاء الأخرى التي تشكل الدولة، والنقص في عضو سيضر ببقية الأعضاء.

<sup>(1)</sup> نقل الأعضاء من جسد إلى جسد تطور كثيراً بعد تأليف هذا الكتاب. (المترجم)

تنطوي طبيعة أعضاء الجسد السياسي على الاعتماد المتبادل فيها بينها بصورة أكبر في الواقع مما ذكر. فلا يمكن لرجل الدولة أن يتعلم الحُكم، ولا للقاضي أن يطبق القانون، ولا للمعلُّم أن يعلُّم، ولا للعامل أن يمارس حرفته اليدوية، إلا من خلال التدريب الواعى أو غير الواعبي الـذي يقدمه لـه المجتمع. والفرد المعزول عـن التأثير الشامل للمجتمع ليس له طبيعة، لأنه لا شيء. لا شك أن قدرات الفرد لا تُستهلك في أي من الوظائف التي يؤديها وهو عضو في الجسد الاجتماعي، كما أن طبيعته الفعلية لا تتوقف عن التطور، بل تصنع ما هو عليه من خلال الوظائف التي يؤديها في المجتمع. ولما كان الأمر كذلك، فإن فكرة حالة الطبيعة ذاتها، حيث يُفترض أن يكون الإنسان في معزل عن التأثيرات الاجتماعية، هي محض خيال نتج عن التجريد. ولا يمكننا أن نتحدث بعد الآن عما سيكون عليه الإنسان في معزل عن المجتمع، إلا كما يمكن الحديث عن طرف مقطوع من الجسد؛ في كلتا الحالتين طبيعة الأجزاء تحددها طبيعة الكل، مثلها أن طبيعة الكل تحددها طبيعة الأجزاء.

(ب) مثلها أخطأ هوبز في تصوّر طبيعة الجزء، كان من الطبيعي أن يخطئ في تصوّر طبيعة الكل. إن الدولة نتاج إعداد مصطنع، في البداية صُنعت، وتم تجميعها وتوحيدها بالمواثيق والعهود، وهي مثل الآلة، يعتمد بناؤها على الإرادة التعسفية لصانعها. وقد جمّعها الإنسان بحسب ما اقتضته مصلحته الشخصية، ولو أن نظرته تشكلت على هيئة مختلفة، لربها جاء اختياره على شكل مختلف. ربها كان مفهوم الدولة على أنها كائن حي كافياً لمنع هوبز من تبني هذه النظرة الخارجية، إلا أن الوحدة الحيوية للمجتمع كانت تبني هذه النظرة الخارجية، إلا أن الوحدة الحيوية للمجتمع كانت

فكرة غريبة بالكلية على عصره. التجاور المجرد للأجزاء سيشكل كومة أو تجمعاً، لكنه لن يصنع كائناً حياً. فالكائن الحي لا يُصنع، ولكنه ينمو، وينمو فقط مما هو منظّم بالفعل. ولا أحد يستطيع أن يصنع حيواناً من خلال تجميع مصطنع للأجزاء، كما أنه لا يمكن أن تصنع دولة من خلال الألاعيب. فالدولة تستمد طابعها من مجموع حالات عصرها، ولا يمكن أن تغير طابعها كثيراً. أقل القليل هو ما يظهر إلى الوجود بسبب إنسان أو مجموعة من الناس. وتلك الفكرة القائلة بأن الدولة تستمد سلطتها من الإرادة الناس. ولا الذين يؤلفونها ليست بفلسفية ولا تاريخية.

ثالثاً: يصبح النقص في مذهب هوبن أكثر وضوحاً عندما نرى أن الدولة ليست عضوية فقط، بل هي وحدة، وكل جزء من الأجزاء التي تكونها لديمه وعمى ذاتي. وإذا تصوّرنا كاثناً حياً لا يتكون فقطُ من أعضاء، يعتمد كل منها على غيره من الأعضاء، بيل إن كل عضو منها لديه وعبى بنشاطه وبنشاط الأعضاء الأخرى، فلا بدهنا من أن نحصل على تصوّر لطبيعة الدولة. وهذه الحقيقة عن الوعي بالذات هي ما يجعل المجتمع البشري ممكناً. لا شك أن هناك حيوانات تعيش في قطعان، لكن ليس لديها القدرة على فهم ما هو ضمني في غريزتها الاجتماعية، ومن ثَمَّ لا تخترع صوراً جديدة من العلاقات كما يفعل الإنسان. فالقدرة على التفكير في أشكال المجتمع الحالية، وإبقاؤها على مسافة، والتفكير فيها على أنها كائن أجنبي، هذه هيي شرط التقدم. ومن ثَمَّ فإن تاريخ الإنسان كان إلى حد كبير تاريخاً للتغيرات في شكل التنظيمات الاجتماعية. ووفق القدر الذي يكون به كل عضو من

أعضاء الدولة واعياً بمجاله الوظيفى الخاص، وقادراً على أن يتصوّر في فكره كل الوظائف المركبة للمجتمع الذي يعيش فيه، وأن يمتيز عنها كل الأشكال الغريبة عن المجتمع، وينتقل من ذلك لتشكيل المُثُل العليا كما ينبغي أن تقوم في المجتمع، وفق هذا القدر تصبح الدولة حية وتقدمية. هذا هو السبب الرئيس في أنه يتعين على جميع أعضاء الدولة الحرة أن يتمتعوا بتعليم يجعلهم مناسبين، ليس فقط لوظائفهم المحددة، بل أيضاً لفهم معنى الدولة وعلاقتها بمصير الإنسان. من وجهة النظر هذه، يمكننا أن نرى مدى النقص في فكرة هوبـز عـن الدولـة بوصفهـا قوة استبدادية تم تعيينها من قبل الأفراد الذبن يؤلفونها. ومن الفردية الخالصة نعبر إلى الشمولية الخالصة، لأنه إذا كانت حالة الطبيعـة هـي حالـة مـن الفـوضي المطلقـة، فـلا يوجـد عـلاج إلا علاج للقوة. لكننا من ناحية أخرى، إذا نظرنا إلى الحقيقة الفعلية فسنرى أن ملكة العقل الواعبي بذاته، التي تمكن الإنسان من أن يكون أنانياً، تمكنه أيضاً من أن يكون غير أناني.

رابعاً: من هنا اتضح الخطأ في تصوّر هوبز لحالة الطبيعة عند الإنسان باعتبارها الأنانية المطلقة، ومثله تصوّره للدولة على أنها مجرد حزام حديدي، يربط عدداً من الأجزاء الفردية التي كانت ستتنافر من دونه، إلى الأبد. فحالة الطبيعة التي يتحدث عنها هذه هي حالة لم تحدث قط، ولا يمكن أن توجد. وأقرب نهج للبحث عنها قد يكون في أدنى صورة من صور المجتمعات التي لدينا مها علم. ولكن، حتى في أدنى صور المجتمعات التي نتصوّرها، سنجد أن النزعة غير الأنانية متطورة بدورها مثل النزعة الأنانية،

وإلا فلن يستطيع المجتمع أن يصمد مجتمِعاً لمدة ساعة. هاتان النزعتان مترابطتان بدقة، وكل منها قوية مثل الأخرى. ومن ثَمَّ يقول أفلاطون: «المجرمون الكبار، أبطال انحرفوا». فالأنانية العميقة توجد فقط عند الرجال ذوى القدرات الهائلة.

إذا يجب أن نقول: إن «الطبيعة» تعني أن يكون الإنسان أنانياً وغير أناني، أي أن الطبيعة هي مجرد مصطلح يعبر عن قدرات لم تتحقق. وعندما تُثمر تصبح خيراً أو شراً، بحسب توجيهها. تنطبق هذه الاعتبارات على كل الصور التي اتخذتها الدولة في انتقالها من الأدنى إلى الأعلى. لم يوجد في أي عصر أنانية خالصة ولا إيشار خالص، والأنانية والإيشار ليسا سوى مصطلحين يعبران عن الانسجام أو التناقض مع المشل الأعلى. وإن تحدثنا بشكل عن الانسجام أو التناقض مع المشل الأعلى. وإن تحدثنا بشكل عام، فسنقول إن المشل الأعلى، بقدر ما يتم تطويره من قبل الشعب، يتجسد في صور مختلفة من المنظات التي تشكل مع بعضها الدولة بكليتها. وهكذا، تعبر أخلاق الشعب المتحضر عدن نفسها جزئياً في القوانين المكتوبة من قبل الدولة.

لكن لن يبقى أي من هذين الهيكلين من القوانين ثابتاً، لأن من طبيعة العقل البشري أن يراجع نفسه على الدوام، وأن يرفع من قيمة مَثَلِه الأعلى عن الحياة. والمثل الأعلى الجديد يوجد أولاً في ذهن بعض الأرواح المختارة التي تستجيب بصورة غير اعتيادية، لصوت العقل، ثم يتسلل هذا تدريجياً إلى الشعب كله، ويتجسد في قوانينهم وعاداتهم. وفي كل مرحلة من مراحل عملية التطور المستمرة هذه، يمكن لأفراد من المجتمع أن يصلوا إلى المستوى

المشاني، وفي حالة الأفراد من ذوي الضمير التقدمي قد يصلون إلى المستوى المشاني السابق لعصرهم، ولكن من الممكن أيضاً أن يصيروا دون المستوى. وفي إحدى هاتين الحالتين نقول: إن الرجل يعيش حياة أنانية، وفي الأحرى نقول: إنه يعيش حياة إيشار. لكن لاحظ أن المسخص لا يمكن أن يكون أنانياً إن لم يكن قادراً على الإيشار. في لا يمكن للإنسان أن يكون دون مستوى المثالية إذا لم يكن لديه مَثَلٌ أعلى من الأساس. نحن لا نصف الكلب بالأنانية، لأننا نؤمن بأن الكلب لا يستطيع تصوّر المُشلِ العليا. وعندما تحدّث هوبز عن الحالة البدائية للإنسان، ووصفها بالأنانية الخالصة، كان يرسم صورة مجردة لإنسان لا يمكن أن يوجد؛ إذ إن الكائن ذا الأنانية غير المتحررة، لن يكون لديه وعي بالإيشار، لأنه لا يملك الوعي بالـذات المثالية.

خامساً: نصل إلى النتيجة نفسها عند فحصنا لتحليل هوبز للروح الفردية. الإنسان الطبيعي يهيمن عليه حب الكسب وحب المجد، الذي يتطابق بالكامل تقريباً مع الشهية الصافية. إنها الرغبات التي ولدت مع الإنسان، وبها أن هدفها هو تحقيق مصالحه على حساب الآخرين، فهي كلها رغبات أنانية بطبعها. وكون الرغبات الطبيعية أنانية بطبعها، هي وجهة نظر نشأت حتهاً عن فكرة أن البشر أفراد بشكل خالص. لأنه إذا كان البشر يوجدون خارج العلاقة بالمجتمع، وإذا كان في هذا الاستقلال عن الآخرين ما يحفزهم للفعل، فيجب أن ننظر إلى هذه الحوافز على أنها تميل إلى دعم استمرارية الفرد المعزول.

لكن كل طريقة التفكير هذه هي دوران في حلقة مفرغة. الإنسان

ليس فرداً خالصاً مجرداً، ومن ثَمَّ فهو لا يملك ميولاً فردية خالصة. إن الرغبة في الحفاظ على الـذات ليست أنانية، لأن الحياة هي الـشرط الأسماسي للفعل، ومن ثُمَّ همي شرط للفعل الأخلاقي. وحبب الشروة لا يمدل على نزعة أنانية في حمد ذاته، فالميل إلى الشروة يرمنز لما ينتجه النشاط المكثف المذي يشكل الحياة الحديثة ويجعلها رائدة الأنشطة العليا. ولا شيء أناني في حبنا للتقدير الذي هو- بسهولة ووضوح- الرغبة المعقولة في الحصول على استحسان الآخريس لما نطرحه من رأى. وعندما وصف هويز هذه الرغبات بالأنانية، فقد خلط بين ممارستها والانحراف عنها. فحب الحياة يصبح أنانية فقط عندما يقود الإنسان إلى إهمال واجباته أو أن يبيع ضميره في مقابل أن يوجد فقط. وحب الثروة قد يكون أنانية عندما يصبح غاية في حـد ذاتـه، أو عندمـا يقـود الإنسـان إلى أن ينسـي أن الشروة أمانـة يحملهـا من أجل الخير المشترك، للآخريـن ولنفسـه. وحـب التقديـر قـديصبـح أنانية عندما يأخذ شكل طموح غير مبارك يضحي بالصالح العام من أجل الصعود إلى منصب أو سلطة. في كل هذه الحالات تنحرف الرغبات الطبيعية عن غاياتها، ويدوس الإنسان على مَثَله الأعلى ويصبح غير أخلاقي. لكن أن تكون أخلاقياً لا يعني أبداً القضاء على الميول الطبيعية، وإنها يعنى أن نضفى المثالية والروحانية عليها. حينذاك سيأخذ حب الحياة شكل العناية الواجبة بالصحة وجميع الأنشطة العليا، ويندمج حب الشروة في الرغبة في دفع عجلة الخير للجميع، ويتحول حب الشرف إلى النشاط النبيل الذي يقوم به رجل الدولة ورجل العلم والمصلح.

سادساً: نحن الآن في موضع يسمح لنا برؤية حجم الخطأ الفادح في

القول بأن المجتمع هو مجرد طريق مختصر لتوفير اللذة الأنانية للفرد. لا شك أن بعض الأفراد سيسعون لتوظيف كل أشكال التنظيم الاجتماعي المختلفة لصالحهم، ولكنهم يفعلون ذلك على حساب طبيعتهم الروحية. فالمجتمع، إلى حدما، هو التجسيد المثالي للطبيعة المثالية، وهو التعبير عما هو عقلاني، ومن ثَمَّ يأمر بموافقة العقل. وطاعتنا للقانون لا تعني الخضوع لقوة استبدادية، بل تعنى التوافق مع طبيعتنا العليا.

ولهذا السبب يضطر المرء إلى التشكيك في استقامة الإنسان الـذي لا يبالي بالأخلاق اليومية العائلية أو بالمجتمع المدني. إننا نرفض وضع الثقة في الرجل عندما يكون زوجاً سيئاً أو أباً غير صارم في تطبيق الأخلاق المعتادة، منطلقين في هذا من أنَّ مَنْ يسيء في هذه الأمور يسيء في الكل. ولا يمكننا أن نؤمن كثيراً بإيهان رجل الدين الذي لا يعرف قيمة العطف الرحيم الواجب توفره في النزوج والابن والأخ. فروح الأخلاق الحقيقية واحدة مهما تنوعت تطبيقاتها، وهذه الروح قد جرى التعبير عنها في الوصية التي تدعو إلى حب الجاركما نحب أنفسنا. الإنسان الذي يجعل رضاه الأنباني هو الغايبة، إنها يكمن عذابه في ذاته. ولا يمكن للإنسان أن يتخلص من الذات المالية، لأنَّ من طبيعته-كائناً عقلانياً- أن يبنى هذه المثالية، وبعد بنائها سيبقى واعياً، وسيخشى من الفشل، حتى في حالات النجاح الخارجي، عندما يقهُ عن تحقيق مثاليته.

الدولة إذاً ليست أنانية منظمة، كما يزعم هوبز، وإنما هي وسيلة

لتحرير الناس من الأنانية. والغاية ليست لذة المرء، وإنها هي الخير المثالي، وهو المثل الأعلى الذي يوفر خير الفرد من خلال خير الكل. ولا يمكن أن يوجد الرضا الذاتي الحقيقي، ولو بأسلوب غير مباشر، في لذة الفرد، وإنها يوجد في تحقيق الذات العليا التي تتجلّى جزئياً في المجتمع، وفي السعي لجعل المجتمع يتوافق تماماً مع نموذ جنا المثالي لما يجب أن يكون عليه. وفي رضاً من هذا النوع، يتطابق الفردي مع الكلي، وفي السعي وراء الخير العام يضمن الإنسان مصلحته الشخصية، لكن الخير الذي يبلغه لا يمكن أن يسمى لذة دون تحريف، ولا يمكن أن نعد دافعه أنانية. ورضا الروح الحقيقي يكمن في النعيم الذي يصل الشخوى سناتي تبعاً.

## الفصل الخامس

## لوك

بسبب شغفه بالوضوح والاتساق، شق هوبز الأشياء إلى قسمين بضربة فأس، وقاد نظريته إلى نتائجها دون التقيد بشروط. فالبشر، وفق ما ذهب إليه هوبز، يبحثون عن اللذة، ومن ثَمَّ كل أفعالهم – مهم بدت خالية من حظ النفس – بالضرورة أنانية. والمجتمع يقوم على عقد، ولا بد من الوفاء بشروط العقد حرفياً، والدين موجود لتحقيق الخير الأسمى، ولا يحق الوجود لأي دين، سوى الدين الذي تقرّه الدولة.

جون لوك هو نقيض سلفه في كل شيء. وهو التجسيد الأكمل لروح التسويات والحيطة العملية، وهي السمة الرئيسة في الشخصية الإنكليزية. والفكرة التي تحكم كل أفكاره هي أن المعرفة البشرية محدودة في نطاقها الضيق، ومع ذلك فإن «شمعة العقل» تُلقي بها يكفي من الضوء على طريق الإنسان لتمنعه من التعشر. ويقول:

"إذا كنا سنكفر بكل شيء لمجرد أننا لا نستطيع أن نعرف كل أمر على وجه اليقين، فإن نصيبنا من الحكمة سيكون كمن لا يستخدم ساقيه أبداً، ويبقى جالساً حتى يموت، لأنه لا يملك أجنحة للطيران. ومن تَم بَدأ لوك كتابه «مقالة عن الفهم الإنساني» بفتح بماب البحث في حدود المعرفة وأصلها.

## ويقول لوك:

"عندما نضع قدرات فهمنا في الاعتبار جيداً، وعندما نكتشف حدود معرفتنا، وعندما نجد الأفق الذي يضع الحدود بين الجزء المنير والجزء المظلم من الأشياء، وبين ما هو قابل للفهم، عندها مسيقل رضوخ الناس للجهل الصريح، وسيوظفون أفكارهم وخطابهم لتحقيق الفائدة والرضا». وذلك لأن "نور العقل يشرق مضيئاً بقدر كافٍ على كل غاياتنا.»

وبها يتوافق مع روح التسويات هذه لا يوافق لوك، بخلاف هوبز، على أن حقوق المجتمع والأفراد قد تحققت نتيجة لعقد، ومع ذلك يسرى أنه في حال وجود ذلك العقد، يكون قد نشأ بين المجتمع والحكومة من أجل حماية الحقوق الموجودة سلفاً. كها أنه لا يوافق على كون العقد مطلقاً، كشيء ينطلق من إرادة الناس في أصله، بل هو موضوع للمراجعة المتكررة، بحسب ما تقتضيه الظروف. إنها رؤية، كها هو ظاهر، تثبت وتنفي العقد بنفس واحد. وإذا وافقنا لوك على أن أفظع السخافات هي «اتباع العرف، عندما يكون العقل قد تجاوز العرف» فإننا نؤكد بذلك على أن دستور الدولة نتاج للعقل ولا يرجع إلى اتفاق تعسفي بين الأفراد.

<sup>(1)</sup> جون لوك: رسالتان في الحكومة، ص 157.

لوك مدافع عظيم عن التسامح فيما يتعلق بقضايا الدين، لكنه يؤسس هذا على مبدأ أن اليقين المطلق لا يمكن تحقيقه في مثل هذه القضايا، ولا شيء سوى الرأي المحتمل، ولا يحق لأي مذهب أن يدعي احتكار الحقيقة. غير أن مذهب التسامح عنده لا ينطبق على الملحد، «لأن إنكار الله يبدد كل شيء»(1). كما أنه استبعد الروم الكاثوليك من دائرة التسامح؛ لأنهم أقسموا على الولاء لحاكم أجنبي.

هناك تناقض مشابه يمر عبر كل نظريته في المعرفة. في «المقالة» أورد لوك عدداً من الأسباب ينفي بها وجود الأفكار الفطرية في العقل الإنساني. فلا توجد أفكار، أي تلك التي تكون عند جميع البشر نوعاً من المخزون الأساس الذي لا يمكنهم تفسيره. ولا شك أن لوك قصد بهذا الإنكار توجيه ضربة للنظرية القائلة بحتمية التسليم بوجود أفكار فطرية، لا تخضع معانيها لعقل الإنسان. لكن يبدو أن فهمه ليس عميقاً للمبادئ التي ينطوي عليها نقده، إذ يلخص كل المعرفة في الاستقبال السلبي للأفكار المأخوذة من الواقع، ولا يمكن أن يقال عنها أي شيء غير أنها «تفرض نفسها على عقولنا». يقوم مذهب لوك بقضه وقضيضه على أن المعرفة كلها مشتقة من إحساسنا المباشر، أما الأشياء في ذاتها، فبالمعنى الدقيق للكلمة، ليس لدينا معرفة بها. وإذا طبقنا هذا المبدأ بدقة وباتساق، فمن الواضح أنه لا يصبح عندنا معرفة حقيقية، ولا حتى معرفة محتملة، بأي شيء.

مرة أخرى، يميز لوك بين الصفات الأولية والثانوية للجسد، قائلاً: إننا نعرف الصفات الأولية تماماً كما تبدو في الأشياء الخارجية، في حين أن الصفات الثانوية ما هي إلا أحاسيس فينا، ربما تتوافق مع

<sup>(1)</sup> من رسالة (في التسامح).

بعض تغييرات الأجساد، ولكنها ذات طبيعة غير مفهومة لنا. فمن ناحية، هناك تشديد على وجود تغييرات في الأشياء لا يمكننا معرفة أي شيء عنها، ومن ناحية أخرى، هناك تأكيد على أن أحاسيسنا تكشف لنا خصائص الأشياء كما هي في الواقع. لكن من الواضح أن التغييرات غير المفهومة هذه هي تغيرات لا يمكننا التيقن من وجودها، وكما يقول لوك فلا توجد فئة من الأحاسيس يمكن أن تعطينا معرفة بخصائص الأشياء، إذا كان الإحساس حالة ذاتية خالصة للعقل الفردي.

علاوة على ذلك، عندما يرد لوك المعرفة الفعلية إلى ما هو موجود بشكل مباشر في الإحساس، فإن ذلك سيجعله يتوقع «أن يكون علم الطبيعة مستحيلاً». لكنه أضاف بشكل عميز، أن معرفتنا بالأجساد الظاهرة -مع ذلك - كافية لتحقيق أغراضنا.

هـذا هـو طابع مذهـب لـوك السـياسي ونظريتـه في المعرفـة، فمذهبـه الأخلاقي- مـن ثَـمَّ كـها قـد نتوقع مثـل جميع مذاهـب الحلـول الوسطى والتسـويات- متناقـض بشـكل أسـاسي مـع ذاتـه.

أولاً: يبدأ لوك بتأكيد الحق المكفول للإنسان بحرية الفعل، ولكنه يسرى أن العلاقات بين الإرادة والحرية والرغبة، في جوهرها، هي المعادل لما يعرف اليوم باسم الحتمية، أو النظرية التي تقول بأن الأفعال البشرية، مثل الأحداث الأخرى، مرتبطة بسلسلة من المضرورة السببية.

(أ) يرى لوك أن الإرادة- بسهولة- هي القدرة على التفضيل. عندما يُرك الإنسان وحريته، فهو لا يفعل أي شيء على الإطلاق، إلا

بغرض تفضيل ما فعله على شيء آخر لم يفعله. لكن قوله: إن الإرادة هي قوة الفعل المبني على التفضيل، ليس صحيحاً. فالإنسان يملك قدرة على تفضيل القيام بفعل ما دون آخر، فالإنسان يملك قدرة على تفضيل القيام بفعل ما يفضل، لأن لكن ليست لديه دائها القدرة على أن يفعل ما يفضل، لأن هناك أفعال لا نستطيع التحكم فيها. فلا يستطيع الإنسان أن يوقف خفقان قلبه ولا دوران الدم في جسده، ولا حيلة له مع «الشلل أو الجلطات التي قد تمنع رجليه من طاعة أوامر عقله لنقل جسده إلى مكان آخر»(۱). ومن هنا نعرف أن هناك أفكاراً لا سيطرة لنا عليها. «عندما يتمدد الإنسان على خلعة التعذيب فإنه لا يكون حراً في تنحية فكرة الألم جانباً، ويتحول الى التفكير في موضوع آخر. "(2) فالإرادة أو الاختيار أوسع نطاقاً من الحرية.

(ب) الحرية هي القدرة على الفعل بناء على التفضيل. لكن قد يفضل الإنسان ما لا سلطان له على تنفيذه، كحال المشلول مع المشي الذي لا يستطيع إليه سبيلاً. ومن ثَمَّ لا يمكن أن توجد حرية حيث لا توجد قدرة على الاختيار، ولكن قد توجد قدرة على الاختيار، ولكن قد توجد قدرة على الاختيار، ولكن قد بشكل دقيق، ليس لها معنى إلا في مجال التطبيق العملي. والفعل بشكل دقيق، ليس لها معنى إلا في مجال التطبيق العملي. والفعل بأن الإرادة حُرة. يكون الإنسان حُراً عندما يكون فعله طوعياً، ولكن لا معنى للقول بأن الإرادة نفسها حُرة. فالتساؤل عها إذا

<sup>(1)</sup> جون لوك: الرسالة الثانية في الحكومة المدنية، صدر في عام 1690. (المترجم)

<sup>(2)</sup> جون لوك: مقالة عن الفهم الإنساني، الكتاب الثاني، حول الأفكار. (المترجم)

كانت إرادة الإنسان حُرة لا يقل سخفاً عن التساؤل عها إذا كان نومه سريعاً، أو ما إذا كانت أخلاقه مستقيمة. الإرادة هي مجرد قدرة الإنسان على الاختيار، وهي موجودة في الإنسان، ومثلها حرية الفعل حين لا يوجد إكراه. ومن ثَمَّ ففي حين أنه نقول - تحت ظروف معينة -: أن الإنسان يكون حراً في الفعل، فمن السخف أن يقال: إن الإرادة، أي القدرة على الاختيار، متلك حرية، أي أنها تمتلك قدرة على الفعل بناءً على الاختيار. فالقوتان محتلفتان تماماً، مع أنها تنتميان للفاعل نفسه. «القوة يملكها الحاملون، والصفات تنتمي للجوهر، وليست ذات يملكها الحاملون، والصفات تنتمي للجوهر، وليست ذات قوى»(۱).

ولذلك فالسؤال عها إذا كانت الإرادة حرة، هو في الواقع نفس السؤال عها إذا كانت الإرادة جوهراً أو فاعلاً. وإذا قلنا إن الإرادة تختار، أو إن الفهم يفكر، أو إن الإرادة توجه الفهم، أو إن الفهم يطيع الإرادة أو يعصيها، فقد يجوز لنا في هذه الحالة أن نقول بالمثل: إن هناك ملكة غناء تُغني، أو ملكة رَقص ترقص. حتى الآن يبدو أن لوك يدافع عن حرية الإنسان على أسس معقولة شاملة، لكن ضاكة إدراكه للقوة الحقيقية لما أظهره من خلاف تصبح واضحة عندما يطرح تصوّره للرغبة.

(ج) تختلف الرغبة في طبيعتها عن الإرادة. فعلُ الإرادة ببداهة فعلُ تفضيل، أو اختيار القيام بأمر دون آخر. لكن الإنسان لا يريد أبداً دون أن تدفعه رغبة ما. ليس هذا فحسب، بل إن إرادته تتطابق دائماً مع رغبته العظمى. فالرغبة شعور بالتوتر، وبعبارة

<sup>(1)</sup> جون لوك: المقالة، عن القوة، الفصل21. (المترجم)

أخرى، شعور بأنه يريد شيئاً ويتوق إليه، وفي حين تتداعى في داخله رغبات متضاربة مختلفة، فالرغبة التي هي أكثر إلحاحاً هي التي تحدد ما يفضّله الإنسان، أو بلغة أكثر إلفاً، الإرادة يحددها الدافع الأقوى.

ثانياً: بعد أن ميّز لوك الرغبة عن الإرادة، ورتبها بناء على التأثير الخارجي لشيء مادي على شيء مادي آخر، استمر في دراسته لطبيعة الدوافع التي تحدد الإرادة. والدافع في جميع الأحوال، إما رغبة في اللذة، أو نفور من الألم.

(أ) اللذة المنشودة، كما يخبرنا لوك بشكل واضح، ليست لذة بالمعنى المجرد، وليست مفهوماً لا شخصياً للذة، وإنما هي تخيل لذة معينة، تبدو مرغوباً فيها لفرد ما في لحظة محددة.

(ب) اللذة التي تكون دافعاً هي التي تبدو في نظر الإنسان اللذة العظمى. فالإنسان «يعرف ما يسرّه أكثر، وما يفضله بالفعل»، (أ) ولو قلنا غير هذا، فإن ذلك سيكون إنكاراً لنظرية لوك في الدوافع، حيث يقرر أن «التوتر الأكثر إلحاحاً» هو دائما الدافع الذي يجعل الإنسان يفضّل فعلاً على آخر. ويتحدد دافع الإنسان من خلال قابليته للتأثر بلذة محددة. لذا تعترف الإرادة الأبيقورية بوجود لذة عظيمة في السعي وراء المعرفة، ويعترف المولع بالعلم بأن هناك لذة في إشباع الحواس، لكن الأول لن يجتهد في الدراسة ما لم يدفعه إليها شعور بالخجل أو بأي دافع غيره، كما أن الآخر لن يُشبع شهية الطعام حتى تتحرك الرغبة في ذهنه.

<sup>(1)</sup> جون لوك: المقالة، ص 170. (المترجم)

ما يريده الإنسان هو ما يظهر دائماً على أنه مناسب لجلب اللذة. فالسعادة القادمة من عالم التجريد لا تحرّك أحداً، «وإنها فقط ذلك الجزء، أو على الأقل في الجزء الأكبر منه، الذي يعد ضرورياً من سعادته»(1). لذلك يبدو أن كل شخص يرغب دائماً فيها يبدو في زمن معين على أنه الخير الأسمى بالنسبة له. إذا سيكون من الطبيعي أن نسأل هذا السؤال: كيف يمكننا أن نلوم أي شخص على ما يفعل؟ إذا كانت الإرادة تتأثر دوماً بالتوتر الأكثر إلحاحاً، أليس من المتوقع أن يتصرف الإنسان في بالتوتر الأكثر هو على القيام به؟

ثالثاً: إجابة لوك عن هذه الأسئلة كانت أننا أحياناً نخلط بين السعادة المتخيلة والأخرى الحقيقية. فنحن قادرون على «تعليق إشباع رغباتنا في حالات معينة»، (2) حتى نفحص - على النحو الواجب: أيؤدي الشيء الذي يبدو جيداً إلى سعادتنا الحقيقية؟ هنا تتجلّى حرية الكائنات العاقلة. إن الرغبة الشديدة في السعادة هي ذاتها دافع «يدعو للحرص لكيلا نقع في الخطأ، أو إلى أن نفوت الفرصة، ويدعو إلى التحلي بالحذر والتأني والانتباه عند القيام بأفعال معينة، فهذه هي وسائل الحصول على الغاية». بناء على هذا التقرير، لا يمكننا أن نمنع اللذة من أن تبدو مرغوباً فيها مع أنها قد لا تجلب السعادة حقاً، لكن يمكننا تعليق رغباتنا ومنعها من تحديد إرادتنا لأي فعل، حتى نفحص بشكل صحيح ومنصف: إلى أي مدى هي مناسبة لتحقيق السعادة؟ هذا ما يفسر سبب تحمل الإنسان للعقوبة العادلة.

<sup>(1)</sup> جون لوك: المقالة، الفصل 21 عن القوة. (المترجم)

<sup>(2)</sup> جون لوك: المقالة، فصل، عن القوة. (المترجم).

عندما يختار الإنسان مساراً معيناً لفعل، يصبح جزءاً من سعادته، ويشير فيه الرغبة التي تحدد إرادته مرة أخرى؛ ولكن بالاختيار المتسرع ربها يكون قد فرض على نفسه معايير خاطئة للخير والشر، ومن ثَمَّ هو مسؤول أمام نفسه عها سينتج عن اختياره. لكن لنا أن نسأل كيف يمكن أن تقوم الحاجة لمثل هذا التعليق للرغبات؟

رابعاً: يجيب لوك بأن اللذة الحالية، لمجرد أنها موجودة، تكتسب أهمية لا تستحقها بشكل صحيح. لا شك أن الإنسان لا يمكن أن يخطئ فيها يبدو له أكثر لذة، ولكن عند المقارنة بين اللذة الحالية والمستقبلية، غالباً ما نصدر أحكاماً خاطئة، ومن هنا تأي ضرورة التأني وتعليق الرغبات. على سبيل المثال، "إذا صاحب للذة الشرب مرض في المعدة، ورأس مصاب بالصداع، منذ اللحظة التي يضع فيها الإنسان كأسه، وهو ما يحدث بالتأكيد مع أناس آخرين بعد ساعات قليلة، ففي ظل هذه الظروف لا أعتقد أن أحداً سيسمح للنبيذ أن يلامس شفتيه، مهما كانت لذة الشرب، ومع ذلك فإنه يشربه كل يوم، ولا يتم اختيار الجانب الشرير هذا إلا بسبب هذه المغالطة المتعلقة بالتوقيت" (أ). هذا المرية يكمن هنا في "إعاقة التعجل الأعمى".

حتى الآن، يبدو أن لوك قد جعل الغاية هي توفير الفرد أكبر قدر من اللذة لنفسه. لكن يمكن الاعتراض بأن إذابة جميع الدوافع في الرغبة في الملذات الفردية لا يفسر تلك الأفعال التي

<sup>(1)</sup> جون لوك: المقالة، ص 38. (المترجم)

يبدو ظاهرياً على الأقبل أنها تتم بدافع احترام الأخلاق، وليس بسبب اللذة التي تجلبها.

خامساً: بناءً على ما تقدم، حاول لوك أن يوفق بين الأسس الأخلاقية لذهبه في اللذة والالتزام بطاعة القانون الأخلاقي. فالخير والشر الأخلاقيان يتألفان من التوافق أو عدم التوافق بين أفعالنا الاختيارية والقانون المفروض على الفرد من قبل المشرع، والدافع لإطاعة هذا القانون هو اللذة أو الألم، وهما يرافقان الخضوع له أو انتهاكه. من هذه القواعد الأخلاقية، أو القوانين، هناك ثلاثة أنواع، ولكل واحد منها ثلاثة «إلزامات» مختلفة أو جزاءات. وحيث يوجد القانون لا بدأن يكون هناك ثنواب وعقاب مرتبطان به، لأنها محاولة فرض القانون ستكون غير مجدية ما لم يكن المشرع قادراً على مكافأة الطاعة ومعاقبة العصيان، بالخير والشر اللذين لا يشكلان الناتج الطبيعي للفعل وآثاره.

الأشكال الثلاثة للقانون هي:

- (1) القانون الإلهي.
  - (2) القانون المدني.
- (3) قانون السمعة، أي قوة الإجبار التي يتمتع بها الرأي العام.

بالقانون الإلهي نقصد الأوامر والنواهي التي وضعها الله لأفعال الإنسان، سواء تم اكتشافها بواسطة نور الطبيعة أو كشف عنها الوحي. والجزاء في هذه الحالة هو الثواب والعقاب في حياة أخرى، والدافع إلى طاعة هذا القانون، كما في النوعين الآخرين، هو اللذة التي يتصوّر المرء أنها ستنتج عن الامتثال له. يشير القانون المدني إلى القواعد التي

وضعتها الدولة لتضع الحدود لتصرفات شعبها، حيث تفرض أوامرها من خلال عقوبات قانونية، ولديها القدرة على سلب حياة الذي يعصي أو حريته أو بضائعه. وأخيراً، يؤثر القانون الفلسفي أو قانون الرأي العام في الناس من خلال الثناء أو اللوم اللذين تتضمنها أفعال مختلفة، وفقاً لأحكام العصر أو أعرافه أو النمط السائد فيه.

خضعت نظرية لوك لبعض التعديلات على أيدي شافتسبري(١) وهاتشيسون(٢)، إذ وَسَّعَ هـذان المفكران التحليل الـذي بـدأه لـوك إلى منطقة أبعد بقليل، لكن بصعوبة يمكن القول بأنها أضافا أي مبدأ جديد. لم يتخل شافتسبري عن المبدأ القائل بأن اللذة بصورة ما هي الغايـة، وأكـد أنـه إلى جانـب رغبـة الفـرد في متعتـه الشـخصية، فلديـه رغبـة في أن يســـتمتع الآخــرون بدورهـــم. لكــنّ الاتجاهــين المختلفــين ظاهريـــأ يمكن اختزالهما عملياً في اتجاه واحد، في ضمن الإطار الذي يقرر أننا نسعى لمصلحة الآخرين لأن الشعور بسعادتهم يسعدنا. فالخير الأخلاقي عند شافتسبري هو تلك الرغبة المتوازنة التي تجمع سعينا للذتنا وسعينا للـذة الآخريـن، وهـي سـمة النبيـل مـن النـاس. وهـذا الإنسان الأخلاقي خصم لكل أنواع الإفراط والتفريط، سواء في سعيه وراء مصالحه الشخصية أو وراء الصالح العام. وينظر إلى السرعادًا إياه شكلاً سيئاً للغايـة. ويظهـر روحـاً معتدلـة ولطيفـة، مـع أنــه قــد لا يفهــم الصعوبات الأخلاقية الكبيرة.

<sup>(1)</sup> أنتوني شافتسبري: فيلسوف وأديب إنكليزي عاش ما بين (1671 -1713) وهو تلميذ مباشر جون لوك، مع أنه انتقده بشدة، أهم كتبه الأخلاقية (فحص عن الفضيلة والفضل). (المترجم) (2) فرانسيس هاتشيسون فيلسوف ونافد أيرلندي عاش ما بين (1694 – 1746) تأثر بشافتسبري. أهم كتبه (الفحص عن أصل أفكارنا في الجمال والفضيلة) و(محاولة في طبيعة الأهواء والانفعالات وتطورها). (المترجم)

تقدم هاتشيسون قليلاً على شافتسبري؛ فعن طريق قبوله التمييز بين الرغبة في المصلحة الشخصية والرغبة في الصالح العام، وبين الدوافع «الأنانية» و «الإيثارية» كما تُسمى الآن، ميز بدرجة أكبر بين العاطفة «العمياء» الفورية ذات النزعة الطبيعية والعاطفة «الهادئة» المتزنة المعتدلة القائمة على العقل. ومن ثَمَّ تكون الرغبات العمياء أو الطبيعية مثل شهوات الجوع والعطش في جهة، ومشاعر التعاطف والشفقة في جهة أخرى، في حين أن الرغبات المتزنة أو الرغبات العقلية هي حب المذات وحب الإحسان. والرغبات «الأنانية»، سواء أكانت عمياء أم متزنة، مفيدة ولكنها ليست أخلاقية، لأن كل شخص سيبحث بطبيعة الحال عن مصلحته. والنزعات «الإيثارية» وحدها هي الصالحة من الناحية الأخلاقي الذي بواسطته الناحية الأخلاقية الذي بواسطته ندرك الخير والشرعلى نحو غريزي.

كانت نوايا لوك طيبة، في مذهبه الأخلاقي كما في أجزاء أخرى من فلسفته، ولكن الصورة الذي يتصوّر بها نظريته عقلياً ويصرح بها تتناقض مع الحقيقة التي يؤمن بها ويؤكدها. ولا شيء آخر يمكن أن يأتي في الواقع من فلسفة التسويات هذه، وسنشير هنا إلى بعض التناقضات التي تكتنف مذهبه.

أولاً: لـوك قـوي الاعتقـاد بـأن الإنسـان فاعل حـر، إلا أن تصـوّره للعلاقات بين الرغبـة والإرادة والحريـة تدمر هـذا الاعتقاد.

رأ) يعترض لوك على المغالطة السائدة المتمثلة في منح الإرادة نشاطاً يُنسَب إليها، كما يعترض على اعتبار الحرية قوة ذاتية التصرف. فالحرهو «الإنسان» وليست إرادته. لكن عندما نسأل: ما الإرادة إذاً؟ فكل ما يخبرنا به لوك هو أنها ليست حرية الفعل، وأنها قدرة أو خصيصة لجوهر أو فاعل. ولم يخطر بباله قط أن جعل الإرادة خصيصة لشيء أو لجوهر يدمر كلية معنى الإرادة والشخصية. إن وصف هذا الشيء المُريد، الإنسان كها يصفه في موضع آخر، بأنه شيء مفكر، يعني تجاهل ما يمنح الإنسان شخصيته المميزة. فكيف يختلف هذا الشيء الذي يقال له الإنسان عن غيره؟ الاختلاف الوحيد من وجهة نظر لوك هو أن خصائص الشيء المذي بدوره يملك قوى من الشيء الذي نسميه مادة. الشيء المادي بدوره يملك قوى من وجهة نظر لوك، على سبيل المثال، يخبرنا لوك بأن الشمس على القدرة على إذابة الشمع.

هكذا، مع وجود هذه القدرة، لا يوجد في الإنسان ما يميزه عن أي شيء آخر. تتمتع الشمس بقدرة على إذابة الشمع، ويتمتع الإنسان بالقدرة على الاختيار، ولكن ما لم نتمكن من البرهنة على أن الاختيار مرتبط بالإنسان بطريقة مختلفة كلية عن تلك التي ترتبط بها قدرة الشمس على إذابة الشمع، فلن نتمكن من التمييز بين الإنسان وأي شيء آخر من كائنات الطبيعة. عندما نقول: إن الإرادة أو الاختيار قدرة مرتبطة فقط بشيء مفكر، فنحن لا نجعل الإنسان مختلفاً في الجوهر عن الأشياء التي تعمل دون تفكير. عند لوك، «أن تفكر» يعني ببداهة أن تمتلك قدرة معينة، و«أن تريد» يعني أن تمتلك قدرة أخرى، لكن هاتين القدرتين، مع أنها ينتميان إلى جوهر واحد هو الإنسان، هما قدرتان منفصلتان ومتهايزتان. إذاً فالإرادة هي هو الإنسان، هما قدرتان منفصلتان ومتهايزتان. إذاً فالإرادة هي

بجرد حال مميز للفعل، لا تختلف في النوع عن فعل الشمس عندما تذيب الشمع. الإنسان يتصرف عن طريق الاختيار، والشمس تعمل عن طريق إذابة الشمع، لكن الفعل في واحد منها ليس بأكثر حرية من الآخر.

(ب) يصبح هذا أكثر وضوحاً عندما ننظر إلى تصوّر لوك للحرية. فالحرية، كما يصفها، هي باختصار: التصرف بطريقة معينة في حال غياب الإكراه الخارجي. وعندما نفصل فعل الإنسان عن إرادته، لا يعدو الأمر أكثر من مجرد حال للحركة. فعندما يختار الإنسان المشي تحدث الحركة الجسدية إذا كانت وظائفه الجسدية في حالة طبيعية، وإذا لم يُمنَع من الحركة عن طريق الإكراه الجسدي. وبالتأكيد ستذيب الشمس الشمع إذا لم يكن ثُمَّ عائق جوي أو غيره من العوائق التي تمنع عملها. لكننا لا ننسب حرية الفعل إلى الشمس، وبالمشل لا يمكن أن ننسبها إلى الإنسان. فليس للإنسان قدرة على جسده أكثر مما للشمس على الشمع. يتحرك الجسد في حالات معينة بعد أن يهارس الإنسان فعل الاختيار، وفي حالات أخرى لا يتحرك كما في حالة الشلل؛ ولكن في الحالتين، كل ما يمكننا قوله من وجهة نظر لوك، هيو أن الحركة في بعيض الأحيان تحدث بعيد الاختيار، وأحياناً لا تحيدث. الحريبة ليسب موجبودة، بأى معنى يدل على قدرة الإنسان على الحركة الجسدية. فالحركة حتمية، بشكل مستقل عن الإنسان، بقدر ما هي حتمية في حالة الححَد.

(ج) إذاً وفقاً لتصوّر لوك للأمر، الإنسان ليس حُراً بِأي معنى ذي أهمية، لا في فعله ولا في إرادته، كما أنه ليس حراً في رغباته؛ لأن الرغبة، كما يفسرها، هي باختصار: القابلية للذة والألم، وهذه القابلية ليست سوى صفة أخرى للشيء المفكر، وما يرغب فيه الإنسان هو ما تجعله طبيعته يرغب فيه. وكما يخبرنا لوك، فالطالب خاضع بشكل خاص للذة التي ترافق السعي وراء المعرفة، كتذوقه للذة الحنك، والإنسان لا يستطيع أن يُركّب ذاته ولا أن يفككها، وبالتالي لا يستطيع أن يمنح أي رغبة قدرة أكثر أو أقل مما يجد في نفسه. فالقط يتلذذ باصطياد الفئران، والباحث يجد لذته في تكديس المعرفة، ولكنها لذة واحدة تنبع من القابلية الموجودة في كل منها. وبالتالي لا توجد حرية في الرغبة، كما هو الحال في الإرادة أو الفعل؛ وهذا يعني عند لوك أنه لا توجد حرية في الرغبة، كما هو الحال في الإرادة أو الفعل؛ وهذا يعني عند لوك

(د) نحسن مضطرون للسير إلى النتيجة ذاتها عندما نفحص رؤية لوك للعلاقة بين الرغبة والإرادة. لماذا تتغير إرادة الإنسان في المناسبات المختلفة؟ السبب سنجده في طبيعة الرغبة بوصفها تخيلٌ للذة. فعند الأسخاص المختلفين، أو الشخص الواحد في ظل ظروف مختلفة، تظهر لذة واحدة في مخيلته على أنها مفضلة على غبرها. بسبب حب المعرفة، ينسى الإنسان رغباته الحسية حتى يدفعه الجوع دفعاً لتناول وجباته، في حين يهمل آخر الدراسة، ويعيش من أجل ملذات الحس، حتى يغير مساره بدافع أقوى، هو الخجل من جهله. ولكن بها أن رغبة كل إنسان لم تتحدد بواسطته هو، وإنها حُدِّدَت له، والرغبة هي التي تحدد له إرادته فمن ثم ما يفضله هو الشيء الوحيد الذي يستطيع أن يفضله، والحرية كلمة بلا معنى. إن «التوتر» الأقوى هو الذي

يحدد الإرادة، والتوتر نفسه هو باختصار: الرغبة في اللذة التي تكون هي أقوى في ذلك الوقت بالنسبة له وفي حالته. ومن شم تتحدد أفعال الإنسان بشكل ثابت كا لو كان إنسانا آلياً. وحتى نتخلص من التصوّر الخيالي الذي يمكننا من الحديث عن الإنسان باعتباره شيئاً مفكراً أو راغباً أو مُريداً، وأن الفكرة قدرة، وأن الرغبة قدرة أخرى، وأن الإرادة قدرة ثالثة، وأن هذه الشكل تختلف عن الفعل؛ وحتى نرى الغلط في هذه الفكرة الميكانيكية عن الطبيعة البشرية، سوف تظل حرية الإنسان مجرد اعتقاد لا يمكن محوه، ولكنها ليست حقيقة منطقية.

ثانياً: قد أُذكر بأن لوك حاول الحفاظ على الحرية بقوله: إن الإنسان، مع عجزه عن منع بعض الرغبات من الظهور في ذهنه، فقد تكون لديه القدرة على تعليق رغباته، وعلى اختيار مسار الفعل الـذي يضعه العقبل المستنبر أمامه على أنه الأفضيل. لقيد عبرّ لوك هنا عما نشعر به جميعاً بأنه صحيح إلى حد لا شك فيه، ولكن من المؤكد تماماً هنا، كما هو الحال دائماً، أن نظريته لن تسمح له بإثبات ما يؤكده. وكما أوضح هيوم فيما بعد فإذا سلمنا بأن الإرادة تَحَدد دائمًا من خلال صورة من صور المشاعر، فلا شيء بالتالي يمكن أن يتسبب في تعليق أي رغبة سوى رغبة أخرى. إذا كان لدى العقل القدرة على منع الرغبة من التحكم في الإرادة، فيجب أن يكون قادراً أيضاً على تحريك إرادة نفسه، في حال غياب كل رغبة. وفقاً لمبادئ لوك، تعليق الرغبة يجب أن يَنتُج عن قدرة أو قبوة تتبصرف على عكس الرغبة، ومن الواضح أن هذه القدرة نفسها مؤهلة لتحريك الإرادة.

ولكن في حال الاعتراف بأن الدافع إلى الفعل هو شيء مختلف عن الشعور باللذة، فهاذا سنصنع بمقولة إن الدافع الوحيد هو الشعور باللذة؟ إما أن نتخلى عن رد الإرادة إلى التوتر الأكثر إلحاحاً، أو أن ننكر قدرة الإنسان على تعليق الرغبة، مثلها أنكرنا قدرته على خلق الفعل دون رغبة.

ثالثاً: يقدم لوك، في تصوّره للخير والشر الأخلاقيين، مزيجاً من حسن النية والأداء العقيم، يشبه ما رأيناه في جزء آخر من نظريته. لقد شعر بأن هناك اختلافاً جذرياً بين الخير والشر، ولكنه أسس نظرية اللذة في مذهبه على نحو لم يسمح بتسويغ هذا الشعور. فالفعل الخيرّ عنده هو الذي يتوافق مع القانون بفروعه: الإلهية والمدنية والفلسفية. وهذا القانون مع كونه يتجاهل كل سلطة ما عدا سلطة عقل الإنسان - يُفرَض من الخارج على يد مشرع القانون.

إذاً ما الذي يمنح القانون سلطته على الفرد؟ كيف يطبقه الفرد على نفسه ويجعله دافعاً لفعله؟ الجواب هو أن وجوب الانصياع للقانون يعني للفاعل تَحقُّقَ اللذة التي يعتقد أنها ستنجم عن الطاعة، وتحقُّق الألم الذي قد يصيبه إن عصى. لكن لماذا لم ينجح توقع الألم الذي قد يترتب على المخالفة في ردع البشر عن نخالفة القانون؟ لأن إرضاء الرغبات الفورية بالنسبة لبعض الناس هو الدافع الأقوى، أي أنه يبدو مرغوباً فيه بدرجة أقوى من ألم العقاب المحتمل في المستقبل. ولكن في نظرية لوك الخاصة، اللذة التي تعمل دافعاً هي ما يبدو للإنسان في اللحظة أنه الأكثر لذة، ولا يمكن للإنسان زيادة هذه اللذة

أو النقص من القَدْرِ الذي يظهر فيها، ولا يستطيع أن يمنعها من تحديد إرادته كها رأينا؛ فكيف يهم الإنسان إذاً على عجزه عن فعل ما لا سلطان له عليه؟ إذا كانت لذة المجرم مرغوباً فيها في ذهنه بصورة أقدى من ضغط القانون، فمن المؤكد أنه سيرغب في تحقيقها. أما القول بأنه تجب عليه طاعة القانون فهو كالقول بأنه يجب ألا يفعل ما سيجلب له على المدى الطويل أقصى درجات السعادة. لكن مع أن فعله قد يدعوه فيها بعد إلى الأسف، لا يمكن هذا أن يكون حجة للومه. لقد فعل الإنسان ما سمحت له طبيعته وحدها بفعله، ولا يمكن وصفه بأنه مذنب أخلاقياً أكثر من الكلب «المؤشر» الذي لا يؤشر، أو كلب «تيرير» (۱) عندما لا يصطاد الجرذان. والنتيجة هي أن نظرية اللذة الأخلاقية عند لوك تشتمل على تدمير شامل للأخلاق.

<sup>(1)</sup> نوع من الكلاب تتم تربيته في الأصل لاصطياد الحشرات. (المترجم)

## الفصل السادس

## هيوم

وجدنا في ديفيد هيوم مفكراً لا يقدّم أي تسويات كتلك التي نجدها في أطروحات لوك وسيات فكره. وهو يرى أن كل معرفتنا المباشرة بالأشياء محصورة بالحالات العابرة لوعي الإنسان، وليس هذا فحسب، بل إنه من المستحيل علينا أن نبرهن على حقيقة متمايزة عن تلك الحالات. هنا نجد أن «جوهر» الأشياء، الذي بدا للسيد لوك غامضاً جداً، غامضٌ فقط لأنه من نسج الخيال.

معنى الجوهرية ينحصر فقط في عودة ظهور انطباعات معينة في وعينا، انطباعات مشابهة لتلك الذي كانت لدينا في السابق. لكن تكرار حدوث الانطباع نفسه أو حزمة من الانطباعات لا يخولنا لأن نقول بأن هناك جوهراً قائماً بذاته، يستمر في الوجود في حال عدم إدراكنا له. وبها أننا لا نستطيع أبداً إثبات وجود الأشياء فيها سوى لحظة ظهورها في وعينا، فمن العبث الحديث عن روابط من العلاقات بين الأشياء. فبها أنه لا يوجد جوهر يربط، فلا يمكن ربطها. عادة ما نقول: إن شيئاً ما سببٌ لشيء آخر، فنقول مثلاً: إن النار تبث الدفء فينا عندما نُقرّب أيدينا من الشعلة، ولكن من وجهة نظر المعرفة،

كل ما يمكن قوله بشكل صحيح هو أننا لم نجد الشعور بالدفء إلا مصحوباً بالانطباع بالنار أو تذكّرها. حقيقة أن الشعور الواحد يرتبط غالباً بشعور آخر يرفع فينا معدل التوقع بأنه عندما يكون لدينا الشعور الأول فسيكون لدينا الآخر. هذا التوقع لم يخب أبداً، ومع ذلك لا يحق لنا أن نستنتج أن العلاقة المنتظمة بين شعوري بالنار والدفء التي سادت حتى الآن لا يمكن أن تنفصم. ومقدار التكرار مهما كثر - لا يمكن أن يمنحنا الحق في تأكيد الارتباط الضروري بين الأشياء، وكل ما يمكننا تأكيده بشكل صحيح هو رابط العادة أو انتظام التعاقب في أفكارنا.

ثَمَّ أمر آخر رأى هيوم أنه يترتب على نظرية لوك في المعرفة عندما يتم تطويرها فنصل لنتائجها، وهو أن ما نسميه «الذات» ليس بجوهر ولا حامل يتميز عن تيار المشاعر الذي يصنع حياتنا الذهنية. سيبحث الإنسان في وعيه عن أي شيء غير انطباعات الحس الواضحة أو نُسخها التي هي أقل وضوحاً في الذاكرة والخيال، لكنه بحث عبثي. وما يعنيه الإنسان عندما يقول (أنا) ليس سوى سلسلة الأفكار التي تحدث واحدة تلو الأحرى في تجربته. إنه واع، من لحظة إلى لحظة، بشعور جديد، وما يسميه هو (نفسي) ليس سوى الوعي المتغير على الدوام.

سنرى أن هيوم، في تصوّره لطبيعة المعرفة كما سيأتي، لم يتردد لحظة في النصرب بفأسه على جذع الشجرة دون أن يلتفت لعاطفة التقديس التي يحملها الناس لمعتقداتهم. لقد قرر لوك أن معرفتنا الحقيقية تأتي مسن إحساسنا الخاص، وهيوم لا ترضيه الآراء الفاترة. إذا كان وعيي مقصوراً فقط على إحساسي، فأبعد عنا جواهرك المجهولة، المادي منها والذهني، ودعنا نحافظ على تناغمنا مع أنفسنا على الأقل.

وفي الواقع، يمكن أن نقول: إن هيوم قد وضع «اللمسة الأخيرة» لتكتمل النظرية الفردية في المعرفة، تلك التي بدأت مع حسية بروتاغوراس واستمرت على أيدي أرسطبوس وأبيقور، وتبناها هوبز، وصاغها لوك. ولو استطاعت أي نظرية أن تظهر نفسها تاريخياً على أنها تحمل في ذاتها بذور تدميرها، فإنها دون شك ستكون النظرية الحسية التي تقول: إن المعرفة تأتي من الحالات المباشرة للحس.

الكلمة المفتاحية عند هيوم هي «شامل»، وقد استخدمها في مذهبه الأخلاقي وفي نظريته في المعرفة على حد سواء. ولذلك لم يقع في التذبذب بين الحرية والضرورة، والرغبة والعقل، واللذة الفردية والقانون الموضوعي.

أولاً: نفى لوك عن الإرادة اتصافها بالحرية؛ لكنه بدا أمام نفسه مدافعاً عن حرية الإنسان عندما قرر أن الإنسان حرَّ مع أن إرادت ليست حرة. هذه المراوغة لا نجدها فيها كتبه هيوم عن الحرية. يمكنك أن تطلق مسمى الحرية إن رغبتَ على «العفوية»، وهي أي فعل يتم دون إكراه، ولكن فعل الحرية يعني الضرورة بالمعنى الدقيق للمصطلح. وماذا نعني بالضرورة غير الانتظام في تعاقب الأحداث، أو بالأحرى في نظام أفكارنا؟ من خلال هذا الاختبار، اتضح أن تصرفات الإنسان تتصف بالضرورة كقانون الجاذبية. لو أتينا برجلين لها نفس الشخصية والمزاج، ووضعناهما في نفس المحيط على وجه التهام، فسيقومان بنفس الأفعال بالضبط. قد يبدو لنا أن الناس في بعض الأحيان يتصرفون دون أي دافع، ولكن هذا إنها يقع بسبب صعوبة معرفة الدافع. ولو كنا على

دراية تامة بكل الظروف المحيطة بها وبمزاجيها، فسنجد أن أفعالها مرتبطة بشكل صارم بسلاسل من الضرورة، كالضرورة التي تحكم تفتح فصل الربيع. هناك وحدة ثابتة بين الدوافع والأفعال، لا تتضح فقط في أحكامنا العادية، بل في كل قوانين الإنسان التي تأسست على الثواب والعقاب، تفترض أن «الدوافع لها تأثير على العقل، وتنتج الأفعال الخيرة وتمنع الشريرة»(۱).

ثانياً: بعد خلع القناع الذي أخفى به لوك، عن نفسه وعن الآخرين، طابع النضرورة الذي يحكم مذهبه فيم يتعلق بالحرية، يُكمل هيوم العمل فيُظهر أن الدافع الوحيد الذي يتم من خلاله تحديد أفعالنا هو الرغبة في اللذة، والعقل عاجز عن إعاقبة الرغبة عن الفعل، كعجزه عن إنشاء الأفعال بنفسه. هذا الاعتراض سبقت الإشارة إليه، لكن قد يكون من المفيد أن يُدرس بشكل كامل. (أ) لا يمكن أن يكون العقل وحده دافعاً لأي فعل لـلإرادة. إذاً، بأى شكل يعمل العقل؟ قد يأخذ ذلك شكل إدراك العلاقات المجردة، كتلك التي تضطلع بها الرياضيات. لكن لا أحد يقول: إن معرفة جدول الضرب، أو مبادئ إقليدس، أو حساب التفاضل، لها في حد ذاتها تأثير على أفعال الإنسان. لا شك أن من البضروري أن تعرف أن 7 + 5 = 12 عندما ترغب في دفع قيمة فاتورتك، لكن هذا الجزء المهم من المعرفة لن يُجبرك على دفع تلك القيمة. فالتفكير المجرد أو البرهاني لا يمكن أن يؤثر أبداً على أفعالنا، وإنها يكتفي فقط بتوجيه أحكامنا

ديفيد هيوم: أطروحة في الطبيعة الإنسانية. (المترجم)

فيها يتعلق بالسبب والنتيجة. هل سنقول: إن انشغال العقل بالعلاقات السببية للأشياء يمكن أن يعدّ دافعاً للفعل؟ من الواضح بما فيه الكفاية أن رغباتنا تدفع العقل صوب العمل. إذا خاف التاجر من الإفلاس فمن الطبيعي أن يفتش في عقله عن وسائل تحقق له النجاة من مصيبة خطيرة. ولكن فعل التفكير هذا الذي بواسطته نتصور علاقة الوسائل بالغايات، لا يـؤدي إلى أي دافع للفعـل، بـل العكـس هـو الصحيـح؛ فدافع الفعل هو الذي يبعث دافع التفكير. وما كان التاجر ليزعج نفسه بالتفكر في الأسباب المحتملة للإعسار، لو لا أن شعوره بكراهية الألم قوى جداً بحيث يدفعه للتفكير. «ما دامت الأشياء في ذاتها لا تؤثير علينا، فعلائقها لا يمكن أن تمنحها أي تأثير، ومن الواضح أنه بها أن العقل ليس سوى اكتشاف لهذا العلاقة، فبلا يمكن للأشياء بها لديها من وسائل أن تؤثر عليناً ٩. (١) ومن ثَمَّ جاءت الخلاصة أن العقبل لا يمكن أن يكون دافعاً للفعل، لا في شكله العلمي تصوِّراً للحقيقة المجردة، ولا في شكله العملى معرفة للأسباب.

(ب) بها أنه لا يمكن للعقل وحده أن ينتج أي فعل، فهو غير قادر على معارضة تفضيلاتنا بأي شغف أو عاطفة. السبيل الوحيد الذي يمكن بها أن يحرف العقلُ مسار الإرادة هي أن يقدم لنا حافزاً في الاتجاه المعاكس لرغبتنا. هذا الحافز إن عمل وحده فقد يكون قادراً على إنتاج الإرادة. ولا شيء يمكن أن يعارض أو يؤخر حافز العاطفة، إلا الحافز المعاكس. وإذا كان هذا الحافز

<sup>(1)</sup> ديفيد هيوم: أطروحة في الطبيعة الإنسانية، ص 414. (المترجم)

المعاكس ناشئاً عن العقل، فإن هذه الملكة الأخيرة ستكون ذات تأثير أصيل على الإرادة، ولا بد أنها ستكون قادرة على أن تكون سبباً، أو عرقلة، لأي فعل إرادي. ولكن إذا كان العقل محروماً من التأثير الأصيل، فعندها سيكون من المستحيل عليه أن يصمد أمام أي مبدأ له مثل هذه الفعالية، ولن يبقى العقل في حالة تعليق ولو للحظة.

وهكذا يبدو أن المبدأ الذي سيعارض رغبتنا لا يمكن أن يكون هو نفسه عقلياً، ولا أن يُنسب إلى العقل بشكل صحيح. «حديثنا لن يكون حاسها ولا فلسفياً عندما نتحدث عن الصراع بين الرغبة والعقل. فالعقل عبد للعواطف، ولا يمكنه أن يكون إلا كذلك، ولا يمكنه أبداً النظاهر بأي شيء غير خدمة العواطف وطاعتها». (۱) إذا الدافع وراء كل فعل يأتي من الرغبة في اللذة ومن النفور من الألم، والوظيفة الوحيدة للعقل العملي تنحصر فقط في أن يخبرنا بالوسائل التي يمكننا من خلالها توفير الأول وتجنب الآخر، في أفضل صورة.

ثالثاً، يقسم هيوم الرغبات، أو «العواطف» كما يسميها، من الناحية النظرية إلى فتتين: الرغبات المباشرة وغير المباشرة. لكنه من الناحية العملية يضيف إليها فئة ثالثة.

(أ) الرغبات المباشرة هي تلك التي تنبع من الذهن دفعة واحدة عند التأمل في شيء ما. عندما يرى الإنسان أو يفكر في منزل جميل على سبيل المثال فهو لا يستطيع منع الشعور بالرغبة فيه،

<sup>(1)</sup> ديفيد هيوم: نفس المصدر. (المترجم)

تظهر في عقله. وإذا كان ثَمَّ يقين أو احتيال قوي بأنه سيحصل على ذلك المنزل، فإنه سيشعر بعاطفة الفرح تتخلله. وإذا كان احتيال الاستحواذ راجحاً إلى حدما، فإنه سيشعر بالأمل، وإذا كان ثَمَّ حاجة إلى بذل بعض الجهد من جانبه للحصول على ذلك المنزل، فهنا تنشأ الإرادة أو المشيئة. وهذه العواطف الأربع: الرغبة والفرح والأمل والإرادة، ونقائضها النفور والحزن والخوف، مجتمعة تُشكل العواطف المباشرة.

(ب) الرغبات غير المباشرة هي الفخر والتواضع والحب والكراهية، وهي تتعلق بمشاعر اللذة التي نجلبها لأنفسنا أو للآخرين. إن لذة التفكير في أي شيء جميل نملكه تشير فينا الفخر، وإذا كان هذا الشيء مُلكاً لشخص آخر فإنه يشير فينا شعوراً بالحب. ينبغي أن يُعلم أن هيوم يستخدم مصطلح «الحب» للإشارة إلى جميع المشاعر التي نحملها تجاه رفاهية شخص آخر، وتتراوح من التقدير المبدئي إلى العاطفة الشديدة.

(ج) الفئة الثالثة من الرغبات، لم يقرّها هيوم صراحة، وإن كان قد ذكرها، وهي تلك التي تأخذ شكل الحافز الطبيعي أو الغريزي، مثل الشهية الحسية وغريزة الانتقام والغريزة الاجتماعية. (أ) إنها عواطف لا تنطلق من رغبات اللذة والألم، بقدر ما ترفع من مستوى الشعور باللذة والألم. ومع ذلك لم يمنع هذا التمييزُ هيومَ من التحدث عن هذه الفئة كما لوكانت هي ذاتها رغبات للذة.

<sup>(1)</sup> الغريزة الاجتماعية مصطلح من مصطلحات علم النفس، يشير إلى الرغبة في التواصل الاجتماعي والشعور بالانتماء، ويتجلى في الميل إلى التجمع والانتماء والانخراط في سلوكيات جماعية. (المترجم)

رابعاً: يترتب على ذلك أن الدافع الذي يقود الإنسان إلى الفعل هو دائماً إحدى هذه الرغبات. والسؤال التالي هو: كيف يمكن أن نميّز الأفعال الفاضلة عن الأفعال الشريرة؟ ما مصدر الاستحسان والاستنكار الأخلاقيين؟ جواب لوك هو أن الفعل يكون مُستحسناً من الناحية الأخلاقية عندما يظهر منه احترام القانون. لكن هذا الجواب يضع الأخلاق في واد آخر بعيد عن الرغبة في اللذة. هناك تناقض بين التأكيد على أن اللذة هي الدافع لجميع الأفعال تُفعل، لا بدافع اللذة بل بدافع احترام القانون، وهيوم لا يمكن أن يسمح لمذا التناقض أن يمر دون منازعة، ولذا فهو يسعى للبرهنة على أن جميع الأفعال التي تسمى فاضلة، تسمى هكذا بسبب اللذة التي تقدمها لمن يتأمل في اتجاهها العام.

(أ) يبدو التعاطف كافياً في بعض الحالات لتفسير الشعور بالاستحسان الأخلاقي. فبناءً على هذا المبدأ يفسر هيوم الطريقة التي ينظر بها إلى أعهال الخير. فبها أننا نستطيع أن نتفهم وجهة نظر الآخرين، نغض الطرف عن الآثار المباشرة للأفعال على أنفسنا، ونتعاطف مع اللذة التي تحققها للآخرين. ودون حاجة لإقرار أو لوم أفعالنا بشكل مباشر، نجد أن العمل الخيري الذي نقوم به يستدعي فينا الشعور بالفخر. في المقام الأول، نتعاطف نحن مع لذة الآخرين أو ألمهم ، وبهذا الميل المستمر للتعاطف نضع حدوداً لمشاعرنا.

(ب) ليس هناك حاجة إلى أكثر من التعاطف لتفسير تلك الأفعال التعير التي تثير فينا مباشرة شعوراً باللذة أو الألم. لكن ماذا سيقال

عن تلك الأفعال التي يكون لها تأثير مباشر يُنتج فينا الشعور بالألم، ومع ذلك نقرّها أخلاقياً؟ بعبارة أخرى، كيف سنقوِّم الأحكام الأخلاقية على ضوء من قوانين العدالة؟ العدل فضيلة «مصطنعة»، أي أنها ترفع معدل اللذة الآتية من الاستحسان الأخلاقي، بشكل غير مباشر. لكن هيوم حاول أن يظهر أن اللذة التي يشعر بها المرء جراء قيامه بالأعهال العادلة هي عبارة عن تطور نشأ للذة التعاطف المباشر نتيجةً للأعمال الخيريسة، وأنها تعتمد على نفس الرغبة الأساسية في اللذة. تحدث هيوم عن المجتمع الذي يقوم على العقد وعلى أساس من المصلحة الذاتية، لكنه لم يزعم، كما زعم هوبز، أن الحقوق تخرج إلى الوجود بموجب ذلك العقد، ولم يتبنَّ وجهة نظر لـوك في أن تلـك الحقـوق موجـودة قبـل وجـود الحكومـة، أو أن الحكومة تؤكِّدها فقط. ووجهة نظره هي أن قواعد العدالة تنطلق من نفس المصدر الذي يجعل الناس يحافظون على عهودهـم.

بطبيعة الحال، نحن نرغب في مصلحتنا ومصلحة من تجمعنا بهم روابط الدم أو العلاقات الشخصية، فالسلع الخارجية غير كافية لتلبية احتياجات الجميع، ومن ثَمَّ «تشتق العدالة أصلها من الأنانية وندرة الكرم الإنساني والتوفير الهزيل الذي حققته الطبيعة للرغبات»،(() ومن ثَمَّ تكون العدالة غير طبيعية، بل مصطنعة. والتفكير في الخسارة العامة التي يستبها انعدام الشعور بالأمن على الممتلكات أدّى إلى نشوء «اتفاقية ضمنية»

<sup>(1)</sup> ديفيد هيوم: أطروحة في الطبيعة الإنسانية. (المترجم).

تَوافق عليها كل أعضاء المجتمع، ليمتنع المرء عن مديده إلى ممتلكات الآخرين.

ولكن لماذا قررنا أن احترام قواعد العدالة فضيلة، ومخالفتها رذيلة؟ من المؤكد أن السبب ليس كما اعتقد لوك، بأن الأمر مفروض من قبل سلطة خارجية على الفرد. يجب البحث عن التفسير في الرغبة في اللذة، فهي ما يؤدي إلى تأسيس العدالة. تفسير هيوم هو أنه ما دام المجتمع صغيراً، يمكن للرجال أن يبصروا في لمحة ما هو من مصلحتهم، ومن ثمم تصبح المصلحة الذاتية دافعاً كافياً. ولكن مع توسع المجتمع لا تبقى مصلحة الفرد واضحة بالبداهة، بل تدخل مبادئ أخرى إلى دائرة التأثير.

المبدأ هو التعاطف، وبه يُفهم الشعور باللذة التي تكون في ذهن الإنسان عندما يتأمل في فعل شخص آخر، والاتجاه الذي يسير فيه هذا المبدأ هو إسعاد المجتمع.

ومن ثَمَّ فالشعور بالتعاطف الذي يفسر به هيوم فضيلة العدالة المصطنعة هو نوع خاص من اللذة يختلف عن كل الملذات الأخرى. إنه شعور باللذة ينشأ في عقولنا حين ننظر إلى فعل بعيد عن دائرة اهتهامنا، والنظر إليه يتم من خلال اتجاهه العام. نحن لا تشعر بالاستحسان الأخلاقي لكل فعل يجلب اللذة لشخص آخر، بل نستحسن فقط تلك الأفعال التي نجد فيها نزعة عامة لتحقيق اللذة. وهذا التعاطف مع ما يجلب الفرح للزوجة وللعائلة سيؤدي أيضاً إلى الموافقة على هروب محرم من العقاب، ولكن إذا تذكرنا أن أفعاله تنزع

للتسبب في آلام متزايدة للمجتمع، فإن تعاطفنا سينقلب رأساً على عقب، فنوافق على إدانته. وهكذا فالاستحسان الأخلاقي هو شعور في ذهن الإنسان الذي يتبنى موقف المتفرج غير المتحيز؛ إنه لذة التعاطف الذي ينشأ عن تصوّر الفعل كشيء يفضي إلى مصلحة الآخرين.

خامساً: بفرض أننا أوضحنا أصل القانون والعرف، وأخذنا في الحسبان استحساننا الأخلاقي للأفعال التي تتوافق معهما، دون الابتعاد عن المبدأ القائل بأن كل الأفعال تنطلق من الرغبة في اللذة، مع كل هذا، يبقى سؤالان بلا جواب: ما دافعُ الفضيلة؟ ولماذا يحب أن أطيع القانون؟ لقد أَذْهَلَنا من هيوم قولُهُ بأن الفعل لا يمكن أن يكون فاضلاً إلا إذا انطلق من دافع يختلف عن الشعور بالواجب الأخلاقي. هـذه النتيجـة المنطويـة عـلى المفارقـة أتـت مـن مقدمات منطقه. فالدافع إلى أي فعل هو دائماً رغبة من نوع ما. لماذا نلوم الأب على هجره لأطفاله؟ ليس لأنه يخالف القانون مـذا الهجر، ولكن لأن لديه نقصاً في العاطفة الطبيعية. لماذا نري الإنسان الذي يقوم بأعهال الإحسان فاضلاً، إن لم يكن السبب هـو مشاعره الخيرة؟ الأب الذي يرعى أو لاده، أو الإنسان الذي يقوم بأعمال إنسانية، لمجرد أنه يعتقد بوجوب ذلك عليه، هو في الواقع يتحرك بناء على الرغبة في أن يصبح، أو أن يَظهر لنفسه، في غير صورته الحقيقية. بعبارة أخرى، أفعال الإنسان الخيرة تنطلق من «الفخر»، أي اللذة التي يحصل عليها من ممتلكاته، أو تنطلق من «الحب»، أي اللذة التي تنجم عن حصول الآخرين على ما

يجلب لهم السرور. بكلمات واضحة، الدافع بالنسبة إلى الفاعل هو الرغبة في السمعة الطيبة عند الجيران.

أولاً: قدم هيوم النظرية الفردية لسلارادة بوضوح وقوة غير مسبوقين. فإذا كان وعي الإنسان مجرد سلسلة من المشاعر التي تحدث له، فكل عنصر في الفعل البشري سيظهر بنفس الدرجة في الأحداث الأخرى. ويوجد شعور معين بالرغبة، بدرجة معينة من الشدة، حين ينشأ فينا، والتفسير الوحيد الذي يمكننا تقديمه عنه هو أنه في واقع الأمر يحدث، وبالشدة التي وجدناها، وهذا الشعور يتبعه شعور آخر نميّزه و نسمه الاختياد.

في العقل، الذي هو سلسلة المشاعر نفسها، لا يمكن أن يكون هناك شيء إلا ما يوجد في المشاعر، ومن ثَمَّ يكون العقل هو عبد العواطف، ولا مناص له عن ذلك، أو على الأصح، العقل هو نفسه العواطف. والطريقة الوحيدة لتجنب ضرورة هيوم نجدها في تحدي التفسير الذي يقدمه لطبيعة العقل البشري، والخطأ الجذري في هذا التفسير يكمن في اختزال الوعي في مجرد تدفق المشاعر. ولو كانت حياتنا العقلية بهذه الطبيعة ما كنا قادرين، كما يفترض هيوم، على محرد التوهم بأننا لسنا مجرد مشاعرنا. ويمكن التدليل على صحة هذا من خلال النظر في صلة الرغية بالإرادة.

هَب أنه نشأ في وعي إنسان فجأة شعور بالجوع، وتبعه حافز للأكل، وهو الحافز الذي تأتي بعده الحركة الحسية لأكل الطعام الذي يكون في متناول اليد. هنا يظهر بوضوح ألا موازنة بين

الرغبات، ولا يوجد وعبي بأشياء مختلفة على أنها مرغوب فيها، ولا إرادة معينية تتجيه صبوب أحيد تليك الأشبياء بعينيه. فتعاقب الشعور بالعوز والحافز للأكل والتسلسل الخارجي للحركات، كلها من نفس طبيعة الحركة في كرة البلياردو عند ضربها بكرة أخرى، فتتبع حركة العصا في يـداللاعب. ولكـن يمكـن القـول بأن الحاجمة الأصليمة المتمثلة في الجوع، لو لحق بها رغبات أخرى، فسوف ينشأ الصراع بينها. هذا تفسير صحيح إلى حد ما بالنسبة للحيوانات، فالكلب قد يدفعه الجوع ليسرق قطعة من اللحم ما لم يبرز خوفه من العصا دافعاً أقوى. لكن هناك شك في أن يكون هذا تفسيراً مناسباً، حتى لوكان ذلك لفهم تـصرف الكلب. ولـوكان صحيحـاً، فإننـا لـن نحتـاج إلى افـتراض شيء آخر غير شعور أقوى ينشأ، ويطرد الشعور الأضعف، ويستحوذ على كل المجال لنفسه، ثم ينشع حركمة جسدية كما في حالة كرة البلياردو. وما يقال عن الحيوان في مثل هذا التفسير لا يمكن أن ينطبق على الإنسان، ومع ذلك، فهذا هو تصوّر الفعل البشري الذي اعتمده هيوم والأخلاقيون المؤمنون بالفردية، بشكل عام. لكنه تصوّر لا يستنفد حقاً كل ما هو متضمن في عملية الاختيار. عندما يريد الإنسان، لا يبقى بسهولة متأملاً في صراع الرغبات المختلفة منتظراً أن تنهض واحدة منها، وتفرض قوتها المتفوقة على الأخريات، فالرغبة هي وعيه بغاية معينة، تبدو أنها مناسبة لإرضائه.

هذه الفكرة عن الرضا المحتمل تشير ضمناً إلى تناقض نفسه الفعلية، كما يعرفها عند وقت الرغبة، ونفسه المثالية كما يتصوّر

ما ستكون عليه بعد سلسلة الأفعال التي تم من خلالها تحقيق الرغبة. ومن ثُمَّ تكون قوة الرغبة أو شدتها مماثلة لوعيه بنفسه كيفيا يكون. لكن لا توجيد رغبية واحدة تستنفد كل ذلك الوعي. ومن هنا تأتي إمكانية تكرار مقارنة مُثُل عليا مختلفة عن نفسه بعضها مع بعض. إذاً ما الذي يحدث عندما ينتقل الإنسان من الرغبة إلى الإرادة؟ الأمر ليس مجرد صراع أعمى بين رغبات متعارضة ينتهى بانتصار أقواها. إن فعل الإرادة يتكون في أثناء مطابقة الإنسان لمصلحت الآنية مع أحد الشُل العليا المختلفة عن نفسه، مُثل هو قادر على تشكيلها. ولا يمكن أن يكون له صورة مثالية دون العقل، ولا أن يريد هذه الصورة المثالية دون عقل. ومن هنا فالعقل- بعيداً عن كونه عبداً للعواطف هـو نفسـه الإرادة. فالإرادة- بعبارة أخـرى- ما هـي إلا العقـل في تلك الصورة التي تتضمن مطابقة الذات مع غاية، يبرزها العقل لنفسه. والكائن العاقل وحده هو القادر على أن يفكر في الغايات ويفكر في تحقيقها في تجربته. وعملية تحقيق الذات هي الإرادة.

لا يصير التصوّر الحقيقي لطبيعة الفعل الإنساني ممكناً حتى نتوقف عن النظر إلى العاطفة والعقل، والرغبة والإرادة، على أنها أضداد مجردة. فمثل هذه المعارضة تعني أن الشعور غير المتفكر في اللذة أو الألم، كما قد يوجد في الكائنات غير الواعية بذاتها، هو من نفس طبيعة شعور الكائنات العاقلة. إن اللذة بكونها شعوراً فورياً - والرغبة في اللذة، ليستا نفس الشيء. والإنسان لا يرغب في اللذة لذاتها بصورة خالصة، بل يرغب

فيها لأنه يعتقد أن تحصيلها سيؤدي إلى أن يشعر برضا الوصول إلى نفسه المثالية. وهذا الجهاد من أجل الرضا بهذه الطريقة يودي إلى تناقض بين ما هو كائن وما يجب أن يكون. لكن كل إنسان يحظى بنعمة طبيعته الواعية بذاتها يجب أن يسعى صوب التحقيق الكامل لذاته. لذلك يوجد ضمنياً في المشاعر أو الميول الطبيعية سعيٌ وراء الكال المثالي، أي أن أفعال الإنسان تتوجه فعلاً نحو غاية عقلانية، ومن ثم ليس التناقض بين العواطف والعقل مُطلقاً.

ويشبه ذلك أن يقال: إن أقوى دافع أو عاطفة هو الإرادة، فيتم تصوُّر الدوافع على أنها قوة خارجية تدفع الإرادة في اتجاهات مختلفة، وأن الاختيار مجرد نتيجة لأفعالها. وهذا يعني أن الرغبة شيء والإرادة شيء آخر، فالرغبة ترتبط بالإرادة على أنها قوة خارجية للشيء الذي تحركه.

هذا الأسلوب الكامل في التفكير غير سليم؛ فالرغبة ليست نقيضة للإرادة، بل هي بداهة الإرادة قبل صدورها في نشاط. فعندما أرغب في القيام بفعل معين أو سلسلة من الأفعال، أضع أمامي غاية أرغب في تحقيقها، ولأنني أملك الوعي بتلك الغاية، أوصف بأنني في حالة رغبة، ومن ثَمَّ تنطوي الرغبة على حالة من التوتير تقع بيني وبين ذاتي، كما أنا الآن وذاتي التي أريد أن أكونها وأراني قادراً على تحقيقها. هذا التناقض بين الذات الحالية والذات المكنة هو جوهر الرغبة. الغاية التي حددتها لنفسي هي ما يفسر لماذا أتصرف بطريقة معينة. ما الفرق بين حالة الرغبة وحالة إرادة الفعل؟ ماذا

يحدث عندما أنتقل من الرغبة في الغاية إلى إرادة الغاية؟ هل تؤثر الرغبة من الخارج على الإرادة؟ هذا هو التصوّر المعتاد، لكن من الواضح أنه غير ملائم للتفسير. عندما أريد الغاية التي حددتها لذاتي، تتطابق ذاتي بوعي مع تلك الغاية. وهذه المطابقة ستكون مستحيلة لو لم يكن لدي وعي بذاتي. عندما لا يوجد لدي وعي بالذات، لا يبقى هناك سوى دافع أعمى، يتلوه فعل غير ذكي. ولكنني أملك الوعي بذاتي، وأستطيع أن أتصوّر هذه الغاية شيئاً يبدو لي أنه من الجيد تحقيقه. أفكر في الغاية، وأطابق ذاتي مع الغاية عقلياً، وهذه الصورة الميّرة للتفكير تُشكل الإرادة.

والإرادة ليست الحركة الميكانيكية، فالأخيرة هي التعبير الخارجي عن الأولى، بل الإرادة بشكل مطلق وكامل صورةٌ من صورةٌ من صور الفكر، وعلى هذا النحو تنتمي إلى عالم الوعي بالذات.

إذاً الرغبة هي الوعي بغاية، بوصفها شيئاً يحسن تحققه. والإرادة هي مطابقة الذات مع الغاية. الفرق هو أن ما يُتصوَّر في الإرادة على أنه في الرغبة على أنه غاية يجب تحقيقها، يُتصوَّر في الإرادة على أنه غاية تتحقق الآن. ومن ثَمَّ تكون الرغبة والإرادة هما نفس الكائن الواعي بذاته الآن، والقادر على تحقيق غاية، ويحققها بالفعل.

-ثانياً: بها أن عاطفة الإنسان غير قابلة للتجلل إلى مجرد وحدات شعورية، يكون التمييز بين العواطف «المباشرة» و «غير المباشرة»، غير مقبول.

- (أ) لا يمكن للعواطف أن تدخل في الوعي فتصير دوافع، دون أن تتحول في أثناء ذلك. ومن ثَمَّ تكون كل العواطف غير مباشرة، أي أنها كلها تتضمن تحديداً يأتي من فكرة أن الذات قادرة على الوجود في شكل مكتمل.
- (ب) لا يمكننا بالمشل تمييز الفخر والحب حين يتعامل المرء على الترتيب مع ذاته ومع الآخرين. فلا أستطيع أن أكون واعياً بذاتي إلا في علاقة مع آخر، ولا يمكنني أن أوجد علاقة تربط أي شيء مرغوب فيه بذاتي، من دون ربطها أيضاً بأشخاص آخرين. ومن هنا نجد أن الفخر، وكذلك الحب، يتضمنان العلاقة بين الفرد والآخرين. فلا يمكن لأحد أن يفخر بعقاراته الفخمة، إلا إذا كان يقدّر مديح الناس.
- (ج) ما يوجد في الإنسان ليس مجرد شهوات أو مشاعر غريزية، أو على الأقل، هذه المشاعر لا تؤدي إلى أفعال يمكن إحالتها إلى الفاعل. من المعروف أن الشهية عندما تدخل في الوعي تُعرف على حقيقتها، وغايتها يميزها الكائن المفكر، وعندما توضع الغاية في علاقة مع فكرته عن مثله العليا، تأخذ شكل رغبة، وهي كم رأينا، إرادة أولية.

ثالثاً: حاول هيوم تفسير الأحكام الأخلاقية استناداً إلى التعاطف، لكنه لم يحاول تفسير التعاطف نفسه. التعاطف في الحقيقة، ليس شعوراً باللذة نتيجة للذة الآخرين، بل يمكن فهمه بصورة صحيحة على أنه العقل نفسه. وإذا تابعنا هيوم في النظر إلى التعاطف على أنه شعور معين على نفس مستوى المشاعر الأخرى، فلن يبقى هناك مُسَوِّغٌ للأحكام الأخلاقية سوى أننا نطلقها اضطراراً. لكننا في الواقع، نتأمل في فعل إنسان ينبشق من الرغبة المباشرة في لذته الشخصية، وقد نجد أن أفعاله تميل إلى جلب الألم أكثر من اللذة، فلا يمكننا عندها تجنب وجود شعور مزعج بعدم الموافقة الأخلاقية.

مها حاول هيوم، في نهاية المطاف، فإن هذا الشعور غير عقلاني. والطريقة الوحيدة التي تمكننا حقاً من إظهار حتمية الأحكام الأخلاقية هي من خلال تأسيسها على العقل. حينئذ يُرفَع التعاطف إلى صورة حُكم يقرر: هل كان هذا الفعل أو ذاك صحيحاً أم خاطئاً؟ بيعاً لمدى ميله إلى تحقيق الصورة المثالية أو الطبيعة الروحية. فالفعل لا يكون صحيحاً لمجرد أننا شعرنا بصحته، وإنها نشعر بأنه صحيح لأنه كذلك حقاً. ومن ثَمَّ يعني الخيرُ الأخلاقيُّ الامتثالَ للمعيار المثالي كذلك حقاً. ومن ثَمَّ يعني الخيرُ الأخلاقيُّ الامتثالَ للمعيار المثالي المنفى أقامه العقل وأراده. وليس الدافعُ الحقيقي للعمل الجيد هو حبَّ الصيت والسمعة كها قرر هيوم، وإنها هو الرغبة في التوافق مع المثل الأعلى للعقل. ومن هنا نجد الإنسان على أهبة الاستعداد لتقبل السمعة السيئة عند الجيران، عندما تتعارض مع وحي الحياة العليا الذي أشرق أمامه، وانعكس بريقه على ضميره الحسّاس.

## الفصل السابع **بنتام**

قد يكون من المأمون أن يقال: إننا لم نر إضافة تذكر على مذهب اللذة العام بعد هيوم، ولكن هناك من أضاف تقسيات دقيقة ترجع إلى مراحل سابقة من تطور المذهب، وهناك من رفع قيمته بإدخال تصوّرات ومفاهيم قد لا تتفق مع مبدئه الأساس. ها هنا السات الرئيسة لمذهب اللذة المتسق مع ذاته، كها حددها هيوم بوضوح: جميع الأفعال تحددها الرغبة في اللذة.

واللَّذة التي تبدو للفرد في اللحظة الراهنة أنها أقوى من أي دافع هي التي تحدد الإرادة.

والعقل لا يملك القدرة على إنشاء الفعل أو تأخيره أو منعه ، فالعقلِ مجرد نشاط صوري أو نظري بحت.

ولا توجد «مَلَكَة فطرية» أو «حس أخلاقي» عند الإنسان في حالته الطبيعية.

والأحكام الأخلاقية تتحلل في صورة خاصة من اللذة.

العدالة وسيلة لتحقيق الأمن على الحياة والممتلكات، ومن ثَمَّ لضهان أكبر قدر من اللذة للمجتمع أجمع.

ودافع الإنسان للقيام بأفعال الإحسان والعدل في نهاية المطاف هو اكتراث للذت.

يمكن أن نصف جيريمي بنتام بأنه مفكر يقترب من هوبز أكثر من قربه من هيوم. ويكمن اهتهامه المهيمن على تفكيره في تطوير رفاه المجتمع، وإذ أبقى هذه الغاية ماثلة أمام عينيه إلى الأبد، فقد قدم لنا مذهباً مجتوي على عناصر أعلى بكثير مما قدمه أيٌّ من أسلافه، ولكن هذه العناصر العليا من الناحية المنطقية، لا مكان لها في نظرية اللذة السلوكية. فنظراً إلى أن بنتام كان محروماً من دقة النظر التي امتاز بها هيوم، لم يبرع في التوفيق بين مذهب اللذة الخاص به والمبدأ القائل بأن الأخلاق تتجلى في القيام بأفعال تضمن أعظم خير لأكبر عدد من الناس، مثلها برع في إظهار الكيفية التي يمكن بها تطبيق مذهب اللذة عملياً في تنظيم تصرفات الأفراد وتحسين التشريعات. وفي المجال الأخير كان لكتاباته قيمة عملية كبيرة، قيمة يمكن أن نقول منصفين: إنها مستقلة عن كل ما كان يَعتقد هو أنه الدافع لكل الأفعال، ألا

أعتقد أن بمقدورنا تقدير مواطن القوة والضعف عند بنتام عند النظر إليه بحسبانه كاتباً مهتباً قبل كل شيء بتحليل منابع السلوك البشري، بهدف استكشاف أكثر الوسائل فعالية في تحقيق رفاه المجتمع والعمل لمعرفتها. ومن هنا جاء تصنيفُه الدقيق لمختلف الملذات التي تعمل دوافع، وتقسيهاته وتفريعاته التي لا نهاية لها، وإصراره المستمر على مبدأ المساواة: «كل شخص مساو لغيره، ولا أحد أهم ممن سواه.» لقد كان بنتام يسعى لبناء مذهب سلوكي يكون بمنزلة دليل للحياة

الواقعية. وبغض النظر عن إمكانية بناء مذهب مثل هذا، يبقى لنا حق المطالبة بأن يقوم على أساس من المبادئ المترابطة. دعونا نلق نظرة على النقاط الرئيسة في هذا المذهب.

أولاً: لا يتردد بنتام في رفض جميع المبادئ وتكذيبها، ما عدا مبدأ المنفعة، وهو «المبدأ الله يقبل أو يرفض كل شيء بإطلاق، بناء على تحقيقه لزيادة سعادة الجهاعة التي يدور النقاش حول مصالحها أو نقصانها .»(۱) والمبادئ النقيضة التي ينتقدها هي: «مبدأ الزهد» و«مبدأ التعاطف والنفور».

(أ) يعرّف بنتام الزهد بأنه المبدأ الذي يُقوّم الفعل بناء على تحقيقه زيادة سعادة الجاعة التي تكون مصلحتها موضعاً للنقاش، أو نقصانها، مثله في هذا مثل مبدأ المنفعة، ولكن بطريقة عكسية. فالزهد يميل إلى تقليل السعادة، ويرفض الأفعال التي تزيد في السعادة. مثل هذا التصوّر، أو بالأحرى التحريف لمعنى الزهد أراه مثالاً صارحاً على النقص غير العادي في جانب «التعاطف الفكري» عند بنتام. فتصويره لغاية الحياة عند الزاهدين أنها مجرد السعي للحصول على أكبر قدر ممكن من الألم هو مجرد رسم كاريكاتوري لأخلاق الزهاد. فيا أعطى الزهد- بكونه أسلوباً في التفكير له جاذبية مميزة، أثرت في كثير من العقول هو أنه خلق معارضة بين الحياة العليا (الروحية) والسفلى، وقرر أنه لا يمكن الحصول على السابقة منها إلا بتضحية وقرر أنه لا يمكن الحصول على السابقة منها إلا بتضحية

 <sup>(</sup>۱) جيريمي بنتام: مقدمة في المبادئ الأخلاقية والتشريع، الفصل الأول، حول مبدأ المنفعة.
 (المترجم)

كاملة باللاحقة. ومن ثُمَّ ليست الغاية من وجهة نظر الزهد، في إنساج الألم، وإنها في تجاوز ملذات الحس عن طريق إماتة الذات، بأسلوب يُعتقد أنه «السبيل الوحيد إلى حياة النعيم». (ب) حقق بنتام نجاحاً أكبر في اكتشاف ضعف المبدأ الثاني. إن «مبدأ التعاطف والنفور» هو بالأحرى مبدأ بالاسم لا في الواقع. فالقول بأن الفعل يكون صالحاً لمجرد الإحساس بأنه صالح، ينطوي على نفى لكل المبادئ. يزعم أحدهم أن شيئاً ما صحيح، لأن «حسه الأخلاقي» أنبأه بذلك، ويستند آخر إلى مبدأ «الفطرة السليمة» ويستبعد وهو مرتاح البال كل فطرة سليمة لأولئك الذين لا تتشابه فطرتهم مع فطرته، في حين يتحدث ثالث عن قاعدة أبدية وثابتة لمعرفة الحق، ولكن عنـد الدخـول في التفاصيل تجـد أنه يعنـي بالحق ما يعتقـد هـو أنه صـواب، ويحتكـم آخـرون إلى «قانـون الطبيعـة» أو «العدالة الطبيعية»، أو «العقل الصحيح». وفي كل هذه الحالات يلجأ المرء إلى شعوره الذاتي الذي لا يقدم أي معيار سلوكي على الاطلاق.

ثانياً: بعد أن أزال بنتام كل هذا الهراء بهذه الطريقة، انطلق للعمل بطاقة كبيرة لبناء صرح الأخلاق على أساس من مذهب اللذة. إن الغاية هي توفير اللذة وتجنب الألم. وإذا كان لنا أن نحدد الأفعال بها يتوافق مع هذه الغاية، فمن الضروري أن نعرف كيف تتباين قيمة كل لذة. وإذا نظرنا في كل واحدة على حدة، فسنجد أن اللذة، أو الألم، تصبح أكبر أو أقل بناء على:

(1) الشدة، (2) المدة، (3) اليقين أو عدم اليقين، (4) القرب أو البعد. وعندما نكون بصدد تقدير قيمة الفعل يجب أن نضيف: (5) الخصوبة، أي وجود فرصة لأن تُتبع بأحاسيس من نفس النوع، (6) نقاوتها، أو احتمالية ألا تُتبع بأحاسيس من النوع المضاد. وعندما نكون بصدد تقدير ملذات عدد من الأشخاص، فيجب أن نضيف: (7) المدى، أي عدد الأشخاص الذين سيتأثرون بها.

ولتحديد الميل العام للفعل، لا بد من الموازنة بين الملذات والآلام المصاحبة لها. فإذا كانت هناك زيادة في اللذة فالفعل جيد، وإذا كانت هناك زيادة في الألم فالفعل سيّئ. وتوضيحاً لطريقة تحديد قيمة الفعل عن طريق حساب الملذات والآلام، يستشهد بنتام بمثال عن ملكية الأرض التي يُقدرها الإنسان، ويرغب في شرائها للملذات التي ستأتي بها والآلام التي ستجنبه إياها، بينها ترتفع قيمتها خلال مدة امتلاكه لها وقرب الزمن الذي سيستحوذ فيه عليها. هنا لا توجد نظرة سابقة إلى الظروف الأخرى التي تحدد كمية لذة الإنسان – الشدة والخصوبة ونقاء اللذة – لأنها تختلف باختلاف استخدام كل شخص لقطعة الأرض تلك. هذه العملية الحسابية لا يمكن تطبيقها في كل حالة، ولكنها تبقى في الذهن على الدوام، وكلها زاد عدد المرات التي يتم فيها تنفيذها بشكل كامل دقيق، فإنها ستقترب من الحالة النموذجية.

لا تختلف الملذات في الكمية فحسب، بل تتمايز أيضاً حسب الأسباب التي أثارتها، وتنقسم هذه الأسباب إلى:
(1) مفردة، (2) مركبة.

وهناك أربعة عشر نوعاً من الفروع المختلفة للذة مذكورةً، وهي: ملذات الحس والثروة والمهارة والصداقة والسمعة الحسنة والقوة والتقوى والإحسان والحقد والذاكرة والخيال والتوقع والانتهاء والخيال والتوقع والانتهاء والخيال والتوقع والانتهاء والخيلاص. وهناك تقسيم آخر أعظم في الأهمية، وهو: (1) النظرة إلى الآخرين.

ويضم القسم الثاني لذة الإحسان ولذة الحقد، والبقية ترجع إلى القسم الأول. ويعترف بنتام بأن كمية اللذة والألم لا يمكن أن تستثار لسبب محدد، إذ يختلف الأمر باختلاف الأشخاص. فقد تستثير شخصاً ملذات الذوق بشكل أكثر، في حين يُستثار آخر بملذات السمع. وقد أحصى بنتام الظروف المختلفة التي تؤثر على الحساسية، مثل الصحة والقوة والصلابة والنقص الجسدي والمعرفة والوعي الأخلاقي، وما إلى ذلك.

ثالثاً: محاولة بنتام التالية هي تحديد ما يدخل في تكوين سمات الأفعال الإنسانية، وهنا يميز بين الأشياء التالية:

(أ) الفعل نفسه، (ب) الظروف التي يتم فيها، (ج) القصدية التي قد ترافقه، (ه) الدافع الذي يدر افقه، (ه) الدافع الذي يولده، (و) التصرف الذي يشير إليها.

القصدية عند بنتام إما أن تتجه إلى الفعل نفسه أو إلى نتائجه. فقد يكون الفعل مقصوداً لذاته دون نتائجه، كما قد تنوي لمس إنسان دون أن تقصد إيذائه، مع أنه قد يصدف أن تؤذيه. لكن النتائج لا يمكن أن تكون مقصودة دون أن يكون الفعل مقصوداً. وإذا مقصد الفعل، فالنتائج لن تكون مقصودة. غالباً ما يتحدث الناس عن القصد الخيرِّ أو الشرير، ولكن هذه طريقة ناقصة في التعبير. فلا خير أو شر غير اللذة أو الألم، أو الأشياء التي هي

أسباب أو موانع للألم واللذة. المؤكد هو أن الإنسان يقصد فعله، لكن لا يمكن أن يقال عنه بدقة: إنه قصد النتائج التي وقعت. قد يكون واعياً أو غير واع بالنتائج، لكنه لا يقصدها. فإذا أخذتُ وصفة طبية من طبيب، وقصدتُ أن أتعاطاها، فلا يحق لي القول بأنني قصدت نتائجها، بل يمكنني فقط أن أعرف أو ألا أعرف النتائج التي قد تقع. وهكذا، لا يمكن وصف القصد بأنه خير أو شر، لأن الخير والشر يعتمدان على النتائج فيها يتعلق باللذة أو الألم.

ويجب التمييز بين الدافع لفعل ما، والقصد. الدوافع الوحيدة التي نحن معنيون بها هي تلك التي تعمل بناء على الإرادة. فلكمي يكون الإنسان محكوماً بدافع ما، عليه أن ينظر إلى ما هو أبعد من فعله، بحيث ينتقل إلى نتائجه. شبٌّ حريق في منزل جارك، وكنت أنت تحت تأثير الخوف من امتداد الحريق إلى منزلك، خائفاً من أن بقاءك حيث أنت قد يودى لاحتراقك. ولذلك، هربت من منزلك. هذا إذاً هو الفعل، وما سواه دوافع الفعل. الدافع إلى حد كبير ليس شيئاً سوى اللذة أو الألم، يعملان بطريقة معينة. وهكذا يقرر بنتام أن «اللذة في حد ذاتها خيرة، لا بل هي الخير الوحيد، حتى عندما ننحّي جانباً التحرر من الألم، أما الألم فهو في حد ذاته شرّ، وهو فعلاً - وبلا استثناء -الشر الوحيد. وهذا ينطبق على كل نوع من أنواع الألم، وكل نوع من أنواع اللذة. ولذلك يتبع هذا أن ننفي وجود دوافع، تكون في ذاتها فاسدة». وإذا حسبنا الدوافع خيرّة أو شريرة فهي كذلك فقط بسبب آثارها، فهي خيرة بسبب ميلها إلى إنتاج اللذة أو تجنب للألم، وشريرة بسبب ميلها إلى إنتاج الألم أو تحاشي اللذة. تتطابق الدوافع المختلفة مع أنواع مختلفة من اللذة. وفي كثير من الأحيان يتصرف الإنسان بتأثير من دوافع مختلفة في نفس الوقت، «دافع واحد أو مجموعة دوافع تسير في اتجاه واحد؛ ودافع آخر أو مجموعة دوافع، كأنها هي في الانجاه المعاكس».

إذاً، ألا يوجد شيء في الإنسان يمكن وصفه وصفاً صحيحاً بأنه خيرٌ أو شرير؟ بلى، هناك بالتأكيد تصرفاته. لكن التصرف يكون خيرًا أو شريراً بحسب آثاره في إنتاج اللذة والألم. وعندما يعتاد الإنسان على القيام بأعهال تجلب اللذة أكثر من جلبها للألم للمجتمع، نقول إنه إنسان حسن التصرف.

رابعاً: يضع بنتام الخير والسر بالكلية تحت تصرف الفاعل، على النحو الذي تحدده النزعة التي في فعله، مقترنة بنظرته إلى نتائج الفعل. والسؤال الذي يطرح نفسه هو ما إذا كان هناك فرق بين الملذات، يخولنا الحكم على تصرفات الإنسان بأنها جيدة أو سيئة بالمعنى الأخلاقي. تكون تصرفات الإنسان خيرة عندما تكون النزعة في أفعاله خيرة، أي عندما تنتج اللذة، وعندما يتصرف بدافع «النظرة إلى الآخرين». ولكن، هل من المقنع أن نقسم الدوافع إلى فئتين، «فئة النظرة إلى الذات» و «فئة النظرة إلى الآخرين»؟ قرر بنتام عملياً أن الأمر ليس كذلك. الدافع الوحيد الذي يُحمل عليه الإنسان هو ألمه ولذته. «في كل فعل يمارسه، يقاد كل إنسان إلى السعي وراء السلوك الذي سيسهم بأعلى درجة في سعادته، بحسب رأيه في القضية التي يتعامل معها في الوقت الراهن». لذلك يتساوى ما كان دافع الإنسان فيه هو «النظرة الراهن».

إلى الذات» مع ما كان الدافع فيه هو «النظرة إلى الآخرين»، لأن الدافع النهائي هو الرغبة في الحصول على أعظم لذة.

خامساً: فوق ذلك، ميّنز بنتام بين الأخلاق الشخصية وفن التشريع، وسعى إلى وضع حدود كل منها. «الأخلاق في عموميتها، يمكن تعريفها على أنه فن توجيه أفعال الناس إلى إنتاج أقصى قدر من اللذة». الأخلاق الشخصية هي «فن حكم الذات، أو فن توجيمه الإنسان لأفعالمه». والحُكم أو التشريع هـو الفـن الـذي يُعنى بتوجيه تصرفات الفاعلين الآخرين، وغرضه هو إنتاج أقصى قدر من اللذة للمجتمع كله. إن الصفة التي يُظهرها الإنسان في أداء واجب تجاه نفسه (إذا كنا سنسمى هـذا واجباً) هي الحيطة. وبقدر ما قد يؤثر سلوكه على مصالح من حوله، يعتمـد الأمـر عـلى واجبـه تجـاه الآخريـن. فتجافيـك عـن الوقـوف حجر عشرة في طريق سعادة جارك هو الاستقامة، وإذا فعلتَ فعلاً زاد في سعادته، فهذا هو الإحسان. وإذا سئلنا: لماذا يجب أن نطيع ما تمليه علينا الاستقامة والإحسان؟ يجيب بنتام على ذلك بأنه في حين أن «مصالح الإنسان الشخصية هي المصالح الوحيدة التي يجد فيها الإنسان في جميع الأوقات وفي كل المناسبات دوافع مناسبة يسترشد بها»، فمع ذلك «ليس هناك مناسبات لا يجد فيها الإنسان دوافع تدفعه للاسترشاد بسعادة الآخريس. في المقسام الأول، لديسه، في جميسع المناسسبات، الدافسع الاجتهاعسي الخالص للتعاطف أو الإحسان، وفي المقام الشاني، لديمه في معظم المناسبات، دوافع شبه اجتماعية كالحب والصداقة والحرص على السمعة الحسنة. سيؤثر دافع التعاطف عليه تأثيراً أكثر أو أقل،

وفقاً لتحيز حساسيته، أما الدافعان الآخران فيخضعان لمجموعة متنوعة من الظروف، وبشكل أساسي، وفقاً لقوة قدراته الفكرية وصلابة عقله وثباته، وكمية الحساسية الأخلاقية عنده، وصفات الأشخاص الذين يتعين عليه أن يتعامل معهم».

ومثلما أن الآداب الخاصة والتشريعات لهما نفس الغاية، أي إسعاد كل فردمن أفراد المجتمع، فإنهما أيضاً تسيران إلى حدما جنباً إلى جنب. هل تختلفان في شيء؟ إنهما تختلفان بقدر اختلاف الأفعال التي هما بها معنيتان. «لا توجد حالة لا يتعين فيها على الفرد أن يوجه سلوكه لتحقيق سعادته وسعادة بقية الخلائق، ولكن هناك حالات لا يجب فيها على التشريع أن يسعى لتوجيه سلوك أعضاء المجتمع. فيجب على كل فرد أن يقوم بكل فعل يعد بأن يكون مفيداً للمجتمع أجمع (بها في ذلك نفسه)، ولكن لا يتعين على المشرع إجبار الفرد على كل فعل من هذا القبيل».

فهنـاك أفعـال لا يجـوز للمـشرع أن يتدخـل فيهـا، وإنـما تُـترك للأخـلاق الشـخصية. مـا هـذه الحـالات؟

(أ) ينبغي ألا تتدخل التشريعات عندما تكون العقوبة غير فعالة. على سبيل المشال، لا جدوى من معاقبة إنسان لعدم إطاعته لقانون لم يُعلن عنه على النحو الواجب من قبل، ومع ذلك، الاعتراف بحكمة القانون يقتضي القول بأن ذلك الفعل ضار في نتائجه ولا شك أنه سيتعارض مع الأخلاق الشخصية. عندما تغيب فعالية القانون، كما في حالة الشخص المجنون، عنيب أيضاً القانون الشخصي. لكن تبقى المنطقة الرئيسة

التي تعمل فيها الأخلاق الشخصية من تلقاء نفسها كامنة في الحالات التي لا يكون العقاب فيها مفيداً. وهكذا، عندما يفرّ الشخص المذنب من جميع احتهالات القبض عليه، خاصة إذا كان إغراء ارتكاب الجريمة قوياً للغاية، أو عندما يكون هناك خوف من معاقبة الأبرياء، فإن الأمر هنا يعود إلى الأخلاق الشخصية وحدها، كما في مثال الخيانة أو الجحود.

(ب) « قواعد الحيطة () من قواعد الواجب الأخلاقي، وحاجتها للتشريع أقل من بقية القواعد. وتقصير الإنسان في أداء واجبه تجاه نفسه، لا يمكن أن يكون إلا بسبب قصور في الفهم».(٥) كل ما يأمل المشرع في القيام به هو رفع فعالية الأخلاق الشخصية بمنح التوجيه والدعم للعقوبة الأخلاقية. ما حجم فرصة النجاح عندما يسعى المشرع للقضاء على السكر والزنا بواسطة العقوبة القانونية؟ كل التعذيب الـذي يمكن للبراعـة أن تبتكره لن يحقق هذه الغاية. وقبل أن يحقق أي تقدم يستحق الذكر، سيكون لدينا كتلة من الشر تكونت بسبب العقوبة وتجاوز حجمها الأذي المكن للجريمة بالاف الأضعاف. أما الصعوبة الكبيرة فتكمن في انتزاع الأدلة على الجريمة، فهو شيء لا يمكن النجاح فيه دون بث الفزع في كل عائلة، وتمزيق أواصر التعاطف، وبتركل تأثير ممكن للدوافع الاجتماعية. هذا ليس الأسوأ، فالتدخل التشريعي يكون أسوأ ما يكون فيما

<sup>(1)</sup> فضيلة الحيطة prudence وهي الحكمة العملية التي تدعو إلى الأحذ بالأحزم والأحوط، إذا بنى المرء خياراته على الفكر والعلم، فتجنب بذلك المخاطر. وهي إحدى الفضائل الأربع التي أشاد بها أفلاطون، ثم تبعه عليها الرواقيون، ومنهم إلى المسيحية. (المترجم)

<sup>(2)</sup> جيريمي بنتام: مقدمة لمبادئ الأخلاق والتشريع، ص 248. (المترجم)

يتعلق بأمور الدين. على سبيل المثال، سمعنا كيف أن الملك لويس الرابع عشر بدافع التعاطف الخالص والطيبة زج بشعبه في إجراءات قسرية، أنتجت كل البؤس الذي ما كان ليبتكره إلا أشد الناس حقداً.(1)

(ج) قواعد الاستقامة أكثر حاجة من غيرها إلى مساعدة من جانب التشريع، وقد وجدنا أن تدخلات بنتام فيها أكثر شمولاً. «هناك حالات قليلة، إن وُجدت، حيث لا يكون من المناسب معاقبة إنسان لاعتدائه على جاره، وهنا يجب أن نعرف أولاً: ما إملاءات التشريع، قبل أن نعرف ما إملاءات الأخلاق الشخصة؟»(2)

(د) إلى حد كبير، من الضروري أن نترك الأخلاق الشخصية لتتولى وضع قواعد الإحسان، لأننا نجد أن صفة الإحسان في الفعل – من حيث إنها قاعدة – تعتمد على كونها حرة وطوعية. من الممكن هنا أن نلخص ما قاله بنتام: «الأخلاق تُعلمنا كيف يمكن لكل إنسان أن يعد نفسه لمتابعة المسار الأكثر ملاءمة لسعادته من خلال هذه الدوافع، وكها تُقدم أنفسها. وظيفة التشريع هي أن يعلمنا كيف يمكن للجهاعة التي يتكون منها المجتمع أن تطرق المسار الذي يكون، على وجه العموم، هو الأكثر ملاءمة لسعادة المجتمع كله، عن طريق استحضار الدوافع التي يطبقها المشرع». ويضيف بنتام بأن الرأي العام والدين يضعان روادعهها الخاصة. إلا أن السابق يتعارض كثيراً

 <sup>(1)</sup> يشير إلى اضطهاده لطائفة الهوغونوت البروتستانتية، والقوانين التعسفية التي أخضعهم لها،
 الأمر الذي أدى إلى هجرتهم إلى ألمانيا وإنكلترا. (المترجم)

<sup>(2)</sup> جيريمي بنتام: مقدمة لمبادئ الأخلاق والتشريع، ص 9. (المترجم)

مع الصالح العام، واللاحق تأثيره ضعيف وغير مؤكد.

في مجمل نظرية بنتام الأخلاقية، هناك غموض يضفي عليها أجواء خادعة من المعقولية والاتساق. فقد رسم مؤسس المدرسة النفعية الحديثة خطوطه العريضة الرئيسة للمذهب المشترك، وتعاليمه، كتعاليم تلاميذه، تقوم على مبدأين متايزين، بل متناقضين.

أولاً: محاولة بنتام للبرهنة على أننا نستطيع إحداث الموازنة بين الملذات والآلام بعمليات حسابية لكل واحدة منهها بشكل منفصل، تقوم على الخلط بين اللذة والألم بكونها مشاعر وكونها من مواضيع الفكر. دعونا نأخيذ مشال بنتام عن الإنسان البذي يفكر في شراء عقار. إنه يستدعي في خياله الملذات المختلفة المرتبطة بعملية الشراء، وكمية كل واحدة منها وهبي تتضاعف مع مرور الوقت الذي يتوقع أن يستمتع بها فيه، ويضيف إلى المجموع مقدار اللذة الإضافية التي ستحصل له عند لحظة الشراء. هذا يعنى ضمناً أن كل الملذات التي تشكل المجموع الكلي لها درجة معينة من الشدة، يمكن من الناحية التقريبية على الأقبل أن تُحدد سلفاً. لكن بنتام أشبار بنفسيه إلى أن الملذات تختلف باختلاف حساسية الفرد. وهذا بالتأكيد يعنى ألا توجد لـذة لهـا أي كميـة تحسب دون حساب لعلاقتهـا بفكـرة الـذات، فاللذات همي التمي تشعر بالللذة. وهكلذا تعنى كمية اللذة تحقيقاً لشيء معين يكون وسيلة لجلب رضا الإنسان الذي يتوقعها. وما يفعله الإنسان حقاً هو أنه يقارن الاختالاف في وسائل رضا النذات، ويُعلن - بناء على خبرات السابقة - أن

بعض الأشياء ستكون وسيلة أفضل لتحقيق ذاته، من الأشياء الأخرى. إنه لا يعبارض بين مشاعر اللذة لذاتها، وإنها يقبارن ذاته في أثناء وجودها في مجموعة من الظروف المثالية مع ذاته في أثناء وجودها في مجموعة من الظروف المثالية الأخرى. إذا أزلنا مفهوم الـذات، فلـن يكـون الإنسـان قـادراً عـلى القـول بـأن لذة ما تحتوي كمية أقبل من غيرها. إننا نجد بصفة مستمرة أن الإنسان عندما يقرر أن لذة ما هي أكبر من الأخرى، فهو ضمنياً يضيف: «أكبر بالنسبة لي ولأولئك الذين يُشْبهونني بالطبيعة». ولكن إذا كان مفهوم «ذاته» كذات دائمة قادرة على الرضا بمختلف الطرق المحددة هو ما يعطى المعنى لحساب اللذات المفترضة، ألا يكون من الواضح أنها ليست اللذة كشعور مجرد، وإنها اللذة بكونه إرضاء محتملاً لذاته المثالية هي ما يحدد حقاً: أكان - في الحالة المذكورة - سيشترى العقار أم لا؟ ثانياً: يترتب على هذا أن تحقيق طبيعة الإنسان في كمالها المشالي هو غايـة كل فعـل، وليـس اللـذة كـما قـرر بنتـام. عندمـا نضـع جانبـأ أى شيء يسعى به الإنسان لإرضاء نفسه إذا كان يتعارض مع السلوك الأعلى، نستطيع أن نسوّغ حكمنا بأنه يقوم على أساس أن ما وضعناه جانباً كان يتعارض مع فكرة الإنسانية الكاملة، وسنقول: إن الإنسان قد يسعى لانتهاك طبيعته الحقيقية. الفكرة عن ذاته التي يسعى إلى تحقيقها تتعارض مع فكرة ذاته التي هو واع بها على الأقبل بشكل غامض. يُضيّع المبذّر ماله في حياة اللهو، لكنه يعود في النهاية إلى ذاته. وعن طريق معارضته بين ما كان يحاول تحقيقه مع المثل الأعلى لذاته، ينزوره الندم، فيدرك

مدى فقر حقيقته، مقارنة بذاته المثالية. وهكذا تبرز فكرة ما يجب أن يكون عليه، في مقابل ما هو عليه بالفعل. في البداية، يقوم مفهوم الواجب الأخلاقي بدور سلبي. يقول: «لم أفعل ما كان واجباً علي أن أفعله». ولذلك يدين نفسه في مقابل ذات لم تتحقق. لكن هذه ليست سوى بداية لتغير حياته. ما كان واجباً عليه، ليس مجرد فكرة سلبية تقرر أن ما هو عليه بالفعل لا يتوافق مع ما يجب أن يكون عليه، ولكن في هذا النفي يوجد بالفعل وعد وإمكانية لما قد يصبح عليه. وهكذا يمضي لتحقيق المشل الأعلى عن ذاته كما ينبغي أن يكون، ويضيف: «أقوم وأذهب إلى أبي». (1)

ثالثاً: يعاني تصوّر بنتام للقصدية أو الإرادة من عيب مماثل. يرى بنتام أن الإنسان قد يقصد القيام بفعل ما، لكن قصده لا علاقة له بنتائج فعله على ذاته ولا على الآخرين. والآن، إذا فصلنا الفعل عن نتائجه، فإنه سيفقد أي صفة أخلاقية، ومن ثَمَّ يقرر بنتام بطبيعة الحال أنه لا يوجد قصد خيرٌ أو شرير. أما الصحيح، فهو أن الفعل المعزول بطريقة بنتام ليس فعلاً على الإطلاق، وإنها هو مجرد حركة جسدية. إن فعل أخذ وصفة من الطبيب، في حدذاته، لا يُنظر إليه على أنه فعل إنساني مميز، ولكن لا أحد يأخذ وصفة طبية دون غاية. إنه يرغب في إزالة شيء يتعارض مع سريان صحته الجسدية، ويرغب في الصحة لأنها مرتبطة بفكرته عن ذاته كها يجب أن تكون. ومن ثَمَّ تكون القصدية، بشكل صحيح، هي إرادة فعل معين وسيلة لتحقيق غاية معينة.

إنجيل لوقا: 15–18.

لكن لا يمكن أن يكون هناك رغبة في فعل ما، وسيلة، ما لم يكن هناك وعي بالغاية التي تسعى إليها الوسيلة. لذلك فالقصدية هي إرادة الوسيلة التي يتم من خلالها البحث عن غاية سابقة بغرض الحصول عليها.

رابعاً: يفصل بنتام فصلاً مماثلاً بين الدافع والنتائج. ويقول بنتام: إن الدافع هو دائهاً رغبة في اللذة، وبها أن اللذة هي دائهاً خيرِّة، فلا يوجد دافع شرير في حد ذاته. بالتأكيد، إذا فصلنا الدافع عن النتائج، فالدافع ليس خيراً ولا شراً، وببداهة ليس له أي صفة أخلاقة.

هـذا يقو دنا إلى أن الشعور باللذة في حـد ذاتـه ليـس دافعـاً عـلي الإطلاق. فالدافع هو دائماً الرغبة في تحقيق اللذات. وإذا أغفلننا النات المثالية، فلن نتمكن من النظير إلى الدافع إلا أنه شعور ينشأ تلقائياً في العقل، وتليه حركة خارجية معينة. لكن الدافع الني يتصف بهذه الصفة غير موجود. عندما يفعل الإنسان الخير بدافع الإحسان، يفعل ذلك لأنه وضع أمامه هذه الغاية طريقاً من الطرق التي تمكنه من تحقيق طبيعته المثالية. ومن ثُمَّم يكون من طبيعة الدافع أن ينطوي على النتائج. يجبب ألا نتصوّر النتائج أنها مجرد علاقة حركة خارجية بحركات خارجية أخرى، تتبعها أثراً لها، كما هي عند بنتام. النتائج التي يضعها الإنسان أمام ذاته هي نتائيج سيمر بها في طريق تحقيق المشل الأعلى لذاته، مثل أعلى يدخل شخصيته ويشكلها ، وهي خير أو شر بحسب تحقيقها أو عدم تحقيقها للغاية المنشودة. وبالتالي، يظهر أن الدافع والنتائج هما نفس الشيء؛ إذ نرى السابق الفاعل المريد،

ونرى اللاحقَ الشيءَ المراد. ولذلك نقرر أن لكل دافع شخصية أخلاقية متميزة، سواء أكانت خيراً أم شراً.

خامساً: يرى بنتام أن الشيء الوحيد الذي يمكن أن يوصف بالخير هو تصرفات الإنسان. ويعني بهذا أن فعل الإنسان خير إذا أدت تصرفاته، بشكل عام، إلى إنتاج لذة أكثر من الألم. هذه طريقة أخرى لتكرار قوله بعدم وجود قصد خيِّر أو شرير. هذا ما قاله بنتام بقريب من الصراحة، عندما أخبرنا أن تصرفات الإنسان هي «مجموع مقاصده»، وهذا متضمن في تحديده الافتراضي للتصرفات الخيرة بأنها التي ينتج عنها وهذا متضمن في تحديده للتصرفات الشريرة بأنها التي ينتج عنها الأذى. ومن ثَمَّ ليست تصرفات الإنسان خيّرة خالصة ولا شريرة خالصة في أي حال من الأحوال، بحيث تستحق الثناء الأخلاقي أو اللوم. وليس من قبيل المفاجأة أن ينتج مثل هذا الرأي عن نظرة بنتام إلى الإرادة. فهو ينطلق، بطبيعة الحال، من المذهب الذي يرى أن الإرادة مجرد نتيجة لبعض الدوافع التي تعتمد على «درجة حساسية الإنسان».

سادساً: نأتي الآن إلى ذلك الجزء من مذهب بنتام، حيث نجد تحليله الخاطئ للطبيعة البشرية يضع نفسه في صراع شبه مفتوح بين مبدأين متعارضين. فإذا سلّمنا بأن اللذة هي غاية ودافع الفعل، فسيبقى السؤال قائهاً: لذة من؟ هل الغاية هي إنتاج أكبر قدر من اللذة لكل فرد، أم لأكبر عدد ممكن من الأفراد؟ هل يرغب الدافع في اللذة الشخصية، أم في لذة المجتمع أجمع؟ هنا يتلاعب بنتام باللغة بأسلوب سريع وفضفاض، وبطريقة تجعل كل تفكير واضح في السؤال مستحيلاً.

(أ) الأخلاق الشخصية والتشريعات لها نفس الغايسة؛ سعادة كل عضو من أعضاء المجتمع. الآن نرى أن الالتباس بات واضحاً. فإذا كان كل إنسان سيبحث عن لذته ومصلحته، فلا شك في أننا سنرى أن خير كل عضو في المجتمع سيكون هو الغاية، مع أن خير كل واحد على حدة هو المطلوب. من ناحية أخرى، لا يسعى المشرع لخير إنسان واحد، أو خير مجموعة من الناس، بل خير كل الناس؛ مع أن هذا الخير سيكون حظ بعض الناس منه أكبر من غيرهم.

(ب) القول بأن دافع كل إنسان هو رغبته في تحقيق لذته، هو بالتأكيد نفس القول بأن كل فرد من أفراد المجتمع ينطلق من البحث عن اللذة. لا يسعى المشرع وراء الخير الفردي، وإنها غايته هي الخير الجمعي، فكيف سيرُغب الأفراد في أن يختاروا الخير للجميع؟ يُقِرُّ بنتام بأنه لا يمكنه فعل ذلك إلا بإقناع كل فرد بأن مصلحته مرتبطة بمصلحة الآخرين، وبعبارة أخرى: فإن الدافع لفعل الفرد هو دائهاً مراعاة لذته الشخصية، وبالتالي فمن الواضح أن التمييز بين «النظرة إلى الذات» و«النظرة إلى الذات.

سابعاً: هذا الاعتراض لا يمكن التخلص منه دون إعادة تشكيل كاملة للمذهب. عندما نرى أن الغاية دائماً هي تحقيق الذات العليا، فسنرى أيضاً أن إقامة المعارضة بين دافع «النظرة إلى الذات» ودافع «النظرة إلى الآخرين» هي معارضة خاطئة. فأفضل طريقة يُدرك بها المرء ذاته هي في السعي من أجل خير الآخرين، ولن

يمكنه السعي حقاً لمصلحة الآخرين دون السعي إلى تحقيق ذاته. لا توجد مجموعتان متعارضتان من الدوافع هنا. ومن وجهة نظر أخلاقية، يجب إلغاء التمييز بين الذات والآخرين وتجاوزه، أما ما يُسمى في لغة العامة بالأنانية، فلا بد أن يُنظر إليه فوراً على أنه يتعارض مع خير الفرد وخير الجاعة.

## الفصل الثامن **جون ستيوارت مل**

رأينا في بنتام رجلاً ذا نظرية أخلاقية تعكس نزعته الخيرة وشخصيته العملية، كما وجدنا قصوراً في إدراكه للصعوبات الفكرية المرتبطة بأساس نظريته. أما جون ستيوارت مِل فلم يعانِ من المحدودية التي وجدناها عند سلفه. اشتعلت الحاسة الإنسانية عند مِل كاللهب المتقد، كما حدث مع بنتام، ولكن اللهب كان أنقى، فسلط الضوء على كل الأنحاء بشكل أوضح وأوسع مجالاً. وقد أخذ دقة التأمل التي رأيناها عند هيوم، ووتحدها مع حماسة سبينوزا للحقيقة. والمذهب الأخلاقي عند هذا الرجل لا يسعه إلا أن يعكس ضخامة طبيعته الشخصية. لكنه قد يعكس أيضاً حدة ذهنه وقدرته على خداع الذات. لأسباب يمكن فهمها بسهولة، تمسّك مِل إلى آخر كلماته بالمبدأ الرئيس لمذهب اللذة، فهمها بسهولة، تعارض مع المذهب الأول.

أولاً: غاية الحياة عند مِل -مثل كل أصحاب مذهب اللذة- هي اللذة. فنظرية الحياة التي تأسس عليها مذهب «المنفعة العامة» تقوم على أن «اللذة والتحرر من الألم هما فقط الغاية المرغوب فيها»، وأن كل الأشياء المرغوب فيها، مرغوب فيها فقط بسبب اللذة المتأصلة فيها، أو بسبب كونها وسيلة لتعزيز اللذة والوقاية من الألم. من هنا، تكون الأفعال صحيحة بقدر ما تنحو إلى تعزيز السعادة، وتكون خاطئة بقدر ما تنحو إلى إنتاج ما هو ضد السعادة. ومع أن السعادة هي غاية الحياة، لكن المقصود ليس السعادة العظمى لحاملها، وإنها المقصود هو أكبر كمية من السعادة جمعاء.

إلى هذا الحديتفق مل مع بنتام، لكنه يختلف في جزئية، شديدة الأهمية، عندما ينكر أن التمييز الوحيد بين الملذات هو في الكم. كانت هـذه نقطة أساسية في مذهـب بنتام، ومـن هنا فقد حـاول إثبات أن خيرية الفعل يمكن تحديدها بأن نجمع الشدة والمدة والفروقات الكمية الأخرى في الملذات المتوقعة والآلام، وتحقيق التوازن بينهما. هذا الأسلوب في تقدير قيمة اللذة هجره مِل عملياً، ولأجل ذلك استعاض عن مقارنة الملذات والآلام باختلافها على مستوى «الكيف»، أو على الأقل، صارت الطريقة الكمية عنده مجرد وسيلة لترتيب الملذات التي تنتمي لنفس النوع في مقياس متدرج من الرغبات. يقول مِل إنه وجد أن نظرية اللذة في الحياة تنتج كراهية متأصلة في كثير من الأذهبان. «افتراض أن الحياة (كما يعبرّون) ليس لها غايبة أعلى من اللذة، جعلهم يصفونها بأنها نظرية دنيشة ومُذلِّة؛ وأنه مذهب لا يليق إلا بالخنازير التي كان أتباع أبيقور يُشَبَّهون بها بازدراء كبير، في حقبة مبكرة جداً».(١) لكن هذه التهمة تفترض أن البشر لن يكونوا قادرين على معرفة

<sup>(1)</sup> جون ستيوارت مل: مذهب المنفعة، الفصل الثاني. (المترجم)

ملذات غير ملذات الخنازير، وهذه المقارنة بين حياة الأبيقوريين وحياة الحيوانات مُهينة، خصوصاً أن ملذات الحيوان لا تُشبع تصوّر الإنسان للسعادة.

لا توجد نظرية أبيقورية معروفة للحياة إلا وتضفي على ملذات العقل والأحاسيس والخيال والمشاعر الأخلاقية قيمة أعلى بكثير من ملذات الجسد. ويتوافق مع مبدأ المنفعة أن ندرك أن بعض الملذات مرغوب فيها أكثر وذات قيمة أكبر من غيرها، وسيكون من السخف أن نأخذ الكيف والكم معاً في عين الحسبان عند تقدير كل شيء، في حين نعتمد على الكم فقط عند تقدير اللذة. لا شك أن تقدير نفس اللذة يتغير بحسب الأشخاص المختلفين، ولكن تفوق لذة على أخرى يجب أن يحدده حُكم أولئك الذين لديهم خبرة باللذتين. يذهب مِل إلى حد القول بأن هناك ملذات متفوقة جوهرياً حتى أنها تغلب الكم الذي تتميز به أي لذة أخرى.

وينطبق هذا على كل الملذات المرتبطة بالمَلكات العليا. «لا يوجد إنسان ذكي سيقبل بأن يكون أحمق، ولا شخص متعلم سيقبل بأن يكون جاهلاً، ولا شخص لديه شعور وضمير سيقبل بأن يكون أنانياً أو منحطاً. ومع ذلك ينبغي أن نخبرهم بأن رضا الأحمق والغبي والوغد بنصيبهم أكبر من رضاهم بنصيبهم». إن «الإحساس بالكرامة» يمنع كل إنسان من أن «يغرق فيها يشعر أنه درجة منحطة من الوجود». و« من الأفضل أن تكون إنساناً غير راض بدلاً من أن تكون خنزيراً راضياً، ومن الأفضل أن تكون إنساناً تكون سعّر راض بدلاً من أن تكون جنزيراً راضياً، ومن الأفضل أن تكون الشعر راض بدلاً من أن تكون أن تكون أن تكون المنابعة عن راض بدلاً من أن تكون أن تكون أن تكون الأفضل أن

إذاً الغاية النهائية هي وجود خال من الألم وغنيٌ بالبهجة الممكنة، على مستوى الكمّ والكيف. وإذا اعترض أحدٌ بأن هذه الغاية غير قابلة للتحقيق، فالجواب هو أن السعادة لا تعني «حياة النشوة»، وإنها «لحظات في وجود لا نرى فيه إلا القليل من الآلام العابرة والكثير من الملذات المتنوعة». مثل هذه الحياة يمكن أن نحققها جمعاً في ظروف اجتماعية مناسبة.

الما من شك في أن العيش دون سعادة ممكن، هذا أمر يُفعل أحياناً بطواعية، كما في حال الأبطال والشهداء، من أجل شيء يرونه أكبر قيمة من السعادة الشخصية. لكن ما هو هذا الشيء، إن لم يكن إدخال السعادة على الآخرين، أو من متطلبات السعادة؟ يجب أن تكون التضحية بالنفس من أجل غاية؛ لأنها ليست غاية في حد ذاتها. وإذا قيل لنا إن غايتها ليست السعادة وإنها الفضيلة، والفضيلة أفضل من السعادة، فهنا سأسأل، هل كان البطل أو الشهيد سيُقدِم على التضحية لو لم يعتقد بأنه سيمنح الآخرين حصائة، في لا يقومون بتضحيات مماثلة؟ " ترفض أخلاق مذهب المنفعة الاعتراف بأن التضحية خير في ذاتها. فالتضحية التي لا تزيد المجموع الكلي للسعادة، أو لا تميل إلى زيادته، تعد تضحية ضائعة.

ثانياً: بها أن الغاية هي السعادة العظمى، فالمنتظر من الفعل الخيرِّ أن يقوم بتعزيز هذه الغاية. ولكن مِل، مثل بنتام، يرى أنه لا يجب على الفرد في جميع الحالات أن يتحرك للفعل بناء على ما تقتضيه مصلحة المجتمع فقط. «الدافع لا علاقة له بأخلاقية الفعل. فمن ينقذ إنساناً من الغرق فعل ما هو صواب أخلاقياً، سواء أكان

دافعـه الواجـب أم الأمـل في أن تتـم مكافأتـه مقابـل مـا تجشـم مـن عناءً". ومن الاعتراضات التي قوبل بها هذا الرأي أنه في حالة الطاغيـة الـذي ينقـذ رجـلاً مـن الغـ, ق، ودافعـه أن يعذبـه تعذيبـاً أشد، سيبقى الفعل بناء على هذا الرأى صواباً من الناحية الأخلاقية. جواب مِل هو أن الفعل في هذا الحالة لم يأت نتيجة لدافع يختلف عن دافع الواجب أو الخير، بل جاء من قصد مختلف، وهذا الاختلاف في القصد هو ما يعطى الفعل طابعه الأخلاقي. «المقصود حقاً هو تعذيب الرجل، وإنقاذه من الغرق هو مجرد خطوة أولى ضرورية من أجل فعل هو أكثر فظاعة من تركه للغرق»(١). «إن أخلاقية الفعل تعتمد كلية على القصد، أي على ما يريد الفاعل أن يفعله. لكن الدافع، أي الشعور الذي يجعله يريد الفعل، عندما لا يحدث أثراً في الفعل، فب اتأثير ليه على الأخلاق، مع أن له بالغ الأثر في تقديرنا الأخلاقي للفاعل، خاصة إذا أشار إلى تصرف اعتبادى خَيرٌ أو شرير يعبر عن ميل في الشخصية التي من المحتمل أن تنشأ عنها أفعال مؤذية أو مفيدة». إذا الفعل خَيرٌ عندما يقصد الفاعل فعله، وعندما ينزع إلى أن يقدّم للمجتمع نتيجةً له، لذةً أكبر من الألم. إذا لم أقصد الفعل أو لم أرده، فإنه ليس بفعلى، لكن إن سلّمنا بأنه فعلى، فسنقول إن خيريته تعتمد كلية على تأثيره في دعم الخير للعموم. مرة أخرى، هذا التصرف يعدّ خَيرًا إذا كان لدينا سبب. لنفترض أنه سيؤدي إلى إرادة الأفعال التي من شأنها إنتاج الكثير من اللذة بشكل عام.

<sup>(1)</sup> جون ستيوارت مل: مذهب المنفعة، ما هو مذهب المنفعة؟ الفصل الثاني.

ثالثاً: ما الدوافع التي تؤدي إلى تعزين سعادة العموم؟ لدينا دوافع خارجية وأخرى داخلية.

(أ) هناك روادع خارجية، مثل الأمل في محبة الآخرين، والخوف من استياء إخوتنا من المخلوقات الأخرى، أو من غضب حاكم الكون، وأضف إلى هذا ما قد يكون لدينا من التعاطف أو المودة لهم، أو من الحب والرهبة التي تكون لله، كل هذا يدعونا لطاعته، ولأن نغض النظر عن النتائج الأنانية التي نريدها.

(ب) الروادع الداخلية هي "شعور نحسه في أذهاننا، بألم تزداد حدته أو تقل، يصاحب التقصير في أداء الواجب». هذا الشعور ليس فطرياً وإنها هو مكتسب. فالرغبة في أن نكون في وحدة مع إخوتنا البشر هي شعور طبيعي قوي، وينزع إلى أن يصبح أقوى مع تقدم الحضارة. لكن المجتمع الذي يقوم على المساواة يمكن أن يوجد فقط على أساس يقرر أن مصلحة الجميع في التساوي، ومن ثَمَّ يكبر الطفل وهو غير قادر على تصوّر حالة التجاهل التام لمصالح الآخرين. وحتى عندما يكون الإنسان محروماً من مثل هذه المشاعر في نفسه كشخص، يكون الإنسان محروماً من مثل هذه المشاعر في نفسه كشخص، جراثيم الشعور، وستتم تغذيتها من خلال عدوى التعاطف وتأثير التعليم.

رابعاً: ربه يظل قائماً الاعتراضُ القائل بأنه في حين أنه قد ثبت أن هناك دوافع قوية للبحث عن الخير للعموم، فلم يثبت أنه يجب على الإنسان أن يطلبه. يقوم مذهب المنفعة العامة على أن

السعادة مرغوب فيها، وهي الشيء الوحيد المرغوب فيه كغاية؛ وكل الأسياء الأخرى تكون مرغوباً فيها، فقط لكونها وسيلة لتحقيق تلك الغاية، لكن ما الدليل على هذا المذهب؟ الدليل الوحيد على أن أي شيء مرغوب فيه، هو أن الناس يرغبون فيه بالفعل. فلا يمكن إعطاء سبب لكون سعادة العموم مرغوب فيها، سوى أن كل فرد يرغب في سعادته الشخصية، مقدر ما يعتقد بإمكان تحقيقها. لكن مع هذه الحقيقة، فليس لدينا فقط كل الأدلة التي تدعم هذه القضية، ولكن أيضاً كل ما يمكن أن يتطلبه القول بأن السعادة خيرة، وأن سعادة كل شخص هي خير لذلك الشخص، وسعادة العموم خير لجميع الأشخاص.

لكن يمكن القول بأن هذا قد فشل في البرهنة على أن الناس لا يرغبون في أي شيء سوى السعادة. فهم يرغبون، على سبيل المثال، في الفضيلة وغياب الرذيلة، رغبة لا تقل عن رغبتهم في حضور اللذة وغياب الألم. وإذا كان هناك غايات أخرى للفعل البشري غير السعادة، فكيف سنثبت أن السعادة هي المعيار الوحيد؟

يعترف مِل بأن الفضيلة بالنسبة إلى الفرد قد تكون خَيرة في حد ذاتها. لكنه يؤمن بأن الفضيلة - مع أنها ليست بشكل طبيعي وأصيل جزءاً من الغاية - فقد أصبحت كذلك «عند أولئك الذين يجبونها دون اهتهام حقيقي بها». فهم يرغبون فيها ويعتزون بها، لا باتخاذها وسيلة للسعادة، وإنها بعدّها جزءاً من السعادة. وما كان في الأصل وسيلة يمكن أن يصبح مرغوباً فيه

في حد ذاته، لاقترانه بها هو وسيلة إليه. وهكذا يكون المال في كثير من الحالات مرغوباً فيه لذاته. وبعدلاً من كونه وسيلة إلى السعادة، أصبح في حد ذاته مكوناً رئيساً في تصوّر الفرد للسعادة. والفضيلة خَيرة لنفس الوصف. فلم تكن هناك رغبة أصيلة فيها ولا دافعاً يرنو إليها، إلا أنها تفضي إلى اللذة، وبدرجة أخص فيها ولا دافعاً يرنو إليها، إلا أنها تفضي إلى اللذة، وبدرجة أخص تحمي من الألم. ومن خلال هذا الارتباط الذي تم تشكيله على هذا النحو، يمكن الشعور بأن الفضيلة خَيرة في حد ذاتها، وأنها مطلوبة بشدة مثل أي خير آخر. أما في الواقع، فلا شيء مرغوب فيه حقاً إلا السعادة. «أولئك الذين يرغبون في الفضيلة لذاتها، يرغبون فيها إما لأن الوعي بها لذة، أو لأن الوعي بغيابها يسبب الألم، أو لكلا السببين متحدين. »(1)

خامساً: يبقى سؤال آخر، عن العلاقة بين العدل ومذهب المنفعة.

(أ) ماذا نعني بالعدالة؟ ما هي الصفة المميزة التي تجعلنا نصف فعلاً ما بأنه عادل أو غير عادل؟ في المقام الأول، يعد الفعل غير عادل عندما يُحرم أي شخص من حريته الشخصية أو من ممتلكاته أو أي شيء آخر يخصه بموجب القانون، فالفعل العادل هنا هو ذلك الذي يحترم الحقوق القانونية. لكن في بعض الأحيان لا يعترف القانون بحقوق يجوز للأفراد المطالبة بها لأسباب معقولة، ومن ثَمَّ يأتي في المرتبة الثانية أن تتمشل العدالة في منح الأشخاص تلك الأشياء التي لهم حق أخلاقي فيها. وفي المرتبة الثالثة، من العدل أن يحصل كل فردعلى فيها.

<sup>(1)</sup> جون ستيوارت مل: مذهب المنفعة، الفصل الرابع.

نتيجة أعماله، فمن عموم القول أنَّ الشخص يستحق الخير إذا فعل الصواب، ويستحق الشر إذا أخطأ. وفي المرتبة الرابعة، من الظلم أن تخون أي شخص. وفي المرتبة الخامسة، يتعارض التحيّز مع العدالة، أي أن تقوم بتفضيل شخص على آخر، في قضايا لا يجوز فيها التفضيل. وأخيراً، فكرة المساواة بمعنى ما، متضمنة في العدالة، مع أنها تعنى عملياً حماية الحقوق الموجودة أكثر من كونها توزيعاً لها بالتساوي بين جميع أفراد المجتمع. وحتى في البلدان التبي يوجد فيها العبيد، تم احترام حقوق العبد من الناحية النظرية، مع أنه يصعب القول بأن هذه الحقوق موجودة من الناحية العملية. ما هو مشترك بين هذه الأفكار المختلفة هو أن العدالة تتضمن شيئاً، من الصواب القيام به، ومن الخطأ تركه، وفوق ذلك همي شيء يمكن لبعض الأفراد أن يدّعوا بأنه حقهم الأخلاقي. لكن، ليس لأحد حق أخلاقي فى كرمنا أو إحساننا، لأننا لسنا ملزمين أخلاقياً بمارسة هذه الفضائل تجاه أحد.

(ب) كيف إذاً سنميز الشعور بالعدالة عن الشعور الذي يصاحب الفكرة؟ إن المكونين الأساسيين للشعور بالعدالة هما الرغبة في معاقبة الشخص المسيء، والاعتقاد بأن هناك شخصاً معيناً قد تم إلحاق الأذى به. إن الرغبة في معاقبة المسيء نتيجة عفوية لشعورين طبيعيين، الحافز الحيواني للدفاع عن النفس، والشعور بالتعاطف. ومن الطبيعي أن نشعر بالاستياء والنفور أو بالرغبة في الانتقام من أي ضرر، أو أي محاولة لإلحاق الأذى بنا، أو بأولئك الذين نتعاطف معهم. هذا الشعور موجود عند

كل الحيوانات، فكل حيوان سيحاول أن يؤذي من آذاه أو آذي صغاره. يختلف البشر عن الحيوانات الأخرى في خاصيتين: أولاً: في قدرتهم على التعاطف مع جميع البشر، وحتى مع جميع الكائنات الحية. ثانياً: في امتلاكهم عقلاً أكثر تطوراً، بفضله يكون الإنسان قادراً على تحقيق مجتمع المصالح الذي يجمعه مع الآخرين. ومن ثَمَّ تكون الرغبة في المعاقبة هي نفسها الشعور الطبيعي بالرغبة في الانتقام الذي ينتج عن العقل والتعاطف المعمول بهما تجاه الجراح التبي أصبنا بها جرّاء العيس في مجتمع. هذا الشعور ليس أخلاقياً في ذاته، ولكنه يصبح أخلاقياً بتحالف مع التعاطف الاجتماعي. فالشعور الطبيعي يجعلنا نشعر باستياء لا تمييز فيه من كل ما يفعله أي شخص لا نرتضي أفعاله، وعندما يضيف الشعور المجتمعي بُعداً أخلاقياً للقضية، يصبح لدينا شمعورٌ رافضٌ لكل ما يضر بالمجتمع، وإن كان لا يؤذينا أفراداً، ولا يستاء هذا الشعور الجمعي من الأذى الذي يلحق بنا مهم كان ذلك مؤلماً لنا، إذا لم يكن من النوع الـذي يجـد المجتمـع مصلحـة في قمعـه. إذاً فالشعور بالعدالة يستمد طاقته المميزة لتوكيد الذات من الرغبة الحيوانية في الصدأو الانتقام، لكن الجانب الأخلاقي فيه يرجع إلى التعاطف الكبير والمصلحة الذاتية التي يُغلِّبها العقل. (ج) يفسر ما سبق إقرارنا للأفعال العادلة ورفضنا للأفعال الظالمة. لكن لماذا يجب أن توضع العدالة موضع التطبيق؟ ما الذي يعطيها قوتها المُلزمة؟ السبب الوحيد هو أن احترام قواعد العدالة يخدم الصالح العام لأقصى حد. لا توجد صورة أخرى

من صور المنفعة تحظى بمثل هذا التميز، وهناك مصلحة كبيرة في حماية الحقوق، إنها مصلحة «الأمن» التي يشعر كل شخص بأنها أكثر المصالح حيوية. معظم الفوائد الملموسة الأخرى يمكن التخلي عنها إذا لزم الأمر؛ لكن على الأمن تعتمد كل حصانتنا أمام الشر وتظهر كل قيمة للخير. ولن يبقى في أيدينا أي قيمة سوى الاستمتاع باللحظة الراهنة، إذا كان من الممكن حرماننا من كل شيء في اللحظات التالية على يد من سيكون أقوى منا في تلك اللحظات.

إن الشعور الشديد الذي يتجمع حول فكرة العدالة يجعلها تبدو مختلفة في النوع عن الشعور المعني بقضايا المنفعة التي هي أكثر شيوعاً. وهكذا فإن الالتزام الأخلاقي باحترام حقوق الآخرين يمكن اختزاله في ملاذه الأخير: المنفعة. ولا يمكن بأي حال من الأحوال تأمين نفس القدر من اللذة، في حين يمس كل انتهاك للعدالة حياة المجتمع، عما يهدد بتدمير الحالة التي لا غنى عنها لكل سعادة.

حتى من هذا التلخيص العاجل والمنقوص لكتاب مِل «مذهب المنفعة»، ينبغي أن يكون واضحاً أنه جسد فيه مفهوم الحياة في أسمى وأنبل أوصافه. ولكي نصل إلى هذه النقطة، قطعنا شوطاً طويلاً، بدأ من الامتصاص الحيواني لما في اللحظة من لذة كما أوصى أرسطبوس، ومروراً بأنانية أبيقور المنقحة، إلى المفهوم الوضيع الذي تصوّره هوبز عن الطبيعة البشرية. في تطبيقه العملي، لا يختلف مذهب مِل في اللذة، كما يقول هو نفسه، عن القاعدة الذهبية ليسوع الناصري في «أن تحب جارك كما تحب نفسك». لكن المذهب الأخلاقي يجب أن يُختبر، ليس

من خلال المبدأ الذي يدعيه فقط، وإنها من خلال المبدأ الذي يُشكله فعلاً. يجب على الفيلسوف وعلى الواعظ أن يخضعا لاختبار مختلف، فكهال المذاهب الفكرية يكمن في النجاح الذي به تعبر لغة التفكير عها هو ضمني في الوعي المشترك للبشر. ولذلك ينبغي الحكم على نظرية مِل في المنفعة السلوكية وفقاً لهذا المعيار، وأعتقد أنه يمكن إظهارها، كها في حالة بنتام، فقط عن طريق فك ارتباطها بمذهب اللذة الأول، وإعادة تفسيرها من خلال النظام المثالي الأخلاقي، حتى يمكن الحفاظ الدائم على الجوانب العليا من مذهب مِل الأخلاقي.

أولاً: يرفض مِل حصر الاختلاف بين الملذات في الكم؛ فأهم تمايز بينها عنده همو في الكيف. همذا الانحراف عمن الصورة الأولى للنظريمة هو تخل فعلى عن أساسها في مذهب اللذة الأصلى. لقد رأينا أن لا دليل للأفعال يمكن استخلاصه من التوازن الكمي البحت بين الملذات والآلام، لأن تحديد كل لذة وكل ألم لا يظهر للفرد إلا في اللحظة، وفي مزاج الفرد الذي يتغير باستمرار. في نفس الوقت، كان بنتيام محقياً في قوله: إنه عنيد المقارنة بين الليذات المنفيردة فإنها لا تختلف فيها بينها إلا في الكمية، وكذلك الآلام. ينسب مل لملذات العقل والمشاعر والخيال والحس الأخلاقي، قيمة أعلى بكثير من ملذات مجرد الإحساس. ولكنها بعَدُّها ملذات لا يمكن أن يكون لها قيمة أعلى، لأن مصدر اللذة لا يكون عنصراً في اللذة - نفسها. فاللذة هي اللذة سواء أكان مصدرها الحنك أم العقل أم الأذن أم الضمير. ولكن إذا كانت اللذة هي المطلوب حقاً، وليس تنمية الفكر ولا تطوير الـذوق ولا التقـدم في الأخـلاق، فـلا يمكـن

أن يكون هناك تمييز في الكيف بين الملذات المرتبطة بأنهاط مختلفة من النشاط. وبافتراض أن اللذة هي الغاية المستهدفة، لا يمكن أن يكون هناك أي فرق حقيقي إذا تم الحصول على لذة من خلال قناة العقل، وأخرى من خلال الخيال، وثالثة عن طريق الحس الأخلاقي.

وعندما يُطرح السؤال حول أي الملذات أكثر استحساناً، فيجب أن يُبحث عن الفرق في الشدة أو في المدة أو في الإنتاجية عند مقارنة كل لنذة بالأخرى. يرفض مل هذا المعيار، لكنه يعترف عملياً بأن الهدف ليس اللذة في حمد ذاتها، وإنها هو تطوير كل ملكات الإنسان وخضوع بعضها الواجب لبعضها الآخر، فهذه هي الغاية الحقيقية للحياة. والقول بأنه من الأفضل أن تكون إنساناً غير راض بدلاً من خنزير راض، كالقول بأن الطبيعة البشرية أعلى بكثير من طبيعة الخنازير، وأن الإنسان الذي يجعل اللنة غايته، يتجاهل الواجب الملقى على عاتقه لكي يسعى وراء مستوى الكمال المذي تستطيع طبيعته النبيلة أن تصل إليه. وينطبق نفس المبدأ عندما نقارن البشر بعضهم ببعض، فالإنسان الـذي يفضل ملـذات الحس عـلى ملـذات الفكـر أو التخيـل لا يخالف قاعدة: «ابحث عن أكبر قدر من اللذة» ولكنه يخالف قاعدة: «اطلب ما هو نبيل».

ثانياً: بما أن مِل لم يستطع أن يصنف الملذات على نحو متسق، بحسب الرفيع والوضيع منها، وإنها استطاع فقط أن يصنفها بناء على مقدار حدتها، أو مدة ديمومتها، أو إنتاجيتها، فمن ثَمَّ لا يحق له أن يقول إن غاية الفعل هي الصالح العام. الصالح العام، كما

وصفه مِل، مطابق للتطور الكامل لقوى جميع أفراد المجتمع. وهذا النموذج النبيل للحياة أثقل بكثير من أن تتحمله البنية التحتية الهشة لمفهوم اللذة. إن «الخير» بالنسبة إلى المنتمي لمذهب اللهذة المتسق مع نفسه، هو التجربة التي تستطيع أن تعيشها مجموعة الكائنات في أكبر قدر من اللذة. ولكن سيتم الحفاظ على هذه الغاية بالتساوي، سواء أكانت الملذات دُنيا أو عُليا، بشرط الحصول على قدر متساو من اللذة. وإذا قيل لنا بأنه لا يمكن الحصول على لذة متساوية من ملذات الحس كما يحدث مع ملذات العقل أو الخيال أو الفضيلة، فإننا سنجيب بأن هذا الاعتراض يقوم على افتراض أن الملذات قد تختلف في النوع. وهذا الافتراض يحمل معه إنكاراً كلياً لمذهب اللذة الأصلي، والاستعاضة عنه بفكرة الإنسانية المثالية كغاية.

ثالثاً: أدلة مذهب المنفعة التي يعتمد عليها مِل غير مقنِعة. يقول: "لا يوجد سبب يسوّغ الرغبة في سعادة العموم، إلا أن كل فرد يطلب سعادته الشخصية، لأنه يعتقد أنها ممكنة". لكن ما يتعين أن يبرهن عليه النفعيون هو أنه يجب على كل إنسان أن يبحث عن سعادته الشخصية من خلال السعي لتحقيق السعادة للجميع. سعادة العموم مرغوب فيها بمعنى أن هناك ضرورة تحتّم أن تكون مرغوباً فيها . هذا ما يجب على مِل إثباته. كيف؟ يقول: "إن كل شخص يرغب في سعادته". ويقصد أن رغبة كل شخص في سعادته هي من قبيل الحقائق الواقعية. إلاستنتاج الضمني هو أنه، مثلها يدرك الإنسان أنه يبحث عن سعادته الشخصية، يجب عليه أن يبرى أن من المعقول للآخرين أن يبحثوا بدورهم عن

سعادتهم، وبالتالي عليه أن يعترف بأن غاية المجتمع هي تحقيق سعادة الجميع. كما يقول السيد سيدجويك(1): «حقيقة أنني أنا، لا تستطيع أن تجعل سعادتي مرغوباً في جوهرها أكثر من سعادة أي شخص آخر». أصبح لدينا الآن نفس نوع الغموض الذي وجدنا أنه متضمن في تمييز مِل بين الملذات على أساس الكيف، وفي المعنى المزدوج الندى ربطه بمصطلحات مثل «الخير العام» و «سـعادة العمـوم». ومـن المؤكـد أنـه مـن غـير المعقـول أن نسـعي وراء «غاية وجودنا وهدفه» بعيداً عن مصالح الآخرين، لأن أعلى صورة لتحقيق الذات لا يمكن أن تتحقق بهذه الطريقة. فالخير الخياص متطابق تماماً مع الخير العيام. وحقيقية أن كل فيرد من طبيعته أن يجتهد في البحث عمن يكملون وجوده، فيها سبب وجيه لغض النظر عن البحث عن الذات. ونظراً لأنه قد ثبت أن الغايـة المنشـودة غـير قابلـة للتحقـق بتلـك الطريقـة، فمـن المعقـول أن يبقى البحث عنها بالطريقة الوحيدة المتوفرة. ولكن إذا كانت الرغبة في السعادة لا تعنى أكثر من الرغبة في فائض من الشعور بالرضا، فكيف يمكننا منطقياً أن ننتهى إلى الاستنتاج بأنه يجب علينا ألا نشجع فائضاً من هذا الشعور بالرضا في أنفسنا، وإنها في المجتمع أجمع؟ من المسلم به أنني أرغب في أعظم سعادة شخصية، لكن هذا ليس سبباً يجعلني أرغب في الحصول على أكبر قدر من السعادة للآخرين، ما لم تكن سعادق مرتبطة بسعادتهم. دعونا نفترض أن هذا هو الحال، وهنا ستكون الخلاصة كالتالي:

<sup>(1)</sup> هنري سيدجويك فيلسوف إنكليزي مشهور، عاش ما بين (1838 – 1900) اشتهر بأعماله لدعم النظرية النفعية، وله بحوث في علم الاقتصاد، كما أن لديه اهتماماً بالظواهر الخارقة، وكان له دور في بث الاهتمام بقضايا التخاطر. (المترجم)

ينبغي لنا أن نرغب في إسعاد الآخرين؛ لأننا بهذه الطريقة فقط نتمكن من تأمين سعادتنا الشخصية. قد يكون لهذا الاعتبار قوة كقاعدة من قواعد الحيطة، أو قاعدة للمصلحة الذاتية، لكنه لا ينطوي على أي التزام بمارسة قواعد الفضيلة.

لذلك عندما يعترض إنسان بأنه يفضل سعادته على سعادة الآخرين، فبلا أرى كيف يمكن أن يخطَّنه أولئك الذين يبدؤون بالاعتراف بمنطقية سعيه وراء لذته الشخصية. لا بدأنه سيرد على كل نداء يطالب بجعل لذة الأكثرية هدفاً له، بخطاب غير قابل للإجابة: «دع الآخرين يجعلون سعادتهم وسيلة لإسعاد الجميع، أما أنا فأفضل أن أجعل الجميع وسيلة لإسعادي». ليس جواباً أن تقول له: «لكن لا يمكنك الاستمتاع بهذه الطريقة»، لأن هذا الإنسان قد يجيبك: «أنا لا أرى كيف يمكنك قول ذلك؛ فأنت تجد سعادتك في الإحسان، وأنا أجدها في أنانيتي، وكلانا راض، ولا داعي لقول المزيد». إن القوة الحقيقية في برهان مِل على صَحة مبدأ المنفعة تكمن في افتراضه الضمني بأن الغاية ومعيار الفعل ليسا في اللذة، وإنها في التحقيق الكامل لطبيعة الإنسان، وهو أمر لا يتحقق إلا من خلال مطابقة الفرد لمصلحته الشخصية مع المصلحة العامة.

رابعاً: لا يختلف وصف مل للشعور بالعدالة وضرورة التزامنا بإطاعة قواعد العدالة إلا قليلاً عن وصف هيوم. إن الشعور بالاستحسان عند القيام بفعل عادل ينطلق من نفس المصدر للحافز الطبيعي للانتقام، كما ينطلق من الغريزة الاجتماعية التي تمددت عرضاً وطولاً مع نمو التعاطف. ويمكن الإشارة إلى أن غريزة الانتقام والغريزة الاجتماعية لايمكن أن تكونا من رغبات اللذة، بل تسبقان اللذة، وهما سبب لها. ولو تنازلنا عن هذا الاعتراض، فمن الواضح أن تفسير مِل لمشاعر العدالة يفترض من قبلُ فكرة الكهال البشري بكونها قوة دافعة لتطور تلك المشاعر. لماذا نجد مع مرور الوقت اتساعاً تدريجياً في التعاطف، بحيث يشمل أحيراً جميع البشر في احتضائه الشامل، ما لم يكن الإنسان يتعلَّم مع تطور طبيعته، أن لا شيء دون الاتحاد الكامل بالصالح العام يمكنه أن يجلب له الرضا؟ هنا لا تأخذ غريزة الانتقام الحيوانية اتجاهاً جديداً فحسب، بل إن طبيعتها ذاتها تتغير وتتحور مع بزوغ الفجر في ضمير الإنسان، صوب الغاية ذات القيمة الكبري، ألا وهبي رفاهية العموم. هذه الغريزة في حمد ذاتها تخدم وجود الكائن الذي وُهبت له، لكن معنى الغريزة يُدرَك، في صعود الوعي الذاتي، حينها يُنظر إلى الوجود على أنه ذو قيمة فقط بحسبانه وسيلة للوصول إلى الغاية العليا للوجود التام. وهذا الوعى من جانب الإنسان لمعنى حياته الشخصية هـو مـا يقـوده إلى السـمو فـوق الرغبـة المبـاشرة في الانتقـام بسـبب الألم. ومن ثَمَّ تختلف العدالة في النوع- بكونها وسيلةً لتوفير كل ما هو ضروري لتطور طبيعته - عن غريزة الانتقام. وامتداد التعاطف إلى جميع البشر هو أكثر من مجرد امتداد، لأن الاعتراف بمطالبات جميع البشر ينطوي على إدراك للحياة بعدِّها اتحاداً لجميع البشر في أخوة مشتركة، وبالتالي ارتفاع مستوى كل إنسان إلى كهال الإنسبانية المثالية. إن تسويغ جميع صبور الحقوق هو في الواقع نزوع إلى حدمة الطبيعة الروحية، من ثَمَّ فالدفاع الحقيقي

عن العدالة لا يقدمه مِل عندما يختزله في الترويج للذة أكثر من الألم، ما لم نفهم اللذة بأنها ما أظهر مِل استعداداً مبكراً للتهاهي معه، أي الكهال التام للطبيعة، حيث تتوافق قوانين الأمة وعاداتها مع العدالة، بقدر ما تتوافق مع المثل الأعلى للكهال.

## الفصل التاسع

## هربرت سبنسر

مثل بنتام ومِل، يرى السيد هربرت سبنسر أن الغاية النهائية للحياة هي إنتاج أعظم قدر من اللذة للجميع، لكنه يختلف عنها في ربطه بين مذهب اللذة الأصلى ونظرية التطور. اتهم سبنسر كل الأخلاقيين السابقين بكونهم «غير علميين»، وسعى إلى تشييد نظام أخلاقي يقوم على أن الأفعال تكون خَيِّرَة أو شريرة بشكل خالص بناء على طبيعتها الداخلية التي تنتج التبعات الخُيرَّة أو الشريرة من خلال سميها للحفاظ على الكائنات الحية بكامل أنشطتها. ولكمي نفهم «علمياً» ما ينتبج عن السلوك في الحياة التي هي أكثر اكتبالاً، علينا إجراء مسح كامل لجميع صور الحياة، من الني هي أقبل تعقيداً إلى التبي هي أكثر تعقيداً، بحسب ترتيب تطورها. ومن ثُمَّ سعى السيد سبنسر لأن يستنتج قواعد السلوك المشالي من خلال النظر في صورة الحياة المثالية التي يسير التطور لتحقيقها. ليس السلوك البشري سوى صورة واحدة يتجلى فيها القانون الكوني لكل الوجود. فكل الوجود هـ و حـدة، يسـ ودها مبـدأ واحـد. هـذا المبـدأ هـ و أن التغـيرات التـي يمـر بها العالم هي من غير المحدد إلى المحدد، ومن غير المترابط إلى المترابط،

ومن المتجانس إلى المتنوع. وصور الوجود التي نراها من حولنا لم تُخلق كما هي الآن، ولكنها تطورت من حالة أدنى بكثير. كوكبنا الأرضى نفسم، ومعمه الأجرام الأخرى التي تشكل نظامنا الشمسي، هي في الأصل جزء من مادة سديمية رقيقة، تكاد تكون متجانسة في الكثافة ودرجة الحرارة وفي خصائص أخرى. وما أبعدها عن التجانس الآن! إنها صخور بركانية وعروق معدنية وجبال وقيارات وبحيار وتغيرات في المناخ، تتحد كلها لتشكل مجموعة معقدة للغاية، بحيث تصعُب على الوصف الكامل. هذا التطور عينه، من السهولة إلى التعقيد، يظهر في حياة الحيوان. بشكل عام، يمكن أن يقال: إن الكائنات الحية التبي هم أكثر تعقيداً هم أيضاً الأحدث، وقد تطورت من الكائنات السابقة التي هي أقل تعقيداً. ولهذا السبب نجد أن الإنسان، حتى في أقبل حالاته تطوراً، يُظهر في جهازه العضوى تغيرات أكثر من أي حيـوان آخـر، فهـو نفسـه ينطلـق في تطـوره مـن نفـس القانـون. وتُـبرز أعراق البشر المختلفة تعقيداً أكبر في البنية الجسدية وفقاً لمرحلة التطور التبي وصلوا إليها. وما ينطبق على حياة الجسد يصح أيضاً على الحياة الاجتماعية، ففي المجتمعات البدائية يوجد القليل من تقسيم العمل، وقد لا يوجد أي تقسيم على الإطلاق، فكل إنسان هو محارب وصياد وصائد أسماك وعامل. على النقيض من هذا، نجد التقسيم الدقيق للعمل واضحاً في المجتمعات الصناعية الحديثة، وقانون التطور ينطبق هنا أيضاً.وهكذا فالوجود كلمه محكوم بقانون واحد. لذلك يجب على وجيه الخصوص أن نتوقف عن الفصل بين الحياة العقلية والجسدية، أو بين الحياة الحيوانية والإنسانية، لأنه لا يمكن رسم خط بينهم الايكون تعسفاً.

«اليقين بأن التطور، ابتداء من الفعل الانعكامي الفطري الذي به يرضع الرضيع، ووصولاً إلى التفكير التفصيلي للإنسان البالغ، يتم بخطوات يومية متناهية الصغر، ليس بأكبر من اليقين بأن بين الأفعال الآلية للمخلوقات الأدنى وأعلى الأفعال الواعية للجنس البشري، توجد سلسلة من الأفعال تعرضها حياة القبائل المختلفة في عملكة الحيوان، وقد تكون قد وضعت بحيث يكون من المستحيل قول أي شيء عن أي خطوة في تلك السلسلة، ومن هنا يبدأ عمل العقل». (أ) إذا يتألف منهج السيد سبنسر من تتبع العملية التي يتطور بها السلوك تدريجيا، والسعي لاستخراج قواعد السلوك «العلمي» من هذا المسح. ينبغي أن يضاف أن السيد سبنسر حاول أن يربط نتائج هذا المنهج بالنظرية التي تجد الغاية النهائية للسلوك في اللذة، ولسوف نرى فيها بعد كيف يتم ذلك. في هذا الفصل، سأقوم بتقديم بيان أحصره في الجزء التطوري من مذهب السيد سبنسر.

أولاً: لتحديد الهدف الذي تتجه نحوه جميع الأشياء، لا بدأن نسأل عها حدث بالفعل. أو بالأحرى، نظراً لأن المشكلة في الأخلاق تتعلق بالشكل النهائي الذي قد يُتوقع أن يأخذه السلوك عند اكتهال عملية التطور، فقد نقصر بحثنا على طبيعة السلوك وميوله. صحيح أن الأخلاق لا تتعامل مباشرة مع السلوك أجمع، وإنها تتعامل فقط مع جزء منه، لكن من المستحيل أن نفهم الجزء دون أن نفهم الكل. ومثلها أنه لا يمكن معرفة الذراع أو الساق على حقيقتها دون معرفة علاقتها بأجزاء الجسم الأخرى، لا

<sup>(1)</sup> هربرت سبنسر: مبادئ علم النفس. (المترجم)

يمكن فهم ذلك الجزء من السلوك الذي تتعامل معه الأخلاق إلا من خلال النظر في علاقته بباقي السلوك.

(أ) مـا الـذي يتعـين إدراجـه في إطـار السـلوك العـام؟ يجـب ألا نـدرج مثل تلك الأفعال التبي لا معنى لها، مثل الأفعال التبي تصاحب نوبات المصرع، ولكن يجب تضمين جميع الأفعال الهادفة، وجميع الأفعال التي يجري تعديلها من أجل الغايات. كما يجب أن يُؤخذ السلوك في قبوله الكامل على أنه استيعاب لجميع حالات تعديل الأفعال لتلائم غاياتها، من التي هي أقبل تعقيداً إلى التبي همي أكثر تعقيداً. لكن السلوك الأخلاقي، السلوك الذي نعدّه صحيحاً أو خاطئاً، يكون أقبل شمولاً لحد كبير من السلوك بشكل عام، لأن هناك العديد من الأفعال التمي ليس لها طابع أخلاقمي. إنه أمر غير ذي بال أخلاقياً، ما إذا كنت سأمشى إلى الشلال أم سأقوم بنزهة على طول شاطئ البحر، ولا يُهم إذا قررت الذهاب إلى الشلال بعبور المستنقع، أو سلكت الطريق عبر الغابة. لكن «الانتقال من الأفعال الحيادية إلى الأفعال التي تتصف بالخير أو الشرهو أمر تدريجي». وبالتالي يصبح اتجاه خطواتي الذي ليس له أهمية أخلاقية في الحالات العادية - ذا أهمية عندما أفشل في المحافظة على موعد، لأننى سرت في طريق أطول. وللحصول على فهم كامل للسلوك الأخلاقي، يجب أن ننظر إليه بأنه يأتي بدرجات غير مُدركة من سلوك لا علاقية ليه بالأخيلاق. ليس هذا فحسب، بل لتشكيل تصوّر علمي حقيقي عن السلوك، علينا فحص السلوك، ليس سلوك البشر فقط، بل سلوك جميع

الكائنات الحية. تختلف أفعال الإنسان عن أفعال الحيوانات الدنيا، فقط بسبب تعقيده النسبي، ولكن الأفعال كلها، أفعال الحيوان والإنسان، تقتضي ضمنياً تعديل الأفعال لتلائم الغايات. ولفهم المعقد، علينا أولاً أن نفهم البدائي، وبعبارة أخرى، يجب أن ننظر إلى السلوك البشري بحسبانه جزءاً من ذلك الكل الأكبر الذي يستوعب سلوك جميع الكائنات الحية. ويجب أن نسعى إلى تفسير الأول من خلال تتبع العملية التي تم من خلالها تطوره تدريجياً، من السلوك البدائي للغاية، الذي نجده في أدنى أشكال الوجود.

(ب) الأفعال غير الهادفة، كها رأينا، لا تعد سلوكاً، فالسلوك لا يطلق إلا على تلك الأفعال التي يتم تعديلها لتلائم الغايات. ولكن، مثلها أن الأفعال الحيادية تنتقل أخلاقياً بدرجات متفاوتة لأن تكون أفعالاً خَيِّرَة أو شريرة، كذلك تندمج الأفعال غير الهادفة دون وعي في أفعال هادفة. تسبح النقاعية (۱) بشكل عشوائي في محيطها، ويبدو أنها بالصدفة تجد الطعام الذي يطيل عمرها. هنا بصعوبة نجد تعديلاً للأفعال لملاءمة الغايات، ويمكن أن نصف سلوكها أجمع بأنه غير هادف. في حالة الدوّارات، (2) نجد تعديلات ملموسة في الأفعال لملاءمة الغايات، مع كونها صورة بدائية للغاية من الكائنات الحية،

<sup>(1)</sup> النقاعيات: اسمها العلمي Infusoria وهي نوع من الحيوانات Animalcules المجهرية التي اكتسبت اسمها من أنها شوهدت في الأصل في منقوعات مواد نباتية. وهي تتكون من مادة هلامية مغلفة بغشاء رقيق كله أو جزء منه مزود بشعر قصير. (المترجم).

 <sup>(2)</sup> الدوارات أو الدولابيات Rotifera هي حيوانات مجهرية، مائية، كروية أو أسطوانية الشكل.
 الذكور منها أصغر من الإناث. يمكن أن تتواجد في البيئات المائية. (المترجم)

فهي تمتم الطعام من خيلال أهدابها البدوارة، وتقوم بتثبيت نفسيها بذيلها الذي يتشبث بأي شيء يجده مناسباً، وبطرق أخرى تتكيف مع بيئتها، ومن ثُمَّ تحافظ على نفسها لمدة أطول من الكائنات الماثية الدقيقة الأخرى. نفس القانون يسري على جميع الحيوانات الدنيا، ودائماً ما يكون هناك تعقيد أكبر في التكيف مع الغايات، والنتيجة هي إطالة عمر المخلوق. وعندما ننتقل من الحيوانات إلى الإنسان، « نجد أن تكييف الأفعال لملاءمة الغايبات أكثر وأفضل منه في الحيوانيات الدنيا، ونجد نفس الشيء أيضاً عند مقارنة أفعال الأعراق البشرية الأعلى بأفعال الأعراق الأدنى». (١) يتم الحصول على الطعام بشكل أكثر انتظاماً، وبتنوع أكبر، ويتم إعداده بشكل أفضل، وتكون الملابس أكثر ملاءمة لتوفير الدفء مع تغير درجات الحرارة من يـوم لأخـر ومـن سـاعة الى سـاعة، ومـا أعظم التباين بين مأوى من الأغصان والأعشاب بناه الإنسان البدائي، وبسين قسصر الإنسان المتحضر. لذا فالأنشطة العادية للإنسان المتحضر أكثر تنوعاً وتعقيداً من أنشطة هؤ لاء البدائيين. «وإلى جانب هذا التطور الأكبر في الحياة، الناتج عن السعى وراء غايات أكثر عدداً، نجد تزايداً في مدة الحياة التي تشكل الغاية الشُمْيا». (2) لكن يجب أيضاً أن نلحظ أن الزيادة في التعقيد التي تنطوي عليها التعديلات المُحسَّنة للأفعال لملاءمة الغايات، لا تميل فقط إلى الزيادة في طول الحياة، بل

<sup>(1)</sup> هربرت سبنسر: بيانات الأخلاق، تطور السلوك. (المترجم)

<sup>(2)</sup> هربرت سبنسر: بيانات الأخلاق. (المترجم)

إلى اتساعها. إن حياة الإنسان المتحض ليست أطول من حياة البدائي فحسب، بل هي أكمل وأكثر ثراءً، بلا حدود. لقد حصرنا حديثنا حتى الآن في الحفاظ على الحياة وزيادة تعقيدات الحياة، لكن علينا الآن أن نلحظ أنه مع تطور السلوك، ووجود تعديل أكسر للأفعال لملاءمة الغايبات، يكون الحفاظ على النوع وتطوره مضموناً بشكل أفضل. في أدنى أشكال الكائنات الحية، لا يوجد سلوك، بالمعنى الدقيق للكلمة، يمكن أن يُذكر بحيث يؤدي إلى الحفاظ على النوع. «تنقسم الكائنات الأولية، وتنقسم مرة أخرى انقساماً فرعياً بصورة تلقائية نتيجة للتغيرات الجسدية التي لا تملك هي سيطرة عليها». هنا لا يوجد سلوك؛ لأنه لا يوجد غاية. ولكن عندما نرتقى ف سلّم الحياة الحيوانية، نجد أن التعقيد لا يزداد إلا شدة، في سبيل تكييف الأفعال لملاءمة الغايات. تبنى الطيور أعشاشها، وترقد على البيض، وتطعم أفراخها لُمَدُد طويلة وترعاها، حتى بعـد أن تتمكـن مـن الطـيران. وهكـذا يتطـور السـلوك الـذي يعزز الحفاظ على الأعراق، جنباً إلى جنب مع السلوك الذي يعـزز الحفـاظ عـلى الـذات. في الإنسـان، لا يـزال التطـور واضحـاً أكثر من غيره، حيث تتوفر بشكل أكبر احتياجات النسل؛ وهناك رعاية الوالدين التي تدوم لمدة أطول، وتمتد إلى تأديب الأبنياء من خيلال الفنون والعيادات التبي تؤقلمهم مع ظروف معيشتهم. وبينها نرتقي من مرحلة الإنسان البدائي إلى مرحلة الإنسان المتحضر، نجد أن السلوك في هذا النظام، مقارنة بالسلوك في النظام الأول، قد تطور بدرجة أكبر. «أصبح

تعديل الأفعال لتلائم الغايات في تربية الأطفال أكثر تفصيلًا، على حد سواء في عدد الغايات التي يتم الوفاء بها وفي تنوع الوسائل المستخدمة وكفاءة تكيفها. وتستمر المساعدة والإشراف طوال الجزء الأكبر من الحياة». (1) إذاً، بشكل عام، يميل تطور السلوك إلى الحفاظ المتزامن على كل من الفرد والنوع. لكن لا يمكن أن يتطور السلوك بالكامل حتى تشارك جميع المخلوقات في إجراء التعديلات، دون تداخل مخلوق مع آخر. في حالة الإنسان، هذا يعنى ضمنياً قيام مجتمعات مسالمة بشكل دائم. في الحالبة البدائية، تُبتر الحياة الفرديبة قصيرة قبل الأوان، وتكون تربية النسل ناقصة حتى عندما لا تفشل، ولا يتم الحفاظ على الفرد والنوع إلا بتدمير الكائنات الأخرى. أما في أكثر أشكال السلوك تطوراً، فيقدّم أعضاء المجتمع مساعداتهم المتبادلة لتحقيق الغايات، إما بشكل غير مباشر عن طريق التعاون النظامي، أو بشكل مباشر عن طريق المساعدة الطوعية. من هذا المسح للسلوك نتعلم أن «الأخلاق وموضوعها هي الشكل الذي سيأخذه السلوك الشمولي خلال المراحل الأخيرة

ثانياً: الخلاصة حتى الآن هي أن السلوك الأفضل هو الأكثر تطوراً، أي أنه أفضلُ تكيُّفاً مع غاية ضهان اكتهال الحياة، للواحد وللكل. وأكثر السلوكيات تطوراً هو السلوك الذي يتجلى عند البشر الذين يعيشون معاً في مجتمع؛ ومن ثَمَّ يجب أن يمكننا وصف الشكل الأكثر كهالاً للمجتمع من تصوّر الأشكال التي

من تطوره».

<sup>(1)</sup> هربرت سبنسر: بيانات الأخلاق. (المترجم)

سيأخذها السلوك المتطور حقاً، أو السلوك الشالي. وستكون قواعد هذا الشكل النهائي للمجتمع قواعد حقيقية كاملة، ومن تُمَّ عند وضع تلك القواعد يمكن تسمية الأخلاقيات بالأخلاق المطلقة. وسيتوافق السلوك الذي تُعنى به الأخلاق مع قوانين التطور، أي مع تلك الحقائق الأساسية المشتركة بين العلوم الخاصة: الفيزيائية والبيولوجية والنفسية والاجتماعية. ما هي البيانات التي يقدمها كل من هذه العلوم؟

(أ) من وجهة النظر المادية، يتكون السلوك من حركات خارجية للجسد والأطراف وعضلات الوجه والجهاز الصوق.

وبتركيز انتباهنا على هذه الحركات نجد أنها تصير أكثر ترابطاً كلما كان شكل الوجود أرقى. فالحركات العشوائية التي يقوم بها الحيوان الدقيق (1) ليس لها علاقة بالحركات التي قام بها منذ لحظات. «والطيور، مرة أخرى، تُظهر لنا في بنائها للأعشاش والرقود على البيض وتربية الفراخ ومساعدتها بعد الطيران، مجموعات من الحركات التي تشكل سلسلة غير مستقلة». في الإنسان فقط نجد أكبر مزيج مترابط من الحركات. وبالنظر إلى السلوك البشري، نقول: إن هذا هو الترابط الذي نسميه بالأخلاقي. يتصرف الإنسان ذو المبادئ السامية بطريقة ثابتة، بالأخلاقي. يتصرف الإنسان ذو المبادئ السامية بطريقة ثابتة، الدقيقة، ويقول الحقيقة. وهكذا تتكون حياته من نظام مترابط من الحركات.

في السلوك الأخلاقي، هناك أيضاً تناسق محدد للحركات،

<sup>(</sup>المترجم) Animalcule (1)

فالإنسان الواعبي دقيق في جميع معاملات. إنه يعطبي تقويهاً دقيقاً للمبالغ المحددة، ويعطبي كيفاً محدداً لتحقيق الفهم، ويدفع المبلغ الكامل الذي ساوم به. وتصريحاته تتوافق بدقة مع الحقائق. ويحترم شروط عقد الزواج، وعندما يكون أباً يكيف سلوكه بعناية مع طبيعة كل طفل.

يظهر التنوع أو عدم التجانس في السلوك الأخلاقي أكثر من ظهره في السلوك غير الأخلاقي، لأن الإنسان إذا وفي بكل متطلبات الحياة بشكل أفضل، أصبحت أنشطته أكثر تنوعاً. في موضوع الالتزامات الاجتهاعية على سبيل المشال، نجد أن الإنسان الذي يساعد مَن هم أقل شأناً منه، ويشارك في شئون السياسة، ويساعد في نشر المعرفة، يختلف في تعقيد حركاته عن الرجل الذي هو عبد لرغبة واحدة أو مجموعة محدودة من الرغبات.

تطور السلوك يسير نحو التوازن، أو صوب الانسجام التام بين العلاقات الداخلية والخارجية، فالرجال الذين يعيشون حياة غير أخلاقية لا يتوقفون عن الإخلال بهذا الانسجام بتجاوزات قد تؤدي لتقصير الحياة، في حين نجد أن من يحافظ على إيقاعه الداخلي بشكل أفضل، يكون هو الإنسان الذي به تتم الأفعال الخارجية المطلوبة للوفاء بجميع الاحتياجات والواجبات. ينفذ كل واحدة منها على حدة في المناسبات المتكررة، فيفضي ذلك إلى حالة توازن متحركة ومندمجة ومطولة، في آن واحد. هذا الانسجام التام بين الفرد وبيئته يكون ممكناً فقط في مجتمع مثالي. ومن ثَمَّ يتكون التقدم في يكون التقدم في

الأخلاق من خلال تقدم مستمر للوصول لحالة المجتمع الذي يحقق الالتحام الكامل والوضوح والتنوع في الحركة، ونتيجة لذلك يتحقق الانسجام التام للفرد مع بيئته.

(ب) باستخدام مصطلحات علم الأحياء، الإنسان الأخلاقي هو الشخص الذي يتم فيه أداء الوظائف بجميع أنواعها على النحو الواجب. إنه لمن غير الأخلاقي أن نتعامل مع الجسد بطريقة تقلل من نشاط حيويته أو امتلائها. ومن ثَمَّ يمثل أحد اختبارات الأفعال فيما يلى: هل يميل هذا الفعل إلى الحفاظ على الحياة الكاملة في الوقت الحالي أم لا؟ وهل ينزع لإطالة العمر إلى أقصى مدى؟ الإجابة بنعم أو لا على أي من هذين السؤالين، تعنى ضمنياً تصنيف الفعل على أنه صواب أو خطأ فيما يتعلق بمقاصده المباشرة، وغض الطرف عن مراميه البعيدة. ومع ذلك، فهذا الاستنتاج يشير فقط إلى «السلوك الأعلى الذي ينتهي إليه التطور». عبلاوة على ذلك، يصاحب شعورٌ باللَّذة بقدر ما الآن، وبالقطع في حالة المجتمع المثالية، هـذا التفريـغ الصحـي لـكل وظيفـة. بينـما يشـير الشـعور بـالألم، أو على الأقبل سوف يشبر في المستقبل، إلى أن الوظيفة لم تمارس بشكل كاف، أو أنها كانت تمارس بإفراط.

(ج) في نظرت النفسية للسلوك الأخلاقي، يعطينا السيد سبنسر تحليلًا لوعي الفاعل، ويتتبع نمو المؤسسات المجتمعية والشعور بالالتزام الأخلاقي. ما العملية العقلية التي تُعَدَّل من خلالها الأفعال لتلائم الغايات؟ هناك صعود الشعور الذي يشكل الدافع، والفكرة التي من خلالها يتشكل الدافع، ويصدر

أخيراً للعمل. والآن، مثلها يتألف السلوك الأخلاقي من التكيف التام للأفعال مع الغايات، كذلك تتمايز الحالة الذهنية للإنسان الأخلاقي عن الحالة الذهنية للإنسان غير الأخلاقي من حيث تعقيدها. بعبارة أخرى، الدافع والفكرة التي تعطي للدافع صورته، كلاهما بعيد للغاية عن العرض السهل الذي تقدمه الحواس. وهكذا يمتنع الإنسان ذو الضمير اليقظ عن نهب ممتلكات جاره بسبب تذكره موقف الشخص الذي يمتلك هذه الممتلكات، والآلام التي ستصيبه عند فقدانها، بالإضافة إلى النفور العام من الأعهال التي تنضر بالآخرين، نفورٌ ينشأ عن الآثار الموروثة من التجارب. ومن ثُمَّ تقوم هــذه المشــاعر بــدور المرشــد وتتمتــع بســلطات تتناســب مــع الدرجات التى تصل إليها فيتعين تمييز المشاعر المعقدة المثالية عن الأحاسيس والشهوات البدائية. ولذلك، يحدث مع تطور العقل أن تتوقف الغايات التي تُعَدَّل الأفعال من أجلها عن أن تكون فورية بصورة حصرية، فتصبح الغايات الحالية تابعة بشكل متزايد للغايات المستقبلية.

الروادع التي يتم تمييزها بشكل صحيح على أنها أخلاقية هي تلك التي تتعلق بالآثار الداخلية للأفعال. «إن الرادع الأخلاقي الحقيقي عن القتل لا يتكون من خلال تصورُّر الشنق كنتيجة له، ولا من خلال تمثل الرعب والكراهية الذي سيثيره بين الناس، وإنها من خلال تخيّل النتائج الطبيعية الضرورية، ألا وهي وقوع عذاب الموت على الضحية، وتدمير

كل احتمالات عيشــه السـعيد، والمعانــاة التي ستعيشــها أسرتــه».(١) في الوقـت نفسـه، يتطـور الشـعور بالالتـزام الأخلاقـي تدريجيـاً. عندما انتقل الإنسان إلى الحالة الاجتماعية عبر الحدود التي شكلتها فكرة الأثر الجوهري للأفعال، تمت إضافة الروادع الخارجية على شكل عقوبات سياسية ودينية واجتماعية. ومع تطبور المجتمع، رأى النياس أن الأعيال المحظورة من قبيل السلطة تنطوي في حد ذاتها على عواقب وخيمة، وهكذا نشــأ مفهومـا النفـور والقبـول الأخلاقيـان. وهكــذا أصبـح مفهـوم الالتـزام مرتبطـاً بالأفعـال، ونتيجتهـا الداخليـة هـي الدافع الحقيقي للقيام بتلك الأفعال. وسيختفي هذا الشعور بالالترام بالكلية عندما يتأقلم عقل الفرد بشكل كامل مع البيئة الاجتماعية، والأفعال العليا المطلوبة للاستمرار المتناغم في الحياة ستكون بكشرة تلك الأفعال السفلي التي تدفعها الرغبات البسيطة. وإذا نُفِّذَت بعض الأفعال التي ليس لها دافعٌ كافِ خاصٌّ بها، طاعةً للشعور بالالتزام الأخلاقي، فإن الواقع يثبت أن الملكحة الخاصة المعنية لم تصبح مساوية لوظيفتها بعد، ولم تكتسب القوة المطلوبة بحيث يصبح النشاط المطلوب منها نشاطاً طبيعياً لها، بحيث تسفر عن القدر المناسب من اللذة. إذاً مع التطور الكامل، سنجد أن الشعور بالالتزام، الذي لا يوجد عادة في الوعى، سيوقط في مناسبات غير عادية تمثل خرقاً فورياً للقوانين التي كان يتوافق معها عادة بشكل تلقائىي.

<sup>(1)</sup> هريرت سبنسر: (بيانات الأخلاق) ص 86

(د) من وجهة نظر علم الاجتماع، فالأخلاق هي اتحقيق لأشكال السلوك التي تتلاءم مع الحالة المرتبطة بالحكمة، التي تكون فيها حياة جميع الأفراد على أعظم ما يمكن، على حد سواء فيم يتعلق بطولها وعرضها». (١) في البداية لا تكون فكرة الحفاظ على الفرد متناغمة مع فكرة الحفاظ على المجتمع، ولكن بمجرد أن تثبُّت الحالية الاجتماعية نفسيها، يصبر الحفياظ على المجتمع وسيلة للحفاظ على كل وحداته، ومن ثُمَّ تفوق أهمية الحفاظ على المجتمع أهمية الحفاظ على الفرد. لكن ليست هذه سوى حالة انتقالية للأشياء، وهيي ضرورية فقط في حال وجود مجتمعات معادية. الغاية النهائية هي تطور حياة الأفراد، وفي حال غياب ظلال الخطر عن المجتمع، ولا يبقى هناك حاجة لتأجيل رفاهية الأفراد، بل تصبح هي الموضوع المباشر الذي يتعين البحث عنه. في الوقت الحياضر، يُطلَب من الفرد أحيانياً أن يغيض النظير عين حياة أولئيك الذيين ينتمون إلى مجتمعيات أخبري غير مجتمعه. ومن هنا جاءت القواعد المتعارضة التبي يحكم بها حياته: «ابغض أخاك الإنسان واقض عليه»، هذا هو الأمر الآن؛ ثم يتلوه الأمر الآخر «أحب أخاك الإنسان وساعده». ولذلك نجد أن المشاعر التي تترافق مع الصورتين الحربية والصناعية للمجتمع متناقضة (2). الأولى تتخذ شكل الشعور بالولاء، والثانية تأخذ شكل العداء لسلطة خارجية. "يمكن ببساطة ذكر السات الرئيسة لمشاق يتم بموجب

<sup>(1)</sup> هربرت سبنسر: المصدر السابق. ص 49

<sup>(2)</sup> يفرّق سبنسر بين المجتمع الحربي والمجتمع الصناعي المدني، ويقصد بهذا، التمييز بين مجتمع شرير ومجتمع خَيِّر. (المترجم)

تأمين العيـش الكامـل مـن خـلال التعـاون الطوعـي. المطلـب الأساسي هو أن الأفعال التي تحافظ على الحياة ستجلب لكل فرد وبصفة مستمرة كل أنواع المزايا التي تحققها له بشكل طبيعي، وهذا يعنى أولاً: أنه لن يتعرض لأي عدوان مباشر على شخصه أو ممتلكاته، وثانياً: أنه لن يتعرض لأي عدوان غير مباشر، ينتهك العقد. وقيد سهلت مراعياة هذه الظروف السلبية للتعاون الطوعي الحياة إلى أقصى حد، عن طريق تبادل الخدمات بموجب اتفاق، ولذلك ينبغي تسهيل الحياة بشكل أكسر عن طريق تبادل الخدمات فوق ما في الاتفاق: فيمكن الوصول إلى الحياة العليا فقط عندما يعاون كل فرد أخماه ليكمل حياتمه، ومن خملال المعاملية بالمثيل، يسماعد البيشر بعضهم بعضاً في إكمال حياتهم». (١) بعبارة أخرى، تمكننا النظرة الاجتماعية من استنتاج أسباب الوفاء بالعقود، وتحديد المنافع بها يتناسب مع الخدمات، وهذا هو العدل، وتقديم الخدمات الطوعية، وهذا هو الإحسان.

ثالثاً: من مجمل حجته يتضح أن القواعد التي يسعى السيد سبنسر إلى وضعها على أساس علمي هي القواعد التي تنطبق على السلوك في الصورة المثالية للمجتمع. وفقاً لذلك، قيل لنا: إن «الأخلاق المطلقة تضع القواعد التي تصوغ السلوك الطبيعي في المجتمع المثالي». السلوك الخير المطلق مفعم باللذة، وفي حال مصاحبة الألم له، لا يمكن وصف السلوك بأنه صحيح إلا بشكل

هربرت سبنسر: بيانات الأخلاق.

نسبى. وفي أثناء الانتقال صوب الصورة المثالية للمجتمع، لا تكون أفعال الناس صحيحة تماماً في معظم الحالات، ولكنها تكون أقل خطأ. لنأخذ مشالاً على السلوك الصحيح المطلق، علاقة الأم السليمة بطفل سليم مشالاً، وهو أفضل الأمثلة، لأن الانسجام بينها نشأ قبل أن يبدأ التطور الاجتماعي. هنا يتحقق للأم إشباع عاطفة الأمومة، في حين يُشبع الطفل بطنه، وفي نفس الوقت يعزز حياته ونموه ومتعته المتزايدة. الفعل هنا ممتع بقدر ما هو صواب أيضاً. من الصعب العثور على حالات مماثلة في العلاقات الجنسية بين البالغين، ولكن هناك حالات تكون فيها الطاقات وفيرة حتى أن اللذة تصبح رفيقة لأداء الواجب. وعندما يُدفَع ثمن هذه الخدمات من قبل إنسان له نفس الطبيعة، تكون العلاقية مصدر للذة للطرفين. والآن، بها أن تطور المجتمع يتجه نحو الصناعة على أنها متميزة عن الشكل الحربي للمجتمع، يحق لنا أن نتوقع أن تأخذ أنشطة الناس عموماً هذه الصفة في النهاية. وحتى في الوقت الحاضر، نجد أن الفنان أو الشاعر أو الرسام أو الموسيقي العبقري هو ذلك الشخص الذي يوفر لنفسه لقمة العيش من خلال القيام بأفعال تكون مصدر لذة بالنسبة له بشكل مباشر، وفي نفس الوقت يقدم الملذات للآخرين، إما بصورة مباشرة أو عن بُعد. مرة أخرى، هناك أفعال كريمة تُعطى لذة خالصة للمعطى والمتلقى معاً، وهي أفعال خَيرٌة بصورة مطلقة. والآن، بعد إزالة العوامل المضطربة أو المتناقضة، يمكننا أن نشكل صورة مثاليـة للسـلوك الـذي يكـون مانحـاً مطلقـاً للـذة، ويكـون صوابـاً بصورة مطلقة في الوقت نفسه. بعد أن وصلنا إلى هذا النظام من

الحقائق الأخلاقية المثالية، سيكون لدينا بعد ذلك معيار «نطبقه على أسئلة حالتنا الانتقالية بطريقة تسمح باحتكاك الحياة غير المكتملة ونقصان طبيعة وجودنا، وقد نصل إلى اعتقاد بصحة تقريبية لما هو حق نسبياً». (1) «يمكن تصوّر الكائن الاجتماعي المثالي على أنه يوجد بحيث تتطابق أنشطته العفوية مع الشروط التي فرضتها البيئة الاجتماعية وشكلتها الكائنات الأخرى». سيتغير الإنسان في اتجاه هذا التطابق المثالي. ومن ثَمَّ يكون الإنسان المثالي هو الشخص الذي ذهبت فيه العملية إلى حد خلق التطابق بين جميع مقومات طبيعته وجميع متطلبات حياته في المجتمع. إذاً، «فالأخلاق المطلقة تصوغ سلوك الإنسان المتكيف كلية في مجتمع متطور كلية». وهناك قسمان رئيسان للأخلاق، أحدهما شخصي والآخر اجتماعي.

(أ) هناك فئة من الأفعال يتم توجيهها نحو غايات شخصية ويجب الحكم عليها من خلال علاقتها بالرفاه الشخصية، في معزل عن رفاه الآخرين. هذه الفئة يجب تصنيفها على أنها صحيحة أو خاطئة في جوهرها، وفقاً لآثارها المفيدة أو الضارة بالفاعل نفسه. لا يمكننا أن نحدد قانوناً للرفاه الفردي المثالي، لكن يتعين استيفاء بعض المتطلبات العامة. فمن خلال ربط السلوك بالضرورات المادية، يمكن إعطاء سُلطة علمية جزئية للمتطلبات الأخلاقية. ويجب أن توضح الأخلاق المطلقة أن السلوك الجيد هو ذلك الذي يحافظ على العلاقة الحقيقية بين استخدام الطاقة واستخدام النفايات بطريقة مناسبة، وبين

<sup>(1)</sup> هربرت سبنسر: بيانات الأخلاق، الفصل 15: الأخلاق المطلقة والنسبية.

النشاط والراحة، وبين معدل الوفيات ومعدل زيادة الأفراد. ومن هنا تأتي القاعدة العملية القائمة على النظر في نوع السلوك الذي سيحقق هذه الغايات عند قيامه.

(ب) القسم الثاني من الأخلاق هو ذلك الذي يتعامل مع آثار سلوك الفرد على الآخرين. والمجموعة الأولى من اللوائح التشريعية فيها هي تلك الخاصة بالعدالة. هنا لا ينحصر واجبنا في تحديد العلاقات المتساوية بين الأفراد المثاليين، ولكن علينا تحديد العلاقات بين كل إنسان وعموم الناس. ومن هنا يجب توضيح حدود تدخل الدولة.

الإحسان له وجهان، سلبي وإيجابي، وفي المجتمع المشالي، يكون للوجه السلبي وجود اسمي فقط، لأنه لن يكون لدى أي شخص مشاعر تؤثر بشكل غير مقبول على الآخرين، ولا يمكن في هذه الحال وضع قانون يحدد الممنوع. لكن الأخلاق المطلقة يكون لها قيمة في فرض الرأي القائل بأن التسبب في الألم يعد أمراً غير مُسَوَّغ، إلا إذا اقتضاه النظرُ الصحيح للذات أو الرغبة في منفعة الآخرين. أما فيها يتعلق بوجه الإحسان الإيجابي، «فستزداد الرغبة فيه من قبل كل إنسان، وسيتضاءل مجال ممارسته» حتى أنه سيكون هناك قدر كبير من المنافسة في تقديم الخدمات، كها هو الحال في الوقت الحاضر، وستكمن الصعوبة في إيجاد مجال كافٍ للرغبة الشديدة في الإيثار. لكننا سنعثر عليها بشكل وئيس في:

- (1) الحياة الأسرية، حيث سيتم تحقيق رعاية الأطفال من قبل الوالدين والوالدين من قبل الأبناء بشكل أفضل، (2) وفي تحسن الحالة الاجتماعية.

## الفصل العاشر **هربرت سبنسر (تكملة)**

في الفصل السابق قدمت موجزاً لنظرية السيد سبنسر الأخلاقية في صورتها التطورية التي تميّزها عن نظريات اللذة الأخرى. والآن سنتناول إلى أي مدى يمكن قبول هذه النظرية. وقبل أن ندخل في فحص صريح لمذهب السيد سبنسر، يمكن أن نقول كلمة عن فكرة التطور التي تشبث بها.

ارتبطت نظرية التطور أو النمو في عقول عامة الناس بالنظرية التي كان دارويس أول من قدمها بوضوح، وهي أن جميع الكائنات الحية الموجودة بالفعل أو التي كانت موجودة، قد أتت عن طريق التناسل الطبيعي لواحد أو أكثر من الأنواع البدائية. فيا كان يعد في السابق أنواعاً متايزة لا يوجد اتصال بين بعضها وبعضها الآخر في المنشأ، جاء داروين ليؤكد أنها كلها في الواقع أصناف من نوع واحد. أو بالأحرى، أن التايز بين الأنواع هو مجرد تصنيف، وليس تمايزاً في الأصل. لا تقول النظرية إن نوعاً ما قد تغير إلى نوع آخر، وإنها تقول إن الاختلافات بين ما نعده اليوم أنواعاً متايزة، قد حدث تدريجياً من خيلال تغييرات دقيقة تراكم بعضها على بعضها الآخر، عبر

فترات طويلة من الزمن. ومثلها يستطيع البستاني الماهـر أن ينتـج أنواعـاً جديدة من الزهور بالاستفادة من أي ميزة تظهر فيها، كذلك تنتقل أي اختلافات تظهر في الكائن الحي وتسهم في الحفاظ عليه، بشكل طبيعي إلى نسله، وهكذا نشأت على مر العصور كل صور الحياة المتنوعة التي ظهرت على أرضنا. ستلحظ أن هذه النظرية تتعلق فقط بالحياة النباتية والحيوانية، وتعطينها فقيط وصفياً للطريقية التسى تكونست بهيا الأنسواع المختلفة من الكائنات الحية، وأتت إلى حيز الوجود كشيء واقعي. لكنها لا تخبرنا «كيف نشأ النوع البدائي الأول أو الأنواع الأولى»، ولا يظهر منها أن نوعاً ما من الكائنات أعلى أو أدنسي من الآخر. تنكر نظرية التطور أن تكون هذه الأنواع المتميزة قد خُلقت متمايزة، سواء في نفس الوقـت أو في أوقـات مختلفـة، لكنهـا لا تنفـي أن تكـون النــاذج الأصلية مخلوقة. ومن ثُمَّ، لو افترضنا أننا قبلنا بالنظرية الداروينية عن أصل الأنواع، فها زال هناك تفسيران متمايزان لأصل النوع البدائبي للكائـن الحـي؛ وقـد نقـول: (أ) إمـا أنـه خُلـق مبـاشرة، (ب) أو أنـه نشــأ عن كائنات غير حية.

علاوة على ذلك، لو سلمنا بأن جميع الكائنات الحية مرتبطة بسلسلة النسب الطبيعي هذه، فإن النظرية الداروينية لا تخبرنا إن كان يحق لنا التمييز بين الأنواع المختلفة على أنها أعلى أو أدنى.

من هنا ينشأ سؤالان، أولهم هو: هل نشأت الكائنات الحية من الكائنات غير الحية، بنفس الطريقة التي انحدرت بها أنواع الكائنات المنظمة المختلفة عن صورة أصلية واحدة أو عدة صور؟ والثاني: هل جميع الكائنات الحية متماثلة في الطبيعة، أم أن هناك اختلافات بينها تجعلنا نصنفها إلى كائنات دُنيا وعُليا؟

كما رأينا فقد أجباب السيد سبنسر عن السؤال الأول بالإنسات. فهو ينكر وجود أي خلق خاص لصور الحياة البدائية، ويؤكد أن الحياة ظهرت على كوكبنا وفقاً للقوانين الطبيعية العادية. وبقدر ما يذهب السؤال عن الأصل الطبيعي، علينا أن نتمسك بأنه مثلها أن كل هذا التنوع اللامتناهي للكائنات الحية قد انحدر من أنواع قليلة أصلية، كذلك هذه الأنواع القليلة هي نفسها نتاج طبيعي للطبيعة غير العضوية، ويمكن إرجاعها إلى المادة السديمية التبي انتشرت أساساً في مساحات شاسعة من المكان. ومع تضمين كل صور الوجود في عملية التطور، وعدم الاكتفاء بالكائنات الحية، يأخذ السبؤال الثاني المرتبط بفكرة التطور شكلاً أوسع وأشمل. يجب ألا نكتفي بالسؤال: هل كل الكائنات الحية من نفس النوع؟ ويتعين أن نطرح سؤالاً آخر: هل كل الأشياء، حية وغير حية، من نفس النوع؟ لأنه إذا كانت جميع أنواع الحياة التي كانت موجودة أو التي توجد الآن، قد نشأت عن طريق الانحدار الطبيعي من الذرات التي كوّنت البخار السديمي الأصلي، ألا يجب أن نقرر أن كل الأشياء ذات طبيعة واحدة في الأساس؟ إذا كان الأمر كذلك، فإن الحجر والزهرة والكلب والإنسان لا يختلفون في النوع، بل في الدرجة. من ناحية أخرى، يمكن القول بأن الاختلاف في الطبيعة بين الحجر والزهرة والكلب والإنسان لم يتأثر بأي شكل من الأشكال بأصلها المشترك. ومثلها يمكن لإنسان أن يكون أذكى من أبيه، وكما هو الحال في كل فرد إذ نجد أن عمليات التغذية وكذا عمليات الإحساس تسبق الوعمي، مع أن الوعمي أعلى في النوع، يمكن أن يقال بأن الكائنات الحية ربها نشأت في الواقع من أشياء غير حية، وأن الإنسان قد تطور عن صورة أدنى من صور الوجود، مع أن

الكائنات الحية أعلى في النوع من غير الحية، والكائنات ذات العقل أعلى درجة من الكائنات غير العاقلة.

لكن السؤال هو: إذا سلمنا بصحة التفسير الدارويني لأصل الأنواع، وإذا سلمنا بنظرية التطور الأوسع عند السيد سبنس، فهل يمكننا، من نظرة عامة لمسار التطور، أن نستخلص مبدأ يفسر على الفور كل التغيرات في الطبيعة غير العضوية والحياة والوعي؟ هذا السؤال يجيب عنه السيد سبنسر ضمنياً بالموافقة. على حد سواء، ينطبق قانون التطور هذا على تطور النظام الشمسي وعلى تطور الحياة الحيوانية وعلى تطور المجتمع البشري، وهذا الانتقال يكون من تجانس غير مترابط غير محدد إلى تنوع محدد ومترابط.

الآن يبدولنا في الظاهر أن مثل هذه المعادلة لا تسمح لنا بالاعتراف بأي تمييز أساسي بين أنظمة الوجود المختلفة التي نفصلها عن بعضها بها يلائمنا. فالحيوان اللذي تكون بنيته أكثر تنوعاً وتحديداً وترابطاً مقارنة بغيره لا يختلف في النوع عن حيوان أقل تنوعاً وتحديداً وترابطاً، وهذا ينطبق على المجتمع الذي يظهر فيه التحديد والترابط والتنوع مقارنة بغيره الذي تظهر فيه هذه الخصائص بدرجة أقل. ربها يكون الحيوان أو المجتمع الأكثر تعقيداً أعلى من الأقل تعقيداً، لكن يكون الحيوان أو المجتمع الأكثر تعقيداً أعلى من الأقل تعقيداً هو الأعلى. لا بعد هذا أن نوضخ السبب الذي يجعل الأكثر تعقيداً هو الأعلى. قيل في، على سبيل المثال، إن الكلب أكثر تطوراً أو أعلى من الدودة، في بنيته وسلوكه قدراً أكبر من التحديد والترابط والتنوع. ولكن، عندما أسأل لماذا يُعتبر الكلب أكثر تطوراً؟ يقال في: إن السبب هو أنه يُظهر قدرة أكبر على التكيف مع الظروف الخارجية. هنا نجد أن معادلة التطور، بعد أن جرى تحديدها، غيرت طبيعتها بالكلية. ليس

التعقيد المجرد هو ما يخولنا لاعتبار الكلب أعلى أو أكثر تطوراً من الدودة، وإنها لأنه كائن حي قادر على التكيف الذاتي مع الظروف المتغيرة التي يوضع فيها. لذلك عندما يقال لي: إن المجتمع الأكثر تعقيداً هو الأكثر كهالاً، أجيب: نعم، لكن ليس التعقيد هو ما يجعله أكثر كهالاً، وإنها الكهال هو الذي يجعله أكثر تعقيداً. فإذا أصبح المجتمع أكثر كهالاً، زاد تقسيم العمل، وزاد عدد المواطنين المثقفين الأذكياء، لكن تعقيد المجتمع المتحضر هو نتيجة لكهاله، وليس سبباً للكهال. لا يمكن استخلاص أي مبدأ ينطبق على الحياة البشرية من المعادلة القائلة بأن التطور يجري من تجانس غير مترابط غير محدد إلى تنوع مترابط محدد. هذا مثل جميع المبادئ تامة التجريد، قد يعني أي تنختاره ليصبح هو المعنى.

(1) يخبرنا السيد سبنسر أن الأخلاق تتعامل مع ذلك الجزء من السلوك الذي تنطبق عليه الأحكام الأخلاقية، لكن الجزء لا يمكن أن يُفهم إلا من خلال علاقته بالكل، ولذلك علينا أن ننظر إلى السلوك الأخلاقي على أنه تطور من سلوك غير أخلاقي. صحيح أنه ليس كل فعل سلوك، وإنها السلوكيات هي تلك الأفعال التي يتم تعديلها من أجل غايات، ولكن الفرق بين السلوك الأخلاقي وغير الأخلاقي هو مجرد اختلاف في نسبية البساطة والتعقيد. إذاً، هنا تنطبق المعادلة العامة للتطور. فالسلوك الأخلاقي أكثر ترابطاً لأن الإنسان الأخلاقي يتصرف وفقاً لنظام ولا ينطلق وفقاً لنزوة، وهو أكثر تحديداً لأنه دقيق في جميع تعاملاته، وأكثر تنوعاً وأقل تجانساً؛ لأنه يهتم بكل ما

يتعلق بالرفاهية العامة، ومن ثُمَّ يميل السلوك الأخلاقي نحو تحقيق التوازن أو الانسجام التام بين الفرد وبيئته.

والآن أعتقد أنه يمكن بسهولة إظهار الفروق بين السلوك ومجال الفعل الأوسع، وبين السلوك الأخلاقي وغير الأخلاقي، على أنها فروق لا يمكن إجراؤها دون تغييرات متعاقبة في تفسير المعادلة العامة للتطور، وأن السيد سبنسر قد فشل في رؤية أساس هذه الفروق، لأنه حاول تفسيرها من خلال معادلته المجردة البحتة.

أولاً: إذا سألنا عـن المعادلـة التـي سـتطبّق عـلى التغـيرات في جميـع صـور الوجود، من تجمع الذرات إلى تكوين المجتمعات البشرية، فعلينا أن نتخلى بوضوح عن جميع الفروق التبي تميز فئة من فئات الوجود عن فئة أخرى. وعندما نقوم بتطبيق معادلتنا لتفسير الأنواع المختلفة للوجود، علينا أن نستعيد مرة أخرى كل الفروقات التبي تخلينا عنها. فإذا سئلتُ عن المشترك بين سقوط الحجر وفعل الإنسان، يجب أن أجيب بأنها كلها حركات. ولكن إذا سئلتُ: هل تقصد أنه لا فرق في النوع بين حركة الحجر وحركة الإنسان؟ فلا بدأن أجيب بأنه من المؤكد أن هناك فرقاً، وهو فرق كبير جداً، لكنه لا ينطبق عليها كحركات. إن التهمة التي يجب أن أوجهها الآن للسيد سبنسر هي أن معادلته في التطور تنطبق على سلوك البشر فقط بالمعنى اللذي يمكننا من القول بأن أفعال البشر هي حركات. فهمي حركات بالتأكيد، لكن كونها حركات ليس ما يشكل

طبيعتها الأساسية. لا يمكن أن يكون هناك سلوك دون حركة، لكن الحركة ليست كافية لتوصيف السلوك. فأنا لا أستطيع التفكير دون دماغ، لكن هذا لا يعني أن أفكاري ليست سوى حركة جزيئية لدماغي. لذلك لا يمكن أن يكون هناك سلوك، أخلاقي أو غير أخلاقي، لا يأخذ ظاهرياً شكل الحركة، ولكن ذلك لا يعني بأي حال من الأحوال أن هذا السلوك يمكن تحديده بالحركة.

لذلك عندما يقمرر السيد سبنسر من وجهة النظر الحسية، أن السلوك البشري يتكوّن من حركات الجسد والأطراف وعضلات الوجمه والجهاز الصوتي، فلا اعتراض لدينا إلا قولنا بأن هذا ليس بذي أهمية. لذا فنحن نقول: إن مثل هذه الحركات ليسبت سلوكاً على الإطلاق، لأنها لا تختلف عـن أي حـركات أخـري. ومـن ثُـمَّ قـد تنطبـق معادلــة التطـور جيداً عملي السلوك الذي يُنظر إليه عملي أنه مجرد حركات، لكنها لا تساعدنا، على الأقل، في فهم التمييز بين نوع من السلوك وآخير. تتحيرك البذرات بعضها تجياه بعيض وتشيكل تجمعات مادية، ويتحد البشر معاً في مجتمع، وهناك حركات حسية في كلا الحالتين، إلا أن لدينا نوعين مختلفين من الحركة. وهـذا الاختـلاف في الطبيعـة، كائنـاً مـا كان، هـو الـذي يخولنـا بـأن نفصل بين حركات الذرات غير الواعية وحركات الكائنات

ثانياً: يمكن القول، مع ما تقدم، بأن السيد سبنسر يدرك الفرق بين حركات المادة الميتة وحركات الكائنات الحية، عندما يقول:

إن ليس كل الأفعال تقع تحت قائمة السلوك، وإنها فقط تلك التبي تم تعديلها لتوافق الغايات. ولا شك أن السيد سبنسر يميز بين الحركات العشوائية كحركة النقاعيات وحركة المصاب بالمرع من جهة، والحركات الهادفة من جهة أخرى. لكن ما أود أن أشير إليه هو أنه برسمه لهذا التمييز الأخير يكون قـد فـسر المعادلـة العامـة عمليـاً بحيـث أضـاف قانونـاً جديـداً. إن الترابط والتحديد والتنوع الذي يتحدث عنه الآن لا يشير إلى الحركات التي هي مجرد حركات، بل إلى الحركات التي تنطوي على وظائف، أي أنها أفعال مُعدَّكة لتناسب الغايات. من المؤكد أن وصفها بالأفعال التي يتم تعديلها لتناسب الغايات، يعنى ضمناً أنها حركات. فإذا رأيتُ إنساناً يوشك أن يغرق، وقفزت في الماء لإنقاذه، فإن قفزتي في الماء، والسباحة نحوه، وإحضاره إلى ألشاطئ، كلها حركات. لكنها لا تأخذ صفتها من كونها حركات، بل من كونها حركات تهدف إلى غاية ما. لقد قصدتُ القيام جهذه الحركات من أجبل تحقيق الغايبة التي كنت أراها، وهذه القصدية هي التي تجعل سلوكي على ما هـو عليـه. حـركات المـصروع في حـال النوبـة لا تكـون مقصـودة، ومن ثُمَّ تُستبعَد عن حق مِن قِبُل السيد سبنسر نُخرجاً إياها عن مراتب الأفعال التي تعدّ سلوكاً. لكن إذا وافقناه على تطبيق المعادلة بنفس المعنى الذي ينطبق على حركة الذرات، فبلا يوجيد منا يمييز السبلوك الهبادف عنين أي فئية أخبري مين الحركات. لا شك أنسا حين ننظر إلى تلك الحركات الهادفة، فقد نجد ترابطاً ونظاماً أكبر لا نجده في تلك الحركات التي

تكون بـلا هـدف، ولكننا لـن نجـد فرقـاً في النـوع بينهـما، إلا إذا حولنا مركز الرؤية من الجانب الخارجي إلى الجانب الداخلي للأفعال. ومن ثُمَّ يكون فَصْل السيد سبنسر الفعل الهادف عن الفعل غير الهادف هو مقدمة لمبدأ جديد يتجاوز القديم ويتضمنه. صحيح أن السلوك الهادف أكثر ترابطاً من السلوك غيرالهادف،لكن السبب وراءكونه أكثير ترابطاً هو أنه هادف. ثالثاً: لكننا نسير إلى حدما بسرعة كبيرة. يتحدث سبنسر عن السلوك باعتباره ذلك الفعل الهادف، لكننا نجد عندما ننظر عن كشب أنه يُطَبِّق مصطلح السلوك ليس فقط على ذلك الفعل الذي يهدف إلى تحقيق غاية، بل يطبقه أيضاً على الفعل الـذى يحقق غايـة مـا، دون أي قصـد مـن جانـب الفاعـل. عـلى سبيل المشال، في الطيور التبي تبني الأعشاش وتقوم بتربية أفراخها وتعلمها الطبران، نجد أن هناك تكيفات وتعديلات ف الأفعال لتناسب الغايات، تماماً كما يحدث في البشر الذين يوفرون الطعام والمأوى لأطفالهم ويمنحونهم التدريبات البدنية والمعنويـة. بتركيـز انتباهـه عـلى حقيقـة أن الحيوانـات التـي هـي أقبل منزلة - وكذلك الإنسان - تقوم بأعيال تميل إلى الحفياظ على النفس والذرية، يوضح السيد سبنسر أن الانتقال من التعديلات البسيطة جداً في الأشكال الدنيا للوجود، إلى التعديم المعقدة في المجتمع المتحضر، يتكون من درجات غير مُدرَكة. فمع ترقينا في سلّم الحياة الحيوانية، يبدو أن تطور السلوك يتألف فقط من حقيقة أن التعديلات تصبح أكشر تحديداً وترابطاً وتنوعاً. وجميع الغايات الثانوية تُستوعَب

في غاية واحدة هي الحفاظ على الحياة، أو بالأحرى الوصول لاكتمال الحياة، أو تطور جميع الوظائف التي يمكن للكائن الحي القيام بها. والآن، من الواضع أن معادلة التطور قد أصبح لها هذا تفسر جديد ...

يتوافق تطور النظام الشمسي مع المعادلة القائلة بأن التطور هو تقدم من الحركات البدائية إلى الحركات المعقدة. لكنه لا يتطابق مع التفسير الجديد للمعادلة الذي يقول بأن التقدم يتألف من التعديل الأكمل للأفعال لتتوافق مع الغايات. تُكون الذرات ذلك البخار السديمي الأصلي عندما تتجمع في كتل، لكنها لا تظهر في ذاتها أي تعديل للأفعال لموافقة الغايات. إنه موجود فقط في الكائنات المنظمة، ووفقاً لرؤية السيد سبنسر، فقط في حيوانات ذات درجة معينة من التعقيد الهيكلي، يوجد تعديل الأفعال لموافقة الغايات. لا شك في أن الحيوانات تظهر حركات، وأن تلك الحيركات تزداد تعقيداً كلما تتبعنا الصور المتعاقبة وأن تلك الحيركات تزداد تعقيداً كلما تتبعنا الصور المتعاقبة للحياة، لكن من أجل وصف حركات الحيوانات، نحن بحاجة لأن نقول إنها حركات تحقق غايات. وهكذا، فإن الحركات التي تُعَدّ سلوكاً تختلف عن الحركات التي لا تُعَدّ كذلك.

رابعاً: ألا يوجد تمييز مشابه عندما ننتقل من النظرة البيولوجية إلى النفسية؟ إن الأفعال التي نعدها بشرية، ويعدها الإنسان أفعاله، لا تحقق غاية فحسب، بل تقصد تحقيق تلك الغاية. إنها هادفة بمعنى لا نجده في أفعال الحيوانات الدنيا التي لا تهدف إلى شيء. لا أحد يُحْسَبُ الفعل فعله إن هو لم يقصده؛ فالوعي بالهدف هو ما يربط الفعل بالفرد الذي يقوم به. لذلك يجب

أن ترضخ المعادلة مرة أخرى لتستقبل معنى جديداً. وتلك الحركات التي تهدف إلى تحقيق غاية التطور الكامل للحياة هي السلوك الذي يجب أن تتعامل معه الأخلاق. ويعترف السيد سبنسر بهذا عملياً عندما يقول: إن الأخلاق تتعامل مع الصورة الذي يأخذها السلوك في مراحله اللاحقة، لأن تقييده هذا سيكون تعسفياً تماماً، إذا لم يقم على أساس أن السلوك البشري يختلف في النوع عن أي سلوك آخر.

والآن، بعيد الاعتراف بيأن الأخيلاق يجيب أن تتعلق فقط بالسيلوك الذي يمكن إصدار الأحكام الأخلاقية عليه، من هنا نعرف أن هناك نوعاً من السلوك لا يمكن إصدار أحكام أخلاقية بشأنه، وبالتالي سنتساءل: كيف يمكن القول بعد الآنِّ: إن فهم السلوك الأخلاقي يتطلب البحث عما يربطه بالسلوك أجمع، وإن التمييز بين السلوك الأخلاقيي وغير الأخلاقي هو تمييز في الدرجة وليس في النوع؟ ما الذي يوجد في سلوك الكائنات الأدنى ولا يظهر بشكل كامل في السلوك البشرى؟ من المسلم به أنه يمكن النظر إلى السلوك البشري من وجهة النظر المادية على أنه سلسلة من الحركات. ومن وجهة نظر بيولوجية، هو المارسة الواجبة لجميع الوظائف التي تخدم اكتبال الحياة. ومن ثَمَّ يصعب رؤية الكيفية التي يمكن بها أن يعلَّمنا عنصرٌ جديدٌ درساً في الحياة جمعاء، ولا يمكن تعلمه بنفس الدرجة من تأمل الحياة البشرية. بالتأكيد لا يمكن القول بأنه من أجل اكتشاف تطور السلوك من السهولة إلى التعقيد، يجب أن نتبعه من أدنى صوره إلى أكثر صوره تعقيداً، لأن قانون التطور البشري

هذا اكتُشفَ قبل التفكر في تطور الإنسان من الأشكال الدنيا للوجود، وبعد اكتشافه تعين علينا إظهار أن القانون ينطبق على الإنسان. وإذا قيل إننا لن نستطيع فهم السلوك البشرى دون النظر إليه من حيث علاقته بالسلوك الأدنس للحيوانات الدنيا، لأن الأول قد تطور عن الأخير، فإن الإجابة هي أنه على نفس الأساس، يجب أن تنظر الأطروحية الأخلاقية إلى السلوك البشرى فيم يتعلق بحركات الطبيعة التي سبقت حسركات الحيوانات، وعنها تطور الجميع. الاستنتاج الذي انقدنا إليه هو أنه بقدر ما تذهب الصور السابقة للسلوك، لا يوجد شيء وضعى يمكن تعلمه فيم يتعلق بالصور اللاحقة، وبالتالي، فيل يتعلق بالأطروحة الأخلاقية، سيكون النظر في تلك الصور السابقة مجرد حماقة. بل هي أكثر من ذلك؛ لأن وجهمة النظر الخارجية التي تقود السيد سبنسر إلى تطبيق نفس المعادلية عبلي تطبور المبادة والنباتيات والحيوانيات والبيشر قد مالت إلى حجب الطبيعة الحقيقية للسلوك البشري. ومن ثَمَّ وجدناه أحياناً يحاول العشور على قيمة السلوك البسري من خلال اعتباره مجرد سلسلة حركات معقدة نسبياً، ومرة أخرى، يعتبره تكيف الكائن الحي مع بيئته كوسيلة للحفاظ على الحياة. في الواقع، لم نصل معه في أي حال من الأحوال إلى السمة المميّزة للسلوك بحيث تجعله موضوعاً لأحكام أخلاقية، أي أنه يتكون من حركات لا تقتصر على غايتها فحسب، بل يقصدها الفاعل لخدمة غاية ما. فعندما نصف سلوكاً بشرياً بأنه لاحق، أو أنه أكثر تعقيداً، أو أنه يتكيف بشكل أفضل،

كل هذا لا يخبرنا عن سبب إصدار الأحكام الأخلاقية عليه. المشرط الأول لإصدار أي من هذه الأحكام على الإطلاق، هو أن الأفعال يجب أن تكون مقصودة من قبل الفاعل، وبالتالي ينبغي أن تُنسَب إلى ذلك الفاعل. ولهذا السبب، لا يمكن تسمية حركات المصاب بالصرع بأنها سلوك، وليس لأنها لا تحقق غاية. وبنفس المعنى وللسبب نفسه، فإن حركات الطائر في بناء عش لصغاره لا تستحق أن تسمى سلوكاً، إلا إذا افترضنا أن الطائر لديه وعى بتحقيق الرفاه لصغاره.

(2) رأينا إذاً أننا لا نتعلم شيئاً عن الطبيعة الحقيقية للسلوك البشري، من خلال النظر إلى علاقت بالسلوك الأقل تعقيداً الذي نشأ عنه تدريجياً. ولكن ربها نتعلم بشكل أفضل من خلال النظر إلى الهدف الذي يتقدم نحوه السلوك، وسيتخذه في النهاية، كما يقرر السيد سبنسر. وهذه الصورة النهائية للسلوك، كما قيل لنا، وهي وحدها التي يجب أن تتعامل معها الأخلاق بشكل صحيح، أو على الأقل، يجب تحديدها أولاً قبل أن نتمكن من معرفة الكيفية التي سنتصرف بها في هذه الصورة غير الكاملة من المجتمع، الموجودة في الوقيت الراهين. للأسيف، لم يقيدم لنيا السبيد سينسر وصفاً إيجابياً للصورة النهائية للمجتمع، لكنه اكتفى بوصف بأسلوب السلب. سيكون السلوك في صورت النهائية محدداً بالكلية ومترابطاً ومتنوعاً، وسيكون هناك تكيف كامل بين الفرد والمجتمع، ولين تكون هناك قيود خارجية، ولين يكون هناك ألم. لكن هذه الفرضيات لا تخبرنا بأي شيء، سوى أن السلوك في شكله النهائي سيكون مختلفاً عها هو عليه الآن.

لإظهار مدى ضآلة ما يمكن تعلمه من مثل هذا التجريد الذي يراد له أن يكون صورة متطورة كاملة للمجتمع، دعونا نأخذ واحدة أو اثنتين من فرضيات السيد سبنسر. في الشكل النهائي للمجتمع، سيكون السلوك متنوعاً بالكامل، فهل يعنى هذا أنه سيكون هناك تقسيم للوظائف أكبر مما هو موجود حالياً؟ إذا كان الأمر كذلك، ألن يكون سلوك الأفراد المكونين للمجتمع أقبل تنوعاً مما هو عليه الآن، مع أن المجتمع أجمع سيكون أكثر تنوعاً؟ من ناحية أخرى، هل يعنى ذلك أن كل إنسان سوف يؤدى وظائف أكثر عما يؤديه الآن، وأنه في حين أن الفرد سيكون أكثر تنوعاً في سلوكه، سيكون المجتمع أقبل تنوعاً؟ مرة أخرى، عندما يُقال إنه سيكون هناك تكيف كامل للفرد مع المجتمع، فهل سينتُج هذا التكيف عن صورة أدنى للمجتمع، أم من تطور أكبر للفرد؟ إذا كان الأخير هو الصحيح، فكيف سيمكننا وضع مصطلح لهذا التطور، وكيف سننظر إلى أي صورة من صور المجتمع على أنها نهائية؟ ألا يجب أن تفرض كل خطوة في تطور المجتمع مطالبات أكبر تُفرض تأديتها على الفرد، بحيث يكون من المستحيل على جميع الأفراد تكييف أنفسهم مع المستوى العبالي من الـذكاء الـذي وصل إليه قلَّة من الأفراد؟ مرة أخرى، هل ينشأ تطور المجتمع من زيادة سلطة الدولة، أم من إلغاء السلطة التي تُمارَس في الوقت الحاضر؟ في كتابات سبنسر الأحرى وجدناه يقرر أن في الحالمة المثالية للمجتمع سيكون التدخيل الحكومي أقبل مما هو سبائد الآن، فيها يتعلق بشئون الفرد. لن يكون هناك تعليم حكومي ولن توضع قوانين لعمل

المصانع ولا أشغال عامة، والوظيفة الوحيدة للدولة ستكون تقديم المشورة للمواطنين.

سنتشعب بعيـداً عـن موضوعنـا لـو ذهبنـا نفحـص مفهـوم الدولـة، لكن يمكننا على الأقل أن نقول: إن المثل الأعلى للسيد سبنسر عن الدولة لا يمكن استنتاجه من المفهوم المجرد للمجتمع، بحيث نتصوّره على أنه متنوع تماماً، وعلى أنه ينطوي على التكيف الكامل للفرد مع المجتمع. من المتصوّر أنه من خيلال توفير إشباع أفضل للرغبات الدنيا، ومنع استبداد طبقة على أخرى، سيكون الأفراد في الدولة أكثر قـدرة عـلى التطـور عقليـاً وأخلاقيـاً، مما لـو تُركـوا لألاعيب فرديتهـم. باختصـار، لغيـاب موهبـة التنبـؤ، لا يمكن لأحد أن يخبرنا بالصورة الذي سيتخذها المجتمع في النهاية، وأكثر ما يمكن فعله هو تخيل حالة للأمور يتم فيها التخلص من بعض الصور التي يظهر فيها عدم المساواة في المجتمع في اللحظة الراهنة. والآن، إذا لم نتمكن من التنبؤ بالصورة النهائية التي سيتخذها المجتمع، فإن قانون السلوك الذي وضعه السيد سبنسر تحت عنوان «الأخلاق المطلقة» لا قيمة له إلا التذكير بأن المجتمع لم يصل إلى صورة التطور النهائية. باختصار، الهدف من كل فعل هو بلوغ الكهال، لكن يتعين ألا يتحقق هذا المثل الأعلى إلا تدريجياً، مع تقدم البشرية نفسها. وبالتالي، كنتيجة لمنهج السيد سبنسر «العلمي» خرجنا بفكرة الكمال ذاتها، تلك التي رفض قبولها على أنها النهاية المطلقة.

(3) رؤية السيد سبنسر للفعل، انطلاقاً من زاوية الفاعل، تبدولي غير كاملة. والسؤال هنا: لو سلمنا بأننا نعلم غاية السلوك، فها هو الدافع الذي يحفز الفرد ليبحث عنه؟ وبها أن البشر قد تؤثر فيهم دوافع مختلفة، فما هو الدافع الخَيرُ حقاً؟ وفقاً للسيد سبنسر ، كل الدوافع تتكون من عروض ذهنية أو تصوّرات مصحوبة بمشاعر لذيذة أو مؤلمة. «السمة الأساسية في الوعبي الأخلاقبي هي تحكم شعور معين أو مشاعر في شعور آخر أو مشاعر أخرى». وهنا، تُستدعى معادلة التطور مرة أخرى، ويقال لنا إن الدوافع فطرية في الحيوانات الدنيا، لكنها تصبح أكثر تعقيداً مع استمرار التطور. فالحافز الأساس هو الحفاظ على الذات، لكن التجربة تدل على إمكانية استدعاء أفعال تترافق أحياناً مع الألم. ومِن ثَمَّ، عندما يتم تخيل هذه الأفعال ذهنياً، تستدعى أيضاً فكرة الآلام المصاحبة، ويتجسد التداعي في البنية العصبية، وتنتقل إلى نسل الحيـوان. ومـع تطـور العقـل، تصبـح الدوافـع أشـد تعقيـداً، وكقاعدة عامة، نجد أن الوجود البدائي أقل موثوقية من الوجود الأكثر تعقيداً. يفسر هذا فضيلة الحيطة؛ فالإنسان المحتاط يمتنع عن الإشباع الفوري، وقد يخضع لألم فوري؛ لكي يمكّنه هذا من تحقيق لذة أكبر، أو الهرب من ألم أكبر يأتي بعد ذلك. وقد تنتقل نتائج ضبط النفس والحيطة إلى ذريته. وفئة الدوافع ذاتها تفسر جزئياً سبب سعينا لتحقيق الخير للآخرين. ويتم تقييد الحافز الطبيعي لتأكيد الذات بواسطة أربعة قيود احتياطية، هي:

- (1) الخوف من الانتقام.
- (2) الخوف من العقوبة القانونية.
  - (3) الخوف من الغضب الإلهي.
    - (4) الخوف من سوء السمعة.

تستمر القيود الشلاث الأخيرة في التطور مع تطور المجتمع، ومع ذلك، هي ليست روادع أخلاقية حقاً، بل الأخلاق نشأت عنها. إذاً، كيف يتم الانتقال من المصلحة الذاتية المستنيرة إلى الأخلاقية الصحيحة، بها في ذلك التضحية بالنفس عند الضرورة؟ تختلف القيود الأخلاقية عن غير الأخلاقية في أنها "لا تشير إلى الآثار الخارجية للأفعال، وإنها تشير إلى آثارها الداخلية». وهكذا تعرّفنا التجربة بالنتائج المترتبة على أفعالنا، ومعرفتنا بها تدفعنا إلى الامتناع عن الشروفعل الخير.

يتمثل الضعف الأساسي في هذا التصوّر لأصل المشاعر الأخلاقية في عجزه عن تفسير فكرة الالتزام الأخلاقي. يبدو أن الفعل لا يتم عن دافع صحيح ما لم يكن هذا الدافع تبصراً في العواقب الطبيعية للفعل. لنفترض أن رجلاً تعرض لإغواء دعاه لارتكاب جريمة قتل، لكن ظهرت في مخيلته صورة للعاقبة غير السارة المرتبطة بالشنق، فأحجم. هنا لا يكون فعله هذا أخلاقياً. ولكن إذا صوّر لنفسه العواقب السيئة التي تنبع بشكل طبيعي من قتل الضحية، وتدمير كل احتمالات السعادة التي كان يمكن أن يعيشها، ومعاناة كل من ينتمي إليه، وهنا ظهرت في ذهنه مشاعر أليمة دفعته إلى إلغاء مشروعه، فإن دافعه هنا يكون أخلاقياً.

بناء على هذا، يبدو من الصعب أن نرى كيف أن دافعاً يمكن أن يكون أخلاقياً أكثر من آخر، فيها يتعلق بالفاعل. يخبرنا السيد سبنسر أن «السمة الأساسية في الوعي الأخلاقي هي أنه تحكم شعور أو مشاعر أحرى»، ولكنه يرى أيضاً أن المشاعر التي تنشأ في عقل الإنسان هي ما يصاحب بنيته العصبية المعدلة، ويستقبلها هو بطريقة وراثية. وبالتالي، تتحكم المشاعر التي

همى أكثر تعقيداً، من خلال العملية الطبيعية للتطور، في المشاعر التبي همي أقبل تعقيداً، فلماذا يقبول: إن أحبد الدوافع أخلاقبي أكثر أو أقل من الآخر؟ إن الإنسان الذي له بنية موروثة معينة وبيئة خاصة وُضع فيها، يستجيب بشكل مختلف عن الإنسان الذي لا ينتمي لتلك البيئة، وهو لا يملك القدرة على تكوين أو عدم تكوين المشاعر التي تنشأ في ذهنه. فكيف إذاً يمكن تسمية أي دافع بأنه أخلاقي أو غير أخلاقي؟ لقدرأي هيوم بوضوح أن الفعل إذا تحدد دائماً من خلال الشعور الأقوى باللذة بالنسبة للفرد، فبلا يمكن لأي فعبل أن يكون خَـيرًا أو شريراً بالنسبة للفاعل. وكان النفعيون الأقدمون متسقين مع قولهم بأن الفعل يكون خَيرًا إذا قام به الفاعل، وحقق نتائج حسنة، مهم كان الدافع الذي أملاه. أما السيد سبنسر فلم يسر بأي من جانبي نظريته إلى نتائجها المنطقية. عندما يقارن أفعال الإنسان بأفعال الحيوانات الدنيا، يجعل التمييز في مجرد الدرجة، لأنه يرى أن كلا النوعين من الأفعال يميلان إلى تعزيـز الحيـاة. لذلـك وجدنـاه يعـدّ أن السلوك الخَيرِّ هو ما يكون ملائماً لإنتاج أكمل الصور من صور الحياة. ولكن عندما ينتقل إلى النظر إلى السلوك كما يُنظر إليه من جانب الفاعل، يُمدرك ضرورة وجود همدف من وراء الفعل لتكون له شخصية أخلاقية، بل يجب أن يحدث الفعل بسبب دافع خَيرً. وقمد قماده تحليلمه الناقمص للوعمي الأخلاقمي إلى القمول بمأن كل فعمل هـو نتيجـة لتحكـم شـعور في شـعور آخـر، أي أن كل فعـل يتبـع الدافـع الأقوى. ومن ثُمَّ يرجع الاختلاف الوحيد بين أفعال البشر للدافع الأقسوى بالنسبة لهم، وبما أن ذلك يعتمد على تصرفاتهم الموروثة وطبيعة بيئاتهم، يكون فعل الإنسان هو ذلك الفعل الذي يستطيع

هو وحده القيام به، ولهذا لا يوجد معنى للتمييز بين الدوافع الأخلاقية وغير الأخلاقية.

يتسق السيد سبنسر مع هذه النتيجة ويعد أن الشعور بالالتزام الأخلاقي يوجد فقط في صورة غير كاملة من صور الترقي الاجتماعي. ولأن نتيجمة التطور همي أن يحمل محمل المروادع الخارجيمة دافعٌ أخلاقمي يرتبط بتحقيق النتائج الطبيعية لسلوكنا، فسيأتي زمان تختفي فيه الرغبة في أي فعل يجلب معه أي نتائج غير سارة. والمقصود بطبيعة الحال، هو أنه بم أن الالتزام الأخلاقي يتضمن الميل إلى التصرف بشكل يخالف «تكويس الأشياء»، فسيختفي الشعور بالالتزام عندما لا يرغب أحمد في القيام بأفعال من هذا النوع. هنا ندرك أن تأملات السيد سبنسر تتعلق بأناس مثاليين في مجتمع مشالي. ولكن- كما رأينا- هذا العصر الذهبى لا يمكن أن نكوّن أي فكرة عنه، ولذا ينبغي لنا أن نكتفي بالتعامل مع البشر الحقيقيين كما هم الآن. ومع ذلك، يمكن أن نثبت أن فكرة الالتزام الأخلاقي يتعين اعتناقها مِن قِبل من هم مِن نفس طبيعتنا. إن السبب الذي جعل السيد سبنسر يرفض العقوبات الخارجية، الدينيـة والقانونيـة والاجتماعيـة، هـو أنهـا كلهـا خارجيـة. وهـو يعتقـد أنهـا تعمل فقط على أن يستدعى الفرد فكرة النتائج المسببة للذة أو الألم لنفسه. لا يمكن أن يكون هناك شك في أننا إذا تصوّرنا الدين على أنه العذاب في الجحيم، فإن الدافع هنا سيكون غير أخلاقي بالكلية، لكن لا الدين ولا أي من الروادع الخارجية الأخرى بحاجة إلى أن تؤثر في الفرد على هـذا النحـو. مـن الممكـن بالتأكيـد للإنسـان أن يتوافـق ظاهريـاً مع صور الدين، وأن يمتنع عن ارتكاب الجرائم من خلال التصوّر الواضح للعقاب المستقبلي. ولاحاجة بي لأن أتوقف هنا لأبحث فيما إذا

كان مثل هذا الإنسان يدفعه شيء أعلى من الرغبة في التحرر من الألم، أم لا. ولكن الروادع الدينية كما توجد في وعمى الإنسان المتدين حقاً، ليست مجرد «خوف من عقوبة مستقبلية». بل في «الحب الكامل الذي يطرد الخوف».(١) عندما يأتي سبنسر على توحد الذات مع الحب غير المحدود فيصفه بأنه مجرد خوف من «التعذيب في الجحيم»، فنحن هنا أمام رسم كاريكاتوري فاضح. وبالمثل، ليس لدينا شك في أن هناك أفراداً يمتنعون عن القيام بالأعمال الخاطئة بسبب الخوف من العقاب القانوني، أو خوفاً من فقدان الاحترام الذي اعتادوا عليه من جيرانهم، ولكن مهم قلنا عن هؤلاء الأشخاص، فإن المواطن الصالح لا يطيع قوانين بلده بسبب تصوّره للنتائج غير السارة لهذا العصيان على نفسه، ولكن لأنه يَحْسَبُ طاعتها واجباً، يأمره به عقلُه. وهنا نأتي إلى الأصل الحقيقى لفكرة الالتزام الأخلاقي. خلافاً للسيد سبنسر، هذه الفكرة ليست نتاجاً متأخراً للتطور الطبيعي للسلوك، فالإنسان، حتى في أدنى مراحل تطور المجتمع، لديه وعي بالالتزام الأخلاقي. وجوهر هـذا الوعي ليس مجرد التحكم الـذي يهارسه شعور على شعور آخر، بل الوعى بأن هناك شيئاً يأمره عقله بفعله. إذا لم يكن الأمر هكذا، فكيف يمكن لأي سلطة أن تأمر الفرد بموافقة المجتمع، منتهجة طريقة أخرى؟

يقول سبنسر إن الدافع الأخلاقي الحقيقي هو الشعور المصاحب لفكرة النتائج الطبيعية للفعل. نوافق على هذا بالكامل. ولكنه يقصد بالنتائج «الشعور باللذة والألم»، وهذا ما لا نوافق عليه. النتائج التي يجب أن تؤخذ في الحسبان هي تأثير الأفعال التي تهدف إلى تعزيز

إنجيل يوحنا: 18،4.

التطور الكامل لطبيعة الإنسان. ينظر الفرد إلى نتائج الأفعال المختلفة من خلال علاقتها بغاية تحقيق الذات، وتلك الأفعال يَعتقد أنها ستؤدي به إلى تلك الغاية ولذا يعلن أنها صحيحة أخلاقياً. وهنا سنجد أن الأشياء التالية ضرورية للقيام بالفعل الخَيِّر هي:

- (1) تصوّر الشيء المراد اكتسابه، أو تصوّر فكرة الـذات عندمـا تكـون في حالـة أكثـر تطـوراً مـن تلـك التـي هـي فيهـا الآن.
  - (2) تصوّر الوسائل التي بها سيتم تحقيق هذا الهدف.
- (3) إصرار الفرد على القيام بالأفعال التي تكون وسائل لتحقيق الغائد.

من الواضح من هذا أنه ما دام قد بقي للإنسان أي شيء يمكن تحقيقه في طريق التطور الذاتي، فستبقى فكرة الالتزام الأخلاقي حاضرة، وحتى مع التسليم بأن الصورة المثالية للنظام الاجتماعي قد تتحقق، لا يمكن لفكرة الالتزام الأخلاقي أن تختفي. لأنه إذا كان على الفرد أن يفعل أي شيء على الإطلاق، فلا بد أن ذلك بسبب تناقض مثله الأعلى الذي يريد تحقيقه مع ذاته الحالية، وهذا التناقض يتضمن فكرة الواجب. ومن ثم تكون فكرة الالتزام الأخلاقي أساسية لفعل الإنسان، وسيؤدي اختفاؤها إلى اختفاء وعي الإنسان بذاته في الوقت نفسه.

## الفصل الحادي عشر **هربرت سبنسر (الختام)**

سننظر الآن في الكيفية التي ربط بها السيد سبنسر بين نظرية التطور ومذهب اللذة.

أولاً: مشل غيره من أتباع هذا المذهب، يقرر السيد سبنسر أن اللذة هي الغاية النهائية. وأنها الشيء الوحيد المطلوب لذاته. يتفق المتشائم والمتفائل على أن اللذة أمر مرغوب فيه بصورة جوهرية، إلا أن الأول يلعن الحياة لأنه لم يحصل على اللذة المنشودة. ومن ثمّ، تعد الحياة مرغوباً فيها أو غير مرغوب فيها وفقاً لما تجلبه أو لا تجلبه من الشعور الفائض المقبول. ويتعين الحكم على السلوك بأنه خير أو شر، بحسب ما يتسبب به من لذة أو ألم. لكن، إذا سببت الحروحُ والكدماتُ اللذة ، فهل سنظل ننظر إلى الاعتداء بنفس الطريقة التي ننظر بها إليه الآن؟ وهل تحسب السرقة جريمة إذا كان نهب ما في جيب الإنسان أثار فيه مشاعر الفرح؟ وفي المقابل، هل علينا النظر إلى خدمة المريض أو رعاية اليتيم على أنها خير، إذا كانت النتيجة هي جلب الأذى للمُحسَن إليه؟ مما

لا شك فيه أن أفكارنا عن الخير والشر تنبع من وعينا بيقينية كونها ستنتج الملذات أو الآلام في مكان ما أو باحتمالية ذلك.

ثانياً: لو سلّمنا بأن اللذة هي الغاية النهائية، فكيف سيتم الحصول عليها؟ ليس من خلال الاستهداف المباشر لها كما اعتقد النفعيون القدماء، وإنما من خلال الالتزام بتلك المبادئ التي تؤدي إليها بطريقة غير مباشرة.

والهدف من التطور هو الوصول إلى تلك الصورة المثالية للحياة التي تنطوي على تعديل كامل للأفعال، لتتكيف مع غاية الحفاظ على جميع الكائنات الحية في كامل أنشطتها. ومن خلال إلقاء نظرة سريعة على الأفكار الأخلاقية الرائدة التي توصل إليها الإنسان بطرق أخرى، ثبت أن هذه هي الغاية الحقيقية للحياة.

كيف نميز عادة بين السلوك الجيد والسلوك السيئ؟ يُقال إن السكين جيدة عندما تقطع، والبندقية الجيدة هي التي تذهب طلقتها بعيداً وتصيب الهدف، والبيت الجيد هو الذي يوفر المأوى وراحة الإقامة. ولذلك عندما ننظر في الأفعال البشرية الحيادية فيها يتعلق بالأخلاق، نعد الأفعال جيدة أو سيئة بحسب نجاحها أو فشلها، وفي جميع هذه الحالات، نطلق مصطلحي الخير والشرعلى ما هو جيد أو سيء، بها يتفق مع تحقيق غايات محددة. لماذا نصف السلوك الذي يستدعي الأحكام الأخلاقية بأنه خير أو شر؟ هنا أيضاً مع أن الحقيقة محجوبة إلى حدما - نعلن أن الفعل يكون خيراً حين يتم تعديله ليوافق الغايات، وشراً إذا لم يتم تعديله ليوافق الغايات، وشراً إذا لم يتم تعديله ليوافق الغايات.

(أ) توصف الأفعال التي تميل إلى الحفاظ على الدات بأنها خَيرة. والخير المنسوب إلى رجل الأعهال على هذا النحويقاس بالنشاط والقدرة التي يشتري بها ويبيع من أجل المكسب. (ب) إذا فالأفعال التي تتلاء مع حفظ النسل هي خير. لذلك تُوصف الأم بأنها صالحة حين توفر جميع الاحتياجات الحسية لأطفالها، وتهتم أيضاً بصحتهم العقلية. والأب السيئ هو الشخص الذي لا يوفر ضروريات الحياة لأسرته، أو يتصرف بطريقة تضر بأجسادهم أو بعقولهم.

(ج) نطلق بشكل عام مصطلحي الخير والشرعلي الأفعال التي تزيد أو تعيق الحياة الكاملة للآخرين. «إن الخسر في حمد ذاته، قبل كل شيء، هو ما يشير إلى سلوك الشخص الذي يساعد المرضى على استعادة حيويتهم الطبيعية، ويساعد التعساء على استعادة وسائل الحفاظ على أنفسهم، ويدافع عن أولئك الذين يتعرضون للتهديد بضرر يصيبهم، أو يلحق بممتلكاتهم أو يتعرض لسمعتهم، ويقدم المساعدة بكل ما يُحسّن معيشة جميع إخوانه في الإنسانية».(١) إذاً، يوصَف الفعل بأنه خَيرً عندما يكون متكيّفاً مع تحقيق غاية معينة. لا شك أننا قد نعد الفعل صالحاً من وجهة نظر ما، وفاسداً عندما ننظر إليه من زاوية أخرى، لكن التناقض لا ينشأ إلا من نظرتنا إلى الفعل، نسبة إلى غايات مختلفة. قد نلوم رجل الأعمال الصالح بسبب معاملته القاسية لمن يتبعونه، لأن سلوكه نافع بالنظر إلى غايمة الحفاظ على الذات، وضار بالنظر إلى غاية الحفاظ على الآخرين. وإذا

<sup>(1)</sup> هربرت سبنسر: بيانات الأخلاق، ص 17.

نظرنا للخلف، إلى دراستنا السابقة لتطور السلوك، سنرى أن استخدامنا لمصطلحي «خَيرً» و«شرير» ملائم تماماً.

فالسلوك الخيرِّ يكون أكثر تطوراً بصورة نسبية، والسلوك الشرير يكون أقبل تطوراً نسبياً. يميل التطور إلى الحفاظ على الفرد والأنواع، وزيادة اكتهال الحياة في الآخرين، في حين أن السلوك الأكثر تطوراً هو ذلك الذي يحقق أعظم كهال لشمولية الحياة للذات وللنسل ولكل البشر في وقت واحد. وهكذا تتوافق الأحكام العادية للإنسان مع النتائج التي توصلت إليها الدراسة المستقلة للسلوك أجمع، وتتوافق مع تطورها.

هناك اعتراض على منهج اللذة الفردية مفاده أن ملذات الإنسان وآلامه غير قابلة للقياس، أما بالنسبة لمنهج اللذة الشمولي، فنجد أن عدم القابلية لقياس الملذات والآلام التي يعيشها أشخاص آخرون لا حصر لهم تكون أكبر، وكلها تتكون بشكل يختلف فيه بعضها عن بعضها الآخر. لكن مع أن السعادة ليست الهدف المباشر للسلوك، فهي الهدف النهائي، وهناك طريقة يمكن من خلالها الوصول إليها بشكل غير مباشر. يتجه مسار التطور في آن واحد نحو الحياة التي هي أكثر كهالاً وحيث نجد أكبر قدر من السعادة، ومن شم يمكن الاستدلال من قوانين الحياة وظروف الوجود على أنواع الأفعال التي تميل بالضرورة إلى إنتاج السعادة، وعلى أنواع الأفعال التي تنتج التعاسة». (١) والتوافق بين اللذة الكبرى

<sup>(1)</sup> هربرت سبنسر: بيانات الأخلاق، ص 91.

واكتهال الحياة يتم إثباته بهذه الطريقة. قبل نشوء الوعي، كانت حركات الكائنات الحية تنحصر في الحفاظ على الذات. فالنبات الدي يحصل على الرطوبة بتغليفه لعظم مدفون بضفيرة من الجذور، وفطريات البطاطس البيضية التي تنمو باتجاه القضبان التي يدخل الضوء من خلالها إلى القبو، والسليلة (۱) التي تُلصق مجساتها بها هو حي، كل هذا عرض لحركات تنزع إلى الحفاظ على تلك الأشياء. ومن ثَمَّ فالفعل النافع، والفعل الذي يوجد ميل لأدائه، هما في الأصل وجهان لشيء واحد. الآن عندما ينشأ الوعي، لا يمكننا أن نفترض أن هناك تغيراً مفاجئاً في نوع الأفعال التي تم القيام بها، والفرق الوحيد هو أن فاسحت في نوع الأفعال التي كانت في السابق مجرد حركات انعكاسية أصبحت الأفعال التي كانت في القيام بها، والإحساس الممتع أصبح تتم لأن الكائن يرغب في القيام بها، والإحساس الممتع أصبح

إن الخلل في جميع الأنظمة الأخلاقية السابقة يبدو للسيد سبنسر على أنه كامن في الغياب الكامل لفكرة السببية أو الوجود غير الكافي لها. فعندما يقرر عالم الأخلاق اللاهوي أن الحكم على الأفعال بأنها صحيحة أو خاطئة يرجع ببداهة إلى التشريع الإلهي، فهو يتجاهل بذلك أن طبيعة الأشياء تحكم بأن نتيجة أفعال معينة هي زيادة رفاهية إنسان ونقصان رفاهية آخرين. يسرى الأخلاقي السياسي أن السلوك يكون جيداً أو سيئاً بموجب قانون يصدر عن البرلمان، ولا يستطيع أن يسرى أن

<sup>(1)</sup> السليلة polype نمو غير طبيعي للأنسجة من الأغشية المخاطية ينمو على جدار الأمعاء والمستقيم وقد يصبح ورماً يتكون في القولون. (المترجم)

هذا السلوك في ذات لا يمكن أن يكون خَيرًا أو شريراً بناء على القانون وحده، ولكن يتم تحديد خيريته أو شره من آثاره، وهل يعزز بشكل طبيعي حياة المواطنين، أم أنه لا يعززها. مرة أخرى، الأخلاقي الحدسي الذي يؤكد أن لدينا قدرة فطرية أو حساً أخلاقياً يجبرنا مباشرة بالأفعال الصحيحة أو الخاطئة، ينكر ضمنياً وجود طريقة أخرى لمعرفة الصواب من الخطأ، وبالتالي ينفى أي علاقات طبيعية بين الأفعال والنتائج.

لكن من المؤكد أن الأخلاقي النفعي لا يمكن أن يُتهم بإهمال مبدأ السببية الطبيعية. على سبيل المثال، يرى بنتام ومِل أن السمة الميزة لمذهب النفعية هي أنه يقوم الفعل بناء على آثاره السعدة.

ومع ذلك، يجد السيد سبنسر أن الأخلاقي النفعي بدوره لا يحترم السببية بالدرجة المرجوة. لأنه يؤسس قواعد السلوك بسهولة على مراقبة أنواع التأثيرات الناتجة عن أفعال معينة فيها يعده عدداً كافياً من الحالات. ولكن أقصى ما يوصلنا إليه هذا هو أن يحدد لنا نتائج أفعال معينة وآثارها على المجتمع كه هو في الوقت الحاضر. لا شك أننا نرغب في معرفة المزيد؛ إذ «نريد معرفة أنواع الأفعال التي تنزع بالضرورة إلى تحقيق السعادة، والأفعال التي تحقق التعاسة»، وقواعد السلوك المطلقة هذه يجب استنتاجها «من قوانين الحياة وشروط الوجود». ومن ثَمَّ يكون السؤال هو: ما السلوك الذي يتعين أن يكون ضاراً؟ لا يمكن الإجابة عن هذا السؤال ما لم نظهر أن النتائج النافعة يمكن الإجابة عن هذا السؤال ما لم نظهر أن النتائج النافعة

والضارة للسلوك ليست عرضية، وإنها هي نتائج ضرورية لتكوين الأشياء.

لكي تتصوّر الفرق بين منهج النفعية «التجريبي» ومنهج التطور «العلمي»، خذ مثال الإنسان الذي يعاني من نقص التغذيبة السليمة، وافترض أن هذا الإنسان قد سُر قب منه أجرة عمله. قد يكرر النفعي مقولة مِل، من أن هذا الانتهاك للعدالة قد اتضح بالتجربة أنه يؤدي إلى زيادة الألم على اللذة، ومن ثُمَّ فهـو خطأ. ولكـن النفعـي لا يتتبـع الخطأ إلى مصـدره في نظرته لتكوين الأشياء. فالسبب الحقيقى يكمن في أنّ تعرُّضَ هذا الفرد للسرقة منعه من الحصول على طعام مناسب، وبالتبعية عانت صحته. إن السبب الشخصي الذي منعه من تعويض خسارته للطاقة بالتغذية الكافية ليس له أهمية. والمهم هو حقيقة أنه مجسر على المعاناة بهذه الطريقة. فإذا حصل العامل على جزء من أجره في هيئة عملة مغشوشة، أو إذا قُدم ليه طعام فاسد، أو إذا كانت القوانين الجائرة تمنعيه من الحصول على حقه، أو إذا أصدر قاض مرتش حكماً جائراً، ف كل هذه الحالات يكمن السبب في الحاجة للتغذية المناسبة، سواء أكان الرجل قد ضعف بسبب فقدان الدم، أو حُرم من تناول الطعام بسبب سرطان المريء، أو جرى تجويعه حتى الموت، أو تلقى تغذية غير كافية مع إجباره بالسوط على العمل في نفس الوقت. ولا يكتفي الظلم بحرمان الفرد فقط، بل قد يؤدي إلى إصابة أطفاله أو وفاتهم لقلة التغذية وعدم كفاية الملابس. وهكذا، بشكل غير مباشر يؤدي الظلم إلى تقويض حياة كل المجتمع الذي يتضرر بضرر وحداته. وهكذا يظهر أن السيد سبنسر يعني باتهامه لجميع الأخلاقيين الآخرين بأنهم أهملوا قانون السببية، أنهم لم يبينوا أن الفعل يكون خيراً أو شراً وفقاً لحفاظه أو عدم حفاظه على الذات والنسل والمجتمع بشكل عام.

سيتضح أنمه لابدمن وجود هذه الصلة بين أفعال الحفاظ على الحياة والأفعال التبي تمنح اللذة، إذا افترضنا أن أجناس الكائنات التي تبقى على قيد الحياة هي فقط تلك التي تترافق لذتها الكاملة مع الأفعال التي تنزع إلى الحفاظ على الحياة. وإذا كانت تلك الأفعال التي تنتج عن الرغبة في اللذة ستؤدي إلى تنضرر الفاعل فيجب هجرها في الحال. لذلك فمجرد وجود جنس من الكائنات هو في حد ذاته دليل على أن الأفعال التي تعطى اللذة، في المتوسط، تحافظ أيضاً على الحياة. لا شك أن هذا خالف للرأي السائد الذي يرى أن الأفعال التي لا تجلب اللذة خيرة، وأن الأفعال التي تجلب اللذة شريرة. فالسبب الذي جعل الناس يفصلون اللذة عن الخير هو أن الاستثناءات الصارخة على القاعدة قد فرضت نفسها على الفكرة. يقال: إن السكاري والمقامريـن واللصـوص يطلبـون اللـذة، ومـع ذلـك أفعالهـم خاطئـة، أما القريب الذي ضحى بحياته، والعامل الذي صبر على التعب، والإنسان الصادق الذي يمضى في طريقه مؤدياً التزاماته، فكل هو لاء قاموا بأعمال مفيدة إلا أنها أفعال غير جالبة للذة. ومع ذلك يجب أن نتذكر أن أولئك بدورهم يخضعون للألم، بالنظر إلى اللـذة البعيـدة المتطايـرة، وأن انقطاع اللـذة والخـير عرضي ومؤقت. إن السبب وراء عدم ارتباط اللذة بالأخلاق دائماً هو أنه في حال الانتقال من مرحلة في التطور الاجتماعي إلى المرحلة التالية، يكون تعديل المشاعر المطلوب غير مكتمل. ومن ثَمَّ يؤدي الانتقال من نموذج المجتمع الحربي إلى المجتمع الصناعي إلى المحتمع اليال المحتمع اللها المحتمع المشاعر القديمة والجديدة؛ فينتج الألم. أما في المجتمع المشالي، فسيكون الانسجام بين اللذة والفعل النافع مثالياً حتى أن كل فرد سيفعل ما هو صواب؛ لأنه سيرغب تلقائياً في القيام به. وهكذا نصل إلى أنه في حين أن الغاية النهائية هي تحصيل المقدار الأكبر من اللذة، تكون القاعدة العملية هي أن تفعل ما ينزع إلى مزيد من اكتمال المقادة. من هنا يتضح أن الاختلاف بين السيد سبنسر والنفعيين المخرين ليس في الهدف، وإنها في الوسيلة التي يسعون بها إلى تحقيق الهدف.

ثالثاً: إذا سلمنا بأن اللذة هي الغاية، وأن هذه الغاية ستُعَزَّز على أفضل وجه من خلال السعي إلى اكتهال الحياة، فإن علينا أن نسأل: إذا كانت اللذة هي الغاية فهل هي أعظم لذة بالنسبة للفاعل، أم أنها أعظم لذة للجميع؟ يجيب السيد سبنسر عملياً بأن هذين الأمرين متطابقان في النهاية. فيلا يمكننا الحصول على إنسان كامل إلا في حالة كهال. ولكن في حين أن خير الجميع، والفاعل منهم، هو الغاية، فالسؤال ما زال قائماً: هل ستتحقق هذه الغاية بشكل أفضل من خلال سعي الفرد المباشر وراء مصلحته، أم من خلال السعي المباشر للصالح العام؟ يشدد السيد سبنسر على أهمية تحقيق الفرد للحياة الكاملة لنفسه. والإنسان الذي

يتجاهل رفاهيت الشخصية يقلل حقاً من مقدار السعادة المجتمعية بالإضافة إلى تقليل سعادته، لأن الإنسان لا يستطيع أن يعزل نفسه عن الآخرين، والسعي وراء السعادة الفردية ضمن الحدود التي تحددها الظروف الاجتماعية هو المطلب الأول لتحقيق سعادة العموم العظمى. بعد الموازنة بين حجج مراعاة الذات وحجج مراعاة الآخرين، خلص السيد سبنسر إلى استنتاج مفاده أن سعادة العموم يجب أن تتحقق بشكل أساسي من خلال السعي الكافي من قبل الأفراد لتحقيق سعادتهم الشخصية، وهو الستنتاج يتوافق مع طرح بنتام وغيره من النفعيين.

غير أننا قد ندلي بملحوظة أو اثنتين على مذهب اللذة عند السيد سبنسر:

(1) في برهنته على أن اكتمال الحياة هدف يُسعى إليه وسيلةً للوصول إلى الغاية النهائية للذة، يرجع السيد سبنسر إلى الأحكام العادية للبشر الموضحة في استخدامهم لمصطلحي الخير والشر.

(أ) توصف الأشياء والأفعال بالخير عندما تحقق الغاية، أو بالشر عندما لا تحقق الغاية، وتسمى خيراً أخلاقياً عندما تزيد من اكتهال الحياة، نراه في ذواتنا والنسل وإخوتنا من البشر. لكن، في تصوّر الأشياء والأفعال بهذه الطريقة، تُترك الصفة المختلفة الميزة للفعل البشري خارجة عن الحسبان. لا شك أننا نصف «الشيء» بأنه جيد عندما يكون صالحاً لتحقيق غاية، لكننا لا نصف «الفعل» أبداً بأنه خير أخلاقياً إذا حقق الغاية فحسب، بل لا بد أن يكون هناك قصد لتحقيق تلك الغاية. أما

السيد سبنسر، فيلزم من مذهبه أن يدخل تقطيع الخبز بالسكين تحت قائمة «السلوك» لأنه بحقق الغرض الذي فُعل من أجله.

ولكن إذا لم تكن هذه الحركات غير الواعية أفعالاً، فلا بدأن سبب وصفنا لأفعال البشر بأنها سلوك هو أنها أفعال يفعلها الفرد لهدف معين في ذهنه، وتنطلق من إرادت، ويجب أن تُنسَب إليه. ولا يكفى التمييز بين الحركات الواعية وغير الواعية، بل لا بيد من تحقيق المعنى الكامل الوارد في كلمة «خير» كما تستخدم على مستوى خطاب عامة الناس، طلباً للمديح الأخلاقي. ويجب أن نضيف أنه لا يتم تطبيقها حصرياً على الأفعال الهادفة فقط، وإنما تنطبق فقط على الأفعال الهادفة التبي تكون وسيلة لتحقيق غاية خيرة. ليس من الصحيح أن نقيارن السيلوك الجييد بالسبيع عيلى أنهبها عيلى التوالى سلوك يسؤدي، أو لا يسؤدي، إلى غايسة. فالسسارق، المذي هـو فنـان في حرفته، قـد يحقـق غايتـه المقصـودة أفضـل من الميكانيكي النزيه الفاشل. وهكذا نصل إلى أن تحقيق الفعل للغاية المقصودة ليس هو ما يشكل صفة الفعل الأخلاقي. ما هو إذاً؟ يخبرنا السيد سبنسر بأنه اكتمال الحياة. إذا كان المعنى هو أن الغاية هي تحقيق كل قدرات الإنسان، فقد نقبل بأن هذه هي الغاية. لكن يجب أن نلحظ أن هذه الغاية لا يمكن تحقيقها ما لم يؤمن الفاعل أنها الغاية. ولا يجب أن تكون الغاية خيرة فحسب، بل يجب طلبها لأنها خبرة. فالإنسان الذي يقوم بعمل ما لأنه اعتماد عليمه لا يكون على المستوى الأخلاقي ذاتمه مشل الإنسان السذي يقوم بنفس الفعل لأنه يسرى أن هذا الفعل حق. لأنه ليس من الممكن أن يكون هناك تحقيق كامل لطبيعة الإنسان مالم ينكر ذاته الفردية الحالية، ويطابق مصلحته الشخصية مع الذات العليا أو المثالية. إن الإنسان الذي يعيش حياة العادات والأعراف يبقى مستعبَداً للجسد، لمجرد أنه لم يصل بعدد إلى حرية العقل. يجب أن يكون الدافع وراء الفعل خيراً وكذلك الغايـة المنشـودة. إن الدافع، في الواقع، هـو مجـرد الغايـة الخميرة التبي يمتصها وعبي الفرد فتصبح غايته. والآن، هذا ما لا يستطيع السيد سبنسر الاعتراف به، وهو في هذا مثل كل النفعيين الآخرين. فلم يستطع أن يبصر أن الغاية الحقيقية لكل فعل هي تطوير الطبيعة العقلانية أو الواعية بالذات، ولذلك سعى لتفسير الأخلاق من خـ لال شيء خارجـي.

(ب) ومن ثَمَّ نجد السيد سبنسر يقول إن اكتهال الحياة ليس الغايسة القصوى، بل هو الغايسة القريبة فقط. والغايسة الحقيقية عنده هي اللذة، وقيمة الحياة ليست في ذاتها بل لأجل اللذة التي تجلبها، وحتى المتشائم مضطر لموافقته على هذا.

الآن في المقام الأول، لا يلزم المتشائم أن يعترف بأن اللذة هي الغاية، لأنه قد يظهر له أنها ليست الغاية. التشاؤم

يؤكد فقط أن الحياة كلها تجلب الألم أكثر من جلبها للذة، لكنه لا يؤكد بالضرورة أن الحياة قائمة فقط من أجل اللذة.

في المقام الثاني، عندما يخبرنا السيد سبنسر أن الحياة وسيلة للذة، فمن الواضح أنه يفكر في الحياة بالمعنى الضيق للوجسود الحسسي. إن الرفاه- كما قال أرسطو- يقتضى الوجود، إذ لا يستطيع الإنسان أن يعيش حياة جيدة ما لم يكن على قيد الحياة أساساً. لكن السيد سبنسر نسى أن الغاية التي نهدف إليها بشكل مباشر ليست الوجود المادي، بل اكتمال الحياة. فقط ضع في حسبانك ما هو ضمنى فى ذلك الاكتهال. إن عيش حياة كاملية يعنبي الصحة التامة في جميع وظائف الجسم، في نظام وكفاءة مثالين، وأن يكون العقل مدرَّباً ومنضبطاً، وأن يكون لديك إرادة تحت سيطرة العقل، تعزم دائماً على تحقيق غايات خيرة. كل هذا، بحسب السيد سبنسر، هو مجرد وسائل لتحقيق غاية تكمن وراءها. الغاية المنشودة عنده ليست اكتهال الطبيعة بل توفير اللذة. في الوقت نفسه، من المسلم به أنه ليس كل لذة خير، ولكن فقط تلك اللذة التي تأتي نتيجة لتحقيق الخير للكل. بعبارة أخرى، اللذة الأصيلة الوحيدة هي تلك التي تصاحب الحياة الأخلاقية. إذا كان الأمر كذلك، فمن الواضح أنه في أثناء السعى إلى اكتهال الحياة والأخلاق، سنجد أن اللَّذة، بالمعني الوحيد الَّذي يجعلها مرغوباً فيها ، تأي مرافقة لا تتغير. لكن لا يمكن الحصول عليها ما لم نهدف إلى اكتبال الحياة. لكن ما يكون مرافقاً للفعل الموجه إلى غاية أخرى غير نفسه، ولا يمكن تحقيقه عند استهدافه، لا يمكن أن يُعدّ الغاية النهائية للفعل. فالإنسان الأخلاقي لا يهدف إليها، والإنسان غير الأخلاقي الذي يهدف إليها لا يستطيع الحصول عليها، ومن ثَمَّ لا يمكن أن تكون الغاية التي يجب أن تستهدف. إن اكتبال الحياة يشتمل على اللذة الوحيدة المرغوب فيها إن اكتبال الحياة يشتمل على اللذة الوحيدة المرغوب فيها إن اكتبال الحياة يشتمل على اللذة الوحيدة المرغوب فيها فان النكل الحياة بأن الكل فقط من أجل الحصول على الجزء. فالمساسي من قوانين الفكر.

(2) بطبيعة الحال، سيرد السيد سبنسر بأنه لا يمكن الحصول على اللذة من خلال الطلب المباشر لها، ومع ذلك فهي الغاية المرغوب فيها الوحيدة. وهو يضفي على هذا الرأي شيئاً من المعقولية إذ سعى إلى ربط اللذة بالأفعال التي تحافظ على الحياة. وفي هذه الحجة يفترض بسهولة أن اللذة هي الغاية، ثم يمضي ليستنتج أن هذا السلوك الذي ينتج عنه معظم اللذة بشكل عام، هو في الوقت نفسه السلوك الذي ينزع إلى اكتمال الحياة. ولكن هذا ينطوي على خلط بين السلوك المرغوب فيه والسلوك الجالب للذة. لا شك أن ما هو مرغوب فيه ينبغي أن يجلب الرضا معه، ولكن الرضا هو باختصار ردة فعل عكسية على القيام بأفعال يحسبها الفاعل خيرة أخلاقياً، لأنها

تدعم تطور الطبيعة العليا. وعندما يرغب الإنسان في الصحة أو الثقافة أو الخير، يعرف قيمتها لا بعدها وسيلة للذة، وإنها بحسبانها وسيلة لتحقيق الذات. وعندما نجعل اللذة المصاحبة لتحقيق الذات هي الغاية، نفتح الطريق أمام الأنانية، سواء بدرجة أكثر أو أقل تلطيفاً. إنه أمر غير أخلاقي للغاية حين نجعل كل ما في السهاء والأرض مجرد وسائل لتحقيق أحاسيس مرغوب فيها. والإنسان الذي يتبنى وجهة النظر هذه، وهي وجهة النظر الوحيدة المتسقة مع مذهب اللذة الخالص، لن يعزز حقاً الغاية الأخلاقية الحقيقية للتطور الذاتي. وما يثبته السيد سبنسر حقاً هو أن الناس في غير الشكل المثالي للمجتمع، لن يقودهم سعيهم وراء اللذة إلى القيام بأعهال خَيرُة أخلاقيا، وإنها في سعيهم لتحقيق الخير الأخلاقي، سيحصلون في الوقت نفسه على السعادة.

(3) عندما يقول السيد سبنسر إن مبدأ الخير الفرد في نهاية المطاف متطابق مع مبدأ الخير العام، يعلن عن حقيقة على أعلى درجة من الأهمية. لكن عندما يطابق الخير، الخاص والعام، مع اللذة، فهو بهذا يجعل القضية السابقة غير مفهومة. لقد وجد مل أنه من الضروري تقديم برهان على الغاية النفعية التي تهدف إلى إظهار كيفية انتقالنا من لذة الفرد إلى لذة الجميع. لكن يبدو أن السيد سبنسر لم ير ضرورة لمثل هذا البرهان. ومن ثم فهو يفترض أن أقصى درجات اللذة للجميع هي الغاية، ولا يشغل نفسه إلا بالكيفية التي يمكن بها تحقيق هذه الغاية. لذلك يعدّ سبنسر أن الأنانية نوع من السلوك يهدف بشكل لذلك يعدّ سبنسر أن الأنانية نوع من السلوك يهدف بشكل

غير مباشر إلى المنفعة الشاملة، وبشكل مباشر يهدف إلى اللذة الفردية، وأن الإيشار مع أنه نوع من السلوك يهدف مباشرة إلى مصلحة الآخرين، إلا أنه يحقق مصلحة الفاعل كذلك. لكن السؤال ليس عن كيفية الحصول على الخير الشامل على أفضل وجمه، وإنما السؤال: هل هو حقاً الغاية التي يجب البحث عنها؟ السبب الوحيد الذي يمكن أن يقدمه مذهب اللذة لفرضيته هو أن كل إنسان يرغب في تحقيق لذته الشخصية، ومثلها رأينا في فحص برهان مِل، لا يمكننا أن نستنتج من هذا أنه يجب أن يرغب في تحقيق اللذة للجميع. ومع التسليم بأن اللـذة، واللـذة وحدهـا، هـي مـا يجـب أن يُطلَب، لـن نتمكـن أبـداً من البرهنة، في حالة تعارض المصلحة الفردية والمصلحة العامة، على أن الواجب على الإنسان هو أن يفضل لذة الجميع على لذة نفسه. وهذا التمييز يضع نظاماً من الاعتبارات التي لا نجد لها مكاناً في مذهب للذة يكون مترابطاً. فعندما نفسر الصالح العام على أنه يعادل التحقيق الكامل للطبيعة البشرية، يحق لنا عندئذِ أن نقول: إن على الإنسان ألا يسعى وراء مصلحته على حساب المصلحة العامة، لأن القيام بذلك يعنى الفشل في تحقيق الذات العليا. وما لم تقم الفرضية بأن الأفعال غير الأنانية تحقق للفرد السعادة أكثر من الأفعال الأنانية، فإن القول بأن اللذة هي الغاية فيه تدمير لفكرة الخير العام. لا يسرى السيد سبنسر، في ظل الظروف الحالية، استحالة الوصول لمزيد من اللذة من خلال إهمال منفعة الجميع، لكن تلك الصورة لا يمكن أن تكون إلا في المجتمع المشالي. لكن بما أنسا لا نتعامل مع بشر مثاليين، وإنها مع بشر فحسب، فه و لا يستطيع البرهنة على أن التضحية بالنفس ستؤدي إلى حصول الإنسان على مزيد من اللذة بصورة أكبر من الأنانية، وبالتالي يفشل مذهبه الأخلاقي في فكرته الأساسية القائلة بأن سلوكنا يخضع للصالح العام، وأننا ملتزمون به.

جون واطسون، أستاذ في فلسفة الأخلاق، عاش ما سن (1847 - 1939) وهو أول فيلسوف كندى بحقق شهرة عالمية، وأحد أكثر الشخصيات الأكاديمية تأثيراً في تاريخ جامعة كوينز. ولد في غلاسكو بإسكتلندا، ودرس علم اللاهوت في جامعة غلاسكو، وتخرج بأعلى مرتبة للشرف في الجامعة عام 1872. وفي غلاسكو، حصل على جوائز في الكلاسيكيات والفلسفة واللغة الإنجليزية. شغل منصب رئيس قسم الفلسفة في كوينز لمدة 52 عاماً، وتقاعد في عام 1924. جــون واطســون تلميـــــدٌ للأخوين إدوارد وجون كسرد، والثلاثة ينتمون للفلسفة الهيغلية المثالية البريطانية. من مؤلفاته (كانط ونُقَّادُه الإنجليز) و(تفسير التجربة الدينية) و (مثالية شيلينغ المتعالية). خالد الغنامي: ولد في مدينة الخبر عام 1966، معلم وأستاذ الأدب الإنجليزي بمدينة الرياض في المملكة العربية السعودية منذ 1992. صدرت له عدة ترجمات في حقول مختلفة، منها كتاب "قدمي اليسرى" للأديب الإيرلندي كريستي براون، الصادر عن مشروع لبرتراند راسل، وكتاب "القيادة لبرتراند راسل، وكتاب "القيادة في زمن الحرب" لإيليوت كوهين، وله في زمن الحرب" لإيليوت كوهين، وله الرجل في بيته"، و"السعادة الأبدية بين الدين والعلم والفلسفة".

## نظريات اللذة

من أرسطبوس إلى سبنسر

في هــذا الكتاب يدرس المؤلف نظريات اللذة منذ أيام الإغريق الأوائل إلى زمن تأليف الكتاب، فيبدأ بالسفسطائيين وأثرهم في الفكر بعامة، وفي هذه النظرية بخاصّةٍ. ثم ينتقل لدراسة اكتمالها مع أرسطبوس، تلميذ سقراط المنسى، وكيف أنه ربط الحسية في نظرية المعرفة بمذهب اللَّذة في فلسفة الأخلاق، وكيف أن اللَّذة صارت غاية الحياة. ثم ينتقل مؤلف الكتاب إلى دراســة أبيقور الذي لم يكن إلا نســخة منقحة من أرسطبوس، شَغِلَتْ بالخــوف مــن الألم والرغبة في الخلاص منه -عــن أي شيء آخر. ثم ينتقل إلى الفلاســفة البريطانيين الذين يراهم امتداداً لهذه المدرسة: توماس هوبز، وجون لوك، وديفيد هيوم، وجيريمي بنتام، وجون ستيوارت مِل، وهربرت سبنسر، ويوضح كيف أن المذهب معهم تحول تدريجياً من كونه مذهباً للذة إلى أن أصبح مذهباً للمنفعة العامة، يسمعي للجمع بين مصلحة الفرد ومصلحة المجتمع والدولة.

السعر 50 درهما





مركز أبوظبي Abu Dhabi Arabic Language Centre



