# اللكورمحكوك حمور

الريكانتي الينيورية التراكية

خلال عصري البرونز الحديث والحديد



# الديانة السورية القديمة

خلال عصري البرونز الحديث والحديد 1600 - 333 ق.م

الكتاب:

الديانةالسورية القدمة

خلال عصري البرونز الحديث والحديد ١٦٠٠-٣٣٣ ق٠٥

تأليف:

د . محمود حمّود

#### الإشراف على النشر:

أ. د. مامون عبد الكريم - المدير العام للآثار والمتاحف

د. يسرى الكجك - مدير مركز الباسل للبحث والتدريب الاثري

#### التدقيق اللغوي:

أ. محمد خالد حمودة

التصميم والاخراج الفني:

أ. خالد ماجد حياتلة

الرسوم والخرائط:

أ. جهاد ابو كحلة

جميع الحقوف محفوظة للمديرية العامة للآثار والمتاحف دمشق - سورية



طباعة مطابع الهيئة العامة السورية للكتاب

2014

# الديانة السورية القديمة

خلال عصري البرونز الحديث والحديد 1600 - 333 ق.م

الدكتور محمـود حمّـود

الديانة السورية القديمة

# الإهداء

- إلى حقول بعل المخضبة بدماء أدونيس..

المجلَّلة بسماء إيل..

موئل الزعتر وعبق الريحان ...

روابي الغار وعنفوان السنديان..

- إلى أرض ما ضنَّت بوماً على أحد...

وجحدها الجهلة والأشقياء...

أمي الثكلى.. سورية ..

ثقي أن نجيع أطهارك الذين غادروا بلا ذنب،

سيزهر ضياء وارفة على أرواح من يحبك

د. محمـود ...

# الفهرس

| 5   | الإهداء                                           |
|-----|---------------------------------------------------|
| 9   | تقديم                                             |
| 11  | المقدمة                                           |
| 17  | عرض تاريخي                                        |
|     |                                                   |
|     | الباب الأول:الآلهــة السوريــة                    |
| 47  | الفصل الأول: آلهة أوغاريت                         |
| 109 | الفصل الثاني: آلهة قطنة، ألالاخ، وإيمار           |
| 117 | الفصل الثالث: آلهة الفينيقيين                     |
| 131 | الفصل الرابع: آلهــة الآراميــين                  |
|     |                                                   |
|     | الباب الثاني: المعابــد السوريــة                 |
| 173 | الفصل الأول: معابــد أوغاريــت                    |
| 193 | الفصل الثاني: معابد ألالاخ، إيمار، إيكَلتي، وبراك |
| 221 | الفصل الثالث: معابد المنطقة الساحلية              |
| 237 | الفصل الرابع: معابد العصر الآرامي                 |

|     | الباب الثالث: الطقوس الدينيـة                     |
|-----|---------------------------------------------------|
| 293 | الفصل الأول: الاحتفالات                           |
| 337 | الفصل الثاني: الأضاحي                             |
| 365 | الفصل الثالث: الصلــوات                           |
| 373 | الفصل الرابع: الـ (مــرزح)                        |
| 381 | الفصل الخامس: الكهــانــة                         |
| 391 | الفصل السادس: التنجيم والسحر                      |
|     |                                                   |
|     | الباب الرابع: الموت وتقديس الأسلاف                |
| 421 | الفصل الأول: الموت كما رآه قدماء السوريين         |
| 439 | الفصل الثاني: تقديس الأسلاف والملوك               |
|     |                                                   |
|     | الباب الخامس: التفاعل الديني بين سورية وجوارها    |
| 487 | الفصل الأول: التفاعل الديني في أوغاريت            |
| 497 | الفصل الثاني: التفاعل الديني في إيمار             |
| 505 | الفصل الثالث: التفاعل السوري المصري               |
| 527 | الفصل الرابع: التفاعل الديني الآرامي الحثي اللوفي |
|     |                                                   |
| 539 | خاتمة ونتائج                                      |
| 549 | المراجع العربية والمعربة                          |
| 559 | الماجع الأحنبية                                   |

## تقديم

تناول الباحثون منذ عشرات السنين مسألة الديانة في سورية خلال العصور القدية، وذلك على ضوء الدراسات التي جرت في مواقع أثرية مهمة؛ مثل ماري وإبلا وأوغاريت وغيرها. وكان للاكتشافات المتمثلة بالمعابد في تلك الممالك أهمية كبيرة في إيضاح جوانب عديدة من المفاهيم المتعلقة بالديانة، سيّما بعد اكتشاف الآلاف من المنحوتات والرسومات والرموز والنصوص التاريخية التي ساعدت في فهم المعتقدات السائدة خلال الفترات المختلفة من عصور البرونز والحديد.

وهذا الكتاب يتناول جوانب مهمة من الحياة الدينية القديمة في سورية، وذلك بما تتضمنه من عقائد وطقوس وشعائر، كان قد مارسها المجتمع السوري خلال تلك العصور؛ أي في الفترة الممتدة بين منتصف الألف الثاني حتى دخول الاسكندر المقدوني لسورية في القرن الرابع قبل الميلاد. وقد جاء البحث في خمسة أبواب حملت عناوين رئيسة، دلَّت على أننا أمام عمل متماسك ومتكامل. فتناول الباب الأول الآلهة، والثاني المعابد، والثالث الطقوس الدينية، ثم تناول موضوع الموت وتقديس الأسلاف في الباب الرابع، وفي الباب الخامس والأخير تحدث عن التفاعل الديني بين سورية وجوارها.

لقد قدم الباحث فيه دراسة تفصيلية وتحليلية دقيقة؛ تاريخية وأثرية، مستندة على النصوص الكتابية المكتشفة في المواقع الأثرية، وعلى نتائج أعمال البعثات الأجنبية والوطنية في تلك المواقع.

ومن هنا نرى؛ أن هذا الكتاب بما يحتويه من دراسة شاملة وعميقة للمفاهيم الدينية السائدة في تلك العصور، يعد مرجعاً علمياً مهماً للقراء والباحثين في اللغة العربية، ويثري مكتباتنا الوطنية. ورغم وجود الكثير من البحوث التي تناولت جوانب معينة من الديانة السورية خلال العصور القديمة، فإننا نرى أن أهمية هذا الكتاب تكمن في شموليته وتحديثه للكثير من الأفكار والمعطيات العلمية التي نشرت خلال السنوات الأخيرة، والتي استطاع الباحث أن يقدمها ضمن سياق تاريخي محكم، وأسلوب لغوي واضح ومميز، تساعد في فهم الحياة الدينية في سورية القديمة بطريقة صحيحة ومفيدة.

أخيراً؛ لا بد من الإشارة إلى أن الدكتور محمود حمود من الباحثين الجديين الذين اهتموا بالبحث العلمي الأثري، ناهيك عن قيامه بالمساهمة مع زملائه في دائرة آثار ريف دمشق بعدد كبير من أعمال التنقيب والمسح الأثري في مناطق ريف دمشق، وتم نشر نتائج الكثير منها، وكان لها أهمية علمية كبيرة فضلاً عن مساهمتها في توثيق وحفظ عدد كبير من المواقع الأثرية في هذه المنطقة، الأمر الذي يجعلنا نعتمد على أعماله مرجعاً موثوقاً، وإضافات ملحة في عالم الآثار.

أ.د.مأمون عبد الكريم المدير العام للآثار والمتاحف

### المقدمة

يدور مفهوم الدين على الاعتقاد بوجود كائنات قوية، لها قدرة فوق بشرية، وفوق طبيعية، يدركها البشر، ويتوجب عليهم إقامة علاقات معها، لينالوا السرور والرض الكفيلين بملء جزء من المساحة الروحية الخاوية لديهم، وخلق حالة إيمانية تمنحهم الطمأنينة، وتشعرهم بنوع من التوازن النفسي المنشود. وقد تبلور هذا الفهم خلال مراحل التاريخ المتعاقبة، على شكل أنواع مختلفة من العقائد، والعبادات، ومفاهيم، ومنظومات للسلوك والقيم والأخلاق، ومؤسسات قامت على حسن تنفيذ الضوابط الدينية الموضوعة.

لقد كانت الأرض السورية؛ عبر التاريخ، مهداً لأول المعتقدات البشرية التي ازدادت عمقاً عبر العصور، وما ذلك إلا بفعل التنوع الحضاري، والتراكم الثقافي المستمر. فبعد البداية القوية للعقائد التي سادت في عصر النيوليت (الحجري الحديث)، نجدها وقد انتظمت ضمن نفس السياق المعرفي لتحقق نضوجها، وذلك خلال العصور التاريخية، بعد أن أكسبتها التبدّلات السياسية، والاقتصادية، والاجتماعية، ثراءً وتلوّناً قلَّ نظره.

إن الإحاطة بطبيعة الحياة الدينية التي قامت في المجتمعات السورية

القديمة منذ نشأتها، لهو موضوع يحتاج لأكثر من مجلد لتغطيته بالشكل المطلوب، وسنحاول من خلال هذا البحث إلقاء الضوء على ملامح تلك الحياة خلال الفترة الممتدة من بداية عصر البرونز الحديث متى نهاية عصر الحديد<sup>(1)</sup>، أي بين منتصف الألف الثاني قبل الميلاد وحتى نهاية عصر الحديد(ية، (وهي الفترة التي شهدت بزوغ شمس عدد من الممالك والإمبراطوريات وأفول أخرى). وسنرصد من خلاله أثر التغيرات الحاصلة على الفكر الديني المتجلية بكثير من أشكال العبادة، كالآلهة وبيوتها وطقوس وممارسات دينية أخرى، كما سنرصد المصير الذي آلت إليه الكثير من أوجه العبادة الدينية المحلية، والتأثير الذي تركته الديانة السورية على سكان المناطق المجاورة، والتأثر الذي طالها أيضاً من هذا الجوار، وحالة التلاقح الناشئة عن هذا التداخل الحضاري، ومعنى آخر العلاقات الدينية المتبادلة التي لاشك أنها كانت مبنية على علاقات اقتصادية سابقة لها.

نادراً ما نال موضوع الحياة الدينية في سورية القديمة الاهتمام المطلوب من قبل الباحثين، وإن حصل فقد تم التعاطي معه بشكل عرض، أو كعنوان فرعي يقتصر على عرض بعض الجوانب الدينية في موقع من المواقع دون غيره. ومن هنا يأتي هذا البحث ليحاول تقديم عرض بانورامي وصفي وتفصيلي لا يخلو من التحليل لكثير من جوانب الحياة الدينية في سورية القديمة خلال ما يزيد عن الألف عام، تُغْني معارف قارئ العربية، وتُطلِعهُ على أحد الجوانب الروحية من مكونات الحضارة السورية الغابرة.

<sup>1</sup> درج الآثاريون على تقسيم العصور التاريخية في سورية ومنطقة المشرق كالتالي: عصر البرونز القديم (الباكر) 3000ـ 2000 ق. م، وعصر البرونز الوسيط 2000ـ 1600 ق. م، وعصر البرونز الحديث (الأخير) 1600ـ 1200 ق.م، ثم عصر الحديد وعتد من 1200 ـ 333 ق.م، ثم العصر الهلنستي وعتد حتى 64 ق.م، حيث يبدأ العصر الروماني مع دخول بومبيوس سورية، ويقسم كل عصر من العصور السابقة لعدد من التقسيمات الفرعية.

ولإنجاز هذا البحث، الذي كان بالأساس أطروحة لنيل درجة الدكتوراة في تاريخ الشرق القديم، حيث جرى تحكيمها بجامعة دمشق، ونالت مرتبة الإمتياز، كان لا بدلي من الاطلاع على أغلب المنشورات ذات الصلة، ومن بينها أحدث الدراسات الأثرية والتاريخية المستندة إلى النصوص المكتشفة في المواقع الأثرية، وعلى عددٍ من التقارير التي تتضمن آخر نتائج ومعطيات التنقيب التي أجرتها بعض البعثات الوطنية والأجنبية العاملة في القطر العربي السوري.

قُسِّم البحث لخمسة أبواب، سبقتها مقدمة، وعرض تاريخي مختصر لأهم الأحداث والمتغيرات السياسية التي حصلت في سورية خلال فترة البحث. يتناول الباب الأول الآلهة السورية، والثاني المعابد، والثالث الطقوس الدينية، أمّا الباب الرابع فيعرض للموت وتقديس الأسلاف، ويتناول الباب الخامس والأخير؛ موضوع التفاعل الديني بين سورية وجوارها، وينتهى البحث بعرض للخاتة والنتائج.

وننوه إلى أنه رغم استخدامنا لبعض المصطلحات والمسميّات التي عاشت تطلق على بعض المجموعات البشرية والشعوب القديمة التي عاشت في المنطقة، من قبيل السومريين، والساميين، والأموريين، والأشوريين، والأراميين، والفينيقيين، والحثيين، والحوريين، والعيلاميين، وغير ذلك، فإننا نتحفظ على هذه المصطلحات التي تعرضت لكثير من النقد، وما استخدامنا لها إلا في إطار الاضطرار والضرورة، وذلك لعدم وجود بديل علمي دقيق مواز لها يمكنه أن يجد قبولاً عند الباحثين. إن مثل هذه المسميّات مع الكثير غيرها، ومنها أسماء الكثير من الشخصيات التاريخية، وأسماء الأعلام، والمدن، سبق وأن أقحمت في تاريخنا القديم الذي تم زجه بالكامل ليُفَصَّلَ على مقاس العهد القديم بكل تفاصيله، فجرت حياكته بشكل محكم من كرة خيوط هذا العهد وكتبه، ما عدا

بعض القطب التي فرضتها عوامل الزخرفة أو نفاد الصوف. أما الحاكة المهرة لهذه البضاعة، فهم روًّادُ المستشرقين والآثاريين الغربيين، ومن اتبعهم من طلابهم، ثم من اجترَّ أعمالهم من الباحثين المشرقيين، ومنهم العرب، الذين نقلوا هذا النتاج دراية لا رعاية، وغالوا في تبنيه والدفاع عنه، وكأنه حقيقة علمية مطلقة وبديهية مقدسة ومسلَّمٌ بها لا يجوز لأحد التطاول عليها. ورغم أنه لا أحد يستطيع نفي ما قد يحتمله هذا النتاج من الحقائق العلمية، لأن أدبيات العهد القديم كانت جزءاً من تاريخ وتراث سكان المنطقة قبل أن يعرفها ويدونها أصحاب هذا الكتاب بآلاف السنين، فهو يُخفي الإجحاف والاستخفاف الذي تم وما يزال يتم التعامل به مع آثارنا، والتوظيف السياسي الخبيث الذي تعرضت له على التعامل به مع آثارنا، والتوظيف السياسي الخبيث الذي تعرضت له على يد هؤلاء، وذلك على مرأى الكثير من أصحاب الخبرة والقرار الساكتين على تجيير تراثنا، مقابل مكاسب ذاتية رخيصة.

لقد أنبتت الأرض السورية فكراً أصيلاً نبيلاً وسامياً عابراً للقوميات، أشرقت فضائله خيراً ونوراً على أربع جهات الأرض. وقد أدرك الكثير من السوريين قيمة وطنهم منذ سالف الأزمان، ومنهم «ملاغر»<sup>(2)</sup> الشاعر القديم الذي عبر عن ذلك بقوله: «.. أيها الغريب إننا نقطن بلداً واحداً هو العالم، وشيء واحد أنبت كل البشر». وأردف بعده الشاعر الآخر «فيلودي » موضحاً حقيقة وجوهر الفكر السوري النبيل، الذي استطاع أن يستوعب كل الديانات والأجناس: «... يبدو أن الأقدار أسمتني محباً الناس لأننى أشعر دائماً برغبة ملحة لشخصِ اسمه الإنسان».

2 فيلودي و ملاغر/ ميلغر، شاعران سوريان من مدينة جدرة Gadra السورية (بلدة أم قيس قرب وادي اليرموك-حالياً داخل الحدود الأردنية). عاش الأول بين 110-40 ق.م. وهو فيلسوف أبيقوري مشهور تتلمذ على يد زينو الصيدوني، وديتريوس اليوناني. ثم هاجر مع أبويه لأسباب دينية أو مالية إلى الاسكندرية واليونان، ثم روما. أما ملاغر فقد تربى في مدينة صور الواقعة على البحر، وازدادت شهرته في عهد الملك سلوقس السادس 95 - 93، وتمتلئ قصائده بالحب والتمرد.

أخيراً؛ يدفعني الوفاء لتوجيه شكري العميق لكل مخلص وقف معي حتى وضع هذا البحث خواتيمه، وأخصُّ بالذكر: الأساتذة الأفاضل: الدكتور عيد مرعي، والدكتور جباغ قابلو (جامعة دمشق)، والدكتور فاروق إسماعيل (جامعة حلب)، كما أشكر أصدقائي الدكتور مأمون عبد الكريم، والدكتور عمار عبد الرحمن، والمهندس ابراهيم عميري، والأخوة والأحبة المخلصين من المديرية العامة للآثار والمتاحف، لمساهمتهم في وصول هذا البحث إلى أيدي القراء.

دمشق 26/ 3 / 2014 م

# عرض تاریخی

بدأ الحثيون<sup>(1)</sup> التوسع في شهال سورية حوالي (1650 ق.م) فدمّر حاتوشيلي الأول ألالاخ وعدداً من الهدن الأخرى. ثم واصل مورشيلي الأول طريقه إلى بابل ليسقط أسرة حمورابي (1595 ق.م)، وبعد عودته

1 الحثيون: أحد الشعوب القدمة التي استوطنت منطقة شرقى ووسط الأناضول، أسّسوا مملكة قوية في كبادوكية مرّت خلال تاريخها مرحلتين: قدمة وحديثة، يفصل بينهما فترة متوسطة اتسمت بالضعف. نشأت القدمِـة من اتحاد الدويلات الصغيرة، واتخذت من كوشار عاصمة لها، ثم نيسا (رها كانت كانيش)، وأخيراً خاق/حاتوشا، ودامت ما يزيد على المئة سنة. من أشهر ملوكها أنيتا: 1700 ق.م، لإبارنا الأول (حاتوشيلي) المؤسس الحقيقي للمملكة (1650-1620ق.م) الذي وسع رقعة بلاده حتى وصل البحر المتوسط وهدّد شمال سورية وحلب الأمورية. أما مورشيلي الأول (1620-1590ق.م) فقد تابع سياسة الحرب والتوسع، واستولى على حلب، وهاجم بابل، وقضى على المملكة البابليـة القدمِـة نحـو 1590ق.م ممهـداً الطريـق لحكـم الكاشـيين لبـلاد الرافديـن، وفي عهـد تيليبينـو (1525-1500ق.م) ظهرت المملكة الحورية الميتانية في القرن الخامس عشر. ومن أشهر ملوك المملكة المتوسطة تاهوروإيلي ثم زيدانتا الثاني (حوالي 1450ق.م)، ثم حاتوشيلي الثاني، أما المملكة الحديثة فقـد أسسـها شـوبيلوليوما (1380-1346ق.م) الـذي احتـل كركميش وهاجـم العاصمـة المبتانيـة واشـوكاني، وخلفه في الحكم مورشيلي مواتالي (حوالي 1320-1290ق.م) الذي حارب المصريين في قادش، ثم وقع معاهدة سلام مع رعمسيس الثاني. ثم حكم حاتوشيلي الثالث (1266-1236ق.م) وشوبيلو ليوما الثاني (1214-1190ق.م)، وقد ظهرت خلال هذه الفترة بعض الإمارات التي كانت خاضعة للحثيين، ومنها كركميش (جرابلس) التي استخدمت فهطاً خاصاً من الكتابة الهيروغليفية القريبة من الحثية اللوفية، كما بدأ المدّ الآرامي يجتاح هذه الإمارات أواخر الألف الثاني، ثم بدأت تتساقط بيد الآشورين الواحدة تلو الأخرى. بدات التنقيبات الأثرية في العاصمة الحثية خاتي/حاتوشا (بوغازكوي) منذ عام 1906م، وتم العثور على ما يزيد عن العشرة آلاف رقيم فخارى بلغات متعددة، معظمها بالحثية التي صنفها بعض الباحثين (هرزوني) على أنها لغة هندو أوربية رغم تداخلها مع لغات المنطقة، أهمها الأكادية التي كانت أغلب المراسلات تتم بها.

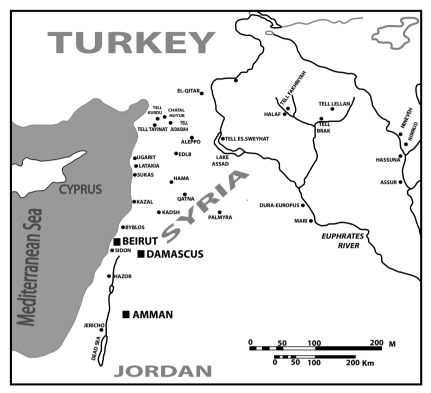
تم اغتياله في عاصمته حاتوشا، لتمر الامبراطورية الحثية بفترة من الاضطرابات، جعلتها غير قادرة على التدخل في شؤون شمال سورية، مما مكن حلب من استعادة بعض النفوذ. لكن الخطر يتجدد ويأتي هذه المرة من الجهة الشمالية الشرقية؛ حيث كان الحوريون الميتانيون قد أسسوا دولتهم، وبدؤوا عمد نفوذهم نحو الشمال.

في النصف الثاني من الألف الثاني ق.م أصبحت سورية منطقة نزاع دائم بين امبراطوريات الشرق القديم الكبرى؛ وهي المصرية الحديثة، والحورية الميتانية<sup>(3)</sup>، والحثية الحديثة. وبرزت خلال ذلك بعض الممالك المحلية التي حاولت التخلص من سيطرة الامبراطوريات الكبرى كمملكة أمورو وقادش، لكن دون جدوى. (الشكل1).

بالنسبة لمصر وبعدما أخرج الفرعون أحمس الأول (1550 - 1527 ق.م مؤسس الأسرة الثامنة عشرة) فلول الهكسوس من مصر، خلفه على العرش ابنه امنحوتب الأول (1527 - 1506ق.م)، ثم حفيده تحوقس الأول (1508 - 1506ق.م)، ثم حفيده لسورية، الندي سار في السنة الثانية من حكمه لسورية، التي كانت المجال الحيوي للتوسع المصري المعتاد، فلم يلق فيها

<sup>2</sup> انظر: قابلو، 1999، ص 210.

<sup>3</sup> يعود أصل الحوريين للجبال الشهالية والشهالية الشرقية من أرض الرافدين، انطلقوا كقوة سياسية وثقافية جديدة خلال الألف الثاني ق.م، بنفس الوقت الذي ظهرت فيه المجموعات الحثية في الأناضول، فنشأت بينهم الكثير من النزاعات والمنافسات حول السيادة في سورية، ويأتي أول ذكر لها بفترة لاسم ميتاني بعهد حكم تحوقس الأول 1506-1494، أو 1494-1482 ق.م، وكان آخر ذكر لها بفترة حكم تيغلات ـ بليسر الأول 1114 - 1076 ق.م وهي أرض عرفت أيضاً باسم حوري، امتدت حدودها من كركوك شرقاً وحتى العاصي والمتوسط غرباً، وأعالي الفرات شمالاً، عاصمتها واشوكاني، ظن باحثون أنها تل الفخيرية/سيكاني القديمة (قرب القامشايي)، من مراكزها الأساسية نوزي/غازور في باحثون أنها تل الفخيرية/سيكاني القديمة (قرب القامشاي)، من مراكزها الأساسية نوزي/غازور في العهد الأكادي (تل يورغان تبه 12 جنوب غرب كركوك)، وتل براك (ناجار القديمة) 40 كم شرق الحسكة قرب نهر جغجغ. انفسمت مملكتهم لاحقاً لمملكة حوري ومملكة ميتاني، وبقيت المنافسة قوية بينهما رغم القرابة بين حكامهما، وساند الحثيون مملكة حوري. انظر: جرنوت فيلهام، 2000، وتحوة س الأول امتد من 1525 - 1515، وتحوق سالأول امتد من 1525 - 1515، وتحوة س الثالث من 1490 - 1446ق.م.



الشكل رقم (1) خارطة الشرق القديم الكبرى

مقاومة تذكر، ووصل حتى نهر الفرات، حيث تبدأ أرض (نهارينا) وهي الامبراطورية الحورية الثانية. ثم عبر نهر الفرات، عند مدينة كركميش، وأقام نصباً على ضفته الشرقية، حدّد به حدود مملكته، وقد شاهد النصب تحوة س الثالث أثناء حملته على المنطقة فيما بعد.

بعد ذلك شجع الحوريون على قيام تحالف للممالك والمدن السورية



الشكل رقم (2) تل المتسلم - مَجِدُّو - فلسطين

ضد مصر، ضم ثلاثمئة وثلاثين أميراً، بقيادة أمير قادش (5)، الذي استغل وفاة الملكة حتشبسوت، وجمع قوات التحالف في مجِدو (تل المتسلم شمال فلسطين) (الشكل2) (6)، ودارت عندها المعركة (1482ق.م) التي انتصر فيها الفرعون الجديد تحوقس الثالث (1490-1436ق.م) على التحالف وأخضعهم جميعاً (7).

<sup>5</sup> قادش: هي تـل النبي منـدو، تتموضع عـلى نهـر العـاصي (30 كـم جنـوب غـرب حمـص)، اسـمها القديـم كينــزا، تبلـغ مسـاحة التـل 10هكتـار، نقـب فيـه M. Pezard بـين 1921-1922م، ثـم ب.ج. بـار P.J.Parr بـين 1925 و 1996م. شــكن الموقـع منــذ العــصر الحجــري الحديــث، ثــم في العصــور البرونزيــة، فعــصر الحديــث، ثــم في العصــور البرونزيــة، فعــصر الحديــد، والعصــور الكلاسـيكية. جـرت فيـه المعركـة الشهيرة بـين رعمسـيس الثــاني وملـك الحثيـين مورشـيلي مواتــالى حــوالى 1285. للمزيــد، انظــر:

<sup>-</sup>Bienkowski, 2000, p.16,162

<sup>6</sup> يعتقد بعض الباحثين أن ملوك ميتاني هم من حرّض ملك قادش على التصدي لجيش مصر في مجِدّو مع حلفائه من الأمراء، وقد تحكن الجيش المصري من محاصرة مجدّو طيلة سبعة عشر شهراً، وانتهى الحصار بعقد معاهدة أقسم فيها الأمراء السوريون عن الولاء للملك المصري والامتناع عن محاربته.

<sup>7</sup> مرعى، 2010، ص 139، 140.

واصل ذاك الفرعون حملاته على سورية، بحيث بلغ في حملته الثامنة شمالها مرتحلاً من قطنة (تل المشرفة)، ووصل منها إلى كركميش (جرابلس)، ومن أجل عبور النهر لملاحقة فلول جيش ميتاني، اصطحب معه سفناً صنعها قرب جبيل (حُملت مفككة على عربات تجرها الثيران). لكن الملك الميتاني استطاع الانسحاب «بسرعة مثل أسراب الطيور»، إلى المناطق الداخلية (قمن هنا اجتاح الجيش المصري إيار (مسكنة حالياً) وعاد منها إلى قلعة المضيق على العاصي ومنها انطلق جنوباً عبر أراضي حمص وحسياء والقلمون إلى عدرا فدمشق، ومن ثم

جنوباً إلى حوران فحوض الأردن وفلسطين إلى غزة ورفح، ليعود إلى ممفيس (9). بعدها تابع تحوتمس إرسال الحملات حتى وصل مجموعها إلى ثماني

عشرة حملة. (الشكل3).

ورغم الانتصارات فإن المصريين لم يستطيعوا الدفاع عن شمال سورية ضد هجمات الحوريين. وأصبحت سورية منذ عهد امنحوتب الثاني (1438 - 1412 ق.م)، خليفة تحوقس الثالث قسمين، شمالي ويصل لقرب قطنة (تل المشرفة حالياً) ويخضع لحوري ميتاني، وجنوبي عتد على ساحل البحر المتوسط حتى أوغاريت

الشكل رقم (3) تمثال الفرعون تحومّس الثالث

(رأس الشمرا حالياً)، وتخضع لمصر. وبقي هذا الوضع قامًا حتى القرن

<sup>8</sup> أحمد، 1996، ص 165.

<sup>9</sup> أبو عساف، 2009، ص 8.

الرابع عشر. ويظهر أن السلالات الحاكمة المحلية بقيت قائمة، ما دامت موالية لحوري ميتاني، أو لمصر، وتمتعت باستقلال ذاتي، ولكن كان عليها تأدية يمين الولاء والطاعة للسيد الأعلى (10) ويبدو أن معاهدة سلام كانت قد وُقّعت بين الولاء والطاعة للسيد الأعلى (1412 - 1403 ق.م) وأرتاماتا لليتاني، سقطت بعدها نظرية القوة، وطغت عليها سياسة الحوار المبيّنة في عشرات الرقم الطينية التي عثر عليها في عاصمة أمنوفس الثالث (أخناتون) وهي التي عُرفت بالتاريخ باسم رسائل العمارنة (11). وتظهر دراسة هذه الرسائل أن مناطق النفوذ المصري في سورية وفلسطين خلال منتصف القرن الرابع عشر كانت مقسمة لثلاثة أقاليم: بلاد كنعان ومركزها غزة، بلاد أمورو (من جبيل إلى جنوب أوغاريت) مركزها أمورو، وبلاد آبو (من قادش إلى حاصور) ومركزها كامد اللوز، كل واحد من ويقطن في مركز الأقليم، تلك الأقاليم كان يعتمد على موظف مصري يقطن في مركز الأقليم، ويقطون ويقوم بتأمين مصالح الفرعون (12).

ومع تزايد إهمال السلطات المصرية لأمور سورية، ازداد دور الحكام المحليين الذين بدأوا بمحاولة توسيع مناطق نفوذهم على حساب جيرانهم، كما حاول بعضهم التخلص من السيطرة المصرية، ونقل ولائهم للحثيين الذين ازداد تدخلهم في الشؤون السورية، وأشهر الحكام المحليين حسب رسائل العمارنة «عبدي عشيرتا» وابنه «عزيرو» اللذان كانا يحكمان في أمورو، ونعرف أخبارهما من خلال رسائل كان يبعثها «رب عدي» أمير جبيل إلى مصر يشتكي فيها من تصرفاتهما ومحاولتهما توسيع نفوذهما. وفي هذه المرحلة نشطت مجموعات بدوية في المنطقة

10 مرعي، 2010، ص 143.

<sup>11</sup> أبو عساف، 2009، ص 8.

<sup>12</sup> لابات، 2009، ص95.

عرفت بالخابيرو، الذين كانوا يقدمون خدماتهم الحربية للحكام المحليين وخصوصاً المعادين للسيادة المصرية. وتتضمن رسائل العمارنة معلومات عن سعي الحثيين للتحريض ضد المصريين (13). وازداد التوتر بين المصريين والحثيين بعد تمكن شوبيلوليوما من إخراج الحوريين من شمال سورية بشكل نهائي، وأصبح وجهاً لوجه مع المصريين، وكانت معركة قادش (حوالي 1285 أو 1274 ق.م) بين الطرفين التي لم تنته بنتيجة حاسمة لأحد منهما. (الشكل 4).



الشكل رقم (4) تل النبى مند - قادش

ويبدو أنه كان لموقع المدينة الجغرافي أهميته بدعم المتمردين ضد المصريين، لتحكُّمِها في الطريق الواصل بين الساحل والداخل، وتمتُّعِها بتحصينات طبيعية ممتازة (14). لكن معركة قادش شكلت خسارة للهيبة المصرية، وأخذ الحكام المحليون في سورية وفلسطين يتحدون المصريين، إلا أن رعمسيس يعيد احتلال المراكز الأساسية للمقاومة، ويقود خلال سنتى حكمه الثامنة والتاسعة هجوماً واسعاً ضد الأراضي السورية التابعة

<sup>13</sup> لابات، 2009، ص 96.

<sup>14</sup> أحمد، 1996، ص 164.

للحثيين، وتسود حالة من الاستقرار تم إقرارها من خلال معاهدة سلام (10 وقعها مع الملك الحثي حاتوشيلي الثاني في السنة الحادية والعشرين من حكمه (10 ومما دفع إلى توقيع هذه الاتفاقية (حوالي 1270 أو 1259 ق. م) ظهور خطر الآشورين وتوسعهم في الشمال السوري والجنوب البابلي، فكان لابد للطرفين من تقاسم النفوذ والسيادة على سورية لتصبح سورية الشمالية من نصيب الحثيين في حين بقي الجنوب السوري من دمشق إلى فلسطين تحت النفوذ المصري. وقد كانت قادش من القسم الذي



الشكل رقم (5) رمسيس يمسك بصولجان الحرب

أصبح تحت سيطرة الحثيين، حتى سيطرة الحثيين، حتى سيقطت بيد شعوب البحر حوالي 1200 ق. م (17). أما الساحل فيبدو أن مدينة أوغاريت كانت خط حدود النفوذ بين الطرفين، فمن أوغاريت وإلى الشمال كانت منطقة نفوذ حثي، ومنها جنوباً كانت منطقة نفوذ نفوذ مصري (18). (الشكل 5).

### سورية في بداية عصر الحديد:

كان الثلث الأخير من الألف الثاني ق.م من المراحل الفاصلة في

<sup>15</sup> مهدت الاتفاقية لقيام علاقات وطيدة بين الطرفين، وتبادل مراسلات كثيرة، شارك فيها الأمراء والأميرات، كما أدت لزواج رعمسيس الثاني من أميرة حثية هي ابنة الملك، وقد كان للملكة الحثية بودحيبا Puduhepa دوراً بارزاً في المفاوضات الطويلة مع الفرعون، والتي أدت لعقد زواج ابنتها منه، وتم إرسال الخطيبة ضمن موكب مهيب برفقة الكثير من أفراد الحاشية والخدم والهدايا والماشية. 16 لابات، 2009، ص 96.

<sup>17</sup> Bienkowski, 2000, p. 161, 162

<sup>18</sup> قابلو، 1999، ص 220.

تاريخ المنطقة، إذ أدت التطورات التي حصلت خلالها؛ إلى تغيير كلي وعميق لوجه المنطقة عند بداية القرن الثاني عشرق.م. فقد ضربت كارثة ضخمة بعض المناطق السورية، فأصابت مراكز المدن، ودمرت الأرشيفات السورية التي أوضحت لنا التاريخ السياسي للعصر البرونزي الحديث. وحتى الآن لا توجد شواهد مكتوبة عن القرنين الأخيرين من الألف الثاني ق.م. وقادت ندرة المعلومات المكتوبة إلى تسمية هذه الفترة بالعص المظلم. ويعود نقص المصادر المكتوبة من سورية نفسها للتغيرات التي حصلت، وبشكل أساسي هجرة الجماعات الآرامية، ولتطور النظام الجديد للكتابة؛ أى الكتابة (السامية) المستقيمة، التي استخدمت بشكل رئيس مواد قابلة للتلف (بردي، جلود) لتدوين النصوص (١٩٥). ومن التغييرات التي حصلت خلال هذه الفترة التاريخية، تراجع فراعنة مصرعن سورية وفلسطين أمام هجمات عنيفة ومتتابعة لشعوب البحر القادمة من بحر إيجه، وسقوط الإمراطورية الحثية التي كانت تشكل إحدى كفتى الميزان الناظم للتوازن الـدولي، وتعـرض المـدن الكنعانيـة الكـبري عـلى السـاحل السـوري للدمـار والخراب، وأبرزها أوغاريت مدينة التجارة والحضارة والثقافة، وحاضنة التراث الكنعاني المكتوب، ولا شك أن الأحوال الاقتصادية والاجتماعية المحلية المتدهورة؛ قد عجلت في انهار هذه الوحدات (20).

لقد شجع انهيار القوة الحثية في سورية آشور على توسيع نفوذها السياسي حتى المنطقة الساحلية السورية، والسيطرة على الطرق التجارية. وتعكس النقوش الملكية الآشورية المؤرخة في عهد تيغلات - بليسرالأول (1114 - 1076 ق.م) وآشور بيل كالا (1073 - 1056 ق.م)، النشاطات العسكرية في شمالي سورية (خاتي)، ووسطها أمورو(21).

<sup>19</sup> كلينغل، 1998، ص 203.

<sup>20</sup> Sader,2000,p.62.

<sup>21</sup> كلىنغل، 1998، ص 203.

بدأت أوغاريت تفقد دورها، ودمرت مستوطنة رأس ابن هانيء (المجاورة لها)، قبل أن تسكن جزئياً بالوافدين الجدد. وتشير شواهد أثرية من تل سوكاس (شوكسي القديمة) وتل الكزل (صومورا/سيميرا) وفي تل أرقا (إرقاتا) إلى انقطاع في الاستيطان، ودمر القصر في كوميدي (220 وفي تل أرقا (إرقاتا) إلى انقطاع في الاستيطان، ودمر القصر في كوميدي (كامد اللوز في البقاع) نحو (1200 - 1100 ق.م). أما المدن الرئيسة على الساحل الجنوبي؛ مثل جبيل وصيدا وصور وصاريتب، فيبدو أنها لم تعان أبداً من تحركات شعوب البحر، واستمرت تحكم من قبل حكام محليين كانوا مستقلين سياسياً عن مصر. في حين لم يصل مدّ شعوب البحر إلى مناطق الداخل السوري، وهذا ما تظهره نصوص إيمار. ويبدو أن الدمار الأخير لإيمار سببه الآراميون أو جماعات سكانية أخرى وليس شعوب البحر، كما أن كركميش كانت ما تزال تحكم من قبل ملك حثي (23).

يتصف تاريخ سورية في الألف الأول قبل الميلاد بسيادة مجموعتين بشريتين كبيرتين، هما: الآراميون والفينيقيون، وقد استقرت المجموعة الأولى في المناطق الداخلية، وأقامت بالتالي ممالك - مدن متعددة، على

<sup>22</sup> كامد اللوز: أكبر التلال الأثرية في سهل البقاع اللبناني، أبعاده 300-240 م، وارتفاعه 26 م. يضم في طياته مدينة كوميدي القديمة التي عرفت من خلال النصوص المصرية في الألف الثاني ق.م كمدينة مهمة خضعت للامبراطورية المصرية، اكتشفها أ. جوث A. Guthe عام 1897م، وأكد أنها مدينة كوميدي القديمة، وأثبتت ذلك أربعة نصوص مسمارية اكتشفت لاحقاً عام 1969م. نقبت في التل بعثة أدراها أرنولف كوستشك Arnolf Kuschke عام 1961م. ثم رولف هاشمان المتانسة المعانسة المتشفت الحقاً عام 1961م. نقبت في التل عام 1981م. ركزت التنقيبات على كشف التحصينات العائدة لعصر البرونز المتأخر، كما عُثرَ على تحصينات تعود لعصر البرونز الوسيط، ومعبد وقصر منفصلين عن بعضهما بواسطة حديقة مفتوحة على شارع يقود لخارج المدينة. إلى الشرق من القصر عثر على مدافن ربها تعود إلى حكام كوميدي. بعد هجر الموقع لفترة من الزمن كان هناك ثماني سويات أثرية دلت على بلدة ترجع لعصر الحديد، لم تكن محصنة، وقد تضمنت بيوتاً صغيرة بنيت من الخشب واللين، كما وجدت سوية تعود لعصر الحديد الثاني، والعصر الفارسي، والهلنستي، والروماني، حيث اقتصر إشغال الموقع خلال هذه المراحل على الدفن فقط.

<sup>23</sup> كلينغل، 1998، ص 204.

حين استوطنت المجموعة الثانية في المناطق الساحلية، وكان لها دور بارز في التجارة والملاحة البحريتين. يضاف إلى هاتين المجموعتين جماعات المؤابيين والأدوميين والعمونيين وغيرهم. كما تعرضت سورية خلال الألف الأول قبل الميلاد لسيطرة قوى مجاورة كبرى هاجمتها بجيوشها، وأخضعت ممالكها المتعددة التي لم تنعم بالاستقلال، وتوجب عليها دفع جزية باستمرار لهذه القوى. من هذه القوى الامبراطوريتين الآشورية الحديثة والبابلية الحديثة والإمبراطورية الإخمينية (24) التي سيطرت على سورية بشكل متعاقب خلال الألف الأول قبل الميلاد، كما لم تسلم سورية من تدخلات المصريين الذين حاولوا استعادة مناطق نفوذهم القدية.

24 الأخمينيـون: سـلالة فارسـية حكمـت منطقـة إيـران بـدءاً مـن منتصـف القـرن السـادس ق.م تقريبـاً بعدما أطاحت بحكم المبدين (حكموا من حوالي 600 ق. م تقريباً)، واستمرت حوالي 200سنة، امتدت سيطرتها من مصر والمتوسط غرباً، وحتى وادى السند شرقاً، والبحرالأسود شمالاً، ويعتقد أن المؤسس الأسطوري للسلالة هـو أخمينيس Achaemenens (لفظ يوناني للأسم الفارسي حاخامانيش Hakhamanish) الـذي حكـم إحـدي قبائـل الهضبـة الإيرانيـة أواخـر القـرن الثامـن ق.م، مـن أشـهر ملوكها داريوس Darius وكان ترتيبه التاسع بينهم، وسَبروس Cyrus الثاني الذي حكم حوالي 559 ق.م واستطاع خلال عشرين عاماً أن يحتل بابل، وبالتالي سيطر على كل ممتلكات الامبراطورية البابلية الحديثة، ومنها: سورية وفلسطين وفينيقيا وآسيا الصغرى وشمال الجزيرة العربية. وهناك سَبروس Cyrus الابن، وكامبياسيس الثاني (520-522 ق.م) Cambyses الـذي فتح مصر عام 525 ق.م، ومات في طريق عودته لوطنه للقضاء على مّرد قام ضده، ثم حكم سلفه داريوس الأول (522 - 486 ق.م)، ورها كان مغتصباً للعرش، فقام بالقضاء على التمرد، وأعاد تنظيم الامراطورية بتقسيمها لأقاليم يدعى واحدها بالساتراب Satrapies يديرها حاكم فارسى، ونقل العاصمة من بازارغادا Pasargadae إلى بيرسيبوليس Persepolis مع بقاء سوزا عاصمة شتوية. وخلال حكم سَروس الثاني وداريوس الأول أصبحت الزرداشتية دين الدولة ونسبت إلى مؤسسها زرداشت الذي- - عاش في حوالي سنة 600 ق.م في مدينة بكتريا شرق إيران (بأقليم وزيرستان بأفغانستان)، والذي علَّم أن هناك إله واحد أعلى يدعى "أهورا مازدا" سيد الحكمة مع وجود آلهة محلية. وصلت حدود الامبراطورية الاخمينية إلى أقصى اتساع لها تحت حكم داريوس. فبلغت وادى السند وباكستان شرقاً، وليبيا غرباً، وخليج عمان جنوباً، وبحر آرال شمالاً، وحاول احتلال دويلات المدن اليونانية فهُزمَ في سهل المارثون عام 490 ق.م، كما هُـزمَ بعـده أكسـيركيس (486-465) في سلاميس عـام 480 ق.م، وحكم الامبراطوريـة بعـده حكام ضعفاء صرفوا جهودهم لمواجهة التمردات والفضائح والدسائس، وكان آخرهم داريوس الثالث (330-336 ق.م) الذي هزمه الإسكندر الأكبر في معركة غوغاميليا الواقعة شمال العراق عام 331 ق.م، واستطاع الفرار، لكن أحد حكامه على ساتراب بكتريا ويدعى بيزيوس غدر به وقتله. انظر:

The Assyrian Dictionary، 1961، Fourth Printing. 1998، Vol; 21.(Z)، Chicago(U.S.A)،p.1 25. مرعی، 2010، ص 28.

### الآراميون

ترجع أصولهم إلى قبائل بدوية عاشت وتنقلت في البادية السورية، وبخاصة ما بين سلسلة الجبال التدمرية وجبل بشري. ظهروا على مسرح التاريخ في منطقة المشرق العربي القديم منذ الألف الثاني، وقد وقعت أحداث مهمة خلال الفترة التي ظهروا فيها على الساحة، ولكنهم لم يستطيعوا أن يؤسسوا دوراً سياسياً ودولياً في المنطقة إلا في الألف الأول ق.م، وذلك عندما قامت لهم دول في سورية، وفي بلاد بابل. ولكن دورهم السياسي لم يطل أمده أكثر من أربعة قرون، فزال نفوذهم، وانهار سلطانهم منذ بدء ظهور الإمبراطورية الآشورية الحديثة القوية، التي شكلت خطراً كبيراً عليهم وعلى جيرانهم من الشعوب الأخرى (26).

حلً الآراميون محل البيوت الحاكمة المنهارة في حلب وحماة ودمشق، ومـدّوا سيطرتهم على حوضي الفرات الأعلى والأوسط والخابور، وعلى سفوح طوروس والأمانوس، وجبال لبنان، وحرمون، والجليل، حاملين معهم لهجتهم المختلفة عن الكنعانية التي احتفظت بقواعدها على مناطق الساحل الشمالي، وفي بلاد كنعان. وأما كياناتهم السياسية المستقلة فكانت بدءاً من القرن العاشر ق.م (27). في هذه المناطق تكيفت تلك الجماعات البدوية وبسهولة مع ظروف الحياة المدنية في أماكن سكنها الجديدة مستفيدة من الإرث الحضاري للسكان المستقرين الذين قابلوهم في نفس الأماكن (28). ومن طبيعة تحرك الآراميين واتجاهه، تتضح الدوافع الاقتصادية للسيطرة على طرق قوافل التجارة ما بين وادي الفرات والبحر وهي طرق عرب والجنوب، أي نحو بلاد جزيرة العرب ومص، وهي طرق تمر كلها في منطقة حلب (29).

26 دوبون، 1988، ص 14.

27 Sader،2000،P.61.

28 Trokay،1996,p.97.

29 فرزات، 1985 b، ص 176.

وفي هذا الوقت شكا منهم كل حكام المنطقة، ومنهم الملك الحثي حاتوشيلي الثالث، الذي وجه رسالة إلى ملك بابل الكاشي كدشمان انليل الثاني يذكر فيها أن الأحلامو (الآراميون) صاروا يشكلون خطراً على الطريق بن المملكتين (30).

وهناك من يرى في الأحلامو صفة للآراميين أو قبيلة منهم، وقد جاء ذكرهم في حوليات ملوك آشور ومنهم اريك دين إيل (1325 - 1311 ق.م)، الذي خاض معركة ضدهم وضد السوتو. وكما هو معروف فقد كان الآشوريون يسيطرون في تلك الفترة على منطقة أعالي نهر دجلة (1811) ونجح بردهم عنها حسبما رواه أدد - نِراري الأول خليفة اريك - دين - إيل. ويشير تيغلات - بليسرالأول إلى أنه وصل إلى جبال لبنان وسواحل البحر المتوسط للحصول على أخشاب الأرز، وفي نيته السيطرة على طرق التجارة العابرة لمناطق الآراميين الذاهبة إلى خاتي وأمورو والممتدة حتى سواحل المتوسط.

كما اتبع آشور - بل كالا الأسلوب نفسه، إذ يفتخر بأنه طارد الأعداء حتى سفوح جبل لبنان (320 كما ويزعم تيغلات - بليسرالأول (1112 - 1074 ق.م) أنه خرَّب في يوم واحد بلاد (أحلامو آرام) الممتدة من بلاد سوخي على أواسط الفرات، حتى كركميش في أعاليه، ثم اجتاز النهر إلى البادية الشامية، ودمّر ستاً من مدنهم على سفوح جبال بشري، التي يظن أنها هي جبال الأحلامو التي سبق ذكرها. واضطرَّ هذا الملك لأن يجتاز الفرات ثماني وعشرين مرة ليحارب الأحلامو – آرام (33).

33 Sader, 2000, pp. 61-76, p64-65

<sup>30</sup> اسماعیل، 2001، ص 7.

<sup>31</sup> دوبون، 1988، ص 21.

<sup>32</sup> كلينغل، 1998، ص 206 ـ 208.

أما المسار الذي أدى لظهور الدويلات الآرامية فهو غير واضح لندرة المصادر الكتابية. إلا أن الشيء الأكيد؛ هو أن تاريخ الدول الآرامية يبدأ من اللحظة التي تبدأ بذكرها الحوليات الآشورية. رغم أن الإشارات الموجودة تسمح لنا بأن نستشف السياق العام الذي جرت فيه الأحداث (34). لقد تأسست الكيانات الآرامية على كل أراضي بلاد الشام تقريباً رغم بقاء بعض الجيوب الحثية، واستمرار الكيانات الكنعانية الساحلية في حقبة مزدهرة وتفاعلها ثقافياً مع الآراميين مع احتفاظها بالكثير من عناصر استقلاليتها. أما السيادة الآشورية فكانت بين مد وجزر، والأصح بين مهارسة الإخضاع الفعلي لبلاد الشام وبين السلطة الشكلية تبعاً لقوة أو ضعف الملك الحاكم في آشور (35).

من الممالك الآرامية السورية؛ دمشق، وهي التي تبعت في نهاية الألف الثاني ق.م لمقاطعة (آبوم)، وكانت عاصمتها كوميدي (كامد اللوز حاليا) ثم انفصلت. وتبعت لمملكة صوبا الآرامية الواقعة على الأرجح في سهل البقاع الشمالي وجبال لبنان الشرقية. وقد تطورت آرام دمشق أواخر القرن العاشر ق.م، فأصبحت مملكة كبرى تمتد من الفرات إلى اليرموك جنوباً. وبلغت درجة كبيرة من القوة والنفوذ الواسع، مما مكنها في عهد ملكها «بر حدد الثاني» من الوقوف على رأس تحالف الدول الآرامية لمواجهة القوات الآشورية بقيادة «شلمنصر الثالث» في معركة

\_\_\_\_

الديانة السورية القديمة

قرقـر (36) سـنة 853 ق.م.

قاد شلمنصر عدة حملات ضد دمشق وملكها حزائيل عام 841 ق. م، ولم يستطع احتلالها (37). وبعد موته قام بر حدد الثالث ابن حزائيل بتوجيه سياسته نحو الشمال (38)، على حساب مملكة حماة. ويخبرنا زكير ملك حماة ولعش عن قيام تحالف كبير ضده بزعامة ملك آرام دمشق بر حدد بن حزائيل وستة عشر ملكاً آخر، حاصروه في «حزرك». وفي العام 831 ق.م خرب شلمنصر غوطة دمشق ودمر مدنها. وفعل تغلات - بليسرالثالث، الشيء نفسه بين 737 - 735 ق.م (98). لكن دمشق وقعت سنة 732 ق.م، في قبضة الآشوريين الذين أعدموا ملكها رصين، وتم تهجير معظم سكانها، وحولت دمشق لمقاطعة آشورية. وربها تبعت بعض الإمارات الصغيرة في غربي دمشق وجنوبها لمملكة دمشق، مثل: أرام بيت رحوب، آرام ماكاح (معكا)، في منطقة الجولان، وجيشور (64).

<sup>36</sup> يقع تل قرقور شمالي سهل الغاب بمحافظة حماة إلى الجنوب 10 كم من مدينة جسر الشغور، وهو واحد من أكبر المواقع الأثرية في حوض العاصي مساحته حوالي 10 هكتار، يتكون من كتلتين، ارتفاعه حوالي 30 م عن الأرض المحيطة. بدأت التنقيب فيه بعثة أمريكية من مدرسة الدراسات المشرقية بإدارة رودولف دورغان Rudolph Dornemann من عام 1993 وحتى 2004، واستمرت بإدارة جيس كاسانا Jesse Casana من جامعة أركانساس Arkansas بدءاً من 2005 وحتى 2010، وقد تبين أن أقدم السويات الأثرية في الموقع ترجع للألف التاسع 8500 ق.م وآخرها يعود للعصر المملوكي، لكن السويات الأكثر أهمية كانت تلك العائدة لعصر البرونز المبكر الرابع 2000 - 2000 ق.م، وعصر الحديد الأول والثاني 1200 - 500 ق.م. اعتقد بعض الباحثين أن الموقع هو نفسه مدينة قرقر (كاركارا) خلال الألف الأول ق.م التي جرت فيها المعركة الشهيرة بين التحالف السوري الآرامي ضد الملك الآشوري شلمنص الثالث عام 853 ق.م، وورد فيه ذكر جنديبو العربي، وهو أول ذكر لكلمة عربي في التاريخ القديم، وجنديبو هو شيخ عربي كان من بين المتحالفين، وشارك بالمعركة بألف من راكبي الجمال، ولم تكن المعركة فاصلة بدليل استمرار الحملات الآشورية على المنطقة فيما بعد.

<sup>37</sup> دوبون، 1988، ص 67 - 69.

<sup>38</sup> فرزات، 1993، ص 131.

<sup>39</sup> Hawkins, 1982, P.413

<sup>40</sup> دوبون، 1988، ص 38.

ريزون (أواسط القرن العاشر) - حزيون (أواخر القرن العاشر) - تاب رامان (أواخر العاشر وبداية التاسع) - برحدد (بداية التاسع) - حدد إدر (أواسط التاسع: 844) - برحدد الثاني (842/844) - حزائيل (842 - 842) - برحدد الثاني (الوائل القرن الثامن) - حاديانو (الربع الثاني من القرن الثامن ق.م) (14).

أما مملكة حماة ولعش: فقد تميزت باختلاط الحثيين اللوفيين مع الآراميين فيها، وجوقعها الجغرافي المتميز في قلب سورية بين بيئتين طبيعيتين متمايزتين، هما: البادية السورية في الشرق، والجبال في الغرب (24). وكانت مملكة قوية انتقل الحكم فيها من أيدي حكام حثيين، إلى أيدي أمراء وملوك آراميين، أشهرهم زكير ملك حماة ولعش، الذي أفاد من الدعم الآشوري لتوسيع نطاق مملكته وضم دويلة لعش إليها، وهي التي كانت تعرف في النصف الثاني من الألف الثاني ق.م باسم (نوخشي)، وكانت تمتد إلى الشمال والشمال الشرقي من حماة (43).

ذكرها شلمنصر الثالث أنها كانت على رأس المتحالفين ضده مع مملكة دمشق في معركة قرقر سنة 853 ق.م، التي ادعى فيها الانتصار، وفي النهاية احتلها شاروكين الثاني (722 - 705 ق.م) بعد أن هزم تحالفاً ضده في قرقر، وحولها لولاية آشورية، ورصّل الكثير من سكانها (44).

وتعد شمأل/يأدي (زنجرلي حالياً) التي قامت على سفوح الأمانوس، من أهم الممالك الآرامية. وكانت محاطة بمجموعة من الإمارات الحثية الآرامية: في الشمال والغرب جرجوم وخيلكو وملز وقو وتبل، وتتاخم في الجنوب

<sup>41</sup> بيتارد، 2008، ص 96، 124.

<sup>42</sup> إسماعيل، 2001، ص 25.

<sup>43</sup> أبو عساف، 1988b، ص 58.

<sup>44</sup> أبو عساف، 1988b، ص 58.

الديانة السورية القديمة

والجنوب الشرقي بيت أجوشي. وقد تهيزت بالتمازج العرقي بين سكانها (آراميون، لوفيون...)، وتباين مستواهم الحضاري، وولاء ملوكها وتبعيتهم شبه الدائمة لآشور، ووفرة الآثار المادية والكتابية المكتشفة فيها (45).

جاء ذكر شمأل في أحد نصوص المملكة الآشورية القديمة (القرن 19 ق.م)، حيث تضمن النص اسم تاجر آشوري يدفع نفقات لها علاقة برحلة تجارية، يفترض أنها متوجهة لمنطقة جبال الأمانوس لشراء الأخشاب والخمر، وتتضمن النفقات أجرة موظف في شمأل. كما ورد اسمها في قائمة مصرية نقشت على معبد آمون في الكرنك للاحتفال بالفرعون تحوتمس الثالث الذي قام بعدة حملات على هذه المنطقة (64). من حكام شمأل، جبار، بمه، خايه (والد كيلامو)، شإيل (أخو كيلامو)، وأخيراً كيلامو نفسه (74). وربما كان بر راكب آخر ملوك شمأل، إذ حولت المنطقة بعده إلى ولاية آشورية يحكمها ولاة آشوريون، وذلك في حوالي المنطقة بعده إلى ولاية آشورية يحكمها ولاة آشوريون، وذلك في حوالي 720 ق.م، على يد شاروكين (84).

ومن الممالك الآرامية بيت بخياني: عند منابع الخابور عاصمتها جوزان (تل حلف حالياً)، انتهى دورها السياسي حوالي 808 ق.م، عندما قامت فيها ثورة على الآشوريين فأخمدها أدد - نِراري الثالث، وأصبحت ولاية آشورية منذ ذلك الحين (49). أما مملكة بيت عدين فقامت منطقة الفرات الأوسط حتى رافده الخابور بالأسفل وعلى معابر الفرات وأهمها معبر تل - بارسِب (تل أحمر) (50). في حين قامت مملكة بيت زمان في

<sup>45</sup> إسماعيل، 2001، ص 20.

<sup>46</sup> Schloen 2009. P.2.

<sup>47</sup> Trokay,1996,PP.96-122,P.109.

<sup>48</sup> Hawkins j.D.1982.P408

<sup>49</sup> أبو عساف، 1981، ص 147.

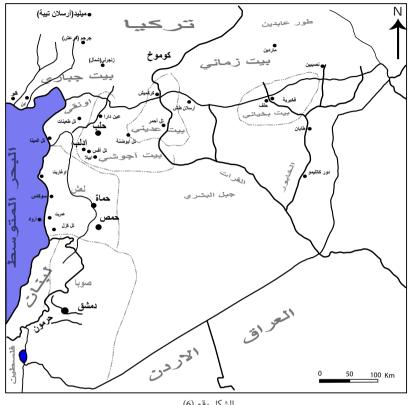
<sup>50</sup> Hawkins j.D.1982,P.375

المنطقة الواقعة شمال طور عابدين، وينابيع نهر دجلة، عاصمتها آمد (دياريكر). وفي منطقة الفرات الأوسط نشأت بعض الإمارات الصغيرة على ضفتى الفرات والخابور السفلى منها بيت خالوب، عند مصب الخابور في الفرات، ولاقي، على ضفتى الفرات جنوب شرق دير الزور، وخندان إلى الجنوب الشرقى من لاقى، وسوخى إلى الجنوب من خندان حتى عانــا(51). ومـن ممالـك سـورية الشــمالية بيـت أجـوشي التـي حلـت محل بيت عدين مع نهاية القرن التاسع ق.م كأكبر دولة آرامية قوية في الشهال السوري. ذكرت بيت أجوشي خلال حكم آشور - ناص بال الثاني وخليفته شلمنص الثالث (858 ـ 824 ق.م)، الذي دفع له ملوك بيت أجوشي الضريبة. ويذكر أدد - نراري الثالث (810-783 ق.م) أنه غزا أرفاد عاصمة بيت أجوشي، وكان يحكمها عترسمك ابن ادرامو. ونجح ابنه متع إيل في إبقاء دولته المفتاح الأهم في سورية الشمالية (52)، وتزعم مقاومة دول سورية ضد الآشورين، مما حدا آشور - نراري الخامس لتوقيع معاهدة معه، حيث أجبره فيها على أداء مين الولاء والخضوع لآشور، وعدم الوقوف مع أعدائها. لكن أرفاد سقطت على يد تبغلات - بليسرالثالث بعد محاصرته لها بين 742 ـ 740 ق.م، فحولها إلى مقاطعة آشورية، كما كل الشمال السوري. (الشكل 6).

#### الفينيقيون

كانت المدن الفينيقية مليئة بالناس، وعامرة بالحياة، متقدمة بحضارتها التي لم تأت من فراغ؛ بل جاءت من تراكم لخبرات ومعارف سابقة، ساهم فيها خليط كبير من السكان، هم أبناء المدن السورية الذين عرفوا بالكنعانين، وأطلق عليهم اليونان اسم الفينيقين (لاشتغالهم

<sup>51</sup> إسماعيل، 2001، ص 16.



الشكل رقم (6) الممالك الآرامية

بصباغة وتصنيع الأرجوان). ولعل من أهم الحواضر الكنعانية الفينيقية: أوغاريت، بيبلوس (جبيل)، صيدا، صور، عكا، أرادوس (أرواد)، صمورو (تل الكزل)، إرقاتا (عرقا)، بيروت، طرابلس، وغيرها. ولم تستطع أي مدينة في القسم الشمالي من الساحل أن تلعب الدور الذي لعبته أوغاريت سابقاً خلال هذه الفترة، في حين أصبحت جبيل وصيدا وصور في القسم الجنوبي من الساحل قوة مسيطرة، ليس بسبب نشاطاتها التجارية فقط؛ بل ككيانات سياسية أيضاً. وخلال القرن الحادي عشر ق.م امتدت تجارة الفينيقين على يد تجار من صور وغيرها، إلى مناطق أخرى من المتوسط،

وأسّسوا هناك مستوطنات في قبرص ورودوس وبلاد اليونان ومصر ومالطة وشمال إفريقية وصقلية وسردينيا. وفي نهاية القرن التاسع أسس بعض الفينيقيين الهاربين من صور مدينة قرطاجة (في تونس) (54).

بعد تبعية طويلة لمصر خرجت المدن الفينيقية من ربقة سيطرتهم، وتؤكد قصة «وينامون» المبعوث المصري، الذي جاء للحصول على خشب الأرز ليصنعوا منه القارب المقدس للإله آمون، واستقباله المهين له من قبل أمير جبيل، الذي قال له: «ولا أنا خادم لمن أرسلك»، تؤكد استقلال مدن الساحل الفينيقى عن مصر.

لكن الأذى هذه المرة يأتي من آشور التي قاد ملكها تيغلات – بليسر الأول (1112 – 1074 ق.م) حملة على سورية، وأخذ الجزية من أرواد وجبيل وصيدا (55). وازدادت وتائر التوسع الآشوري منذ فترة حكم آشور - ناصر بال الثاني (883 - 859 ق.م). وثقلت وطأته أيام الملك الآشوري

<sup>53</sup> قرطاجـة: معمّـرة أسسـها فينيقيـون قدمـوا مـن صـور عـلى الشـاطئ التونـسي حـوالي 814 ق.م قـرب معمرة سابقة لهم اسمها يوتيقا، وتعنى العتيقة وسميت قرطاجة (قرت حدشت) وتعنى المدينة الحديثة تمييزاً لها عنها، وقد كانت واحدة من أهم المحطات التجارية الفينيقية التي نشأت على سواحل أفريقيا وأوروبا، ثم توسعت وقويت حتى سيطرت على الجزء الغربي من مناطق البحر المتوسط وسواحل الأطلسي والرأس الأخضر في بريطانيا، استمرت قرطاجة بالتوسع حتى اصطدمت بالإغريـق فنشـبت الحـرب بينهـها حـوالي 550 ق.م، واسـتطاعت أن تكسـب الرومـان لجانيهـا قــل أن يتنكروا لها وتنشب ثلاثة حروب بينهما على مدى مئة عام بين 246 و146 عرفت بالحروب البونية التي انتهت بقضائهم على حضارة قرطاجة وتدمير وقتل من فيها من السكان. لكن الرومان أعادوا بناء المدينة من جديد على شاكلة روما لتصبح مركزا إقليمياً ثرياً، بعدها تبعيت لسيطرة الدولة البيزنطية. من أشهر القادة التاريخيين في قرطاجة هانبيعل (المولود 247 ق.م)، وهو سليل الملكة أليسار الفينيقية التي هاجرت من صور وأسست المدينة، وقد وصلت جيوشه إلى ما يعرف اليوم بفرنسا وإسبانيا وسويسرا وتخوم روما. اهتم الآثاريون بالموقع منذ نهاية القرن التاسع عشر، لكن أعمال التنقيب المكثفة والمنهجية كانت بين 1973 - 1983م تحت إشراف اليونيسكو، حيث عمل فيها 12 فريقاً اكتشفت الحي الفينيقي والميناء ومعبد التوفاة المخصص لبعل حمون وتانيت، والكثير من المنشآت والمباني الأخرى، وخاصة المدرج العائد للعصر الروماني. للمزيد: فينفريد إلليغر، قرطاجة، مدينة البونيين والرومان والمسيحيين، ترجمة: د. عيد مرعى، دمشق، 2008.

<sup>54</sup> كلىنغل، 1988، ص 214.

<sup>55</sup> الخطيب، 2006، ص 48.

شلمنصر الثالث (859 - 824 ق.م). وازداد الضغط الآشوري أكثر في عهد تيغلات - بليسرالثالث (745 - 727 ق.م)، فكانت كل المناطق السورية، بما فيها مدن الساحل مضطرة لتقديم الغنائم والجزية للآشورين، وقراءة تفاصيل المواد التي جاء ذكرها يعطي انطباعاً على مدى الغنى والثروة الذي كانت تنعم بها سورية.

وفي عهد الملك سنحريب (705 - 681 ق.م) تحالفت المدن السورية والفينيقية ضد آشور، لكنه قهرها جميعاً. أما أسرحدون (681 - 668 ق.م) فقد استولى على صيدا، وأعدم الملك عبدى ملكوتي. ونعمت المدن الفينيقية بهدوء نسبى بعد تعيين ملوك تابعين لآشور عليها. وبدعم من المصريين تمردت بعض المدن على آشور في عهد ملكها آشور بانيبال (668 - 626 ق. م)، ومنها صور، وأرواد، لكنه مَكن من إخماد الثورة فيها بقسوة. إن نجاح سياسة آشور - بانيبال الخارجية بالسيطرة على مناطق واسعة جداً شملت الهلال الخصيب وأجزاء من مصر، أدى لمشاكل صعّبت السبطرة عليها، وكان هذا السبب، مع اتباعه سياسة استعمارية ظالمة، وضعف اقتصاد الدولة (لاعتمادها على الجزية والضرائب)، كان أحد أهم الأسباب التي أدت لانهيار الامبراطورية الآشورية الحديثة (56). اضطربت الأوضاع في السنوات الأخيرة من حكم آشور - بانيبال بسبب نشوب حرب أهلية تصارع فيها ابناه التوأمان، فرحل إلى حران حيث قضى سنواته الأخيرة هناك. أضعفت الحرب قوة آشور فاستطاع نابو - بولاص أول ملوك المملكة الكلدانية بالتحالف مع كياكسريس الملك الميدي (625 - 588 ق.م)، احتلال الحواضر الآشورية: آشور، كلخ، نينوي، سنة (612 ق.م)، وتدميرها.

<sup>56</sup> انظر: كيرشباوم، 2008، ص 94.

وتقاسم البابليون والميديون مناطق المملكة الآشورية، واستطاعوا احتلال المقاطعات الغربية (577). ولكن مصر انتفضت، فقاد الفرعون نكاو/ نيخاو (610 - 595 ق.م) جيشاً وصل إلى كركميش، المكان الذي تحطمت فيه بالنهاية الامبراطورية الآشورية حوالي 605 ق.م، واستطاع الجيش الكلداني بقيادة نبوخذ نصر الثاني هزم التحالف المصري الآشوري (588)، وتابع فلوله جنوباً، واحتل أورشليم مرتين عام (597 - 586 ق.م)، بعد قيامها بقيادة تحالف ضد الكلدانيين، وجرى السبي البابلي المزعوم.

ولم يفكر نكاو بالتدخل في شؤون سورية بعدها، واهتم بشؤون مشاريع بلاده (<sup>(69)</sup>. في حين كان الفرس الإخمينيون قد احتلوا بابل عام (539 ق.م)، لينتقل مصير فينيقيا وجاراتها من البلاد الأخرى إلى أيدي الفرس، لكنه بدا من الواضح أنه كان انتقالاً سهلاً، لم يصحبه شيء من العنف أو الخراب (<sup>(60)</sup>. وظلوا في البلاد حتى احتل الاسكندر المملكة الإخمينية وممتلكاتها (الشكل 7).

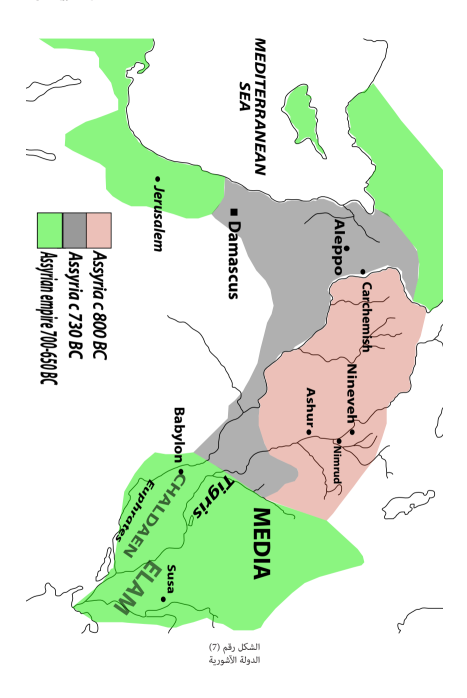
58 Bienkowski, 2000, P.65.

57 زودن، 2003، ص 69.

<sup>... 6</sup> 

<sup>59</sup> أحمد، 1996، ص 239.

<sup>60</sup> الخطيب، 2006، ص .67



تصوررسكان مشرقنا القديم آلهتهم على شاكلتهم بحيث تشبههم في الصفات الفيزيائية والروحية، فهي تغضب وتعطف، تصارع وتهادن، تأكل وتشرب. أمّا علاقتهم مع الكواكب والنجوم وظواهر الطبيعة؛ فقد عرفوا عن طريقها دورة الزمن وتجدّد الحياة، وتأملوا أعماق الكون، وغاصوا في أسراره، وتعرّفوا من خلال متابعة هذه المظاهر الكونية على الكثير من العلوم والمعارف التي كانت تُصنّفُ تحت ما يسمى بالكهانة والتنجيم والعرافة وقراءة الطالع.

لقد كانت منطقتنا المشرقية المهد الذي شهد ظهور المعبودة الأولى لدى البشر وهي الإلهة الأم التي ترمز للخصوبة والخلق والتكاثر ضمان استمرار الوجود البشري، وقد تم تشخيصها بأنواع من الدمى الحجرية أو الطينية الأنثوية ذات الأعضاء الجنسية الواضحة. كما كان هناك نظير ذكري لها، يمكن فهمه من خلال قرون ورؤوس الثيران التي وجدت في البيوت ومصاطبها وأساساتها. وقد ترسخت هذه الأفكار الدينية خلال العصور التي شهدت بداية الزراعة وتدجين الحيوانات وخاصة في الفترة الممتدة بين الألف الثامن والسادس قبل الميلاد، فازداد الاهتمام بالثور كرمز إلهى يجسد القوة والخصوبة، إلى جانب الإلهة الأم.

انعكس تأسيس المدن (بداية الألف الثالث) وتطور العلاقات الاجتماعية بشكل أكثر تعقيداً على معتقدات سكان منطقة المشرق

القديم، فاعتقدوا أن الإنسان قد خلق ليعبد الآلهة ويقيم لها المعابد والطقوس الواجبة، ويقدم لها القرابين، وإذا لم يُنفّذ تلك المناسك عوقب عقاباً شديداً. وتكمن الخاصية المتميزة لمعتقدات هؤلاء في أنها تستند إلى أديان تؤمن بتعدد الآلهة، فعملوا على تنظيمها وتصنيفها ضمن منظومة عقلانية وفقاً لأدوارها وأهميتها. لكن تلك الآلهة المتعددة لا يجوز اعتبارها مجموعة من الإلهات والآلهة المختلفة الأخرى، بل يجب فهمها كنظام تتفاعل عناصره ويفسر بعضها بعضاً، بحيث يهدف إلى المحافظة على الكون وتفسير ظواهره، وفي إطار هذا النظام من التفاعل والتفسير، فإنه يحصل كل من الإلهات والآلهة على مكانه ومكانته 610.

استخدمت مجموعة من النجوم والكواكب كرموز للآلهة، فكان من بينها القمر (سين)، والشمس (شمش)، شم هناك الكواكب الرئيسة، ونجمة الصباح عشتار (وهي كوكب الزهرة فينوس)، والقمر في قاربه الهلالي يعبر السماء المظلمة بانتظام، أما الشمش فهي إله الشمس الذي يعبر السماء بعربته يومياً فيبدد الظلام والشر، موزعاً أشعته بالتساوي على جميع الموجودات على نحو صارم وبلا تفرقة، وفي الليل يعبر العالم السفلي، ويواصل دورته، بوصفه القاضي الأكبر (إله القرارات)، وكان يرمز له في بابل بالشمس ذات الأشعة الأربعة، على حين كانوا يصورونه في آشور بقرص الشمس المجنح. وكان لكل إله وظيفة، كما كان هناك آلهة كبيرة لكل المدن والبلاد، أو آلهة محلية لكل مدينة بعينها، ناهيك عن وجود آلهة محلية محلية مخيرة. وكانت الآلهة مثل البشر يأكلون وينامون ويتزوجون ويحاربون، ويرتكبون حتى الجرائم، وقد يعاقبون عليها مثل

<sup>61</sup> يرى بعض الباحثين أن ما يبدو من تعدد للآلهة، ما هو في نهاية المطاف إلا تمثيل لإله واحد محيط بجميع القوى الإلهية، وهذه الآلهة المتعددة هي مظهر من مظاهر وجود إله واحد. انظر: هنري ساغز، عظمة آشور، 2009، ص 301.

نفي انليل لأنه أغوى وخطف العذراء ننليل، وقام شمش بمعاقبة أحد خدام المعبد، إثر لعنه، فحوله إلى كلب، وكان الإله بعل يموت كالبشر ولكن بطريقة الاختفاء والعودة من جديد أو البعث.

وكثيراً ما رافقت الآلهة الجيوش في تحركها، بل كانت لا تخطو خطوة واحدة إلا بعد استشارتها وسؤالها عما يحمله الغيب لها، وإذا ما جرت حرب حُملت صورها وشعاراتها في مقدمة الجيوش، وهي تحارب في صفوف المقاتلين، وتتجلى لهم وكأنها في مقدمتهم، أو فوق رماحهم.

# الفصل الأول: آلهة أوغاريت أولاً: آلهة أوغاريت

تقدم لنا المادة الأثرية والنصوص المكتشفة في رأس الشمرا (أوغاريت وألف فكرة واضحة عن عالم الآلهة والأساطير، ليس في المدينة فحسب بل في كل بلاد الشام خلال الألف الثاني قبل الميلاد، والتي يرجع الكثير منها إلى أصول أقدم، ويمكن أن نجدها في أزمنة مختلفة في العديد من مناطق مشرقنا القديم، مثل: إبلا وماري وبلاد الرافدين. وقد وردت أسماء الآلهة في عدد من القوائم ومنها نصوص مجمع الآلهة التي ترتبط مباشرة بشعائر تقديم الأضاحي، ورغم وجود نصوص مشابهة غير مرتبطة بهذه الشعائر، إلا أن القوائم الأطول انبثقت من نصوص الأضاحي والصلوات.

<sup>62</sup> يقع تل رأس الشمرا (10كم) شمالي اللاذقية، تبلغ مساحته 22 هكتاراً، وهو يحتوي في طياته مدينة أوغاريت الكنعانية القديمة. تم اكتشاف الموقع مصادفة عام 1928م عندما اصطدم محراث لفلاح من أهالي قرية مينة البيضا المجاورة بعجارة منحوتة ضخمة، تبين فيما بعد أنها سقف لمدفن عائلي، إثر ذلك تم تشكيل بعثة أثرية فرنسية للتنقيب برئاسة كلود شيفر، التي تمكنت من التعرف على خمس سويات أثرية يرجع تاريخها من 7500 وحتى 1200 ق.م. أهم السويات هي السوية الأولى RS.I المولكة. المؤرخة لعصر البرونز الحديث 1600 - 1200ق.م، وهي تغطي مرحلة العصر الذهبي للمملكة. وقد كشف فيها عدد من المعابد والقصور والمنشآت، وعدد من الرقيمات الطينية التي كان من أهمها الأبجدية الأولى في العالم، هذا إضافة للكثير من التماثيل والنصب واللوحات المنحوتة، واللقي العاجية والذهبية التي عكست مقدار الازدهار الحضاري الذي وصلت إليه المدينة، والتي انتهت الحياة فيها على يد شعوب البحر، أو نتيجة زلزال أصابها حوالي 1187ق.م.



الشكل رقم (8) أوغاريت - رأس الشمرا

عضوية مجمع آلهة أوغاريت الأكبر<sup>(63)</sup>، مع الإشارة إلى أن الكثير من هذه القوائم كانت تتضمن أسماء آلهة غير كنعانية. (الشكل 8).

إذا كانت نصوص إبلا قدمت ما يتجاوز الأربعين اسما إلهياً، ولبعضها اسماً سومرياً مثل انكي وزوجته ننكي، اللذين لم يذكرا إلا نادراً (64)، وإذا كانت نصوص ماري قد قدّمت ما يزيد عن المئة اسم لإله وإلهة، فقد بلغ عدد أسماء الآلهة التي جاء ذكرها في سلسلة "من نصوص أوغاريت" ما مقداره (234) اسماً، عرف منها (178) من خلال نصوص الأضاحي والتقدمات الدينية (65).

ومن المرجح أن الكثير من الأسماء الألوهية التي تبدو مختلفة، ما هي إلا وصفٌ ونعتٌ أو نسبةٌ، أو صيغةٌ لغويةٌ محورةٌ تتطابق مع اسم 63 Pardee,2002,P.11.

64 انظر: آركي، 1980، ص 94.

65 Pardee 2002 PP.19-22.

الإله الأساسي في مجمع الآلهة. وبالتالي فإن هذا العدد الكبير من الأسماء التي ذكرت في الأدب وقوائم التقدمات والأضاحي، ليست فقط أسماء آلهة، فالآلهة الحقيقية أقل بكثير، وعددها بالمجمل وفق النصوص بين (100 ـ 110)<sup>66)</sup>. وبالتالي فهو غير معروف بالضبط. والسؤال: ترى ما الذي حدا بمنظم مجمع الآلهة لكي يقصر عدد الآلهة على (33) اسماً فقط، وإغفال الأسماء الأخرى، التي تزيد عن السبعين، وإبقائها خارجاً، في طقوس العبادة العملية التي ورد فيها ما يزيد عن مئة اسم؟ (67).

هناك من يرى أن سبب المشكلة قائم في عدم التوافق التام بين قائمة أسماء الآلهة هذه والأسماء التي ترد في النصوص الميثولوجية، حيث يعود لاحتمال أن تكون الأساطير تمثل طوراً أقدم للديانة الأوغاريتية، حيث خضعت لتفسيرات وتطورات طرأت لاحقاً على العبادة. أما بالنسبة لترتيب أسماء الآلهة في القوائم، فهناك رأيان في تفسير ذلك، فإما أن الترتيب جاء حسب الأهمية المتباينة نسبياً، وإما أنه يعكس الترتيب الذي تصطف وفقه رموزهم في المواكب الدينية (68). لقد كان أحد مظاهر تديّن الأوغاريتين؛ هو استخدامهم لأسماء الآلهة في تركيب أسماء الأعلام، التي يظهرون من خلالها ضعفاء تابعين لإلههم الرحيم، المعين، الملك، العادل، العطوف (69).

وفي ما يلي نعرض لعدد من أسماء الآلهة ومعناها والوظائف الرئيسة التي كانت منوطة بها:

<sup>66</sup> Lete,2008,P.47 67 Lete,2008,P.47

<sup>68</sup> كوبر، وكوجان، 2007، ص 65. 69 شىفھان، 1988b، ص 86.

### 1 - إيل

تعني كلمة إيل باللغة الأكادية (إله)(٥٠٠)، ويرد اسمه في النصوص هكذا إيله = 16٠)... ومؤنثه إيلت أي الإلهة... وكان له من الأولاد سبعون.. وكان يظهر ميلاً للتخلي عن بعض سلطانه لأولاده(٢٠١)، وهو يقف على رأس مجمع الآلهة الكنعاني، ويعد أباً للآلهة وللبشر وملكاً عليهم جميعاً، ما عدا بعل الذي أزاح الإله الطيب والعجوز عن الحكم(٢٠٠٠). إن مكان إقامة إيل حسب ما يراه الأوغاريتيون يقع عند منبع النهر والينابيع، حيث ينبثق المحيطان: الأرضي والسماوي، أي مركز الكون، أو في شنم (السماء)، لقد خلق إيل الأرض وكل ما هو حي عليها، وهو أب الآلهة، وجدها الأول، وخالق البشر، وهو الثور الذي يحمل نطفة الإخصاب، وهو الخالد الأبدي، وهو ملك الأرض وخاصة عالم الآلهة، ولا يمكن أن يحدث شيء دون إذنه. ويؤدي الزواج المقدس الذي يشترك فيه إيل وزوجتاه عشيرات دون إذنه. ويؤدي الزواج المقدس الذي يشترك فيه إيل وزوجتاه عشيرات الخصب الزمني. ويبدو إيل عادة، حسب الروايات الشعرية والرسوم، عجوزاً ذا لحية مبيضة (أب السنين كما يوصف دائماً) يجلس على عرش عال وبضع قدمه على مسند.

وأهم الصفات التي يتميز بها إيل (خوذج الإله المثالي الحاكم في عالم الآلهة) هي الحكمة والخير والتسامح، ومع ذلك فإن إيل لا يتدخل في شؤون الحياة اليومية، فنراه يعين بعل حاكماً على الآلهة، وعندما يهلك بعل يضع عشتارو بدلاً عنه. ولا نراه يتدخل في صراع بعل ويم، وهو حاضر دامًا لأن يقف إلى جانب الأقوى (73).

<sup>70</sup> عبد الله، 2008، ص 29.

<sup>71</sup> فريحة، 1966، ص41.

<sup>72</sup> ھيو، 2006، ص 56.

<sup>73</sup> شىفمان، 1988b، ص 78.

ورد تعبير إيل أكثر من 500 مرة في النصوص الأوغاريتية، ووجد اسمه في لغات أخرى؛ كالفننقية والبونية والآرامية. وتصوره

النصوص الأوغاريتية كراع حكيم وخير للمجلس الكهنوي، كما تظهر الأساطير صورة غامضة عن موقع بعل بالنسبة لإيل، حيث أن بعل أكثر فعالية في الأساطير الأوغاريتية، ولا تذكر أي صراع بينهما. وقيل إن إيل أَذنَ بعبادة بعل، وارتبط إيل بالثور،

وفي هـذا إشارة إلى القوة والشرف. (الشكل 9).

وقد ظهر في عمل فني أوغاريتي منحوت على الحجر القاسي، وهو شيخ حكيم عتيق، كان يجلس بوقار وعظمة فوق عرشه، يتقبل النذور، ويهب الرحمة والحكمة.. أما قلنسوته ذات الشكل الهرمي الملتف، فتبدو أكثر جمالاً ورهبة من قلنسوة المحارب أدد/حدد أو بعل إلى جانبه (٢٠٠). وعلى مقربة من معبدي بعل ودجن على الأكروبول؛ عثر ضمن بيت نحات على نصب عجري غير مكتمل، كان قد صُنع ليوضع في أحد المعابد، حيث يعرض مشهد عبادة وابتهال، فتحت شمس مجنحة يقف المصلي أمام إله فتحت شمس مجنحة يقف المصلي أمام إله فقد اعتقد أنه الإله الأب إيل؛ فهو يضع التاج فقد اعتقد أنه الإله الأب إيل؛ فهو يضع التاج

الشكل رقم (9) الإله إيل

<sup>74</sup> أحمد، وعبد الله، وعيد، 1999، ص 345.

ذي المسند المنخفض وله مسند للقدمين، وهو يرفع يده اليسرى محيياً، وبيده اليمنى عسك بزهرة. ويقف المصلي أمام الإله بثوب طويل، وقبعة عالية مروسة، ويحمل في يده عصا تنتهي برأس حيوان، وإبريقاً يهم بتقديم ما بداخله للإله(75).

يرى بعض الباحثين أن (الساميين) كانوا موحدين، أو أن قسماً منهم على الأقل كان عيل إلى الأخذ بفكرة التوحيد. وإن كلمة إيل، كانت تعني لهم الله تعالى، لكن يصر آخرون، على اعتبار إيل اسم علم لإله كبقية الآلهة، لكنه كان أكثرهم وقاراً، وأعلاهم مرتبة، ويستندون في قولهم على الوثائق الآرامية والعربية والجنوبية ومؤلفات المؤرخين القدامى التي يرد فيها اسم إيل كاسم علم. كما يقول فيلون الجبيلي؛ إنه إله فينيقي يعادل الإله اليوناني كرونوس (76). وقد ظل اسم إيل مستخدماً خلال العصور اللاحقة، عما فيها العصر الآرامي حيث يرد في عدد من النصوص الآرامية، كما سنرى ذلك لاحقاً.

#### 2 – بعـل

هـو بعـل النشـيط، ومـكان إقامتـه جبـل سـابون/صَفُن (الأقـرع) شـمالي اللاذقيـة، حيـث كان يوجـد عـلى قمتـه قـصر بعـل المتلألـئ (777). وتعني كلمـة بعـل المالـك والسـيد والـزوج. وقـد كان بعـل إلـه الخصوبـة، وإلـه الطقـس والأمطـار والعواصف، ولقبـه بعـل عليـان؛ أي بعـل السـامي العظيم (788). وقـد أحبـه السـكان في كل مـكان مـن الـشرق القديـم، وكان يحمـل أسـماءً أخـرى، مثـل أدد، أدو، أد تيشـوب، حـدد. ومـردُّ ذلـك إلى الوضع المناخـي للمنطقـة

<sup>75</sup> كولماير، 1985، ص 150.

<sup>76</sup> الحكيم، 2010، ص 122، 126 و127.

<sup>77</sup> فولكيرت، 1985، ص 346.

<sup>78</sup> عبد الرحمن (قصى)، 2008، ص 226.

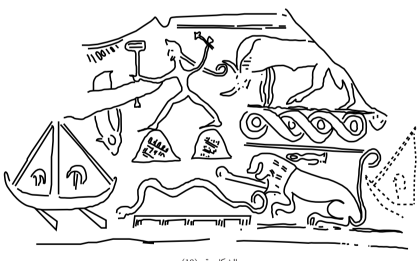
التي تعتمد على السقاية الطبيعية بمطر السماء أكثر من اعتمادها على ري الأنهار (79). ونجد ذكراً لهذا الإله في نص من ممباقة (إيكلتي)، حيث يرد ذكره بصيغة «بعلك»، وكان له معبد في المدينة (80).

و"بعل" هـ و ابن الإله دجن، كرس الأوغاريتيون هيكلهم العظيم له، وكان له هكل في أشدود وفلسطن، وهو من خلال الأسطورة شاب شجاع وسيم مقدام يحب النظام، ويكره الفوضي، يعمل للحياة ويكره الموت، يحمل بيده عصا ترمز للخضرة، وبيده الثانية الصاعقة التي ترمز إلى البرق والرعد (المطر). وقد ورد لقب عليان في صراعه مع "يم"، ثم "موت" فسمى الظافر بعل، وسمى بعل «زبل» أو «بعل زيبوب»؛ التي تشر إلى السمو والشرف والرفعة، وتستعمل للإمارة والسلطان، فيقال زبل بعل أي الأمر بعل، وكذلك «رك بعر ف ت»، أي راكب السحب والغيوم، صوته الرعد، وبهاؤه البرق، وإذا احتجب انحبس المطر، ويبس العشب، واختفى الحب بن الناس، وانقطع التناسل والنسل. ومن أسمائه المتأخرة أدوني أي سيدي ومولاي وربّي، وألحق الإغريـق سيناً في آخر الاسـم فأصبح أدونيس. وتبلغ صورته شكلها الأكمل في شخصية زيـوس كبـير آلهـة الأولمـب(81). ويبدو أن تأثيره وصل إلى مـص فقـد عـثر عـام 1979م على ختم في تل الضبعة في مصر، يظهر فيه إله الطقس السوري في وضع يخطو فيه بثقة على قمة جبلين، وكان قد وجد على أرضية قصر مرصوف يعود للمملكة الوسيطة (السلالة 13 القرن الثامن عشر ق.م). وقد افترض الباحثون أن ختم تل الضبعة إن هو إلا ابتهال تصويري لبعل سابون حتى تهب الرياح، مستشهدين بعدد من النصوص المتأخرة التي

<sup>79</sup> هبو، 2006، ص 57.

توضح أساطير أوغاريت دور الإله البطل بعل كإله سامي ورئيسي، ملك الرعد والبرق والمطر، يتسيد بموافقة بقية الآلهة والناس، دون أن يكون لديه عدو قادر على مجابهته ومنافسته على عرشه، يتأتى مجده وعزته من الاعتراف بسيطرته والتسليم بها، وبصفاته كإله ثابت لا يزول لسيادته الناجحة (83).

وكان هناك عدة خصوم لبعل في القصص الأسطورية، ويعد موت أحد الخصوم الرئيسين في الوادي السعيق، أي في العالم السفلي الذي يحكمه «موت» نفسه، وهو إله الموت والفساد والجفاف<sup>84)</sup>. والخصم الآخر لبعل هو «عشتارو». واستناداً إلى أن إيل نصبه ملكاً بدلاً من بعل



الشكل رقم (10) بعل يمشي على جبلين

84 فريحة، 1966، ص50.

<sup>82</sup> Dijkstra 1991 P.127

<sup>83</sup> Lete 2008 P.70 71.

الميت، نستطيع أن نقول: إن وظائف هذين الإلهين يجب أن تتطابق، ولكن عشتارو يصور على هيئة قرم مضحك: فعرش بعل واسع عليه جداً، ومع أنه اغتصب السلطة؛ إلا أنه لم يستطع بعث الحياة وإعادة التوازن إلى الطبيعة.

الخصم الثالث لبعل هو: يم/هو، ويسمح لنا معنى هذا الاسم (البحر) أن نرى فيه إله الكوارث البحرية، وتعطينا الصفة الأخرى التي تطلق عليه، وهي "ث ف ط"؛ بمعنى قاضي النهر أساساً لأن نفترض أن "يم" عُدّ سيد النهر أيضاً، وقد عُدّت الأنهار والبحار مجمعاً واحداً. ولا ريب أن النهر المقصود هنا هو نهر عالمي يسكن "إيل" عند منبعه. وقد كان القدماء يتخيلون نهراً يحيط بأقاصي المعمورة، وعند هذا النهر ينتهي العالم العلوي ليبدأ العالم السفلي، وعنده تؤدي كل نفس حساباً قبل دخول عالم الأموات، وبما أن سيد العالم السفلي هو "يم"، فقد كان على كل إنسان أن يقدم حساباً له، فهو قاضي الأموات عند النهر (قالم مكان إقامة "يم" فهو مدينة كوسو (قال وكان صراع البعل ضد "يم" إله الفوضي صراعاً كونياً غايته ترسيخ النظام، بينما كان صراعه ضد «موت» صراعاً فصلياً، وكانت الغاية منه رتابة الفصول، وتنظيم المطر، وذلك ليسقط في أوانه، وكله لخير الانسان (87).

وشخصية بعل الجبار لا تخلو من التناقضات الداخلية كما قدمتها لنا الروايات الشعرية الأوغاريتية، فمن أحد جوانبه يعد بعل: فارساً ومقاتلاً جباراً ينتقم من أعدائه بغير رحمة، لكنه من جانب آخر هو جبان يرتعد أمام تهديدات «موت»، ويعلن نفسه عبداً له، وقد أظهر

<sup>85</sup> فريحة، 1966، ص 53.

<sup>86</sup> شىفمان، 1988b، ص 82، 83.

<sup>87</sup> فريحة، 1966، ص 51.

وصف معركة بعل وموت أنهما خصمان عنيدان تساوت قوتهما، ولذلك لم ينتصر أحدهما على الآخر فيها، بل وأكثر من ذلك؛ فإن بعل الجبار يحتاج مساعدة عناة وحمايتها (88).

ويبدو من النصوص أن بعل لم يكن كبير الآلهة، بل هو إله كنعاني للطقس، ويتمتع بشهرة عظيمة بين الآلهة، انتشرت عبادته في بلاد الشام، ومن ثم في بلاد الرافدين ووادي النيل وحوض المتوسط، وارتبط اسم بعل عمدن ومناطق عديدة، مثل بعل حاصور، بعل صيدا، بعل حران، وبعل البقاع، إضافة إلى الاسم الرئيس بعل سابون، كما أن له صفات كثيرة، بعل أدير (بعل القدير)، علي إي (العلي)، راكب عرفة أي راكب الغيوم، فهو إله الطقس، يجلب الغيوم، وينزل الأمطار، ويسبب الرعود والصواعق، وهو مالك السماء والأرض، العزيز الجبار الذي يرزق القوم، ويزيد نعمهم من أرضه (أرض بعل) (89).

دعا الأوغاريتيون الندى بـ «طلي ţly» (90)، وغياب المطر والندى يدلان على الظمأ والجفاف والقحط، وكان يطلق على الإله بعل «بعل الظمأ»، وفي التقاليد الأوغاريتية المطر والندى يأتي من بعل. بنات بعل تبدو بهيئة الضباب أو الندى، وقد كان الندى يدل قديماً على مطر لطيف وضباب، وما ينضح من ماء على الأغصان وتتسبب به النجوم، وله أهمية خاصة؛ كونه شرط أساسي لخصوبة التربة في بعض مناطق المشرق، حيث تعتمد عليه الكثير من الغلال والمحاصيل (10).

إن صراع إله الطقس ضد إله البحر هو أقدم أسطورة معروفة من

<sup>88</sup> شيفمان، 1988b، ص 80.

<sup>89</sup> الحكيم، 2010، ص 130 ـ 132.

<sup>90 &</sup>quot;طـلي": هـي إحـدى بنـات، أو رفيقـات بعـل الثلاثـة، مـع "أرصي" و "فيـداري" اللـواتي يَمثلـن الظواهـر الجويـة، واسـمها مشـتق مـن الطـل والطـلاوة، وتلقـب بابنـة المطـر.

<sup>91</sup> Healey 1994 P.17.

-- الديانة السورية القديمة

سورية في الألف الثاني ق.م، وقد نشأت في الأصل على الساحل السوري الغربي في منطقة جبل الأقرع، ثم انتشرت عن طريق حلب في المناطق الشرقية، ووصلت حتى ماري على الفرات الأوسط (20). أما صيغتها الأدبية؛ فقد وجدت مكتوبة على ستة ألواح من سلسلة بعل أوغاريت، تحتوي على الأسطورة البعلية التي تدور أحداثها على مجموعة متعددة من الرقم، على الأسطورة البعلية التي تدور أحداثها على مجموعة متعددة من الرقم، إلا أنها تنتظم في مسار واحد يؤدي إلى فكرة الصراع بين الخير والشر، بين الحياة والموت، بين الخصب والقحط. أو هي فكرة صراع قوى الحضارة والبناء والنظام من جهة، مع الموت والدمار والفوضي من جهة ثانية، قصة بلا نهاية. يدور الحديث فيها عن بناء قصر بعل، وعن صراعه ضد إله العالم الأسفل "موت"، ثم عن إنقاذه وعودته من عالم الظلمات (60).

والأسطورة تتحدث عن قمة (سابون/ صفن) حيث يسود حكم بعل ويتجلى في البرق والرعد، وهو مسكنه أو مكان وجوده الميتافيزيقي السماوي، في حين أن وجود معبد له في أوغاريت هو وجود مدني، وتستطيع العين أن تدركه فيها كما في بقية المعابد (40). كان الأوغاريتيون يرونه في مسكنه فوق جبل صفن (الأقرع) وذلك عن بعد 50 كم بوضوح، ويعتقدون أن قصره الذي بناه بإشراف إله الحرف والفنون «كوثر» كان الأمطار، وترتعش أبدان البشر خوفاً وهي تتطلع إلى السماء. وإذا اختفى بعل حل الجفاف والقحط والمجاعة والبؤس (50). وقد احتفظ سكان بلاد الشام حتى عصرنا بتسمية الأراضي التي تعتمد على الأمطار في ريّها باسم

94 Lete 2008 P.70 71.

95 هيو، 2006، ص 57.

57

<sup>92</sup> هبو، 2006، ص 59.

<sup>93</sup> نير، 2009، ص 78.

الأرض البعلية. ويبدو أن الكنعانيين توصلوا إلى أن دور الخصب كان يدوم سبعاً من السنين، وهي المدة التي بقي فيها "موت" عاجزاً عن التصدي لبعل كما في الأسطورة. وبعد انقضاء المدة يعود القتال بين "بعل" و "موت" من جديد، وينتصر "موت" على "بعل" الذي يختفي في عالم الموت السفلي، فتنحبس الأمطار، وتجف الأرض، وهوت النبات، ويجوع البشر والحيوان، ويسود القحط، ويحل دور الجفاف والجدب مدة من الزمن تطول أو تقصر. وهكذا يتناوب الدؤران اللذان يسود في كل منهما "بعل" أو "موت" و"

بعد انتصار بعل وسيادته التدريجية على مقدرات الكون بدلاً من إيل أصبحت مظاهر الكون كلها بعلية، وتحولت المدن والأماكن كلها لصالح بعل.. وأصبح كل شيء إما شكلاً من أشكال بعل أو ابناً له، والدليل على ذلك وجود بعول المدن والأماكن، وبعول الصفات، ومنها بعل أدير أو القدير، وبعل قرنيم، أي ذو القرنين، وبعول الصناعة وأغلبها آلهة تابعة للإله بعل، وهي تعمل بمثابة الخدم له ومنها كوثر وخسيس وهما إلها الفنون والحرف، وإلش (70) منزل المطر، وهو بخار بعل، وجفن إله الكروم، ورسول بعل وآجر وهو إله الأرض الزراعية (80)، والإله عليون

<sup>96</sup> هبو، 2006، ص 60.

<sup>97</sup> يرد ذكر إلش في ملحمة قيرت، حيث استدعي بواسطة التعويذات بقصد شفاء الملك من مرضه وخلاص البلاد من غائلة الجوع والجفاف، ويلقب بالتعويذة الأوغاريتية بنجار بيت بعل، وتحمل زوجته اللقب نفسه (نجارة الإلهات)، وتنحص مهمتهما بالصعود لسطح المنزل.. دون معرفة المزيد بسبب تشوه النص. ويُعتقد أن كلمة نجار لاتعني حرفة النجارة بقدر ما تعني استدرار عطف السماء لينزل المطر بواسطة السحر وأعمال الشعوذة، كما أن أصل معنى إلش لم يعرف بعد، انظر: أدزارد. د، و م. بوب، و ف. رولينغ، 2004، ص 173.

<sup>98</sup> جفن وأجر: اسمان لإلهين كانا يقومان بدور الرسول للإله بعل، والاسمان مختلفان في الشخصية والوظائف وليس السما مركباً لإله واحد، فالاسم الأول: يعني الكرمة، والثاني من أصل أكادي ويعني الأرض الزراعية، وكلاهما عاملان مؤثران في الاقتصاد الزراعي السوري، وقد استخدم اسم أُجر لرد الأعداء المهاجمين لمدينة أوغاريت، ومنه اشتق اسم المدينة.

الذي ارتبط اسمه بالحدادة، رغم أن عليون كان أحد أسماء إيل، ويعني اسمه الأكثر علواً. وبعول الكواكب، مثل: عجل بعل إله القمر، وملك بعل إله الشمس. وبعول النار، مثل رشف، والإله حموت إله المباخر، والإله بعل حارات إله الثأر. والثالوث الأول لبنات بعل: وهن الإلهات اللواتي ارتبطن بالزراعة البعلية (المطرية). والثالوث الثاني لبنات بعل: وهن الإلهات اللواتي ارتبطن بمظاهر الكون الكبرى، مثل أرصاي إلهة الأرض، وبداري إلهة البدر أو القمر، وطلاي إلهة الندى أو الطل الذي يسقط فجراً على النباتات في الصيف (99).

عثر في أوغاريت على العديد من التماثيل الصغيرة الحجم (دمى)، وكذلك النصب الحجرية التي تمثل الإله بعل، وهي بمجملها تعود للقرنين الرابع عشر والثالث عشر قبل الميلاد، بحيث كان بعض تلك التماثيل مصنوعاً من مادة البرونز، ومغشى بالذهب. وكان من أهم نماذجها؛ تلك التي يبدو فيها الإله «بعل» وهو يحمل بيده اليمنى سلاحاً، أو خنجراً، أو هراوةً، أو رمحاً.

إن غوذج هذا الإله المسلح الذي يتخذ وضعية الخطو الوئيد يعد مميزاً لمنطقة ساحل البحر المتوسط، وقد نقله البحارة منها إلى بلاد الإغريق، وإلى تيرنس ومسينا ورودس وتساليا. وهو لا يلبس سوى مئزر قصير مزخرف زخرفة قصيرة، ويضع على رأسه غطاء شبه بيضوي، ينتهي بقلنسوة متطاولة مدببة من الأعلى، ويحاكي هذا الغطاء التاج الأسض في مصر العلاء (الشكل 11).

الشكل رقم (11) الإله بعل

<sup>99</sup> الحكيم، 2010، ص 140.

<sup>100</sup> كولماير، 1985، ص 139.

وهناك لوحة تمثل الرب بعل أكبر من سابقتها رسمت الأشكال فيها فوق السطح وفيها يلوح الرب بعل بالدبوس المرفوع بيده اليمنى، بينما يغز نصلة الرمح بالأرض. بدا جسم الرمح على شكل غصن شجرة يرمز إلى البرق الذي هو من أعمال الرب بعل رب المطر والعواصف. يعتمر تاجاً على شكل غطاء وعاء لا يعرف له مثيل من قبل، يبرز منه نحو الأمام قرنان، وتدلى ضفرتان على جانبى الرأس،

نهايتهما حلزونيتان وتدلان على تأثير مصري.

يرتدي الرب مئزراً يشده إلى جسمه حزام عريض يضع فيه سيفاً أو خنجراً. يقف الرب فوق قمم الجبال التي يشار لها بخط منحن عميق وعريض، وبجوارها تجري الأنهار التي يشير إليها خط متعرج دقيق غير عميق متميز عن خط الجبال. وأمام الرب يقف متعبد يبلغ طوله ربع طول الرب تقريباً. (الشكل12).

#### 3 - عناة

يعني اسم الإلهة "عناة" العناية والتبصر، كما يعني الاسم الغاية والهدف، والصيغة الآرامية تعني شأن، مهمة، عمل أما في اللغة العربية فالاسم واضح المعنى (العناية)(101)، وهي أخت بعل ورفيقته، وهي تحتل مركزاً مهماً في عالم الآلهة، ومن صفاتها



الشكل رقم (12) بعل إله العاصفة

101 أدزارد، 2004، ص 230.

البتول. وهي إلهة الحب والجهال والخصوبة، وفي الوقت نفسه هي إلهة الحرب، وفي بعض المناطق كانت إلهة الطبيعة وقوة الحياة (102). لقبها "ب ت ل ت" ويعني البتول. وهي ربة متناقضة الطباع والصفات، تذرف الدموع بسخاء على موت أخيها بعد مقتله، ويهفو قلبها بحب جارف، كما أنه ينبض بعاطفة صادقة، وتبدو في شخصية مغايرة تتسم بحب الانتقام الشنيع من قاتل أخيها. وأهة شواهد كثيرة على حبها للعنف، ومنها تهديدها لوالدها "إيل" نفسه مرتين بضربه على الرأس حتى ينزف دمه إن لم يستجب لطلبها، ويوافق على انتقامها من أقهات (103) الذي أبي التنازل له عن القوس الذي صنعه لها كوثر، فتوقع بالشاب أقهات (الصياد) العقاب الشديد عن طريق صقر الذي ينقض عليه ويخطف حياته، ثم تندم وتبكي لها حل بأقهات الذي لم تكن قد خططت لإزهاق روحه بل الاكتفاء بإيذائه، فتجدب الأرض ويحل بها القحط. ويبلغ دانيال خبر موته، فيعلن الحزن سبع سنين، لكن أخت أقهات تنتقم من القاتل الذي أوكلته عناة أمر الانتقام من أقهات.

<sup>102</sup> عبد الرحمن (قصى)، 2008، ص 226.

<sup>103</sup> في أسطورة أقهات كان دانيال قاضياً عادلًا يجلس على البيدر قرب باب المدينة يقضي للأرملة وينصف اليتيم، لم يرزقه الله صبياً، وكان له ابنة اسمها بوغاتو/فوغة، فاعتكف بالمعبد يصلي ويضحي، حتى ظهر له بعل الذي أشفق على حاله وشفع له عند إيل، فأولم سبعة أيام ثم وُلد له أقهات، فقام دانيال بدعوة كوثر وخسيس لمأدبة طعام فيترك بعدها كوثر قوسه وجعبته عنده (رجا نسيها)، فأعطاها لابنه أقهات طالباً منه أن يُقدم بواكير صيده للمعبد...وأثناء رحلة صيد رأت عناة القوس مع أقهات فطلبته منه، وعندما رفض ثار غضبها وتوجهت لأبيها إيل للتدخل، ثم استعانت برجل اسمه يطفان (شبه إله) وقالت له: سأمسخك نسراً لتضربه على رأسه وتأخذ القوس، لكن يطفان قتل أقهات وأخذ قوسه وطار به ليقع في البحر ويضيع القوس، فحزنت عناة عليه وعلى القوس ووعدت بإعادة أقهات حيّاً. وقد تبدّل وجه الأرض، وأصاب البلاد الجفاف، لأن نفساً بريئة قتلت، وقد قامت الطيور بإخبار دانيل عصرع أقهات، فأقام مناحة دامت سبع سنوات مقدماً الذبائح للآلهة، ثم طلبت منه ابنته بوغاتو الثأر لأخيها فتنكرت بـزي جنـدي، وتقلـدت خنجـراً، ولبست فوقه ثـوب إمـرأة (عناة)، وذهبت ليطفان الـذي دعاهـا للطعام والشراب، وعندما عُـل أقـرً متباهياً بقتل أقهـات، فلعـم العشور عـلى الأحزاء الناقـة مـن النـص، ثم ينقطع النص فجـأة. ونتمنى أن نـرى نهاـة القصـة بالعثـور عـلى الأحزاء اللاقـة مـن النـص،

ويرد في أحد النصوص أن "عناة" تسلي نفسها ممذبحة يسقط ضحيتها «ناس من الشرق، وناس من الغرب»، أي من جميع جهات العالم، وتتخذ لنفسها من أيديهم المقطوعة وروؤسهم المفصولة زينة، وهي تخوض في دمائهم (يتنفخ كبدها من الضحك، ومتلئ قلبها بالفرح، كبد عناة مليء بالطرب، لأنها تخوض حتى الركب في دماء الأبطال). وبصفتها أخت بعل تلعب دوراً مركزياً في أسطورة الخصب الدائرة على موت وقيامة بعل (104).

تظهر في الرسوم الأوغاريتية في الغالب عارية، وأحياناً وهي تحمل خوذة على على رأسها، وتلوح بيدها بالأسلحة. ورسم الإلهة المجنحة الجالسة على ثور مضطجع هو رمزها، كما في أحد الأختام الاسطوانية الأوغاريتية الذي نشاهدها فيه مجنحة تجلس فوق ثور يمسك أسدين يقعدان أمامها (105).

وتظهر على لوح من العاج كان يخص سريراً ملكياً في القصر الملكي في أوغاريت بصورة أمامية، بينها تتخذ قدماها وضعاً جانبياً كما تبدو مزودة بزوج من الأجنحة، أحدها موجه نحو الأعلى، والآخر باتجاه الأرض. يحيط الشعر بوجهها على شكل ضفيرتين مشابهتين لضفار الإلهة المصرية (حاتور) بحيث تنسدلان فوق الكتفين، وينبت من جبهتها قرنان يسبح بينهما قرص الشمس، في الوقت الذي ترتسم على شفتيها ابتسامة خفيفة، وينم منخراها الواسعان على طبيعة نارية صاخبة، يقف أمامها شابان يرتديان تنورة قصيرة وهما يرضعان من ثدييها المختفيين تحت رداء طويل. إن هذا المشهد فريد من نوعه بين فنون الشرق القديم، والشابان غير معروفين؛ فهل هما يا ترى الإلهان المعروفان في القصيدة الشعرية "شحر" و "شالم" اللذان ترضعهما الإلهة "أثيرة"؟ أم أن أحدهما هو يصب ابن الملك (قيرت)، الذي كانت ترضعه "أثير" و "عناة" من

<sup>104</sup> فولكيرت، 1985، ص 346.

<sup>105</sup> آمىيە، 1980، ص 87.

ثدييها كما جاء في الملحمة (١٥٥)؟. (الشكل13).

لقد وصلت عبادة عناة إلى مصر مع الهكسوس، وتدعوها النصوص الهيروغليفية ربة السماء وسيدة الآلهة، وقد قام رعمسيس الثاني بتأسيس معبد للإلهة السورية عناة في عاصمته (107). وعناة هذه هي عشتار في بلاد ما بين النهرين، وعشتروت في كتاب العهد القديم، وتقابل أفروديت عند الإغريق وفينوس عند الرومان (108).

## 4 - دجــن

رجا یکشف اسم دجن بعضاً من طبیعته فیما إذا ما کان أصل

الشكل رقم (13) عناة تطعم عنزين

التسمية صحيحاً. فهناك من يفترض أن اشتقاق الاسم جاء من كلمة: داج «dag سمك» (109)، أو «دجن dagan القمح»، وهناك من افترض أنه من جذر الكلمة العربية «دجى أو دجن» والذي يعني الظلام أو الغيوم المحملة بالمطر، وهناك من يفترض أنه اسم غير (سامي). وجا أنه لم يتم العثور على إثبات أكيد عن أصله، فمن المفترض التعامل معه كإله اشتق اسمه من القمح، والقمح يشترك مع الندى (دسم الأرض).

<sup>106</sup> أدزارد، 2004، ص 234.

<sup>107</sup> كراوس، 1985، ص 319.

<sup>108</sup> ھيو، 2006، ص 55.

<sup>109</sup> يقدم المؤرخ والقديس هيرونيموس (المولود في ستريدون على بحر الأدرياتيك عام 347م والمتوفي في بيت لحم 420م ومترجم العهد القديم إلى اللغة اليونانية)، شرحاً للاسم على أنه مركب من داج و أون، ويعني شكلاً من أشكال السمك، وتبنى آخرون هذا التفسير على الرغم من أنه لم يثبت ما يشير لأية علاقة كانت تربط الإله مع السمك.

<sup>110</sup> تجدر الإشارة أن سكان بعض المناطق السورية ومنها منطقة الساحل السوري يستخدمون في لهجتهم العامية كلمة دجن للدلالة على الخبز أو الطعام بشكل عام.

وقد ورد اسمه ضمن نصوص أحد معابد إيمار، وقد ورد في ألالاخ ضمن الرقيمات التي وجدت في الحصن العسكري والبوابة (1111).

كانت أقدم مراكز عبادته في الألف الثالث ق.م في إبلا (تل مرديخ)، وماري (تل الحريري)، وترقا (تل العشارة) (112)، وتوتول (تل البيعة - الرقة)، وامتدت إلى أجزاء واسعة من سورية وفلسطين حتى أجزاء من بلاد الرافدين، وقد كان دجن توتول مشهوراً إلى درجة أنه كان يُبجًل في إبلا بصفته ملك توتول (113).

وكان دجن في سورية على الأقل إله الغلال، ونلاحظ أنه يوضع في لائحة آلهة سورية جنباً إلى جنب مع كبير الآلهة السومريين انليل،

111 Healey,1994,PP.72,89

<sup>112</sup> يقع تل العشارة على الفرات الأوسط 60 كم شمالي ماري، جنوب مصب نهر الخابور في الفرات، يتبع لمحافظة دير الزور. أجرى الفرنسي تورو دانجان (Thureau Dangin) سبراً فيه عام 1923م بعد العثور فيه على رقيم مسماري عام 1910م، كما عثر على منحوتة حجرية آرامية عام 1948م. ثم نقبت في الموقع بعثة أمريكية بين عامي 1970 - 1986م برئاسة تيريزا كارتر، ثم برئاسة جورجيو بوتشيلاتي ومارلين كيللي من جامعة كاليفورنيا. ثم بعثة فرنسية برئاسة أوليفييه رووه، وما تزال تعمل حتى الآن. وقد تبين أن السكن بالموقع يرقى لبداية الألف الثالث ق.م، ثم أصبح مدينة يحيط بها سور بطول 2 كم وعرض 20 م، وكانت مركزاً دينياً وسياسياً واقتصادياً مهماً تبع لماري وتفاعل معها في كافة الأنشطة التي أدت لخلق حضارة متميزة في تلك المنطقة، ثم خلفت ماري في الأهمية بعد سقوطها وعرفت بملكة خانا/عانا. أما في الألف الأول ق.م فقد سكنها الآراميون، وعرفت باسم سيرق وكانت تدفع الجزية لملوك آشور أحيانا وتتمرد عليهم أحياناً أخرى، قبل أن تلحق مباشرة بالإدارة الآشورية. كشفت التنقيبات عن ثلاثة أسوار تحصينية، وبيوت، ومبان إدارية، ومنها مبنى ضخم يعود للعصر البابلي القديم، وعصر مارى، إضافة لبعض الرقم المسمارية.

<sup>113</sup> يقع تـل البيعـة عنـد ملتقـى البليـخ بالفـرات، أبعـاده 800×700م، نقبـت في الموقع بعثـة ألمانيـة عـام 1990م برئاسـة إيفـا شـترومنغر E.Stromenger، وقـد أنهـت البعثـة أعمالهـا الأولية عـام 1995م، وكشـفت أن استيطان الموقع يعـود للألـف الثالث، وبـدأ يفقد أهميتـه منـذ منتصـف الألـف الثاني ليهجر الموقع بدايـة القـرن الثالث ق.م، وتبنـى بجـواره مدينـة نيكفوريـون، حيث بنيـت عليهـا كنيسـة بيزنطيـة لهـا أرضيـة مـن الموزاييـك. كانـت توتـول المـكان الـذي سـجد فيـه شـاروكين الأكادي لدجـن وقـدم لـه الأضاحـي، كـما طلـب حفيـده نـرام السـين منـه المساعدة في القضاء عـلى إبـلا، وطلـب منـه ملـوك مـاري القـوة والبـأس، وقـد عـثر عـلى المعبـد الرئيـس للمدينـة المكـرس للإلـه دجـن، وعـلى سلسـلة مـن القصـور والمدافن الملكيـة التـي تعـود لعـصر السـلالات الباكـرة، ولفـترة إبـلا وفـترة حكـم الملـك الآشـوري شـمشي حـدد الأول (بدايـة القـرن الثامـن عـشر ق.م)، ولهـذه الفـترة تعـود الكثـير مـن النصـوص المسـمارية ذات المواضيع الإداريـة.

وبصفته الإله الحاكم كان يلقب بهلك البلاد وسيد الآلهة، أما زوجته فهي شالاش المساوية للإلهة ننليل زوجة انليل. وابن دجن هو إله الطقس والأنواء حدد الذي يعد فيما عدا ذلك ابن إله السماء وفي الطقس والأنواء صدد الذي يعد فيما عدا ذلك ابن إله السماء وفي إحدى المرات سميت ابنته عشتار. وفي النصف الثاني من الألف الثاني كان دجن مساوياً لإله الشعير الحوري كوموروي/كومربي أبو الآلهة، وأماكن عبادته كانت أور كيش وتوتول (تل البيعة) وربما أيضاً مدينة كومار التي اشتق منها اسمه على الأرجح. وقد جاء ذكر دجن ضمن إحدى وثائق تل ممباقة (ايكلتي)، حيث يتحدث عن وجود معبد له في المدينة (البيت P)، كما جاء وصفه في النص مقترناً بإله الطقس أدو/حدد، على أنهما آلهة الأخوة (١٤٠٠).

كرس لدجن معبد مهم في أوغاريت، كما ورد في قائمة الآلهة الحورية في أوغاريت، وكان موازياً لتيشوب. وكان له دور في الأسطورة الأوغاريتية، لكنه لم يلعب فيها إلا دوراً صغيراً وغامضاً، وخاصة في قصيدة نيكال (إلهة القمر). الأدلة حوله قليلة ومبعثرة، فقد ذُكر سابقاً كوالد لبعل (ابن دجن)، كما ذُكر أيضاً كوالد لإله القمر ياريخ. ولكن لم يكن لديه نشاط في الأساطير الرئيسة، كما أن اقترانه مع "بعل" ربها يشير إلى أن ملامحه قريبة من ملامح "بعل".

وفي اللاهوت الأوغاريتي الذي تعكسه قوائم مجمع الآلهة المحلي، كان دجن من بين الشخصيات الرئيسة فيها، وذلك وفق عدد من النصوص، وكان موقعه هو الشخصية الثالثة بعد "إيل" و "إيليب"، وجاء قبل "بعل". كما تذكره النصوص الأوغاريتية مرتين باسم "دجن تتل ttl" ويعني دجن مدينة توتول. وهذا ما يظهر استمرارية الثقافة السورية القديمة من خلال استمرار تقاليد دجن الأوغاريتية مع تلك التي كانت في ماري.

114 Werner, 1998, P.129

إن غياب دجن من أي نشاط في أساطير بعل، رجما يعكس التأخر النسبي لوصوله إلى الساحل السوري. وهذا ما دفع بعض الباحثين لأن يفترض أن بعل ليس ابن دجن، لكنه يتشابه بالنهاية معه. وتبقى مسألة نسب آلهة أوغاريت من المسائل المعقدة التي تحتاج لمزيد من الجهد لإثباتها.

## 5 - رشف

ذكر رشف أو رشب في نصوص إبلا، باعتباره أحد الآلهة الرئيسة فيها؛ ولاسيما أقنوم رشف عداني، هذه المدينة التي عرفت كتابتها بشكل (عدانيدو) (116). أما في أوغاريت فكان أحد آلهة العالم السفلي، ولم يلعب دوراً يذكر في الأساطير الأوغاريتية. كما عُدَّ إلهاً للحرب «صاحب السهام راشابو الجنود»، وألقي على عاتقه إخفاء خمس عائلة الملك قيرت. وقد ظهر اسمه في قوائم الأضاحي بشكل متأخر، وذكره أحد النصوص مساوياً للإله الرافدي نيرجال، استمرت عبادته لدى دول آرامية، ويبدو أن رشف كان استثناءً من بين القلة من آلهة العالم السفلي الذين نادراً ما استلموا التقدمات في طقوس أوغاريت (117).

وجدت تماثيل صغيرة لإله الحرب رشف، صنع بعضها من البرونز، وبعضها الآخر من النحاس المطعم أو المغشى بالذهب، ووجد عدد لابأس به منها في بلاد اليونان وفي صقلية وسردينية، وكذلك في ديلوس وفولاكوبي في جزيرة مولس وفي باتوس في كريت وفي تيرنس، ووجدت تماثيل أخرى في جبيل وفلسطين وقبرص وغيرها. يرجع تاريخ معظمها إلى القرن الثاني عشر والحادي عشر ق.م. ولا يمكن اعتبارها بضاعة تجارية؛ بل هي

<sup>115</sup> Healey,1994,P.68.

<sup>116</sup> أركى، 1980، ص 95.

هدايا دينية ثمينة، ذات تأثير سحري قادمة من الشرق البعيد (١١٤). 6 - يم

إله البحر وهو مثل بوسيدون (19) ملك البحور والأنهار، إنه إله الماء الذي خسر معركة السلطة ضد بعل، وتروي بعض الأساطير بأنه بعد هذه المعركة زُوِّجَ من الإلهة عشتارت لمراضاته (120). هو يرمز إلى يم بلوياثان (في النصوص: ل ت ن) الحيّة المتلوية ذات الرؤوس السبعة. ويرمز إليه بالتنين أيضاً (في النصوص: ت ن ن) (121).

تعني كلمة "يم" لغوياً البحر، ومن هذه الكلمة ومعناها نستدل على طبيعة هذا الإله، فهو ابن إيل المحبوب، أمر له إيل ببناء قصر، وهو على طرفي نقيض من بعل إله المطر، ويتوافق مع موت إله الجفاف والقحط الذي كان يسبب الخراب والدمار ويسكن في العالم السفلي. وقد ورد اسمه في أحد النصوص بوصية بعل لرسله بعدم الاقتراب منه لأنه سيبتلعهم كالخراف، وإذا فتح فمه وصلت شفته العليا إلى السماء، والأخرى إلى الأرض. فهو في الأساطير أمير البحر، وحاكم الأنهار الذي أحبه الإله إيل، وساعده ليبني قصره، ثم وقع الخصام بينه وبين بعل. توجد قصة مصرية من عهد السلالة التاسعة عشرة 1345 - 1220 ق.م تروي أن إله البحر "يم" كان يطلب الجزية من بقية الآلهة (1220). و "يم" عكس الإله "موت" في قساوته، يستطيع الأحياء من البشر الابتهال إليه وهو يستمع إليهم ويستحوذ على تعاطفهم الطفولي (123).

123 Lete, 2008, P.46.

<sup>118</sup> هانس، 1985، ص 325.

<sup>119</sup> بوسيدون هـو إلـه البحر والخيـول والـزلازل والعواصف البحريـة في الأسـاطير اليونانيـة، وهـو نجـل كرونـوس وريـا وشـقيق زيـوس كبـير الآلهـة، وزوجتـه أمفيترايـت، وهـو مخلـوق تـم وصـف عـلى أن نصفـه رحـل ونصفـه سـمكة.

<sup>120</sup> عبد الرحمن (قصى)، 2008، ص 228.

<sup>121</sup> فريحة، 1966، ص52.

<sup>122</sup> الحكيم، 2010، ص 137.

#### 7 - مـوت

يظهر موت Mot في النصوص بصيغة (م ت)، وهو الإله الثالث مع البعل ويم الذي كان يخوض صراعاً عنيفاً للفوز بالسلطة بعد إيل (124). وهو إله الجفاف والموت في الميثولوجيا الفينيقية الكنعانية، اسمه يعني الموت وهو سيد العالم الأسفل (بيت الجثث الأرضية)، بعد أن قام موت بابتلاع بعل نزلت الإلهة عناة إلى العالم الأسفل، وقطعته بسيفها، وأنقذت حبيبها بعل الذي قام من الأموات (125).

لقبه: «م د د إل» وكذلك «ي د د»، ولفظة مدد ويدد تعني شيئاً واحداً هو الحبيب من جذر مشترك: ود، فهو حبيب إيل أو الذي يحبه إيل. ولذا عندما أراد إيل أن يتخلى عن بعض سلطانه لأولاده انتخب أولاً يم وأمر ببناء قصر له، وأرسل وراء كوثر وخسيس إله البناء ليحضر من مصر. وهذا كان سبب اعتراض عشتار، وعندما وقع الخيار عليه كان أول عمل قام به، هو طلبه تسليم البعل خصمه، الذي يمكن أن ينازعه السلطة. ولكن النصر كان في آخر الأمر للأمير البعل 126).

الإله موت هو الخصم الأكبر لبعل في الأسطورة البعلية، والذي لم يسيطر أبداً على عالم بعل. ينتهي موت بأن يصبح العدو الكلي للحياة، ويبقى العنيد الذي لا يقبل ولا يتقبل الأعمال الخبرة (127).

هناك الكثير من المشاهد التي يظهر فيها «موت»، ويرمز فيها للأذى والقبح والشر. كما لوحظ ورود اسمه ضمن بعض الأسماء الشخصية الأوغاريتية، مثل كلمة «بن نت bnn'nt» التي ترجمت باسم «ابن موت «128». وقد يكون إطلاق اسمه على أسماء الأشخاص فيه بعض

<sup>124</sup> فريحة، 1966، ص54.

<sup>125</sup> عبد الرحمن (قصى)، 2008، ص 228.

<sup>126</sup> فريحة، 1966، ص55.

الغرابة، إلا إذا كان من أطلق الاسم يحمل فهماً مغايراً لهذا الاسم، أو رأى فيه جانباً خيراً، أو كان الأمر مجرد اتقاء لشره ودفعاً لأذاه.

لا توجد مشاهدة مصورة مؤكدة للإله موت في الفن، ويظن أن النصب المشوه الذي عثر عليه في أوغاريت يحمل صورته، وهناك نصب آخر عليه صورة بعل عليان ولكن يعتقد المنقبون بتحفظ أنها يمكن أن تكون لموت أيضاً. ويرتدي الإله في النصب رداءً قصيراً له نطاق عُلّقَ فيه

الشكل رقم (14) الإله «موت» - أوغاريت سيف وهو ينتعل حذاءً معكوفاً من الأمام، وهناك عقد في عنقه، يحمل بيسراه رمحاً، رأسه الحاد متجه نحو الأعلى، ويحمل بيمناه صولجاناً يشبه صولجان الإله المصري أوزيريس. ومها يلفت النظر؛ هو شكل الحلي على الرأس، فمن الأمام يبرز قرن أو ريشة يشبه التاج المعروف في مصر السفلى، ينهض فوقه شكل يشبه شجرة رمزية أو زخارف الريش. ولكن من المستبعد أن يكون الشكل عثل حزمة من سنابل القمح، وهذان الشكلان (سنابل القمح مع الصولجان الذي يحمله الإله) يشيران إلى أن الإله الظاهر في المشهد هو الإله موت (120). (الشكل 14).

8 - عتــر

الوقت الذي كان فيه بعل في العالم الأسفل(130). إلا أنه عُزل بعد عودة

<sup>129</sup> أدزارد، 2004، ص 245.

<sup>130</sup> عبد الرحمن (قصى)، 2008، ص 226.

بعل ثانية، عبده الكنعانيون والمؤابيون وعرب الشمال والجنوب (131). وهو من آلهة مجمع أوغاريت الذكورية جاء بصيغة عتار، والذي ظهر في المجال الكنعاني بصفته نجمة الصباح. بينما ظهر الشكل الأنثوي (أشتارت – عشتار) بصفتها نجمة المساء. أما مشتقات النجمة فينوس فهما الإلهان التوأمان سحر الفجر (نجمة الصباح)، وشالم (132) الغروب (نجمة المساء).

## 9 - عشتارت

عشتار أو عشتروت هي إلهة الخصب والحب والجنس والحرب، وهي مؤنث أعظم الإلهات وأسماهن منزلة. وتتصف أنها إلهة بلا زوج، وهي مؤنث عشتر، واسمها في بلاد الرافدين عشتار "عيش الأرض"، وهي ابنة إله القمر "سين"، وأمها الإلهة ننكال، وأخوها الإله «أوتو» إله الشمس. وكانت هناك ملكة السماء، وعابرة السموات، ونور السماوات، وهي الساطعة والمنيرة واللامعة. وبعدما أصبح القمر تجسيداً لإله مذكر هو «سن» الرافدي (وأشباهه)، أعطيت عشتار كوكب الزهرة، ثالث الأجرام السماوية المنيرة في السماء، وألمع الكواكب.

وتوصف بأنها شابة ممتلئة الجسم ذات صدر نافر، وقوام جميل سامية الروح مرهفة الطبع، قوية العاطفة، تحنو على الشيوخ والأطفال

<sup>131</sup> الحكيم، 2010، ص 137.

<sup>132</sup> يبدو أن هذين الإلهين سحر وشالم كانا من الأهمية بحيث أن لهما قصيدة خاصة معنونة باسميهما تهجد ولادتهما وتصفهما بالآلهة المنتعمة المحبوبة. ويرد اسم شالم في قائمة الأضاحي، كما تركب من شحر أسماء الأشخاص، وشحر هـو السَّحَرْ قبل انبلاج الفجر، وشالم الشفق قبل غروب الشمس، وهذا يعني أنهما كانا نجمي الصباح والسماء. وقد يرتبط اسم مدينة القدس أورشالم الذي يرد في النصوص المصرية في عهد الأسرة الثانية عشرة ارتباطاً وثيقاً باسم هذا الإله منذ القرن التاسع ق.م، وإذا أضيف لشلم ألفاً ونوناً يصبح شلمان الذي كان اسماً لأحد أهـم ملـوك الامبراطورية الآشـورية الحديثة منتصف القرن التاسع.

<sup>133</sup> فولكيرت، 1985، ص 346.

<sup>134</sup> انظر: السواح، 1996، ص 66، 98.

والنساء. في فمها يكمن سر الحياة وعلى شفتيها تتجلى الرغبة واللذة، ومنها يعبق العطر والشذا، يكتمل

بحضورها السرور، ويشيع من ابتسامتها الأمن

والطمأنينة في النفوس. (الشكل 15).

غالباً ما نشاهدها تجوب الحقول بخفة ورشاقة فتنفجر البنابيع خلفها بالماء والعطاء، وتزهر بالسنابل والنهاء. وتكمن أهميتها في أن الإنسان أدرك ومنذ القدم أن بقاءه بتوقف على أمرين أساسين هما الغذاء والتناسل، فجمعت في شخصتها الخصب والحنس معاً، فمثلت خصب الطبيعة مياهها وحيواناتها وهكذا يتوفر الغذاء، والرغبة الجنسية التي تتيح التواصل بين الذكر والأنثى فيضمن الإنسان تناسله وتكاثره. كان اسمها عند السومريين «إنانا/عينانا» وقد انتقلت عبادتها منهم إلى الأقوام الأخرى التي احتكت بهم كالأكاديين الذين سموها «عشتار»، وشعوب الجزيرة العربية الذين أطلقوا عليها لقب «عثر أو عطار»، والكنعانيين والعبرانين الذين سموها «عاشرا أو عشتروت»،

الشكل رقم (15) الإلهة عشتار

وورد اسمها «أستر» في العهد القديم، ونظراً لأن البابليين والآشوريين هم من سيطر على بلاد سومر منذ 1800 ق.م، وورثوا ثقافتهم لمن بعدهم، فإن الاسم الأكادي «عشتار» هو الذي شاع بن أهالي البلاد (135). وفي ماري كُرِّسَ لعشتار عيد كان يدوم لمدة يومين. وعند العرب ارتبط كوكب الزهرة بالأم العربية الكبرى، وكانوا يعبدونه لدى ظهوره ويسمونه

<sup>135</sup> انظر: على، 1999، ص34.

"العزى". كما كانوا يتفاءلون لرؤيته ويعتقدون بقدرته على جلب الحظ وإشاعة السرور والسعادة، ونسبوا إليه دوافع العشق والجنس عند البشر، وأسموه كوكب الحس (136).

أما في نصوص أوغاريت فقد عُرفتْ تحت اسم عتارت وعشارت، وكانت عبادتها في بلاد ما بين النهرين وسورية وآسيا الصغرى أكثر شعبية من بقية الآلهة. ويبدو أن عشار حملت في الفترات المبكرة في منطقة شمالي سورية سمات الإلهة الأم. وكانت عبادة عشار - شاوشكا (الحثية) في سورية الشمالية وجنوب شرق آسيا الصغرى، ذات علاقة وطيدة بالجبال أو بآلهة الجبال. وظهرت في عبادات محلية مختلفة بصفتها عشيقة إله الجبل.

ويبدو أن جبل بشيشا (بهي) الواقع بين حلب ورأس شمرا مرتبط بتلك الاسطورة المثيرة للاهتمام التي تخبرنا عن اغتصاب الإلهة من قبل إله الجبل عندما (رأى) الجبل (بشيشا) أعضاء عشتار واستبدت به فكرة النوم (معها)، وهكذا نام بشيشا مع عشتار. أما عشتار فقد قفزت وقالت: «من الذي قام في هذا الوقت باستباحة شرفي وأصبح عدواً أخر لإله الطقس». هذا ما قالته عشتار بغضب وعندما رأى بشيشا عشتار مغتاظة، وسمع هذه الكلمات خاف وارتعب وسقط عند قدميها كتفاحة، وقال: لا تقتليني، سأمنحك الحياة والنجاة.

هذه الاسطورة من جملة الأساطير الدائرة عن صراعات إله الطقس مع كوماري أو كوموروي، إله الشعير الحوري (دجن) المتمرد عليه مع أتباعه. وذكريات هذه الصراعات الرهيبة بين كوماري وجماعته ضد إله الطقس يتردد صداها كذلك في النزاعات بين إله الطقس والأنواء وإله البحر وإله الجبل. ويبدو أن بشيشا عندما يحاول أن يجامع الإلهة، كان

<sup>136</sup> السواح، 1996، ص 99.

<sup>137</sup> فولكرت 1985، ص 348.

يطبّق ذلك الحق القديم، وهو القيام بالعرس المقدس مع عشتار على قمة الحيال (138).

### 10 - أثيرات

هي في أوغاريت زوجة كبير الآلهة إيل وأم وخالقة الآلهة، وتدعى أحياناً إيلات، أي الإلهة (139). وتبدو مرضعة ووالدة للآلهة، وقد كان لقبها إلهة البحر أو أم الآلهة (140). وتبدو في الرسوم وهي تعتمر قلنسوة ذات مواصفات خاصة مرتفعة وعالية، وتحمل بيدها كأساً أو صليباً مثنياً، وهي إشارة الحياة المقتبسة من التزيينات المصرية الفنية (141). وقد وردت في نصوص العمارنة الفنية السيرة الذي أرسل رسالة لأمنحتب عبدي أشيرة الذي أرسل رسالة لأمنحتب الثالثات. (الشكل 16).



الشكل رقم (16) الإلهة عشيرة

رد اسمها بالأحرف الأوغاريتة الساكنة

بصيغة (أ - ث - ر - ت)، ولكن الباحثين الغربيين المحدثين قد حركوه بناء على اللفظ التوراقي لنفس الاسم فقالوا: (أثيرة)، أو كما ورد في التوراة (عشيرة). ويرى غالبية الباحثين أن الاسم أثرت مستجد من الجذر (أ تر)، الذي يفيد معنى المشي أو الخطو واستنتجوا أن اللفظ الرئيس لعشيرة

<sup>138</sup> فولكيرت 1985، ص 348.

<sup>139</sup> ھيو، 2006، ص 56.

<sup>140</sup> عبد الرحمن (قصى)، 2008، ص 226.

<sup>141</sup> أحمد، وعبد الله، ومرعى، 1999، ص 348.

<sup>142</sup> إسماعيل، 2010، ص 258.

وهو (أثرتيم)، يعني التي تخطوعلى البحر أو سيدة البحر. ومن ألقابها الأخرى إضافة لأم الآلهة وعشيرة البحر لدينا في نصوص أوغاريت لقبان آخران: الأول (إيلة) أو (إيلات) وهو مؤنث (إيل)، أما اللقب الآخر فهو (قدش) أو (قدشو) ويعنى القدوسة (143).

عُثر في أوغاريت على عدد من التماثيل البرونزية، التي رجا كانت مغشاة بالذهب أو الفضة، والتي رأى فيها الكثير من الباحثين أنها تمثل عشيرات. من أهم نماذجها تلك التي تقف فيها وقد لفت عباءتها الطويلة ذات الأهداب حول جسمها بحيث تغطي الذراع الأيسر كلياً، وتحت العباءة ترتدي المرأة ثوباً طويلاً يصل إلى العنق ويشده زنار من الأعلى. أما الساعد الأيسر الذي كان على الغالب ممدوداً إلى الأمام؛ فقد صب على حدة، ثم ركب على التمثال، وجرى تركيب غطاء الرأس المصنوع على حدة،

### 11 - كوثر وخاسيس

إله سوري قديم للحدادة وهو سيد السحر، الذي يلعب في أساطير أوغاريت دور سيد الفنون والحرف، وهو الذي بنى قصر بعل، وصنع له الأسلحة قبل معركته ضد "يم"، سادت عبادته أيضاً في قبرص تحت اسم كينيراس (145).

لم يعرف عن هذا الاسم شيئاً قبل اكتشاف الأساطير الأوغاريتية، ويلفظ اسمه بأشكال عديدة، وفي النصوص: ك ثر. و خ س س، وهو اسم مركب جزآه متصلان بحرف العطف الواو. وقد ترجم بعضهم اسم "كوثر" بالحاذق والماهر، من الجذر: ك ثر، أما جذر: خ س س فيجب

<sup>143</sup> السواح، 2006، ص 77.

<sup>144</sup> كولماير، 1985، ص 139.

<sup>145</sup> عبد الرحمن (قصى)، 2008، ص 228.

أن يقابله حسَّ، التي نجدها في البابلية بمعنى فكِّر (١٩٤٠).

يرد اسم كوثر وخاسيس (خسيس) أكثر من 30 مرة، وموطنه جزيرة كريت التي تدعى في النصوص «ك ف ت ر» أي كفتور أو كبتار، ولكن في أسطورة أقهات نقرأ أن موطنه «ح ك ف ت» حكفت أو خيكوبتا، أي مدينة ممفيس المصرية القديمة مقر الإله « فتاح». ولفظة مصر في الإغريقية Egyptos هي تحريف لهذا الاسم حكفت (147).

لعب الإله كوثر وخسيس الأوغاريتي دوراً جوهرياً، والسمة الخاصة التي يتصف بها هذا الإله؛ هي مهارته وفنه البارزان في أي عمل يقوم به، فهو الذي يصنع مختلف أنواع الهدايا والمجوهرات، وهو الذي يبني بيت بعل، ويسكب في أثناء عملية البناء الطوبات الذهبية والفضية على النار، ثم يخيط المعدن والأوراق، ويصنع القوس لأقهات. عموماً على النار، ثم يخيط المعدن والأوراق، ويصنع الأسلحة، ولذلك يلقب عكن القول: إن نشاطه الأساسي يتركز في صنع الأسلحة، ولذلك يلقب «صاحب السلاح». وكوثر (اسم مؤنث) هو أيضاً اسم الإلهات اللواتي يساعدن في الحمل والولادة، وهن بنات الإله خالالو. ويدل لقبهما الدائم «السنونوات» على الطيور المقدسة المرتبطة بهذه العبادة، والتي عدت تحسيداً لهن (١٩٤٥).

#### 12 - شبش

شبس هي شفش في النصوص الأوغاريتية؛ وهي الشمس، أما لماذا تغيرت الميم إلى فاء فأمر يصعب تعليله، ولكن يجب التذكر أن الميم والفاء حرفان متقاربان في مخرجيهما. وهي إلهة العدل، لأنها ترى كل شيء، وتراقب كل حركة. تعرف كل ما يحدث على وجه الأرض، فترى

<sup>146</sup> فريحة، 1966، ص 65.

<sup>147</sup> فريحة، 1966، ص66، وانظر: شيفمان، 1988a، ص 85.

<sup>148</sup> شىفمان، 1988a، ص 85.

القاتل يقتل والسارق يسرق، وتعرف كل ما خفي في قلب الأرض، لأنها مساء تهبط إلى جوف الأرض، فتصبح في الليل خادمة أمينة للإله موت. أما خادماها في تثبيت العدل فهما «صدق وميشور» أي الصدق والاستقامة. ولكن الشمس في أثناء النهار ترسل أشعتها المحرقة بأمر من موت فتحرق العشب وتجفف الأرض (149). وتدعى أيضاً نور الآلهة، وهي المشتركة في الجنس الأنثوى مع إلهة الشمس عند العرب شبش.

تسمى شباشو عادة، شمعة إيل. إنها تجفف السموات بحرّها، ويقع مقرها في مدينة أزادو الواقعة في الشرق. لقد وصلتنا أساطير شبش في حال سيئة جداً، لكننا نستطيع بالرغم من ذلك أن نكتشف العلاقة القائمة بين هذه العبادة وعبادة الحية، الأمر الذي يعطي بدوره إمكانية للحديث عن سمات الصياد الموجودة في شخصية شباشو. ويتقوى هذا الانطباع بالمقطع حيث شباشو تجمع السم (وتقود باقي الآلهة التي تفعل الشيء نفسه) كي تبدد السحابة فوق الأرض، ولا يستبعد أن يكون الحديث قد جرى في المقطع نفسه (المخرب جداً) عن علاقة حب ما قائمة بين شباشو والحية، وعن بكائها لموت هذه الأخيرة.

وهي تساعد عناة في بكاء بعل ودفنه، وتنشط في عمليات البحث عن الإله المنبعث، وهي تلعن «موت» الذي يقاتل «بعل»: «اسمع أنت يا موت، يا ابن إيل! كيف تجرؤ أن تقاتل بعل الجبار؟ عسى ألا يسمعك إيل الثور، أبوك! فلينزع أساسات بيتك، فليهدم عرشك الملكي، وليكسر عصاك، رمزك كقاض!». وهكذا تكتشف العلاقات القائمة بين عبادة الشمس وعبادات الخصب الزراعية. لكن دعوات شباشو في ملحمة صراع بعل ويم تبعد غضب إيل عن عشتارو (150).

<sup>149</sup> فريحة، 1966، ص 63.

<sup>150</sup> شىفمان، 1988a، ص 85.

عدوها تنين هائل أو وحش ضخم يحاول ابتلاعها (الكسوف)، ولكنه لا يقوى على ذلك لأنها تعود حالاً للظهور والضياء. وقد كافأها البعل على صنيعها عندما أسعفت عناة بالعثور على البعل في قلب الأرض، في مملكة «موت» وساعدتها على حمل جثته إلى وجه الأرض، فرد عنها شرالتنين، وقال لها: إن كوثروخسيس سيكون دوماً لجانبك في وقت الضيق (وقت الكسوف)

### 13 - يـرخ (ياريخ)

هـو «سـن» إلـه القمـر الرافـدي، وزوجته إلهـة القمـر السـومرية نيـكّال (نينجـال Ningal). انتقلـت عبادتـه إلى أوغاريـت عـن طريـق حـران، وتوجـد أسـطورة حـول لقائـه مـع نينـكال وزواجهـما دون أن يـرد فيهـا أي ذكـر لإيـل أو بعـل (152).

وفي ما خلا هذه الأسطورة والمقطع الذي يتحدث عن زواج يرخ من نينكال إلهة القمر، فلا يوجد عنه الكثير من المعلومات، إلا مشاركته في طقوس الزواج المقدس (153). كما ربط الأوغاريتيون بين الخصوبة البشرية ودورة القمر اليومية والشهرية.

#### 14 - حـورون

يظهر اسم هذا الإله مركباً في الأسماء الكنعانية، وفي أسماء المواقع والمدن منذ عام 1900 ق.م، ويحمل ثلاثة أمراء فلسطينيين السم حورون أبوم، وهم الذين ترد أسماؤهم في نصوص اللعنة المصرية خلال حكم السلالة الثانية عشرة في مصر (154). وينسب إلى حورون انتزاع سم الثعابين، وهناك من ينسبه إلى مجموعة آلهة قدماء (الساميين). ورد

<sup>151</sup> فريحة، 1966، ص 64.

<sup>152</sup> الحكيم، 2010، ص 137.

<sup>153</sup> شيفمان، 1988a، ص 85.

<sup>154</sup> أدزارد. د، و م. بوب. و ف. رولينغ، 2004، ص 210.

اسم (حورون عبم) في ماري بصيغة (حا- او- را - ان - ا - بي) أي (حورون أبي). ويعرف في رأس الشمرا بـ (حورون الفتى) أو (حورون الغلام).

وفي قصيدة قيرت هدد ابنه الثائر بكسر الرأس من قبل حورون وتعطيم الجمجمة من قبل عشتار. وظل معروفاً خلال الألف الأول قبل الميلاد إذ عثر على تميمة في موقع أرسلان طاش (155) عليها نقش قُرأ: (شت حورون = زوجة حورون)، حيث كان حامياً لامرأة التجأت إليه. كما ظهر حورون لاحقاً في القرن الثامن ق.م، كرب حافظ من الأذى لكل من توكل عليه.

وقد عثر في أوغاريت عام 1968م

على رقيم طيني يبيّن أن حورون هـو الـرب الوحيـد الـذي يلبّـي

نداء من لسعه ثعبان سام، في حين أن بقية الآلهة تختفى..

وهناك من رأى في حورون رباً يحمى ويقدر على مواجهة

" قـوى الـشر التـي تعتـبر الثعابـين

أحسن صورها ومنه الشفاء. ورما

الشكل رقم (17) المعبود السوري حورون (أبو الهول)

155 يعني اسم أرسلان طاش (باللغة التركية) الأسود الحجرية، لاكتشاف أعمدة وقاثيل أسود بازلتية فيه خلال الفترة العثمانية. يضم الموقع مدينة خدو الآرامية التي عرفها الآشوريون بخداتو. جرت أعمال تنقيب فرنسية بالموقع عام 1928م، أدارها F.Thureau Dnagin، كشفت عن حاضرة آرامية آشورية حثية/لوفية. عثر فيه على عدد من المنشآت، من أهمها: معبد وقصر بني وفق المخطط الآشوري، توجد على جدران بعض غرفه رسوم جدارية، وهناك المبنى المسمى مجنى العاجيات لوجود الكثير من الأعمال الفنية العاجية فيه، والتي كانت تزين أثاثه.

ارتبط اسمه بالمكان وهي المنطقة السورية من حوران، أو هو كان صيغة للاسم التدمري (حيرن) من أصل عربي. وفي نص اكتشف في رأس ابن هانئ عام 1978م يظهر له خصائص سحرية دينية يتناول طرد كائنات سحرية مؤذية ذات مظاهر شيطانية، يسمى الرب حورون بطريقة لا تترك أي شك بوظيفته الوقائية: «فليطرد حورون المشاركين والفتى الشركاء». إن النص يتعلق حسب الظاهر بالمؤذيين المتجمعين ضد الذي لقي الحماية (حورون)، وهو رجل أُعيدَ شاباً.

انتقلت عبادته إلى مصر منذ السلالة الثامنة عشرة، وقد رآه المصريون في أبي الهول، ورأى بعض الباحثين أن ذكره ورد أربع مرات في ملف البردي السحري (هاريس 501) الذي يعود للأسرة التاسعة عشرة، وقد جاء ذكر هذا الرب مشتركاً مع الآلهة الكنعانية رشف وعناة، وكان يبتهل كالراعي الحامي الطارد للحيوانات المتوحشة التي تهدد المؤمن. وهناك من عدَّهُ معادلاً لموت، وقد توحد مع حوروس لأنه عدو سيت المصري (157)، المساوي لبعل ضحية موت. وقد عرف رعمسيس الثاني بحبيب حورون، وقد رمز له بالصقر بعد أن تم المزج بينه وبين حورس. (الشكل 17).

ويُعدُّ حورون إلها رئيساً في مدينة يبنيا (حورون يبن) في القرن الثالث ق.م، كما اقترن اسمه مع هرقل (ملقارت) في نص مدوِّن باللغة اليونانية فوق مسلة عثر عليها في جزيرة ديلوس. وكان يُلفظ اسمه في الأصل حوران مثل اسم المنطقة في جنوب القطر السوري، ويعني الاسم (حور) حفرة أو جوف وكان العرب يقصدون باسمه كوكب جوبيتر ويعادل في

<sup>156</sup> کاکو، 1980، ص 97، 98، 99.

<sup>157</sup> في الاسطورة المصرية الشهيرة التي تمثل دورة الحياة، يتزوج أوزيروس (إله الحياة والخصوبة) من إينيس وتنجب له حورس الذي انتقم من عمه الشرير ست (إله الصحراء والظلام والعواصف) الذي قتل أبيه، واغتصب عرشه، ومزق جسده إلى ثلاث عشرة قطعة، حيث نثرها بعيداً، لكن إيزيس تمكنت من جمعها، ما عدا قطعة واحدة التهمتها سمكة.

وظائف إله الرافدين نرجال في نصوص التعاويذ الأكادية ونرجال كما هو معروف إله العالم السفلي والطاعون في التصوّر الرافدي. وقد عثر على مسلة في شيحان (مؤاب) تحمل صورة إله يعتقد أنها صورة الإله حورون.. وإلى جانبه صورة الإله حوروس وقد اتخذ شكل العقاب (158).

#### 15 - إشخارا

إشخارا أو شهراي (الإلهة العقرب)، هناك من قال إنها إلهة حورية، برز اسمها في عدة نصوص طقسية، ولكنها لا تظهر في النصوص الميثولوجية (159). وهناك من قال إن لها علاقة مع إلهة ذكرت في عيلام منذ العصر الأكادي القديم، وعرفت في بلاد الرافدين باسم (إشخارا وإيشخارا) منذ عصر أور الثالث، وكانت مختصة بضمان تنفيذ العهود المقطوعة أمام الآلهة، وتسمى بسيدة القضاء والأضاحي، وتشارك عشتار في بعض صفاتها الحربية المقاتلة، وهي أم لسبعة أولاد (160).

لكن نصوص إبلا أظهرت أنها إلهة سورية أصيلة حيث ظهرت في مجموعة آلهة إبلا وكانت طبيعتها مشابهة لعشتار. وبصفتها الإلهة العليا في منطقة النفوذ الحثي في سورية فقد سميت في الاتفاق المصري بين رعمسيس الثاني وخاتوشيلي الثالث (أشخارا سيدة الجبال والأنهار في أرض الحثيين).

كما ورد ذكرها في أحد نصوص تل ممباقة (ايكلتي)، ويبدو أنه كان لها علاقة بالفنون (162). وكان رمزها في العصر البابلي القديم يتمثل بالأفعى الأولى باشمو. وكان هناك قسَمٌ كان يقدم باسم (أفعى باشمو إشخارا)،

<sup>158</sup> أدزارد. د، و م. بوب. و ف. رولينغ، 2004، ص 211.

<sup>159</sup>كوبر، وكوجان، 2007، ص 69.

<sup>160</sup> أدزارد. د، و م. بوب. و ف. رولينغ، 2004، ص33.

<sup>161</sup> فولكيرت، 1985، ص 349.

وبعد ذلك أصبح العقرب كذلك رمزها الحيواني. وحسب نص أوغاريتي، فإن الملك يقدم له «عشر خلمت» قرباناً سائلاً. وهذه الحروف تعني أشخارا وكذلك نوعاً من الأفاعي. ويبدو أن الكلمة السريانية "خلماتا" تعني بدورها السحلية أو الحرباء، وتشكل هذه الإلهة وحدة متينة مع إله القمر «كوشوخ». وقد كانت في «حاتوشا/خاتوشا» مع القمر إلها للقسم والحلفان. أما خطرها فيعبر عن نفسه بشكل خاص، وذلك في أنها أصل مرض إشخارا المسمى باسمها (163).

#### 16 - صفات الآلهة

163 فولكىرت، 1985، ص 349.

هناك العديد من أسماء الآلهة التي وردت في النصوص الأوغاريتية بعضها كان عبارة عن صفات ألحقت بالآلهة، أو أسماء أمكنة نسبت إليها، وقد استطعنا أن نحصي لإيل من خلال أربع قوائم فقط، حوالي 27 اسماً، وهي:

إيل، إيل سابوني (إيل جبل سابون/صفن). إيل إيبي (الإله الأب). إيل لب – ن (إله أرض لابانا). إيل دادميها (إله أرض حلب). إيل تا ديري بعلي (مساعد الإله بعل). إيلم... (إله النساء والرجال). إيل بت (إيل بيتي: إله المنزل). عزب إيل (إيل القوي). إيل بن إيل (عيلو أبناء عليو). در بن إيل (دائرة أولاد عيلو). مفرت بن إيل (جمهرة أولاد عيلو). خن إيل (إيل الرشيق). نشبت إيل (إيل الصلب). شلم إيل (إلو الحسن). إيل خش إيل ند (إيل القلق، إيل النشيط). يادبيل (إيل المسامح). يارسيس (إيل علي الشأن). يارسيل (إيل علي الشأن). ب مرخ إيل (بنصلة إيل). ب نيت إيل (بفأس إيل). ب صمد إيل (بنير إيل). بدتن إيل (بفتنة إيل). ب شرب إيل (نار إيل). ب كنت إيل (مؤسسة إيل). ب غديان إيل (بعناية إيل). بن إيل (هل بنى إيل). إيل قاريتي إيل).

(آلهة المدينة) (164). وهناك لقب إيل دف إد (إله الرحمة والشفقة)، ولفظة ف إد هي الفؤاد العربية أي القلب والقلب يرمز للرحمة والحنان. ومنها لقب بني و بنوت ويعني خالق الخلائق والفعل بنى في الأوغاريتية يعني خلق. ومن ألقابه ملك أب شنم (أي الملك أبو السنين أو أبو المعالي)، وهناك لقب لطفن (إله اللطف والايناس)، ولقب ثر إيل (ثور إيل) والثور في الشرق الأدني القديم رمز للقوة والانسان عند الذكور (165).

أما أسماء بعل فجاءت في عشرات الأشكال منها: بعل سابون (بعلو جبل سابون/صفن). بعلوما (تجلي من تجليات بعلو). إيلتا ديري بعلي (مساعد الإله بعل). بعل حلبي (بعلو حلب). يارجبعل (بعلو المهيب). يارجمبيل (بعلو الرحيم).

إضافة لهذين المعبودين إيل وبعل، فقد تم ذكر مجموعة من الآلهة الأخرى منها الإناث ومنها الذكور وجاء ذكرها في القائمة كما يلي: أرصو وا شاموما (الأرض والسماء). كوتاراتو (سيدة التناسل النسائي). ياريبو (القمر). بيدرايا (الدهون). عترو. جوروما واتاباماتو (الجبال ومياه الهاوية). عتيراتو. عناة. أرصايا (الأرض). أوشبارايا. عتاراتو. دمد ميش. بولرو إيليما (تجمع من الآلهة). أوتباتو (المبخرة). كينارو (القيثارة). ملكوما (الملوك). شالم (1600) (نهاية النهار عند غياب الشمس). تاراتيا. شاجر- وا - إيتوم. رشب - إدريبي. دادميش. مسر. مت. أوبارايا. جاتارو. تيراتو. جوروما - وا - تاباماتو (الجبال ومياه الهاوية). م. مر. سو را. أوتاباتو (المبخرة). أوشهريا (أوشبارايا). يم خ ل (هو: البحر، بعلو). يرخ أوتاباتو (القمر). كتر (كوتارو: المهارة). ترمن (تارومانو). دقت (داقيتو).

164 Pardee, 2002, P.11, 19, 21, 22.

<sup>165</sup> فريحة، 1966، ص 43.

<sup>166</sup> هناك من يرى أن جذر كلمة « ش ل م» يدل على التمام والكمال والنهاية، أما السلام فهو معنى ثانوي وليس أصيلاً، انظر: فريحة، 1966، ص84.

تـرت (تيراتـو: الخمـر الجديـد)، تـيروش (إلـه الكرمـة). عنـت خبـلي (عنـاة خبلايـا: عنـاة المشـوهين). يـرخ كتـي (كسـيت ياريـخ، كسـيت القمـر). يـا جبخـد (حـدو الكريـم). عمـتر (آمـو العائـد). يارجبليـم (ليمـو المهيـب). يادبخـد (حـدو المسـامح). ترمـن وسـنم (تـوك أمانـو - وا - سـوناما). أوغـرت (اللوغاريتـي) (انظـر الجـداول الملحقـة).

ويرد في النصوص اسما رسولين لبعل والرسول «م ل أ ك» ملاك من جنر لأك وإذا ليّنت الهمزة أصبحت ملاك، والملائكة رسل السماء. وفي النصوص الأوغاريتية هما «ج ف ن» و» أ ج ر»، وجذر جفن يعني الكرمة والدالية، ولا شك أن اسم هذا الرسول أو الملاك يرمز إلى الخمر وعيد قطاف العنب الذي كان يحتفل به دينياً (مهرجان العنب). أما جذر»أ ج ر» أجر فيفيد معنى المكافأة أي الأجر. ويقرن اسم هذا الرسول أو الملاك باللفظة البابلية Ugaru ومعناها الحقل ومنها «أغرت» أوغاريت وتعني الحقل أو حراثة الحقل، وطبيعي أن يكون رسل البعل، إله المطر، آلهة أو أشباه آلهة لهم علاقة بالحراثة وبالغلال (168).

ومن الإلهات هناك بنات بعل بيدارى ابنة النور، وتالاي ابنة سيد المطر، وأرسي (أي الزمنية) ابنة يعبد را إله الصيد، وهي مجموعة تعطي الخصب ومن المرجح أنهن في الوقت نفسه كن زوجات بعل، وحتى الآن ليس هناك ترجمة مرضية لاسمي بيدارى ويعبدرا لكن من المعتقد أنهما مرتبطتان بوظائف بعل في مجمع آلهة أوغاريت. أما ذكر الأسماء الستة الأخرى لآلهة باسم بعل (حدو في الأكادية) في اللائحة فلا يوجد له تفسير مرض وفقاً لما يعرف عن الديانة الأوغاريتية، غير أن هذا لا يعنع من الاعتقاد أننا أمام آلهة محلية مختلفة أدخلت المجمع العام للآلهة تحت اسم مقدس واحد (١٤٥٥).

167 Pardee, 2002, P.11, 19, 21, 22.

<sup>168</sup> فريحة، 1966، ص 66.

<sup>169</sup> شىفمان، 1988a، ص 81.

إضافة لما سبق من أسماء فقد وردت من أوغاريت لوائح أضاحي احتوت أسماء آلهة جرى تصنيفها على أنها غير كنعانية، بعضها سوري قديم وبعضها حوري أو حثي، وهي تنم عن تقدير الأوغاريتيين وانفتاحهم على ثقافات المنطقة قديمها وجديدها، إضافة إلى أنها تعكس حالة من التسامح الديني أفرزها التمازج الديمغرافي والتعايش الاجتماعي الحاصل في المملكة. وقد عرفنا هذا التنوع في ماري التي تعكس نصوصها وأدبياتها وفنونها المختلفة حياة مليئة بالتعددية والتنوع الثقافي والديمغرافي يدل عليه تعدد أسماء الآلهة (1700). ومن هنا يمكن القول: إن ديانة أوغاريت تمتلك سلاسة هائلة من الانفتاح والتشاركية والتآلف والتبادل بين مجمعها الإلهي والمجمعات الأخرى (171).

#### 17 - مقدسات أخرى

تظهر مقدسات أخرى، وهي كائنات مليئة بالقوى السحرية وأشياء طبيعية، مثل بعض الحجارة والنباتات والأشياء المصنوعة بيد الإنسان. إن هذه الموضوعات التي تحظى بالتوقير والعبادة، ليست فقط أشكالاً لأشخاص وحيوانات، بل قد يكون بعضها أصناماً ذات ملامح تجريدية وأدوات عبادة مختلفة مثل أسلحة الآلهة والشعارات، وأوان الأضحية وحتى أثاث المعابد. وسنتوقف في معالجة هذه الموضوعات عند المعابد المصغرة المنتشرة جداً.

بين مواضيع العبادة في معبد مدينة تدعى «هاشورا» (موقعها المفترض شمال سورية) نجد منزلين مصغرين مقدسين يسميان «حمري»، وهما مرصعان بالفضة والذهب، وقد غنمهما الملك الحثى حاتوشيلى الأول

<sup>170</sup> خليف، 2005، ص 251.

وأخذه ما مع تماثيل بعض الآلهة إلى حاتوشا وأورينا. أما حمري فهو رمز للبناء المقدس المكرس لإله الطقس حدد أو تيشوب، وكذلك لعشتار ولإله المدينة المذكورة. وكان السكان يقسمون هناك بآلهة بناء حمري، وكان «حمري» المكان المقدس للإلهة إشخارا، كما كانت في معبد حاشودا، وهو بيت صغير مبجل دينياً يشبه بيوت الصلصال المصغرة. ومن الجدير بالاهتمام وجود منازل عبادة مصغرة في الألف الأول قبل الميلاد أيضاً، وفيما بعد أصبحت أداة مقدسة لأفروديت – (أورانيا القبرصية) في السواحل السورية الفينيقية بشكل خاص (172).

172 فولكرت، 1985، ص 349.

## قوائم أسماء الآلهة في أوغاريت قائمة الآلهة التي وجدت في النصوص، كما وردت بشكلها القديم Rs 1.017/Rs 24.264 + Rs 20.024/Rs 24.543

| 'Ilū Şapuni(The gods Mount Sapunu).                  | (5L ( 40) 5 L ( )                           | 1  |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------|----|
| 71 , 0 , ,                                           | إيل سابوني (إله جبل سابون)                  |    |
| 'Ilu 'ibi (the god of the father)                    | إيل إيبي (الإله الأب)                       | 2  |
| 'llu.                                                | إيل                                         | 3  |
| Dagan.                                               | دجن                                         | 4  |
| Ba'lu Şapuni(Ba'lu of the Mountain Sapunu).          | بعلو سابون (بعلو جبل سابون)                 | 5  |
| Ba'luma(another manifestation of Ba'lu).             | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                   | 6  |
| Ba'luma(another manifestation of Ba'lu).             | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                   | 7  |
| Ba'luma(another manifestation of Ba'lu).             | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                   | 8  |
| Ba'luma(another manifestation of Ba'lu).             | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                   | 9  |
| Ba'luma(another manifestation of Ba'lu).             | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                   | 10 |
| Ba'luma(another manifestation of Ba'lu).             | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                   | 11 |
| 'ArşuwaŜamūma(Earth and Heaven).                     | أرصو وا شاموما (الأرض والسماء).             | 12 |
| Kôtaratu (Mistresses of Female Reproduction).        | كوتاراتو (سيدة التناسل النسائي).            | 13 |
| Yaribu(Moon).                                        | ياريبو (القمر)                              | 14 |
| Şapunu(The Mountain Sapunu).                         | سابون (جبل سابون)                           | 15 |
| Kôtaru(Skillful).                                    | كوتارو/كوثر (المهارة)                       | 16 |
| Pidray(Fatty).                                       | بيدرايا (الدهون)                            | 17 |
| Attaru.                                              | عترو                                        | 18 |
| GūrumawaTabamatu(Mountains and Waters of the Abyss). | جوروما وا تابا ماتو (الجبال ومياه الهاوية). | 19 |
| 'Atiratu.                                            | عتيراتو                                     | 20 |
| ' Anatu.                                             | عناة                                        | 21 |
| Ŝapŝu(Sun).                                          | شبشو (الشمس)                                | 22 |
| 'Arşay(Earthy).                                      | أرصايا (الأرض)                              | 23 |
| 'Uŝbaraya.                                           | أوشبارايا                                   | 24 |
| 'Attartu.                                            | عتاراتو                                     | 25 |
| 'Ilu Ta'diri Ba'li(AuxiliaryGodsBalu).               | إيل تا ديري بعلي (مساعد الإله بعل)          | 26 |
| Rašap.                                               | رشب                                         | 27 |
| Dadmiš.                                              | دمد میش                                     | 28 |

| Pulru 'Ilima (Assembly of the – Gods). | بولرو إيليما (تجمع من الآلهة) | 29 |
|----------------------------------------|-------------------------------|----|
| Yammu(Sea).                            | 9-€                           | 30 |
| 'Utbatu(Censer).                       | أوتباتو (المبخرة)             | 31 |
| Kinnaru(Lyre).                         | كينارو (القيثارة)             | 32 |
| Malakūma(Kings).                       | ملكوما (الملوك)               | 33 |
| Šalimu.                                | شليمو                         |    |

# قائمة الآلهة التي وجدت في النصوص

#### Rs 1.017/Rs 24.264 + Rs 20.024/Rs 24.543

| 'Ilu 'ibi (the god of the father)           | إيل إيبي (الإله الأب)               | 1  |
|---------------------------------------------|-------------------------------------|----|
| 'ArşuwaŜamūma (Earth and Heaven).           | أرصو - وا - شاموما (الأرض والسماء). | 2  |
| 'llu.                                       | إيلو                                | 3  |
| Kôtartu(Mistresses of female Reproducton).  | كوتاراتو (سيدة التناسل النسائي).    | 4  |
| Dagan.                                      | دجن                                 | 5  |
| Ba'lu Halbi(Ba'lu of Aleppo).               | بعلو حلبي (بعلو حلب)                | 6  |
| Ba'lu Şapuni(Ba'lu of the mountain Sapunu). | بعلو سابون (بعل جبل سابون)          | 7  |
| Tarratiya.                                  | تاراتیا                             | 8  |
| Yaribu(Moon).                               | ياريبو (القمر)                      | 9  |
| Şapunu(The Mountain Sapunu).                | سابونو (جبل سابون)                  | 10 |
| Kôtaru(Skillful).                           | كوتارو (المهارة)                    | 11 |
| Attaru.                                     | عتارو                               | 12 |
| 'Atiratu                                    | عتيراتو                             | 13 |
| Šagarwa'Itum.                               | شاجر ـ وا ـ إيتوم                   | 14 |
| Šapšu(sun).                                 | شبشو (الشمس)                        | 15 |
| Rašap'ldrippi.                              | رشب ـ إدريبي                        | 16 |
| MSR.                                        | مسر                                 | 17 |
| Dadmiš.                                     | دادمیش                              | 18 |
| Mt.                                         | مت                                  | 19 |
|                                             |                                     | 20 |
|                                             |                                     | 21 |
| 'Ušbaraya.                                  | أوشبارايا                           | 22 |

| Gataru.                                                 | جاتارو                                        | 23 |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----|
| Attartu.                                                | عتاراتو                                       | 24 |
| Tiratu(doara).                                          | تيراتو (دوارا)                                | 25 |
| ʻllū Qariti(Gods of City).                              | إيل قريتي (آلهة المدينة)                      | 27 |
| 'Ilū M(Gods of Men and Gods of –Women).                 | إيلم (آلهة النساء والرجال)                    | 28 |
| Gūruma –wa Tabamatu (Mountainsand Waters of the Abyss). | جوروما ـ وا ـ تاباماتو (الجبال ومياه الهاوية) | 29 |
| Yammu(Sea).                                             | يمو (البحر)                                   | 30 |
| MMR.                                                    | م. م. ر                                       | 31 |
| Su ra.                                                  | سو را                                         | 32 |
|                                                         |                                               | 33 |
| 'Ilū Dadmima (Gods of the Land of Aleppo).              | إيل دادميما (آلهة أرض حلب)                    | 34 |
| ʻIIū LBN(Godsof Labana).                                | إيل ل. ب ـ ن (إله أرض لابانا)                 | 35 |
| 'Utbatu(Censer).                                        | أوتاباتو (المبخرة)                            | 36 |
| Kinnāru(Lyre).                                          | كينارو (القيثارة)                             | 37 |
| Ba'luma(another manifestation of Ba;lu).                | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                     | 38 |
| Ba'luma(another manifestation of Ba;lu)                 | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                     | 39 |
| Ba'luma(another manifestation of Ba;lu)                 | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                     | 40 |
| Ba'luma(another manifestation of Ba;lu)                 | بعلوما (تجلي آخر من بعلو)                     | 41 |
| Malakūma(Kings)                                         | ملكوما (الملوك)                               | 42 |
| Šalimu.                                                 | شاليم                                         | 43 |
|                                                         |                                               |    |

# قائمة الآلهة التي وجدت في النص

### RS 23.246

| 'il bt ('IluBeti; God of the House) | إيل بت (إيل بيتي: إله المنزل). | 1 |
|-------------------------------------|--------------------------------|---|
| úšhry (usbaraya)                    | أوشهريا (أوسبارايا)            | 2 |
| ym. hʻl (yammu:sea; Ba'lu)          | يم خ ل (يمو: البحر، بعلو)      | 3 |
| yrh (yaibu;Moon).                   | يرخ (يايبو: القمر)             | 4 |
| kţţr (kotaru:Skillful)              | كطر (كوتارو: المهارة)          | 5 |
| ţrmn (Tarrumannu)                   | طرمن (تارومانو)                |   |
| pdry (Pidray: Fatty)                | بدريا (بيدرايا: الدهون)        | 7 |
| dqt (Daqqitu)                       | دقت (داقیتو)                   | 8 |

| trt (Tiratu:Young Wine                                            | ترت (تيراتو: الخمر الجديد)                        |   |
|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|---|
| ršp (Rašap)                                                       | رشب (رشاب)                                        | 0 |
| 'nt hbly ('Anatu Hablay: 'Anatu the Mutilated)                    | عنت خبلي (عناة خبلايا: عناة المشوهين)             | 1 |
| špš pgr (šapšu Pagri: šapšuoftheCorpse)                           | شبش بجر (شبشو بجري: شبشو الجثامين)                | 2 |
| ['i]ltm hnqtm ('Ilatama Haniqatama: The Two StranglingGoddesses). | إيلتم خنقتم (إيلاتاما خانيقاتامو: إلهتا الاختناق) | 3 |
| yrh kţy (Kassite Yarihu.Kassite Moon)                             | يرخ كتي (كسيت ياريخو، كسيت القمر).                | 4 |
| [y]gbhd (Haddu is generous)                                       | يا جبخد (حدو الكريم)                              | 5 |
| yrgbb'l (Ba'lu is awesome)                                        | يارجبعل (بعلو المهيب)                             | 6 |
| ydbíl (Ilu is magnanimous)                                        | يادبيل (إيل المسامح)                              | 7 |
| yársís (Ilu is concerned)                                         | يارسيس (إيل علي الشأن)                            | 8 |
| mtr (Ammu has returned)                                           | عمتر (آمو العائد)                                 | 0 |
| yrbíl (Ilu is magnanimous)                                        | ياربيل (إيل المسامح)                              | 1 |
| yrgblím (Limu is awesome)                                         | يارجبليم (ليمو المهيب)                            | 2 |
| mtr (Ammu has returned)                                           | عمتر (آمو العائد)                                 | 3 |
| yársíl (Ilu is concerned)                                         | يارسيل (إيل علي الشأن)                            | 4 |
| ydbbel (Balu is magnanimous)                                      | يادبيل (بعلو المسامح)                             | 5 |
| yrgmbel (Balu is compassionate)                                   | يارجمبيل (بعلو الرحيم)                            | 6 |
| azbel (Balu is powerful)                                          | عزب إيل (إيل القوي)                               | 7 |
| ydbhd (Haddu is magnanimous)                                      | يادبخد (حدو المسامح)                              | 8 |

# قائمة الآلهة التي وجدت في النص

## RS 4.474

| íl b[n]íl ('Ilu the sons of 'Ilu)              | إيل بن إيل (عيلو أبناء عيلو)        | 1 |
|------------------------------------------------|-------------------------------------|---|
| dr b[n] il (the circle of the sons of 'llu)    | در بن إيل (دائرة أولاد عيلو)        | 2 |
| mphrt b níl (the assembly of the sons of 'Ilu) | مفرت بن إيل (جمهرة أولاد عيلو)      | 3 |
| trmn wsnm (tuk amunawa Sunama)                 | ترمن وسنم (توك أمانو ـ وا ـ سوناما) | 4 |
| 'il w atrt ('Ilu and Ateratu)                  | عیل وا عترت (عیلو وأتیراتو)         | 5 |

| hnn íl (the grace of 'llu)                  | خن إيل (عيلو الرشاقة)                 | 6 |
|---------------------------------------------|---------------------------------------|---|
| nšbt íl (the solidity 'llu)                 | نشبت إيل (عيلو الصلب)                 | 7 |
| šlm íl (the well being of 'llu)             | شلم إيل (عيلو الحسن)                  | 8 |
| íl hš íl[n]dd (solicitous 'llu active 'llu) | إيل خش إيل ند (إيل القلق، إيل النشيط) | 9 |
| b'spn bl (Balu Sapunu Balu)                 | بعلو سابونو (بعل سابونو، بعلو)        | 0 |
| ugrt (of Ugarit)                            | أوغرت (من أوغاريت)                    | 1 |
| b mrh íl(by 'llu blade)                     | ب مرخ إيل (بنصلة عيلو)                | 2 |
| b nit íl (by 'llu's blade)                  | ب نیت إیل (بفأس عیلو)                 | 3 |
| b şmd íl (by 'llu;s crusher)                | ب صمد إيل (بنير عيلو)                 | 4 |
| b dtn íl (by 'llu's crusher)                | بدتن إيل (بفتنة علو)                  | 5 |
| b šrp íl (by 'llu's fire)                   | ب شرب إيل (بنار عيلو)                 | 6 |
| b knt íl (by 'llu foundation)               | ب كنت إيل (ھۇسسة عيلو)                | 7 |
| b gdyn[i]l (by 'llus care)                  | ب غديان إيل (بعناية عيلو)             | 8 |
| [b] n[íl] (did 'llu build)                  | بن إيل (هل بني ييلو)                  | 9 |

### وهكذا، مكن تلخيص قامّة مجمع الآلهة الأوغاريتي بالآتي:

- توجد ثلاثة أسماء من إيل، وهو الكلمة (السامية) التي تعني إله. الإيل الأول ويدعى إيل سابون (صفن)، والثاني هو إيل إب، ومن المحتمل أنها تشير إلى روح الأسلاف، تلك القوة القدسية التي تعبر عن نفسها في عبادة الموق الأوغاريتية، أي من أجل الروح المقدسة لأبيه المتوفى. والثالث هو رئيس مجمع الآلهة الأوغاريتي. هؤلاء الإيلات الثلاثة يعكسون الأشكال الرئيسة للألوهية الأوغاريتية، وهي: القوة الحكيمة والحكمة التي أوجدت الآلهة والبشر، والقوة التي تسكن في أي مكان مقدس، والحضور الملموس لأرواح الموق.
- الإله الثاني في القائمة هو دجن الذي لا يلعب أي دور في الميثولوجية الأوغاريتية، على الرغم من أن الإله بعل يحمل لقب ابن دجن، وهذا

أمر إشكالي في حد ذاته، لأن المفروض أن إيل هو أب لكل الآلهة. ولحل هذه الإشكالية هنالك ثلاثة تفسيرات محتملة: رجا كان دجن بمعنى ما متطابقاً مع إيل، ورجا يمثل لقب ابن دجن موروثاً مختلفاً بشأن أبوة بعل، أو يجب عدم النظر إلى صفة ابن هنا حرفياً، ولكن كدلالة على أن بعل ينتمى إلى صنف معين من الآلهة اتخذت دجن نموذجاً لها.

- بعد دجن يأتي بعل بسبعة أسماء، الأول هو بعل جبل سابون (صفن)، إن الصيغة الأكادية لاسم بعل هي آداد، التي تدل على اسم إله الجبل وإله الطقس، الأكثر شهرة لدى (السامين) الغربين. أما بخصوص الأبعال الستة الآخرين فإن أهميتهم غير مؤكدة (وجميعها لا يحمل ألقاباً خاصة به، ويقرن أيضاً مع أدد)، ورما مثلون تجليات محلية لبعل في معابد متفرقة، أو رموز عبادة له، أو خصائص متمايزة من خصائصه. وفي مقابل إيل المفارق للطبيعة، فإن بعل مثل القوة الكامنة في العالم، والمفعّلة بظواهره. فإذا أخذنا بالحسيان ندرة الأمطار في معظم الأقطار المشرقية، لا يفاجئنا أن إله العاصفة هو الأكثر أهمية وحضوراً بن الآلهة، والذي يقع على عاتقه عبء إحلال الخصوبة ووفرة إنتاج الأرض، وهو لهذا مبجل بن الآلهة الذين أعلنوه ملكاً عليهم. ولكن نوع الإله الكامن في العالم الطبيعي تحدده مجريات هذا العالم نفسه، وهكذا نجد بعل في النصوص الميثولوجية يواجه ثلاثة أعداء، العدوان الأولان مثلان قوى التدمير الكامنة في الطبيعة، وهما الإله يم - البحر، وآلهة الصحراء المدعوون بالمفترسين، والعدو الثالث هو الإله موت الذي يعنى اسمه الموت والفناء، لقد نجح بعل في إخضاع يم وآلهة الصحراء، ولكنه ينهزم بدوره أمام موت (واسم هذا الإله غير وارد في النصوص الطقسية).

- بعد الأبعال السبعة تأتى القائمة على ذكر الأرض والسماء، بالأوغاريتية

«أرص وشمم»، ووظيفة هذا الإله غير واضحة، ومن الممكن أنه بدل على تألية مجال حكم الإله بعل، علماً بأن الآلهة ثنائية الاسم، كانت شائعة في أوغاريت. أو هي من قبيل الإشارة إلى إلهين كانا مستقلين ثم اندمجا في شخصية واحدة. ومن الآلهة التي تتخذ أسماء جغرافية في أوغاريت لدينا إلهان آخران، الأول هو سابون المذكور آنفاً، وإله آخر مزدوج التسمية هو الجبل والوادي. ودلالة هذا الأخبر غبر واضحة، إلا إذا كان يدل على مجال حكم الإله عثر الوارد ذكره قبلهما في القائمة. - إن الإلهتين الأكثر شهرة في النصوص الميثولوجية هما أثيرات أو (عشرة) وعناة. وأثرات هي زوجة إيل. وبهذه الصفة فإنها الأعلى مرتبة بين إلهات مجمع الآلهة، لقبها الكامل هو أثيرات سيدة البحر (أو رما هي التي تخطو على البحر)، وهي أم الآلهة وتحمل لقب (خالقة الآلهـة) وتدعـي أيضـاً إيلـة (إيـلات)، الصبغـة المؤنثـة مـن الاسـم إيـل. ويبـدو أنها كانت تلعب دور المنافح والمدافع عن نسلها من الآلهة. وعلى عكس إلهـة الأمومـة أثيرات، فإن عناة هـى إلهـة عنيفـة للحـب الجنسي والحرب وهي أخت (أو زوجة) الإله بعل، التي هزمت عدوه موت، لقبها الأساسي هو العذراء، تبجيلاً لجمالها وشبابها وجاذبيتها الجنسية، إلا أن المشاكسة وحب القتال ميزتها الرئيسة في النصوص الميثولوجية، مثلما في ملحمة أقهات، حيث نراها تعطى القوس السحرية لأقهات بطل الملحمة، وهي القوس التي تسببت في موته.

- الأسماء المقدسة الباقية على القائمة يمكن أن تجمع في عدة زمر:

آلهة وإلهات معروفة، أو على الأقل مذكورة في النصوص الميثولوجية، وهناك وهناك آلهة أقل أهمية ترد بشكل مجموعات، والآلهة الحورية، وهناك آلهة غير معروفة أو ضعيفة التوثيق، ومنها كينار، ورجا عثل القيثارة

المؤلهة. وترد في القائمة أربع تسميات جماعية، الأولى هي الكوثرات، وتشير إلى فرقة من المغنيات الإلهيات اللواتي يظهرن في المناسبات السعيدة أو الحزينة، كما في ملحمة أقهات، وقصيدة نيكال. ومع أن للتسمية صلة مع السم الإله كوثر، إلا أنه لا يمكن قول أي شيء بخصوص هذا التشابه (173).

## ثانياً: بيوتات الآلهة

كانت المعابد تشكل أماكن تسكنها معظم الآلهة بواسطة صورها ورموزها الطقسية، وكان يتعن على الناس تزويدها بكل ما تحتاجه من مستلزمات الحياة. ومن أجل القيام بهذه الرعاية بشكل صحيح وسليم، كانت هناك طقوس يتولى الكهنة وضعها، والحرص على احترامها وتطبيقها، وكانت العناية بالآلهة الحاضرة عبر صورها، وعبر الرموز المعبرة عنها، تشمل تقديم القرابين والأضاحي، من طعام وشراب وبخور، والقيام بغسل اللباس، وتزيين التماثيل الإلهية، هذا إضافة للابتهالات وأداء الصلوات والأناشيد والأغاني الدينية والموسيقي. وإذا لم تؤد جميع هذه المهام بالطريقة التقليدية الصحيحة ينسحب الإله غاضياً من المعيد، ولا يعد قابلاً للمخاطبة، فتنقطع مساعدته ورحمته للناس، وينتج عن ذلك انتشار الأمراض والفوض والخراب. ومن أحل تفادي هذه العواقب الوخيمة، كانوا يضعون قوائم بأسماء الآلهة، ويحرصون على عدم إهمال أي من الآلهة الكبارن وذلك عند أداء الشعائر الدينية وطقوس العبادة. وكان سدنة المعدد بتألفون إلى جانب الكهنة والكاهنات من الراقصين والقصابين والسقاة أو حملة الماء، صحيح أن الدخول إلى قدس الأقداس لم يكن مسموحاً إلا للكهنة، إلا أن عبدة أحد الآلهة؛ كانوا يقيمون صلواتهم أمامه، من خلال التماثيل المخصصة للمصلين داخل المعيد.

<sup>173</sup> كوبر، وكوجان، 2007، ص 66، 67، 68، 70.

أما فرص رؤية الصورة الحقيقية للآلهة، فكانت تأتي في إطار مواكب احتفالية خاصة خلال بعض الأعياد. وكان الجزء الأساسي من هذه الاحتفالات يتألف من الموسيقى والغناء والرقص (174).

ولكن الآلهة يغادرون بين الحين والآخر بيوتهم لكي يقوموا برحلة، أو يزوروا في أماكن بعيدة آلهة آخرى مرتبطين معهم. وتتحدث النصوص عن رحلات طويلة في البر والبحر، وفي مناسبات معينة؛ كانت تُقام مواكب احتفالية، تُحمل فيها تماثيل الآلهة عبر المدينة والمناطق المحيطة بها لكي يراها الناس. وكان هناك الكثير من الأماكن المقدسة التي لم توقف لإله واحد، بل كانت تضم آلهة آخرين، وهذا يعني أن عدة آلهة أو إله وشريكته يمكن أن يسكنوا معاً. وكانوا يعاملون كبشر، فيقدم لهم الطعام والشراب واللباس وغير ذلك، وكانت لهم صفات بشرية جداً؛ فالآلهة يأكلون ويشربون، وهم يشربون الخمر حتى الإشباع والثمالة (175).

أما مكان سكن الآلهة الأخرى، وحسب ملحمة أقهات، فإن مدينة أبولوم مثلاً تعد مدينة إله القمر ياريخ، على حين يعيش ياريخ في لارغيتوا، ويعيش إله الحرف كوثروخسيس في خيكوبتا أي في (ممفيس) مصر؛ وفي كبتارو (كريت)، أما «موت» فيعيش في مدينة حمراي، ومسكن إله الحبوب ومعطي الغذاء دجن يقع في توتولو، ويسكن كل من الآلهة توتو وكيماسو في خيرياتو، وماليكو في عشتروتو، أما سحر وشالم في الصحراء، وحرانو في ماسادو، وشبش إلهة الشمس تنتسب إلى أزادو المدينة الشرقية. وتقطن عشيرات والدة الآلهة وسيدة البحار في البحر، بينما تعيش عناة في أيناباب... وهكذا نرى أن الآلهة تسكن العالم الذي يسكنه الإنسان نفسه، ولا يفصل العالمين أي فاصل كان. ولكن؛ هناك تصور آخر: ففي ملحمة قيرت نقرأ أمر إيل الموجّه إلى قيرت بالصعود إلى كتف الجدار

<sup>174</sup> نبر، 2009، ص 76.

<sup>175</sup> ريم، 2009، ص 82.

الواقع في أعلى البرج، وبسط يديه نحو السماوات، وتقديم ثور قرباناً لأبيه إيل، ليكسب رضي بعل ودجن.

ويبدو جلياً لمن يقرأ النص الأصلي أن الراوي ومستمعيه، يؤمنون أن الآلهة التي يجري الحديث عنها تسكن السماء (عالم الآلهة). وفي نص آخر يوجد بعل في جبل سابون الذي في السماوات، وهكذا يتحول سابون إلى جزء من العالم السماوي.

يتضح من رواية بعل وموت، أنه يوجد وسط آخر للخلق يتمثل في العالم السفلي، مملكة الموت، فحسب النص KTU=C51.5 ينبغي على بعل أن يلبي دعوة موت إلى الوليمة، وينزل إليه حيث يسكن، وبلاد موت هي واد سحيق، وفي مكان آخر يُدعى بعل إلى النزول إلى بيت العزلة الموجود في الأرض. وتبين المقارنة مع ما جاء في العهد القديم أن السياق الأسطوري هو عبارة عن موقع ينعزل فيه بعل عن العالم الخارجى ويبدو أن هذا هو القبر نفسه (176).

#### - جبل الآلهة (قصر بعل)

يحفظ جبل الأقرع (صفن) الكثير من الملاحم والأحداث التي كانت تشكل مسرحاً لها. (الشكل18). وهو مدين بهذا الاسم لقمته حيث لا تنمو الأشجار، وهو ينتصب قرب شاطئ البحر، وعلى بعد خمسين كيلومتراً شمالي اللاذقية، تصل ذروته إلى ارتفاع 1760 م. وقد هيمن الطابع الديني على أجوائه منذ أقدم العصور. وتأليه الجبل صفن «spn» واضح ويظهر مراراً في النصوص الشعائرية الأوغاريتية، ويبدو في ذلك إشارة واضحة لمسكن وإقامة الإله. وهو انعكاس لمفهوم «الجبل الإلهي» في بلاد الرافدين. وهو المفهوم الذي سيظهر مجدداً، في الأدبيات التوراتية بصيغة «جبل لسيون» (1777).

<sup>176</sup> شيفمان، 1988a، ص 54.



الشكل رقم (18) جبل الصفن (الأقرع)

يظهر الجبل في النصوص التي تعود إلى مصادر مختلفة باعتباره مقر إله العاصفة. فنراه في النقوش الحثية يحمل اسم «حازي»، لاسيما في قصيدة ميثولوجية عرفت باسم «نشيد أوليكومي»، حيث نرى إله العاصفة متسلقاً ذروته، هذا الإله بالذات يبتهل إليه في معاهدة عقدها أحد الملوك الحثيين مع ملك بلد مجاور.

وتوجد في الوثائق الأوغاريتية إشارات كثيرة لهذا الجبل، فقد ورد ذكره في القرارات الرسمية والقضائية التي دونت بالكتابة البابلية باسم: حازي. وفي القصائد الدينية المدونة بالكتابة الأوغاريتية المحلية ورد ذكره باسم: صفن، وبالتالي يظهر أن شعب أوغاريت كان يدعو الجبل الكنعاني باسم صفن. وكان يحمل اسم خازي في الألف الثاني أيضاً، في سورية الشمالية وفي البلدان المجاورة. ومن المثير للاهتمام أن نشير إلى رقيم تظهر فيه على عمود قائمة بأهم الآلهة الأوغاريتية وفي عمود مقابل أسماء الآلهة

البابلية الموازية. ومن بين آلهة العمود الأول نجد بعل صفن وقبالته في العمود الثاني اسم أدد جبل خازي، لأن جبلنا كان في نظر الجميع مقر العاصفة فهو بعل عند الكنعانيين، وأدد عند البابليين والعموريين (178).

أما التسمية اليونانية للجبل فكانت «أورس كاسيون»، والتسمية الرومانية هي «مونز كاسيوس»، وتعود التسميتان إلى الاسم القديم «حازي». وكان هذا الجبل جبل الآلهة المقدسة الذي وجد على قمته قصر بعل، وعبره هبطت الآلهة من السماء، في حين سلكت قوى محلية أقل منزلة الجبال الأخرى. ولم يفقد الجبل قدسيته في العصر الهلنستي، لكن قمته أصبحت مسكن إله الطقس والأنواء زيوس كبير الآلهة وحاشيته، وقد قدّم قواد الجيوش الرومانية خلال حملاتهم في سورية أضحية جوبتر - كاسيوس على قمة الجبل. وقدّم ترايان وهادريان كؤوساً فضية، وقرون ثور مذهبة، وهي الأعطيات التي كانت الآلهة ترحب بها منذ العصور الحثية، إذ كانت أوعية الشراب نذوراً محببة لدى تيشوب. ولا نعرف تفاصيل أدق عن العبادات هناك في ذلك الوقت، ووجد على قطع نقدية سلوقية هيكلاً مبنياً على جبل أو على صخرة مقدسة من قطع نقدية سلوقية هيكلاً مبنياً على جبل أو على صخرة مقدسة من

ويحضر إله جبل خازي شاهداً في العديد من القرارات الدبلوماسية والرسمية الصادرة عن ملوك أوغاريت. كما تم اكتشاف عدة قصائد ميثولوجية في رأس الشمرا، وفيها يقوم جبلنا بدور بالغ الأهمية، وقد حمل اسم صفن. إنه المكان الأسمى المقدس حيث يقيم بعل إله العاصفة.

<sup>178</sup> سعادة، 1987، ص 121.

<sup>179</sup> فولكرت، 1985، ص 349.

#### - قصة بناء قصر بعل

تتلخص قصة بناء مسكن (معبد) لبعل، بأن تتوسط شقيقته، الربة عناة، لدى إيل، رب الأرباب في مجمع الآلهة الأوغاريتي، كي يحصل على قصر يليق به، فبني له حينذاك قصراً فوق قمة صفن، وكان قصراً زاخراً بالفخامة والأبهة، نقلت إليه الأخشاب من أقطار نائية، وذوبت من أجل تزيينه سبائك عديدة من الذهب والفضة. كما تصور لنا تلك القصائد احتفالات بهيجة تهرق فيها الخمور وترتل الأناشيد. ثم ها نحن نرى بعل في معركة ضروس مع التنين، وحش البحر، على الشطآن الممتدة أسفل الجبل. أما قصة بناء قصر بعل على جبل سابون فقد جاءت على عدد من الألواح الطينية، نوردها حسب مراحلها لأهميتها:

#### - مساعى بناء قصر بعل

"استقبلها بعل بحفاوة، ولكن عندما واجهته علمت عناة شيئاً قاطعاً؛ هذا الإله ليس لديه قصر، العنصر الأساسي ليثبت ملوكيته المرتبطة برضا الإله الأعلى إيل EL. خطت أخت بعل لحظتها خطوة رشيقة، أجل، لابنة أبيه".

ثم قررت أن تتحمل أعباء الحصول على هذا الرضا، حتى لو أدى ذلك إلى اللجوء للتهديد باستخدام العنف. يرجع الرضا بالدرجة الأولى لإعلانه كملك للآلهة، اللقب الذي حصل عليه بعل سابقاً في صراعه مع يم، النص (53-46 و 42 - 37 « I.3 KTU » 71). عناة. أجابت العذراء عناة. (في الطريق) من منزله، آه، يا إيل"، النص (34 - 34 KTU1.3 V1).

"ثم ظهرت المعارضة السابقة التي واجهتها عناة: فبعل ليس لديه قصر ولكي تقهر (عشيرا) تحمل الرسائل الإلهية، لكوثر إله الحرف الذي خضع لأوامر بعل وقبل بتنفيذها. ولكن لابد من رضا عشيرا لكي يمنح إيل الموافقة على هذا البناء ويعطيه الملكية الأكيدة كما يفترض"(180).

180 Lete, 2008, P.60.

#### - موافقة إيل على بناء قصر بعل (المملكة الإلهية)

وجدت الأسطورة التي تتطرق للحديث عن بناء القصر في النصوص للمديث عن بناء القصر في النصوص المديد الله المديد عددة عناة إلى بعل حافظة حقه الأكيد بالانتصار والرفعة، لكن الآن الأمر لا يتعلق بضمان حق بعل بالاستحواذ على القصر لنفسه إنما ببناء القصر الذي سيفسح المجال لعرض أسطوري عن طبيعة وظيفة هذه الآلهة.

ويبدو أن النصوص تختلف في تفاصيلها حول سير القصة، فيرينا النص (KTU، 1.6V3 SS73III 1.3،30\_ 3،27\_1)، إشارة لانتصار عناة على يم وحلفائه، في حين يرد في النص (KTU SS 53IV14.2) أن بعل هو من هزم يم.

وهناك اختلاف حول اهتمام كل من عناة وعشيرا للحصول من إيل على موافقة بناء قصر بعل، لكن يبدو أن وساطة الأولى لم تكن كافية في هذا الموضوع (۱8۱). على كل حال لا يعرف ما هو جواب إيل على اهتمام عناة، حتى نتمكن من تحديد قيمة التدخل لكل منهما إذا ما قبل الطلب. ولكن وبعد أن واجه إيل ضغوط وتهديدات عناة يمكن الافتراض، أنه أمر بأن يطلب سلفاً موافقة عشيرات/ عشيرا ورضاها ورضى أبنائها الآلهة، النص (CF.KTU 1.4 II21SS).

ومن الممكن أن يكون لهذا اللجوء لعشيرا معنى طوباوياً، القصد منه انتخاب/اختيار الإلهة الأم للمرشح للمملكة الإلهية وبشكل خاص بعل، كما افترض النص (55 -113 I.6 I43).

إن الظهور الجاي والمفاجئ للإله يم يوضح أنه لم يكن مهمشاً بل كان له وجود في المسار الأسطوري، فما يزال هو المعارض لبعل.

مشاهد الاستقبال السماوي والتحرر (الطقسي ـ السحري) لـ «عناة».

"حسناً تخبطت عناة في الوادي. تخبطت بين الآلهة المذكورين. سحقت شعب ضفتي البحر. دحرت أناس الشمس المشرقة. عند قدميها تدحرجت الرؤوس ككرات صغيرة. وفي الأعلى حلقت الأيادي كالجراد...»، النص (KTU1.3II541).

توصلنا القصة لموعد يتحدث خلاله أحدهم مع عناة، عن هدف بعل للمباشرة ببناء يخصه. موعد أجابت خلاله عناة بسرعة بعد أن تأكدت من استقرار أخيها وهي تمضي للسقاية: "رسالة من بعل القادر. قول البطل الأكثر قدرة"، النص (7 KTU 1.3III 28-38; IV)

"سأقول لك شيئاً آخر. خذ حذرك لو سمحت من اللقاء المهيب..»، النص (30 -419 KTU1.4).

"بفضل الهدايا التي صنعها كوثر، اتجه كل من عناة وبعل إلى مكان إقامة عشيرا، التي قفزت في البداية، عند رؤيتها ثم استقبلتهما بطريقة فيها قليل من الود. عندما رفعت عينيها رأت قدميها (ترتجفان)»... النص (. KTU 1.4 II 12.26) رغم ذلك، فُتنت بعدها بالهدايا وحذرتها من طموح واحتجاج ابنها يم، النص (38 -12 II 1.4 II 26).

وعندما سمعت تسبيحها وشكواها، طلبت منهما تسبيح الرب الأعلى إيل، وأخذت الطريق معهما إلى مكان إقامته لتقديم طلبهما:

"أجاب بعل القادر جداً. تلفظ بذلك لسائق عربة الأنواء. إنه واقف الجاب بعل القادر جداً. تلفظ بذلك لسائق عربة الأنواء. إنه واقف يتهيأ (يام؟) لمقاومتي"، النص: (26 -20 IV) (KTU 1.4 III 16- 32: IV)

لقد اتبع عناة وسيلة من مراسم السحر والالتماس من خلال القربان الذي قدمته قبل أن تبدأ مساعيها لبناء بيت بعل هو مثال على المراسم السحرية التي أفضت إلى نجاح المسعى (183). كانت ردة فعل إيل مليئة (182 Lete.2008,P62,65,71.

<sup>183</sup> شىفمان، 1988a، ص 90.

بالفرح ورحب بها، فاقترحت عليه عشيرا رغبتها دون أية مقدمة:

"هي رغبة عناة عينها أن يعرف بعل بقرار منه (إيل) أنه ملك للآلهة. بالكاد رآها إيل.... أجاب إيل، هذه المرة، آمراً ببناء بيت/قصر، لبعل. أجاب الرقيق والعطوف... فلتبنوا لبعل منزلاً كمنزل الآلهة. مسكناً، أجل، يشبه سكن ابن عشيرا»، النص (KTU 1.4 IV 58V) والنص مسكناً، أجل، يشبه سكن ابن عشيرا»، النص (KTU 1.4 IV 58V) والنص (24 - 43 لل 1.4 الفرح، فطلبت أن يعلن الخبر إلى بعل بسرعة، أمر تلقاه، كل من عناة وبعل، مسارعين للعمل، منادين كوثر ليكلفاه بالتنفيذ. السيدة الكبيرة، عشيرا، سيدة البحر أجابت: لكن بناء فيه محراب أمر خطأ، وهذا ما عارضه بعل إذ خشي أن يلاقي منزلاً... يدعو للسخرية عليه. أجاب كوثر: اسمع – يا بعل – القادر...». (لكنه) ترك هذه المسألة عالقة، أحضر عدته، وبنى القصر الذي افتتح باحتفالية، دعى إليها جميع الآلهة. النصوص:

(KTU 1.4 VI 16- 469 KTU 1.4 VI 3- 159KTU 1.4 V2- 57)

"واستحق بعل الصفات التي منحت له وانطلق في حملة لإثبات مملكته التي قصدها. فشق منوراً صغيراً لبيته كعنصر لابد منه ليسمع جميع الآلهة والناس فعالية صوته القوي (الرعد) وروحه (البرق). اغتبط كوثر بعد أن قبلت نصيحته فنفذ المنور في بيت بعل الذي برهن على قدرته على إنزال الرعب في قلوب أعدائه».

شعر بعل الآن بأنه مهياً تماماً لاقتراح تحدي حاسم لعدوه الأخير المتبقي له وهو «موت»، الإله الذي عرشه في الجحيم. وبذلك لا يمكن لخصمه أن يبقى متربعاً على عرش الآلهة والناس.. فأرسل له رسائل فيها أوامره لقبول سيادته المسلم بها».

النص: (11 -5 KTU 1.4 VII 41 –VIII 24 و KTU 1.4 VII 5- 41)

184 Lete, 2008, P66, 64

توضح الأسطورة دور الإله البطل كآلهة سامية ورئيسة تسود، كملك للرعد والبرق والمطر بموافقة الآلهة والناس، دون أن يكون لديه عدو قادر على مجابهة عرشه وعزته، والاعتراف بسيطرته والتسليم بها. وضمن هذا المعنى؛ فالقصر هو وجه لموضوع المواجهة أو الصراع، لإثبات السيادة التي جاءت بعد الفوز بقرار إلهى بتشييد المعبد وعبادة صاحبه (185).

ومع هذا ورغم شهرة هذا المعبد، فلم يعثر حتى الآن فوق قمة جبل صفن/ كاسيوس على بقايا أي معبد، لكن التحري الأثري تمكن من كشف بقايا القرابين التي احتفل بتقديمها في الأزمنة القديمة، حيث تم الكشف عن وجود تل اصطناعي فوق قمة الجبل قطره 55 م، وارتفاعه 8 م، وهو مكون من الرماد والحجارة المحمرة بفعل النار التي كانت توقد لشي الأضاحي المقدمة.

ارتبط مصير الإله منذ ذلك الوقت ارتباطاً وثيقاً بمصير الجبل، ومن هنا نفهم السر في تسميته باسم بعل صفن، وهو الاسم الذي نجده في العديد من الكتابات. واكتشفت في رأس الشمرا بين أنقاض معبد بعل شاهدة حجرية تتحدث عن مجد بعل صفن. وهي مكتوبة بالهيروغليفية المصرية، كما أن حوليات الملوك الآشوريين تتحدث عن بلاد صفن الواقعة على ضفاف العاصي. ويبدو أن الشعوب الإيجية كانت قد عرفت أيضاً هذا الحيل (186).

## ثالثاً: صراع الآلهة

ترمز صراعات الآلهة فيما بينها في الديانة الكنعانية إلى انتصار الخير في الطبيعة وحمايتها من الجفاف والموت. ونصادف بين المؤلفات الشعرية

185 Lete،2008,P.70,71

186 سعادة، 1987، ص 123، 124.

الأوغاريتية روايات عن الآلهة وصراعها من أجل السلطة، ومنها مجموعة الملاحم التي تتحدث عن الإله بعل الجبار - وإلهة الشمس شبش. أما المجموعة الأخرى فهي شبه أساطير عن قيرت وأقهات.

ويشار هنا، إلى أن أهم أهداف تسجيل الروايات الشعرية الأوغاريتية على الرقم الطينية، كان تثبيت نصها الدقيق، بشهادة أعلى المصادر وهو كبر الكهنة، الذي يعد حافظ التقاليد وحاميها (187).

تبين الروايات الشعرية عن بعل الجبار أن العلاقات الاجتماعية التي صيغت في عالم الآلهة قامت حسب رأي الأوغاريتيين على سلطة الحاكم المطلقة من جهة، والعنف السافر من جهة أخرى. فإيل هو سيد الكون، وأبو الآلهة، وكبيرها، وقد بدت سلطته مطلقة، ولا تستطيع الآلهة أن تفعل شيئاً دون إذنه. ولكن يكفي أن نلقي نظرة على عالم الآلهة ذاك لنرى فيه صراعاً حاداً وعنيفاً على السلطة، وينتصر الأقوى ويفوز بها.

فبعد أن فقد إيل سلطته أُزيح عملياً إلى النسق الثاني، وكل ما استطاع عمله أنه عُين في أحد المشاهد ملكاً على الآلهة (1888)، لكن قراره هذا لم

<sup>187</sup> شىفمان، 1988a، ص 56.

<sup>188</sup> في ملحمة البعل وعناة، يقوم إيل بتعيين يم نائباً له، مما أثار حفيظة عشتر/ عشتارو، وغضب بعل الذي رفض أن يكون يم أمير البحر والمياه المتمردة هو مدبّر الأرض، فبعل يريد النظام والرتابة لا الفوضى والتخريب. وهذا ما أدى لقيام صراع بين يم وبعل، وكاد بعل يقضي على يم لولا تدخل عشتروت وتوبيخها لبعل، لكن الجو خلا بعد ذلك له، فراح يخلق البرق والرعد، وينظم أمر المطر، لينهمر في أوانه. وبعد بناء كوثر القصر له ،وقيام الحفلات ابتهاجاً لذلك، راح البعل يُجهز على أعدائه، فذهب إلى الشاطئ، وقضى نهائياً على يم، وراح ينتقل من مدينة لأخرى، ليثبت سلطانه. في حين راحت أخته عناة تُجْهِز على ما تبقى من أعدائه، وانتقل الصراع بين بعل في هذه المرة وموت، الذي دعا بعل لمأدبة في عالم الأموات(العالم السفلي)، فقبل بعل التحدي رغم تحذير عناة له. وفي هذه الأثناء يحتل عشتارو عرش أخيها، في حين تذهب عناة للبحث عنه، وأخبرت إيل بذلك، فأوعز لها بالاستعانة بالشمس على استرداده، وأذاعت الخبر السار: لقد عاد البعل، وستمطر السماء زيتاً، وستسيل الأودية عسالاً، وهنا رمز لانتصار الحياة على الموت.

يكن موفقاً واعتلى العرش ذلك الذي حقق الانتصار في المعركة. ولقد هددت العذراء المقاتلة عناة إيل بالانتقام ونراه يتراجع أمامها. وتدل ملحمة قيرت أن هذه الصورة يمكن أن تتكرر في الحياة العملية، فهناك وصف لمحاولة يصب، الابن الأكبر لبطل الرواية، انتزاع السلطة على البيت وذلك من أبيه الذي يعاني من مرض صعب. ولا ريب أن الوثائق الأوغاريتية تخفى خلفها كثرة من النزاعات المماثلة (189).

وهناك أسطورة بناء قصر بعل، وصراعه ضد إله العالم الأسفل موت، وإنقاذه وعودته من عالم الظلمات (190). ونلاحظ في هذه القصص الميثولوجية البطولية وجود تنافس من أجل الملكية الإلهية بين بعل ويم على الملكية الإلهية ولكن؛ غالباً تحت سقف سلطة إيل: النص (KTU1.1، 102). إذ يظهر بعل وقد كان له ملكية سابقة ثم جرى الانقلاب عليها، في حين أعطي «يم» الصفات الملكية، حينما يجلس على عرش إيل، ويعامل بعل بعد ذلك كسجين يتم تقييده، عندما يظهر كوثر بالأسلحة من أجل بعل ويخبره بأنها فرصته للنجاة، تقلب الطاولة، فيقوم بعل بقتل يم بعد عراك بينهما، ثم ينتصر الملك بعل ويتوج بعد أن يستعيد ميراثه: النصان (1.3، 1.4). لكن هذا النصر يبدو أنه لا يدوم من الإلوق قصير أمام تهديد خطير عثله «موت»، وأخيراً يتلقى المساعدة من الإله الملكي شبش، النصان (1.4، 1.4).

يظهر، ولو بشكل مقتضب، في هذه القصة الطويلة والمفصلة الإله عشتر/ عشتارو وهو يصرح في البداية بعدم وجود رغبة ملكية عنده، لكنه لاحقاً، يتوج مكان بعل خلال غيابه للعالم السفلي. في حين نرى بعل يحتفل بانتصاره وزواجه، النص (KTU1.10)(191). باختصار تنتظم الأسطورة

<sup>189</sup> شيفمان، 1988a، ص 51، 52.

<sup>190</sup> نير، 2009، ص 78.

البعلية في مسار واحد يؤدي إلى فكرة الصراع بين الخير والشر، بين الحياة والموت، بين الخصب والقحط. أو هي فكرة صراع قوى الحضارة والبناء والنظام من جهة مع الموت والدمار والفوضى من جهة ثانية، قصة بلا نهاية (1922). ولا نشك أنه في كل الأساطير التي نعرفها، كما أن الفكر الميثولوجي برمته لدى مختلف الشعوب، يتجسد فيه الصراع بين هذه المفاهيم المتناقضة، ينتصر في نهايتها النور على الظلام، والخير على الشر، والعدل على الظلم، والعمل على الكسل، والمحبة على البغض، والتسامح على الحقد، والسمو والرفعة على الإسفاف والوضاعة.

## رابعاً: الملك والآلهة في أوغاريت

كانت الديانة القديمة في مصر تؤله الملوك، وتقر بقدرتهم وسيطرتهم الفائقة، وعلى نفس المنوال نجد الملوك الآشوريين قد ادعوا الألوهية المبطنة مع إله الحرب نينورتا في بحثهم القلق نحو فتوحات جديدة.

وعموماً كان وضع الملوك في ممالك المشرق الصغيرة، ومنها أوغاريت، مختلف فقط في الدرجة. فما زالت عناصر الإيديولوجية الدينية في هذه المملكة تظهر شيئاً فشيئاً، وهي تصور الملك (ذروة الهرم الاجتماعي) يحكم بثبات تحت سيادة الآلهة لأنها شكلت المثل العليا للأمة. وجميع الأدبيات والرموز الدينية توجهت نحو دعم البنية القوية القادرة على صانة المملكة (193).

كل المعلومات المتوفرة عن الدور الرسمي للملك في العبادة تعده ممثل الآلهة على الأرض أو ينوب عنها، فقد منحته الآلهة السلطة لكي يتصرف نيابة عنها، وهي تتوقع منه أن يعامل الناس بالعدل وبلا محاباة

<sup>192</sup> هبو، 2006، ص 59.

بعيث يدافع عن الضعيف أمام القوي، وأن يكون نصيراً لليتامى والأرامل، وقيِّماً على تطبيق المعايير الأخلاقية لما تجلبه من رضا الآلهة وبركاتها وما يمنع لعناتها. ولقد تداولت الأجيال طرائق الحياة، والحكم السليمة، وأيدتها بالنصوص التي تقدم التعليمات والنصائح. لقد كانوا يعتقدون أن سلامة الملك تقوم عليها سلامة الجماعة، ولهذا فإنه تتخذ إجراءات صارمة لضمان ذلك، وما يقوم به الملك طوال حياته من أعمال تحكمه طقوس دينية واحتفالات تضمن طهارته وتحرس شخصه، وفي حالات معينة كحالة ترقب نذير مشؤوم يوضع على العرش ملك بديل يتلقى الفأل السيئ أو حتى الموت إذا كانت النبوءة تقول به (194).

كانت العلاقة بين الملك والناس على الشكل التالي: يشكل الملك صلة الوصل بين الآلهة والناس، فهو الوسيط الذي ينقل إلى البلد والناس البركة والسلامة، ويبني المعابد ويعين الكهنة ويتقدم العبادات والشعائر الدينية التي تقدم باسمه (195).

وكان يحق للملك، بصفته السيد الأعلى للاحتفالات الدينية، أن يتولى بنفسه في أحيان كثيرة أداء الشعائر المهمة، وإن كان التنفيذ العملي يؤديه كبير الكهنة، لأن منصب كبير الكهنة لم يكن يتولاه الملك إلا في حالات نادرة (196).

إذن؛ فالملك لم يكن إلها ً لكنه اعتبر ابن الإله الأكبر ويتصرف بصفته ممثله على الأرض، وعلى هذا الأساس كان الملك يشكل الضمانة للنظام الذي أراده الإله ويحافظ على استمراره واستقراره بواسطة العبادات والطقوس التي تمارس في المعابد، وأيضاً؛ بواسطة اهتمامه بوضع القوانين

<sup>194</sup> بارندر، 1993، ص 22.

<sup>195</sup> نبر، 2009، ص 76.

<sup>196</sup> رىم، 2009، ص 83.

والسهر على تطبيقها (197). وإذا لم يكن الملك يُعدُّ إلهاً في حياته، لكنه كان يُعد موته في إطار طقوس الدفن والتكريم الملكية، صفات إلهية، بعيث أنه يصعد إلى سماء الآلهة ويحصل على حصة من الأضاحي.

يصف لنا النص الأوغاريتي (KTE.1،41) نهاية طقس ملكي يقوم به الملك على تراس معبد بعل. رغم أنه من الصعب تخيل كيف كان الملك يترأس من التراس طقس الأضاحي الذي يقدم فيه أربعة عشر حيواناً، هم سبعة خرفان وسبعة جواميس، لأنه من الصعب إدخالها عن طريق درج المعبد! لكن من المعتقد أن تهيئة الأضاحي كانت تجري في باحة المعبد، فيما يجري تقديمها فوق التراس من قبل الملك الذي يبتهل للرب رافعاً يديه نحو السماء (KTE.1،41)(198):

"عندما قدم الملك أضحيةً لبرغالي (إلهة يمكن أن تكون حورية)، على التراس، حيث يوجد أربع...، وأربع دعامات من أغصان الشجر: خاروف للمحرقة، جاموس وخاروف أضحية للتناول، سبع مرات.. الجميع كانوا على التراس، سيعطي فيها الملك.. تغيب الشمس والملك ينهي (حفل) القداسة، فيلبسونه ثياباً مهيبة، ويمسحون له وجهه، و يعيدونه إلى المعبد وعندما يعود إليه يرفع ذراعيه».

197 نير، 2009، ص 76.

201، ص 76.

# الفصل الثاني: آلهة قطنة، ألالاخ، وإيمار أولاً: آلمة قطنة

جاءت من هذه المملكة الواقعة في وسط سورية (1990) مجموعة قليلة من النصوص، تعود للقسم الثاني من الألف الثاني قبل الميلاد، وهي توضع جانباً من عبادتها، ومجمع الآلهة فيها.

ويبدو أن الإله الحامي للمعبد الرئيس المكتشف (معبد الإلهة نينجال (200)، كان أنثى تدعى بيليت - إيكاليم/بالت بختم

belet - ekallim\balt - bhtm سيدة المعبد/القصر. وقد دعيت «بيليت قطنة» (سيدة قطنة)، بالإلهة الحامية للمدينة. (الشكل 19).

هناك أربعة نصوص؛ وهي عبارة عن قائمة جرد بكنز من المجوهرات

<sup>199</sup> قطنة: هي تـل المشرفة، تبعد 18 كـم شـمال شرق حمـص، مساحته حـوالي 100 هكتار، يحيـط بـه سـور ضخم تخترقه أربع بوابـات، كانت قطنة خلال الألـف الثـاني قبـل الميـلاد عاصمة سـورية الوسطى، وبلغت مكانة مرموقة بين ممالك بـلاد الشـام في عـصر ملكها امـوت بيل، المعـاصر لحمـورابي البابـلي وزمـري ليـم ملـك مـاري. عملت في الموقع خلال عشرينيـات القـرن العشريـن بعثة فرنسية لعـدة مواسـم، أدارهـا دومينيـك دو بواسـون D. Du Buisson كشـف فيهـا عـن القـصر الملـكي، ومنشـآت أخـرى، ورقيـمات مسـمارية، وتماثيـل، ولقـى مختلفـة. ومنـذ التسـعينيات تنقب بعثـة وطنيـة برئاسـة ميشـيل المقـدسي (وعـمار عبـد الرحمـن عـام 1999)، ثـم تشـكلت بعثـة مشـتركة سـورية ايطاليـة ألمانيـة مازالـت تعمـل حتـى الآن، كشـفت العديـد مـن المنشـآت واللقـي، مـن أهمهـا مدفـن ملـكي وقـصر وعـدد مـن الرقـمات المسـمارية.

<sup>200</sup> نينجال إلهـة سـومرية، يعني اسـمها السـيدة الكبـيرة، وهـي زوجـة إلـه القمـر السـومري نانـا، والأكادي سـن وأم إلـه الشـمس، انتقلـت عبادتهـا إلى سـورية منـذ نهايـة الألـف الثالـث ق.م، وأصبحـت تعـرف باسـم نــكّال. انظـر: أدزارد، 2004.



الشكل رقم (19) المشرفة (قطنا)

والحلي نهبه الحثيون، جاء فيها ذكر لمجمع سمي برايلمي شاري elumesaei (آلهة الملوك)"، وهي تسمية عرفناها من خلال رسائل العمارنة، التي يرد فيها ذكر قطنة وشمش/شبش إله الأرض. ومن خلال خمس رسائل من العمارنة، يرد فيها ذكر لملك قطنة "أكيزي قطنة" (الإله أبي)، وهو وبالحقيقة إله الأسرة (2011) نلاحظ المكانة الكبيرة للإله أدد/حدد في المنطقة خلال تلك الفترة، خاصة حينما يتم تشبيه ملك مصر بهذا الإله، وهذا ما لم يرد في رسائل أخرى، وهذا هو موضوع الرسالة (EA52)، التي يؤكد فيها هذا الملك وفاء الأسرة الحاكمة في قطنة لم أمنحتب الرابع» ويطلب منه المجيء إليه، ويعده بأن لا يكون من المتمردين، ولن يخاصم بيريا وازا ملك دمشق: "إلى ملك بلاد مصر، هكذا يقول أكيزي خادمك، لقد جثوت أمام قدمي سيدي، أددي (حددي)،

201 Lete, 2008, P. 53..

سبع مرات، تفحص یاسیدي رُقمه، (ستجد أسماء) بیوت قطنة، وأنها تتبع سیدی (وحده)"(202).

وفي رسالة أخرى (EA55)، نرى ذكراً للإله شيميجيا الذي تعرض تمثاله للنهب مع عدد من تماثيل الآلهة الأخرى ومقتنياتها، على يد الحثيين بعد غزوهم للمدينة مع قوات عزيرو (ملك عمورو)، وإحراقها واعتقال رجالها. ويطلب من أمنحتب الرابع مساعدته في تحرير الرجال، وبعض الذهب، لإعادة صنعة التمثال وتزيينه من جديد:

"سيدي: لقد صنع أسلافك (تمثالاً) للإله شيميجيا، إله أبي، فتحققت لهم شهرة من لدنه. والآن أخذ ملك بلاد ختى (تمثال) الإله شيميجيا إله أبي. ولكن سيدي يعرف كيف تكون أفعال الآلهة، والآن ها هو (تمثال) الإله شيميجيا إله أبي، قد عاد إلي، فإن يسعد ذلك قلب سيدي ليعطي كيساً من الذهب، بقدر الحاجة من أجل (تمثال) الإله شيميجيا إله أبي حتى يصنعوه لي من جديد. وبذلك وبسبب الإله شيميجيا يصير سيدي مشهوراً أكثر من ذي قبل» (2013). وكنا قد رأينا هذا الإله في ألالاخ وعرف بأنه سيد أشباح الموق، سيد العالم الأعلى والأسفل (2014). ورجا كان له علاقة بالإله الأب، وعبادة الأسلاف.

ولا يفوتنا أن نذكر تمثالاً لرب وجد في قطنة، رأسه مشابه لرأس حجري وجد في الجبول، كما يرتدي بردية مشابهة لبردية إدريمي في ألالاخ. حيث يجلس الرب على كرسي ثلاثي الأرجل، يرجح أنه كان مثبتاً على قاعدة أكبر من مادة أخرى، ويضع قدميه على دواسة خاصة (205)، وربا كان له علاقة بعبادة تقديس الأسلاف. (الشكل 20).

204 Oesch, 1995, p. 58.

<sup>202</sup> إسماعيل، 2010، ص 240.

<sup>203</sup> إسماعيل، 2010، ص 248.

<sup>205</sup> انظر: أبو عساف، 1988، ص 229.

لقد بدا التنظيم الديني الثقافي في قطنة حسب النصوص مشابهاً لذاك الموجود في المدن الفينيقية في الألف الأول ق.م، ومشابهاً لتنظيم لاحظناه إلى حد ما في ألالاخ، وفي الوجه الملكي للعبادة الأوغاريتية، ويبدو فيه أن قوام الحياة الدينية في قطنة كان اندماجاً بين العناصر اللاهوتية والاجتماعية، بحيث رأينا مثيلاً له في نصوص مدن سورية أخرى في الألف الثاني ق.م (206).

# ثانياً: آلهة ألالاخ

نظراً لطابع الكتابة الرمزية لأسماء الآلهة التي تقدمها نصوص ألالاخ (207 فإنه بوسعنا فقط أن نستنتج أسماء الآلهة الموجودة فيها من خلال مقارنة الأسماء الواردة في نصوصها مع أسماء الآلهة السورية السائدة في المنطقة، والعائدة للقرن الخامس عشر، ومنها أوغاريت وإيار، وهي دون أدنى شك مشابهة ومطابقة لنظائرها الرافدية والحثية والحورية. وهذا الشيء يتم من خلال دراسة أسماء الأعلام الواردة في النصوص، التي لا يوجد إلا القليل

الشكل رقم (20) تمثال إله من قطنا

206 Lete, 2008, P. 53.

207 ألالاخ: مملكة سورية قديمة قامت في تال عطشانة (قرب أنطاكية في الواء اسكندرون). نقبها الإنكليزي ليوناردو وولي Leonard Wolley بين 1936-1949م، توج أعماله بتأليف كتاب «مملكة منسية» عام 1953م. تبعت ليمحاد (حلب) خلال القرنين الثامن والسابع عشر ق.م. أعاد لها ادريمي قوتها وشهرتها، وخلّف لنا قصراً ومعبداً وداراً للمحفوظات، حوت على الكثير من الوثائق. وجد وولي أن المدينة سُكنت منذ عصر البرونز القديم، ودامت قرابة الألفي عام. كُشف في الموقع الكثير من اللقى، من أهمها 400 نص مسماري، وعدد من المعابد والقصور والتحصينات. تحمل المدينة طبعات حضارة سومر وبابل ومصر والحثيين والميتانيين، وأثرت في تطور الثقافة والفن الإغريقي، وكانت نهايتها على يد شعوب البحر.

منها الذي يفيد في هذا الموضوع، ومنها النصان الدينيان الوحيدان (AT) منها الذي يفيد في هذا الموضوع، ومنها النصان الدينيان الوحيدان (208).

ويظهر النصان المكتشفان بالسوية السابعة (برونز وسيط) أن أهم الآلهة التي كانت في حلب هي إله الطقس، وخيبات، وعشتار. وقد اعتبرت خيبات زوجة لإله الطقس الحلبي «أدا» منذ الألف الثالث ق.م. كما قد تكون عبادة إله الطقس قد انتقلت من حلب إلى ماري مع المبادلات التجارية النشيطة آنذاك. وظلت حلب تبجل هذا الإله بعد سقوط ماري. وعندما زحف الحثيون نحو حلب، كان أول ما قام به مورشيلي عند مهاجمته لثغور حلب، أن نقل إله الطقس الحلبي إلى العاصمة حاتوشا (خاتي)، وظل معبوداً عند الحثيين حتى نهاية دولتهم (2009).

ومن خلال تتبع الأسماء الشخصية يمكننا أن نتعرف على عدد من الآلهة التي كانت تعبد خلال هذه المرحلة في ألالاخ، حيث ورد اسم الإله إيل ضمن تركيب اسم الملك إليما إيليما، وكان ملكاً على ألالاخ، وحمل اسم جده نفسه الذي كان ملكاً على يمحاض قبل أن تضع ثورة عليه الحد لحكمه عليها. كما استخدم ملك ألالاخ نيقميبا بن ادريمي ختماً يحمل اسم ملك عحاض العظيم أبا إيل.

إن غياب ذكر الإله إيل، بوصفه إلهاً كونياً وفضائياً، بشكل واضح، مقابل حضور آلهة أخرى هو أمر مدهش، لمعرفتنا بسمو هذا الإله في المنطقة. ولكن هناك من يعتقد أنه ربها كان موجوداً بشكل مبطن ومموه تحت بعض الرموز مثل ans، وهي صيغة عرف فيها ببعض النصوص الأكادية في أوغاريت. وقد يكون اختصاراً لاسم هذا الإله (210).

208 Lete, 2008, P. 51.

209 عبد الرحمن (عمار)، 2008، ص 172.

210 Lete, 2008, P. 51.

ومن جانبه؛ فإن نقش أدري الذي يمكن أن يضاف لصلب نصوص ألالاخ، يقدم لنا ما يمكننا تعريفه بأهم آلهة ألالاخ في ذلك الوقت. وهو يذكر نفس الآلهة التي ذكرت في نصوص السوية السابعة: فيرد فيه اسم مجموعة من الآلهة وهي تيشوب، خيبات، شاوشكا، شيمجيا «سيد أشباح الموق، سيد العالم الأعلى والأسفل»، وكوشوخ. إن ذكر النص لعدد من الآلهة التي تنسب للحوريين: تيشوب، خبات وشاووشكا (عشتار) سيدة ألالاخ، سيدتي، سيد السماء والأرض والآلهة الكبار (111)، يشير للتزايد العددي للسكان الحوريين في المدينة، الذين يعدون الإله (تيشوب) هو الأسمى لديهم (212). كما يرد في نص المعاهدة التي عقدت بين ادريي وبللييا (حاكم كيزوانتا) حوالي 1480 ق.م، وتتعلق باستعادة الفارين، ذكراً لبعض الآلهة، وهي إيم إله العاصفة، وأوتو إله الشمس، وإيشارا، وجميع الآلهة

# ثالثاً: آلهة إيار

وردت أسماء بعض الآلهة في نصوص إيار (214) وخاصة تلك المرتبطة

211 مرعى، 1988، ص 108، 119.

212 Oesch, 1995, p. 58.

213 عبد الرحمن (عمار)، 2008، ص 156.

214 إهار: هي مسكنة الحالية، تبعد 90 كم جنوب شرقي حلب عند منعطف الفرات شرقاً، تتوضع فوق تل طبيعي استراتيجي يشرف على نهر الفرات. كانت ملتقى القوافل القادمة من كل الجهات كونها ميناءً فراتياً مهماً ترسو فيه المراكب القادمة من كركميش أو من ماري. عرفت في العصور الكلاسيكية باسم بارباليسوس وفي العصور الاسلامية بالس. نقبت فيها بعثة فرنسية برئاسة جان مارغرون G. Margueron بين 1971-1976م. كشفت عن المدينة القديمة التي ورد ذكرها في نصوص الألف الثالث والثاني ق.م. وكانت عاصمة عمورية مهمة منذ مطلع الألف الثاني ق.م قبل أن تتبع لكركميش مقر نائب الحاكم الحثي. وقد تم الكشف عن سور المدينة وخندق بطول 500 م، وعرض كرم وعمق 15 م، وعن قصور ومعابد وبيوت سكنية ونصوص مسمارية. انتهت المدينة حوالي 1200 ق.م بسبب التغيرات التي ألم تب بالمنطقة. إن أهمية اكتشاف إيار لا تأتي من كونها فقط مدينة كبرى لعبت دوراً مهماً وأساسياً في القرن الرابع عشر والخامس عشر ق.م كنقطة التقاء بين بلاد الرافدين وسورية والأناضول، إنها لما هو وراءها؛ أي العالم السوري بحاله، والعالم الحثي اللذان برزا مجدداً للوجود.

بالمهرجانات والأعياد وكذلك المعابد. ومن المهم أن نذكر أن أسماء الآلهة الموجودة في إيمار، لا تختلف كثيراً عن الآلهة السورية التي سادت عبادتها في المنطقة، خلال نفس المرحلة التاريخية، وبعدها، أو حتى قبلها. وخاصة تلك المطابقة لنظيراتها الرافدية والحثية والحورية (215). (الشكل 21).

يُعـد دجـن رئيـس مجمـع الآلهـة في إيمـار، ومـن المعلـوم أن منطقـة عبادتـه، امتـدت، مـن إبـلا إلى مـاري وترقـا وتوتـول التـي كانـت تعتبر أقـدم مراكـز عبادتـه في الألـف الثالـث. كـما شـملت أجـزاء واسـعة مـن سـورية وفلسطين ومـن بـلاد الرافديـن. وقـد كان دجـن توتـول مشـهوراً إلى درجـة أنـه كان يبجـل في إبـلا بصفتـه ملـك توتـول، وسـمي معبـداه في ترقـا بيـت راحـة المـوق وبيـت رعشـة الـبرد. وقـد ورد اسـمه ضمـن نـص جـاء مـن أحـد معابـد إيـار، وعرفنـاه في ألالخ



الشكل رقم (21) إيار القديمة على الفرات

أشارت نصوص إيمار المسمارية، إلى أن بعل وعشتار عُبدا في المدينة، فنسب لهما معبدان متجاوران مرتبطان بفناء واحد، وقد حدد المنقب بأن المعبد الشمالي كان مخصصاً لعبادة بعل، أما المعبد الجنوبي فكان مخصصاً لعبادة الإلهة عشتار (217) وهناك معبد ثالث، كرس لجميع الآلهة،

<sup>215</sup> Lete, 2008, P. 51.

<sup>216</sup> Healey, 1994, PP. 72-89.

<sup>217</sup> Margueron, 1985, p14.

في حين لم يعرف الإله الذي كرس له المعبد الرابع (218). وكان حفل تنصيب الكاهنة يجري في معبد بعل (219). وتظهر في احتفال «ماش أرتو» الإلهة خيبات كشريكة لبعل عشتار، ويبدو أن لهذا الطقس علاقة بعشتار المحاربة وليس بعشتار الشريكة لبعل.

من بين الاحتفالات في إيار؛ الطقس الذي كان يجري في معبد بعل وعشتار كآلهة مزدوجة، وكذلك دجن وبعل. وقد جاء ترتيب بعل ثانياً في مجمع الآلهة بعد دجن. أما احتفال العرش المسمى «كيسو» فقد شارك فيه إضافة لدجن هناك آلهة أخرى من أعضاء مجمع الآلهة الذي يتكون أيضاً من: «إيريش. كي. جال»، و«إيا»، و«إشخارا»، و«نين كور» (220).

وتأتي النصوص على ذكر «نينورتا NIN.URTA»، وهو البطل وابن النيل (السومري) (222)، ولعب دور إله مدينة إيار (222). وذكرت أسماء آلهة مدن محلية مثل مدينة شومي، وشبتي، وغيرها (223). كما يأتي ذكر "إيم شاكي ناي SAKINAI" الذي يعادل، أحياناً، إله العاصفة في إيار، وهو بعل (224).

كما عُبد في إيمار، إله القمر الرافدي سين، (سهر/شهر منطقة حران)، وهو الذي تمت الإشارة إليه في نصوص إبلا تحت اسم «سانو جارو SA NU GA RU». وقد شارك في مهرجانات اكتمال القمر في إيمار (225).

218 مارغرون، 1983، ص 270.

219 Flieming, 1992, pp. 58-59.

220 Flieming, 1992, pp. 58-59.

221 نين كور: إلـه سـومري، اسـمه سـيد الأرض، تـسرب للديانـة الأكاديـة، وحافـظ عـلى شـكل اسـمه السـومري، وهـو ابـن الإلـه انليـل، زوجتـه إلهـة الشـفاء جـولا، وهـو يجسـد الخصوبـة في أقـدم مظاهـره، ومـن ألقابـه ملـك الصواعـق المرعبـة الرائـع.

222 Fliming, G, 1992, pp. 248-252.

223 جاموس، 2004، ص 77.

224 Fliming, 1994, pp. 129-130.

225 Lipinski, 2000, p. 623.

## الفصل الثالث: آلهة الفينيقيين

عند الحديث عن جوانب الحضارة الفينيقية، كثيراً ما تتم الاستعانة بما قدمته أوغاريت من أدبيات ونصوص للتعرف على الكثير من تفاصيل المجتمعات الساحلية السورية، فالسكان هم أنفسهم، والعادات والتقاليد واحدة، والثقافة هي نفسها، إلا ما تخللها من دخول عناصر جديدة جاءت بعد نضوج الفكر الاجتماعي والاقتصادي والثقافي للمجتمع، وكذلك حركة الكشوف والتوسع الحضاري الناجم عن النشاط الكبير والمميز لسكان حوض الساحل، خاصة في مجال التجارة البحرية. تواكب ذلك مع نهضة وامتداد مشابه للآراميين، سكان الداخل السوري، الذين وصلوا إلى أماكن قصية لم يألفها السوريون من قبل.

كان جوهر العبادات بالنسبة للفينيقيين والكنعانيين عموماً، هو ما يعكس اهتماماتهم الزراعية. إذ كانوا يتوسلون إلى الآلهة كي تمدهم دامًا بالخبز والماء والصوف والكتان والزيت والخمر والحليب والعسل. فكان إذاً لا بد من وجود أعياد عندهم تتفق مع تغيرات الفصول، والحياة الزراعية، كمواسم الزرع والربيع والحصاد والبيع وقطف الشمار.

إضافة لاهتماماتهم الزراعية، جعل الفينيقيون من ديانتهم مرجعاً لتجارتهم وسياستهم، وشعروا مثل كل السكان القدماء، بقرب كبير إلى آلهتهم. لقد كان الإله هو سيد المدينة، له سلطته القوية على المجتمع

من خلال المعبد، وبالتالي كان الدين الفينيقي أحد الأدوات الرئيسة للدولة والسلالة الحاكمة. وحسب فيلون الجبيلي، ونقلاً عن سانخونياتون (226) فإن الفينيقيين، وكما المصريين، عدّوا آلهة كبرى أولئك الذين اكتشفوا أشياء مفيدة للحياة، الذين أفادوا شعوبهم بطريقة ما، اعتبروهم مصدراً للخير والبركة، فعبدوهم كآلهة، وبنوا لهم بعد وفاتهم معابد، وأقاموا لهم نصباً ومسلات بأسمائهم، وقد عظمهم الفينيقيون كثيراً، وأقاموا أعياداً كبرى على شرفهم، وأطلقوا أسماء منتقاة من أسماء ملوكهم على عناصر الكون وعلى بعض الآلهة المعترف بها. ومن بين قوى الطبيعة عدّوا آلهة فقط الشمس والقمر والكواكب الأخرى والعناصر والأشياء المرتبطة بها. وهكذا أصبح لديهم بهذه الطريقة بعض الآلهة البشرية وبعض الآلهة غير البشرية (227).

لقد حل تدريجياً محل الآلهة الكثيرة لدى سكان الساحل السوري، ثالوث أعظم يضم كلاً من إيل الإله الأكبر، وبعل الذي هو السيد، وبعلة التي هي عشتروت، بالإضافة إلى إله شاب هو مبدأ الحياة والعمل يدعى في أوغاريت عليان وكانت له تسميات أخرى، إذ دعى ملقارت في

<sup>226</sup> كان كتاب أوزيب المتوفى عام 340م يتضمن مقتطفات من مؤلف فيلون الجبيلي الواقع في ثمانية مجلدات بعنوان فينيقيا أو تاريخ فينيقيا، ولم يكن أوزيب الوحيد من المؤرخين الذين اعتمدوا كتابات فيلون التاريخية، إذ أن عمله كان معروفاً وشائعاً في حينه، وكتابات فيلون نفسه عبارة عن ترجمة، وبعبارة أدق ترجمة وتحقيق لكتاب مؤرخ يدعى سانخونياتون أو سانخينتون (اسم شائع في الكتابات البونية وهو مركب ومخفف من ساكون يتن أي ساكون يعطي) عاش قبل حرب طروادة في مدينة بيروت (أو صيدا أو صور) رها في القرن السابع ق.م ورها في النصف الثاني من الألف الثاني ق.م. تلقى علومه عن كاهن الإله يو ويدعى هيرومبالوس، ولقيت كتاباته صدى حسناً لدى الملك أي بعلوس وحاشيته. فقام سانخونياتون بنسخ وجمع الكتابات الموجودة داخل المعابد ودونها باللغة الفينيقية. والقسم الأعظم عن كتاباته الدينية تتضمن نظرية الخلق ونشوء الكون، ونشوء الحيوان، والتضعية بالأطفال. انظر: أدزارد، 2004، 2006.

<sup>227</sup> مرعى، 1993، ص 28.

صور، وإشمون في صيدا، وأدونيس (228) في جبيل. وكان ملقارت وإشمون يرمز إليهما بشخص محارب منتصر أو بحار عظيم (229).

وحوالي القرن السابع ق.م أصبح مجمع الآلهة الفينيقي أكثر تعقيداً وتأرجح التأثير والنفوذ لبعض الآلهة فتزايد تأثير تانيت وبعل حمون، وأصبحت ذات شعبية عارمة في الغرب البوني. أما ملقارت فقد ارتبط بالتجارة الفينيقية وتوسعها في البحر المتوسط. ولكن؛ لم يعرف لملقارت أجداد أسلاف في الألف الثاني، وشخصيته والطقوس الدينية توثق فقط من الوقت الذي ربحت فيه صيدا السيادة على المدن الفينيقية. لقد كان إله الخصوبة، والبحر، وسكان صور، حيث دُعي بسيد صور، واسمه ملقارت يعنى سيد المدينة (ملك قرت)، وهذا يظهر أن أصول طقوسه ملقارت يعنى سيد المدينة (ملك قرت)، وهذا يظهر أن أصول طقوسه

229 مازىل، 1998، ص 33.

<sup>228</sup> أدونيس: إله من آلهة الخصوبة السورية، ورغم أنه سوري الأصل، لكن لم تعرف عبادته في سورية إلا في عصور متأخرة، ويعنى اسمه (أدون) السيد، و(أدوني) سيدي، ولحقت بالاسم النهاية اليونانية (س). أقدم الوثائق اليونانية التي تأتي على ذكره تعود للقرن الخامس ق.م، لكن الكتابات المكتشفة في سورية لا تذكره لا من قريب ولا من بعيد، ويعتقد أن السبب يعود لأنه لم يكن من الآلهة الرئيسة في سورية، لذلك لم تقدم الأضاحي باسمه، رغم أن عبادته كانت منتشرة بشكل أوسع في العالم القديم. تقول الأسطورة إن أدونيس ولد يوم مسير، في الجبال المنتصبة فوق جبيل في أفقا بالقرب من الينابيع المتفجرة من ذلك الشلال الكبير الذي مايزال يحمل اسمه، ويقال إنه ذهب للصيد رغم تحذيرات عشيقته أفروديت، وأصيب بجرح قاتل عندما هاجمه الخنزير البرى، ومزق فخذه، وظل دمه ينزف وهو ممدد على بساط من العشب الطرى، ثم تسرب دمه في الأزهار، وهكذا نبتت شقائق النعمان، وفي كل سنة تسبل مناه نهر أدونيس حمراء (دم أدونيس) لتصب في البحر. وكانت الأزهار الذابلة المصورة على الصحون والأواني (حدائق أدونس) ترمز لموت هذا الإله. وتتحدث الأسطورة عن الاحتفالات السنوية التي كانت تقام من أجل أدونيس في الصيف، والتي يكثر فيها البكاء والنحيب على فقدانه في كل من أثينا حوالي 415 ق.م والإسكندرية منذ عصر بطليموس الثاني، وفي جبيل حوالي القرن الثاني للميلاد، وفي أنطاكية حوالي 362ميلادي، ووصلت عبادته روما حوالي القرن الأول ق.م. وكانت ترافق طقوسه العهر الجنسي المقدس في جبيل حسب المؤرخ (لوسيان) في كتابه آلهة سورية الذي يجعل من قبرص موطن الأسطورة، فأدونيس ابن الملك كنيراس نشأ وترعرع وشب عن الطوق في قبرص، وتعرف على ملكتها بالتي (بعلة)، وفي رواية أخرى يتعرف على عشتار (أفروديت) التي تقع في غرامه، وتصفه الرواية بالصياد أو الراعي، فتثير في ذلك غيرة زوجها أريس الذي يتخذ شكل الخنزير ويقتل عشيق زوجته.

كانت ذات جذور مدنية واضحة. لقد مثل الإله قوة السلالة الملكية واحتفظ بشخصياته الإنسانية، كما نسب إليه تأسيس المدن والمستعمرات، وهناك بعض الأساطير التي تشير له كصياد (230).

يعد كل إله من مجمع الآلهة في كل مدينة إلهاً حامياً للمدينة، ويمثل الشكل الأنثوي مجالاً للخصوبة بمفهومها الواسع، أما الإله الشاب فيمكن أن يعد كابن للربة. ونلاحظ في عائلات الآلهة هذه استمرارية تأثير التقاليد القديمة، إلا أن الملمح الجديد يتمثل في نوع من عدم تحديد وظيفة لكل إله، وهذا ربا يشير إلى وجود حالة من التطور في العقيدة الدينية من تعدد الآلهة نحوشيء من التوحيد الذي لا ينكر الآلهة الأخرى. فلم يعد هناك آلهة محددة المعالم بدقة تنفصل مجالاتها عن بعضها بوضوح. ومن أهم الآلهة الفينيقية:

#### 1\_ ملقارت ورشف

يتكون اسم هذا الإله من: ملك بمعنى الملك، وقرت هي القرية أو المدينة، وهو يشير للسيد الأعلى، لكن ارتباطه بالقرية المدينة يظهر احتمال وجود خصائص تحت أرضية لهذا الإله إذا ما كان معنى كلمة قرت، العالم السفلي أو المدينة المستقر تحت سطح الأرض، كما يعتقد بعض الباحثين.

ارتبط اسم ملقارت مبدئياً بصور، فقد ظهرت عبادته فجأة في القرن العاشر ق.م في احتفالات كانت تجري بحضور الملك، وقد عرفت مقاربته مع هيراقليس عند الإغريق منذ وقت مبكر، وفي أحد التفاسير الميثولوجية هو ابن زيوس/زوث وأستريا (عشترت). وفي تفسير آخر عند فيلون الجبيلي هو حدد دمروس (من نسل أورانوس)(231). وحسب

<sup>230</sup> Aubet, 1999, p. 128.

<sup>231</sup> فرزات، 1992، ص 49.

روايات الإغريق، فقد كان ملقارت يظهر بشكل سنوي أو دوري في مدينة صور وعدد من الأمكنة. ونرى ذكراً تصويرياً له وهو يرفع الفأس بيده، على منحوتة النيرب الحجرية التي يظن أن ملك دمشق برحدد، هو الذي أقامها (22).



الشكل رقم (22) رأس تمثال ملقارت (عمريت)

كان ملقارت من أهم آلهة الفينيقيين مع أدونيس إلا أن ارتباطه بالقدرة على الشفاء ليست بالواضحة دوماً، رغم أنه ارتبط مع إله الشفاء شادرابا في عمريت كُرِّس له هناك المعبد النبع، وكان على شكل بركة كبيرة يتوسطها مزار. انطلق ملقارت في تأسيس المستعمرات من صور، وانتشر في قبرص ومنطقة البحر المتوسط وشمالي أفريقيا، لكن المشكلة المرتبطة بهذا الإله تتجسد في وصف شخصيته، ومن المهم في هذا

الصدد دلالة اسمه، ملك وقرت، حيث إن قرت ليست المدينة؛ أي صور، بل العالم السفلي أيضاً. وتستند علاقة ملقارت بالعالم السفلي من خلال مساواته بهيراقليس (هرقل)، ولا تعود بالضرورة السمات الشمسية التي يظهرها ملقارت نقيضاً لذلك. لأنه من المعروف أيضاً، في أوغاريت أو بلاد الرافدين، تلك التقاليد التي تربط بين إله الشمس والعالم السفلي، عندما يعود في الليل عبر العالم السفلي إلى نقطة بزوغه من الشرق. إن الشخصية التي تقيم الارتباط لملقارت مع العالم السفلي، هي ملك «ميلكو» وجاءت في النصوص «ملكوم» (233).

232 GI, 2000, p. 192. 233 Hutter, 1995, pp. 128-136. وبسبب سيادة صور وتفوقها، عُدَّ ملقارت إلهاً رئيساً للفينيقيين عموماً، خاصة قرطاج المدينة الشقيقة لصور، وكان من الشائع أن يُدعى بعل ملقارت. وكان ملقارت في الأصل إلها شمسياً، لكنه اكتسب أيضاً صفات بحرية، حين راح الفينيقيون يطورون اهتماماتهم الملاحية. وما يشير إلى أهميته في قرطاجة (التي واظبت سنوات طويلة على إرسال الالتزامات والأموال إلى مزار ملقارت في صور)، عدد الأسماء التي تحتوي في جزئها الثاني على اسم ملقارت، مثل هاملقار، وبوملقار التي شاعت هناك

وقد جاء ذكر ملقارت في المعاهدة التي وقعها الملك الآشوري أسرحدون مع ملك صور، حيث ظهر بين عدد من الآلهة التي تم القسم بها (235).

يطلعنا يوسيفوس فلافيوس على نبأ مفاده؛ أن ملك صور حيرام شيّد معبداً لملقارت هيراكليس/هرقل ولعشتروت أفروديت، وكان أول ملك يحتفل في شهر بريتيوس (آذار - نيسان) ببعث الحياة في الإله. يستخلص من هذه المعلومة ومن غيرها من الأخبار الأخرى، أن ملقارت يعني كإله يحوت ويحيا ثانية. فتبعاً لمرويات الأساطير تعرض ملقارت للموت أثناء رحلته إلى ليبيا (يعترضه تيفون ويقتله)، ثم يعود للحياة عندما يشم رائحة طيور السُمُّنْ (أو الحمام) المشوي (236). ويمكن أن يستنتج مبدئياً من ملاحظات أخرى، أن ملقارت وجد الموت من خلال النار، حيث جسدت ملاحظات أخرى، أن ملقارت وجد الموت من خلال النار، حيث جسدت منه النادية في العبادة من خلال حرق عروس سنوياً. وكانت تضرم النار ملستمرار على المذبح، حيث تبين قوة الشعلة والحريق المرتبط بها، أن ملقارت وصل إلى درجة التطابق مع الإله الأوغاريتي رشف (كلمة رشف

<sup>234</sup> دونالد، 2007، ص 112.

<sup>235</sup> GI, 2000, p. 192.

<sup>236</sup> وهذا ما دعى الباحثين للاعتقاد أن ملقارت كان واحداً من آلهة الخصب والنبات، يموت ويحيا في فصول معينة من السنة.

تعني: الحريق أو الشعلة)، وقد كان هذا الإله في أوغاريت هو القادر على جلب الحريق والأوبئة، ومكن لذلك أن تتحدد علاقاته مع العالم السفلي أيضاً. ويتضح ارتباطه مع ملقارت أيضاً من خلال الاسم المزدوج «رشف ملقارت» (237).

كان رشف من الآلهة الفينيقية الشرقية المهمة، وكان إلها للبرق والنور، ويوازي أبولو، لكنه يختلف اختلافاً واضحاً عن حدد وتيشوب السوريين الشماليين. ولقد عبد رشف أيضاً في قرطاج في معبد لأبولو كما تقول النصوص القديمة، حيث كان يقع بين الموانئ وبيرسا (238).

## 2 ـ أشمون

اشتهر في صيدا بصيغة بعل صيدون وذلك في القرن الخامس ق.م. فالملك أشمن/أشمون عزر = (أشمون ساعد) يقول عن نفسه وعن أمه التي يدعوها كاهنة عشترت: "نحن من بني بيت أشمون الأمير المقدس عند نبع في الجبل، وأقمنا له في السموات العلى".

وقد جاءت معظم النقوش التي تتحدث عن أشمون من التنقيبات التي أجريت في معبد أقامته الأسرة المالكة تعظيماً له. وهو في الديانة الفينيقية مثل ملقارت وأدونيس، عوت ويرجع إلى الحياة. وقد انتقلت أخباره إلى المصادر الهيلينية، حيث ترجعه إلى أصول فينيقية من صيدا، ويتم وصف بأسكليبيوس الفينيقي، الذي يتحدر من الشمس ومن أم خالدة، وله القدرة على الشفاء من الأمراض. ونهاية قصته كقصة أدونيس في مصرعه وموته وبعثه، وترقى به المصادر إلى مرتبة إله لا يحوت (239). لقد كان إشمون الخاص بصيدا إلها للعالم السفلي، وكان أيضاً يشرف على الصحة والشفاء، شأن اسكليبيوس. وكانت أسطورة الخصب الأرضي والحصاد شائعة في كل مكان من الشرق الأدنى، فهي معروفة في الأرضي والحصاد شائعة في كل مكان من الشرق الأدنى، فهي معروفة في

<sup>237</sup> Hutter, 1995, pp. 128-136.

<sup>238</sup> دونالد، 2007، ص 113. 239 فرزات، 1992، ص 49.

الأدب على أنها أسطورة فينوس وأدونيس، أو عشتروت وإشمون، بحسب الاسمين الفينيقيين التقليديين، واللذين ظهرا في بابل على أنهما عشتار وقهوز، وفي مصر على أنهما إزيس وأوزيريوس (240).

#### 3 \_ بعلشمين

يتجلى تأثير القيم الدينية لدى سكان الساحل الفينيقي بما رواه عنهم فيلون الجبيلي: "عندما كان يحدث جدب كانوا يرفعون أيديهم إلى السماء باتجاه الشمس. حيث عدّوا سيد السماء الإله الوحيد ودعوه بعلشمين الذي كان يعني سيد السماء للفينيقيين وزيوس للإغريق» (241). ونجد في كلامه إشارة واضحة لما يمكن أن يكون الاعتقاد بوحدانية الإله سيد السماء المتجلية قدرته بالشمس والقمر وظواهر الطبيعة جميعها (242).

#### 4 ـ عشترت (تانیت)

لقد أصبحت وظائف وصفات كل إلهة أنثى، مثل بعلات وعشتروت وتانيت أو عناة، متبادلة فيما بينهن، وانصهرن أكثر على الدوام، ولم يعد يشكل الاسم في نهاية المطاف سمة للتمييز (243). أي أنها كانت أسماء وصفات مختلفة لنفس الإلهة التي في الواقع لم تكن على اتساع فينيقية، سوى إلهة واحدة، هي عشتروت إلهة الخصب والإلهة الأم، والتي عرفت في الغرب القرطاجي باسم تانيت. ومع أن الاسمين يشيران إلى الإلهة ذاتها، فإن من الغريب أن أسماء أشخاص مثل بودعشتروت وعبد عشتروت كانت شائعة، في حين أن قلة من الأسماء هي التي كانت تحمل اسم تانيت، على الرغم من غلبة هذا الاسم على الإلهة. وبالمثل فإن اسم تانيت لم يكن موجوداً كما يبدو كاسم للإلهة في الشرق، في المراحل

<sup>240</sup> دونالد، 2007، ص 113.

<sup>241</sup> مرعى، 1993، ص 31.

<sup>242</sup> فرزات، 1992، ص 49.

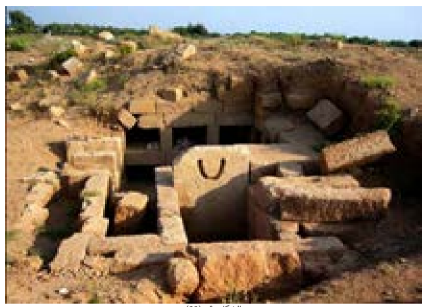
القديمة على الأقل. وكانت عشتروت بوصفها إلهة الخصب تقابل عشتار وأفروديت، غير أنها كانت أشد تعدداً منهما في مزاياها، فقد تغلبت لديها مزايا الملكة والزوجة على مزايا الخصب، واسمها الثابت في النقوش هو تانيت بيني - بعل (تانيت وجه البعل)، حيث دارت نقاشات حادة حول هذا الاسم. فبعضهم يعتقد أنه صورة أو وجهاً من صور بعل أو وجوهه، في حين يعتقد بعضهم الآخر، أن اسم تانيت هو اسم محلي مواز للاسم اليوناني بروسو بون ثيو (وجه الإله). لكن هذه الإلهات مهما تعددت أسماؤهن وتباينت، لم تكن الواحدة منهن تختلف كثيراً عن الأخريات في الجوهر، ويمكننا أن ننظر إليهن جميعاً باعتبارهن تجليات مختلفة للإلهة الأنثى الأساسية لدى الفينيقيين (244).

من الآثار التي تلقي الضوء على الشعائر الفينيقية المتعلقة بعشتروت، تمثال صغير من المرمر يتضح من أسلوبه الفني أنه مشرقيًّ من القرن السابع أو السادس ق.م. غير أن القبر الذي وجد فيه ربا لا يعود إلى أكثر من القرن الرابع. (الشكل23).

في هذا التمثال تبدو عشتروت متربعة على عرش يحيط بها كائنان مجنحان من كل جهة، وهي تحمل طاسة كبيرة تمدها تحت ثدييها مفتوحي الحلمة، من الواضح أن هذا التمثال كان يستخدم في اجتراح المعجزات أو استحداثها، حيث كان يمكن للحليب في وقت محدد من طقس العبادة أن يجري في الأثداء إلى الطاسة من فراغ يملأ عن طريق الرأس، وإلى أن تجري المعجزة؛ كان الثقبان يُسدان بالشمع أو أي مادة أخرى، يمكن أن تزال بالتسخين اللطيف (245). وهذا الطقس يذكرنا بعبادة إلهة البنبوع في مارى، العائدة لعصر البرونز الوسيط، حيث تجسدت

<sup>244</sup> دونالد، 2007، ص 114.

<sup>245</sup> دونالد، 2007، ص 122.



الشكل رقم (23) قبور فينيقية من عمريت

بتمثال وهي تحمل بيديها إناءً تفيض منه المياه يوم الاحتفال عن طريق ثقب من داخل التمثال، ويجري وصله من خزان ماء يوضع في أعلى المعبد، كل ذلك في إشارة إلى قدرة هذه الإلهة على بعث الحياة.

## 5 ـ بعل حمون

يعني الاسم بعل حمون رب مذبح البخور، وذلك انطلاقاً من كون البخور يشكّل التقدمة الرئيسة على مذبحه، والباحثون المحدثون يعرفونه بإيل لا بالإله بعل، مثلما تعرف زوجته تانيت/عشيرة. ونجده إلها رئيساً في الغرب الفينيقي، وتواجد أيضاً في كثير من المعمّرات الغربية الأخرى. وكان هذا الإله القرطاجي أيام السيطرة الرومانية وعظمة روما، يقابل ساتورن (كرونوس)، الذي ذكر أنه كان له معبداً في قرطاج، ولعله قبل ذلك كان يقابل زيوس أيضاً (والد هرقل علياً ملقارت) (246).

<sup>246</sup> السواح، 2006، ص 79.

وهناك كثير من الأنصاب الحجرية الفينيقية الغربية الموقوفة لبعل حمون وتانيت الملقبة (بيني - بعل) معاً، حيث يظهر بعل حمون على أنه الأقل شأناً بين الإثنين. غير أنه يظهر أيضاً على بعض الأنصاب الحجرية وحيداً، وكانت له مقاماته الخاصة كما في جبل بوقرنين مثلاً، ذلك الجبل الذي يطل على قرطاج عبر الخليج. ولعل بعل حمون كان يمثل نوعاً من التداخل بين بعل الفينيقي الشرقي والإله الأفريقي (ليبي) المشابه لزيوس آمون في واحة سيوة. وبعل حمون لا يمكن أن يكون آمون وحده، وقد كتب اسمه بحروف اللغة الفينيقية، وذلك على الرغم من أنه غالباً ما كان يصور مثله بقرون كبش ولحية (ك.

ولا بد أن نذكر هنا أن تلك الأشكال المتباينة والمحلية لبعل والتي جاء ذكرها في النصوص مثل بعل سافون وبعل حمون وبعل مالاج وبعل أدير أو بعل لبنان وبعل أيبثيتيونEpitheton إنما هي تقديس للسيد الأعلى بعل الذي يحتل المرتبة الأولى في مجمع الآلهة (248). وقد يشير هذا الكلام إلى أن الأسماء المحلية للآلهة لاتعني وجود فروقات بينها بل هي آلهة واحدة بصفات محلية مختلفة.

إن أساء أرباب بعينهم يمكن أن تكون ألقاباً كما هو الحال في أوغاريت، إن بعل مثل إيل يمكن أن يكون كلاهما لقبان بمعنى سيد، كما يمكن أن يكون إلها معيناً خصص فيما بعد بالإضافة إلى اسمه، مثل بعل صفون، وبعل لبنان وبعل أدر (أي القوي ومنه جاء اسم شهر آذار) وهو معروف في القرن الخامس ق.م في جبيل، ثم انتقلت عبادته إلى قرطاجة، والمغرب، وبعل مرقود، سيد الرقص - ربا كان سيداً شافياً، وبعل حمون، سيد الأمانوس في شمال سورية، وأضحى فيما بعد معبوداً شعبياً في قرطاجة والمغرب، وبعل صور وبعل صيدا وبعل المجن (مجنيم

<sup>247</sup> دونالد، 2007، ص 113.

جمع مجن)، ويظن أنه رشف، وهناك أيضاً بعل بقعة (بعل البقاع). وكما يتضح من المصادر، كان الأرباب عيلون غالباً إلى مكان يكون على الأرجح مؤشراً على ظاهرة طبيعية، كأعالي الجبال أو النبع العظيم. وهكذا جاءت تسمية بعل بالإضافة إلى الأمانوس وصفون لبنان والكرمل. أما الآلهة الفلكية الممثلة للكواكب، فقد ذكرت في مجامع الأرباب الفينيقية، لكنها لم تذكر بكثرة كما هو الشأن في أوغاريت (249).

### الآلهة والمدن الفينيقية

لقد كان لكل مدينة آلهتها الخاصة بها، منها الآلهة التي سلف ذكرها، ومنها ما قد يحمل اسماً مختلفاً، ويمكن أن نرى تجسيداً للآلهة الفينيقية. بشكل عام، في مواقع مثل جبيل: حيث عُبدَ فيها إيل، واحتلت بعلات جبيل «سيدة جبيل» مكاناً مركزياً في المدينة التي كان لها فيها تقاليد قديمة تجاوزت حماية المدينة والسلالة الملكية (250)، فإليها كان الناس يتضرعون، بحسب النقوش الكتابية الأقدم في جبيل، لتهبهم البركة والحياة المديدة (151). وقد سادت المدينة بالاشتراك مع قرينها الإله بعل شمين. ويبرز اسم أدونيس في جبيل وهو مثال على تهلن معبود سوري أصيل، هو أدن/أدوني، وهو يعني سيد وسيدي. ولم يظهر اسم أدونيس أصيل، هو أدن/أدوني، وهو يعني سيد وسيدي. ولم يظهر اسم أدونيس أما علم بهذا الشكل مطلقاً في أي نقش فينيقي. ولكن قصته معروفة تماماً من المصادر اليونانية واللاتينية، كولد جميل ولد سفاحاً، تنازعت عليه الربتان أفروديت وبرسفونة، وقتله خنزير بري بينما كان يصيد، وأضحى مصرعه موضوعاً لطقوس حداد خاصة، كانت تنظم في جبيل (252).

249 فرزات، 1992، ص 48.

250 Aubet, 1999, p. 126. 251 Hutter, 1995, pp. 128-136.

252 فرزات، 1992، ص 48.

أُشير لهذا الإله بصيغة دا- مو DA.MU في رسائل العمارنة. وفي حقيقة الأمر لا يوجد مواز دقيق، ولا تفاصيل حوله في الأسطورة الإغريقية، لكنه ارتبط بزيوس الذي نحا منحاه في الموت لأربعة أشهر في العالم الأسفل، وقضاء ما تبقى من السنة مع أفروديت (253).

وفي صيدا (صيدون)، نجد بعل في المكانة الأولى، وإلى جانبه عشتروت مع اللقب شم بعل أي اسم بعل وإشمون، الإله الفتى. وفي النقوش الكتابية من صيدا (القرن الخامس ق.م)، وصفت الآلهة الثلاثة الصيداوية في نقش الملك اشمو نازار «أنا اشمو نازار ملك الصيداويين ابن الملك تابنيت وأمي أما شتارت، الفارسة عشتروت سيدتنا.. كنا من بنى معبد الآلهة والمعبد من أجل عشتروت في دائرة صيدا البحرية ونقلناها إليه، هناك، بالأعلى كنا نحن من أمر ببناء معبد من أجل إشمون، والأمير المقدس للنبع النزاز على الجبل ونقلناه، هناك بالأعلى، كنا نحن أيضاً بناة المعبد من أجل آلهة الصيدونيين، في دائرة صيدا البحرية، ومعبد من أجل بعل صيدا، ومعبد من أجل عشتروت - اسم بعل» (254).

وفي صور، كان الإله الرئيس هو ملقارت الفتى الشاب سيد وحامي المدينة، ورمز المؤسسة الملكية، ومؤسس المستعمرات. أما عشتروت وبعل شمين فقد لعبوا دوراً داعماً مع بعل حمون (255). وتسجل الحوليات الصورية أن الملك أحيرام بنى معابد لملقارت ولعشترت في القرن العاشر وكان أول من احتفل بقيامته. ويتناول الباحثون بعامة موضوع بعث الإله بوصفه دليلاً على موت الإله وقيامته. وملقارت مثله مثل الآلهة الأخرى يموت ويقوم (256). وفي الاتفاق الذي تم بين اسرحدون وبعل صور،

256 فرزات، 1992، ص 54.

<sup>253</sup> Beinkowski, 2000, p. 40.

<sup>254</sup> Hutter, 1995, pp. 128-136.

<sup>255</sup> Aubet, 1999, p. 129.

أتى في الطليعة ملقارت وهو يتطابق بنيوياً في مكانته وإيل جبيل وبعل صيدا، وهناك ملامح واضحة في جوهره مع أدونيس وتأتي إلى جانبه مرة ثانية عشتروت، في حين لم يكن الإله الثالث واضحاً تماماً ما لكن ملقارت كان على الأرجح رب البيت المالك كما يوحي بذلك أحد النصوص أكثر مما يحتمل أن يكون رب المدينة (258).

أما في بيروت، فقد كانت بعلات الأنثى هي رئيس الآلهة هناك (259). بينما ظهر في قبرص كل من ملقارت - إشمون، كمؤسسين لمملكة كيتيون، التي كانت تسك العملة وعليها صورة ملقارت في القرن الخامس ق.م. (100).



الشكل رقم (24) دمى طينية تمثل آلهة من صور

257 Hutter, 1995, pp. 128-136.

258 فرزات، 1992، ص 47.

259 Aubet, 1999, p. 127. 260 Aubet, 1999, p. 129.

## الفصل الرابع: آلهـة الآراميـين

حينها استقر الآراميون في الحواض، اتخذوا بشكل عام الآلهة التي كانت تعبد في المناطق التي سكنوها كآلهة بلاد ما بين النهرين والآلهة الكنعانية والفينيقية (261)، كما تداخلت ثقافتهم وعباداتهم مع السكان الذين أطلق عليهم الباحثون اسم الحثيين والحوريين. وقد قدمت بعض النصوص عدداً من الإشارات للآلهة والمعابد والكهنة الآراميين، كما وردت في أسماء الأعلام الآرامية المركبة، الكثير من الإشارات التي يمكن أن يستنتج منها أسماء الآلهة التي عبدت في كل منطقة على حدة، والآلهة الرئيسة التي كانت تعبد في كل المدن، والتي منها:

#### 1 ـ حـدد

جاء ذكره بأكثر من صيغة؛ منها أدد وأدو وحدو وهدد، ويعني ال»أحد» أو الواحد، ورجما الهدّ بمعنى مطلق الرعد، وهو إله الطقس والعواصف والغيوم الممطرة، الذي تبوأ دوراً كبيراً عندما كانت البشرية تعتمد إلى حد كبير على الهطولات المطرية في بقاء السكان القاطنين. لذلك نجد تبجيله بشكل خاص في بقاع العالم القديم الذي ترتوي حقوله بصورة رئيسية أو شاملة بمياه المطر. وسهول شمال سورية المحيطة بحلب هي واحدة من هذه المناطق، إنها منطقة ذات زراعة بعلية واستيطان كثيف

<sup>261</sup> سومر، 2007، ص 133.

نسبياً، وهذه الحقيقة تشهد عليها النصوص المسمارية من محفوظات إبلا في منتصف الألف الثالث ق.م. إن كمية التهطال التي كانت كافية لقيام زراعة دائمة وخصوبة الترب الضاربة إلى الحمرة أيضاً جعلا من شمال سورية أحد أهم المناطق الزراعية في الشرق الأدنى، لذا لم يكن من قبيل الصدفة أن أصبحت سورية الشمالية أيضاً إحدى المناطق المركزية لتجيل إله الطقس (262).

إن تمثيل إله الطقس بأي دور من الأدوار يتغير ويتعرض للتبديل على الدوام، وقد أضحت هذه الظاهرة أمراً مألوفاً في تاريخ منطقتنا، إذ كثيراً ما نرى أن رمز إله ما قد دل على إله آخر، أو أنه استعمل لعدة آلهة في آن واحد (263). وقد أطلق على حدد اسم بعل، رغم أن هذا اللقب لم يقتصر على إله الطقس فقط في سورية بل شمل آلهة أخرى. كما حمل لقب رامون، ورامانو وهو معروف بهذا الاسم في النصوص الآشورية أيضاً، ويعني المزمجر كالرعد وهذا ما يتناسب وإله الطقس (264).

عُبدَ حدد في جميع «دول» المدن الآرامية، وظهر زعيماً لمجمع الآلهة الآرامي في سورية والجنوب الشرقي لبلاد الرافدين. ويبدو أن السوريين أعطوا اسم حدد للإله اللذي يأتي بالمرتبة الأولى من حيث التبجيل والتوقير. وهو الأقوى والأعظم من بين كل الآلهة، واقترن ذكره مع الإلهة عترغاتيس، وعدوا هذين الإلهين القوة العظمى فوق كل شيء. ويبدو أنه يدين بالمنزلة والمكانة التي حظي بها خلال هذه المرحلة في بعض المناطق، للأقوام المشرقية القديمة التي اعتادت على عبادته في عدد من المراكز الدينية المهمة مثل حلب. وقد تم التحقق والتثبت من عبادته في شمال سورية من خلال نصوص إبلا والتي تذكر اسمه حدا «أدًا» كما

<sup>262</sup> كلينغل، 1988، ص 311.

<sup>263</sup> أبو عساف، 1966، ص 85.

تذكر حدد حلب «أدّا خلم» (265). وخلم اسم مكان لا بد أن يتطابق مع حلب فالحرفان "ب" و "م" يقبلان التبادل، وكان اسم قرينته خا - أبات HA-ABATU والحرف الصامت « ل L" لا يكتب أحياناً في الإبلائية وعليه فإن خابات (خبت لاحقاً) تعنى خلبيت (مؤنث خلب). (الشكل25).

وخلال القرن الرابع والعشرين كانت خلب واحدة من أهم الأماكن المقدسة في مملكة إبلا. وفي النصف الأول من الألف الثاني قبل الميلاد

ارتبط مصير حلب مصير إله طقسها، فها هو ياريم ليم ملك حلب (في العقود الأولى من القرن الثامن عشر ق.م) يُعلم ملك "در" (النص A1314): «لقد أنقذت مدينة بابل بفضل جيوش الإله أدّو إله ياريم ليم، ووهبت الحياة لك ولمدينتك».

ومن خلال أحد النصوص في ماري يظهر أن هذا الإله كان يعبد هناك حيث يقدم زمري ليم النذور والأضاحي ولاءً له ويشير فيه للعام الذي قدم فيه تثاله «لحدّا» الحلبي (266). إن هذا الوضع يختلف في بابل حيث يُعَدُّ غياب حدد من المفردات الكلدانية ومن لغة القبائل الآرامية فيها أمراً ملفتاً للنظر، كما أنه لم يظهر في نقوش أي حاكم، ومن



الشكل رقم (25) منحوتة تمثل الإله حدد (حلب)

265 Lipinski, 2000, p. 626.

266 أركى، 1999، ص291.

هنا يتضح لنا بأنه لم يكن من الآلهة السائدة عند البدو الرحل الآراميين وأنصاف البدو. ويُعدُّ حدد نظير الإله أدد عند البابليين والآشوريين، كما يماثل في وظائفه الإله الأكبر عند الحثيين والحوريين.. ولأنه إله السماء قبل كل شيء عُدَّ فيما بعد نظيراً لإله الشمس، وكان يصور ممسكاً بالبرق في إحدى يديه وبفأس في الأخرى، وواقفاً على ظهر ثور، وهو حيوانه المقدس. وقد دخل دنيا اليونان والرومان على أنه إله الشمس، فاعتبروه زيوس وجوبيتر وجوبيتر.

خلال الفترة الفاصلة بين العصر البرونزي وعصر الحديد، لم يستمر تبجيـل إلـه الطقـس بعـل، لكنـه اكتسـب بعـداً جديـداً كإلـه شـائع نوعـاً ما، ذي كفاءة عالية، استطاع أن يجذب المتعبدين من منطقة أوسع من تلك التي كان الناس يعبدون الجانب الخاص بإله الطقس. وأدى هذا التطور إلى ضرورة ابتكار مزيد من التجليات، ولرما في هذا السياق استطاع بعل سابون (الصفن) أيضاً أن ينال اهتماماً خاصاً. فقد عثر في مواقع الآراميين واللوفيين على شواهد كتابية ونحتية تدل على استمرار تبجيل بعل أو حدد، كما كان يدعى آنذاك في النقوش الآرامية بصفة خاصة. وقد اكتشفت المسلات التي تصور الإله بعل/حدد في عدة مواقع في سورية وشمالي بلاد الرافدين. وفي نقش آشوري من عهد الملك تيغلات - بليسرالثالث (القرن الثامن) تم تصوير عملية نقل الآلهة، ومن بينها إله الطقس بعد عملية عسكرية ناجعة على سورية. وتشير الحوليات الآشورية أيضاً إلى بعل صفُّن/بعلى سابون باعتباره اسماً جغرافياً، ويأتي من نفس الفترة تقريباً دليل على تبجيل بعل بوصفه بعل صفن من العهد القديم، وقد جلب التوسع التجاري الفينيقي المنطلق من مدن الساحل السوري، ثم من قرطاجة أيضاً ديانة بعل صفن إلى مناطق 267 موسكاتي، 1986، ص183، 184. الديانة السورية القديمة

المتوسط الغربية (268).

نجد في نقوش زنجرلي/شمأل (269) الكثير من الدلائل على المكانة الرئيسة لحدد، ومنها الشاهدة التي أقامها برراكب لوالده التي تصور مجمع آلهة شمأل، ويظهر فيها حدد عدة مرات متربعاً عرش هذا المجمع الدننى بشكل لا منازع له فه:

"حدد، إيل، رشف، راكب إيل، شمش

حدد، إيل، راكب إيل، شمش، أرق، رشف

حدد، إيل، راكب إيل، شمش

حدد، إيل، راكب إيل، سيد السلالة، شمش وسائر أرباب يأدي»(270).

تشير المعاهدات الموقعة بين الحكام الآراميين إلى الدور الفعال الذي كانت تلعبه الآلهة في الحياة اليومية، حيث أن الآلهة مدعوون دائماً ليشهدوا على توقيع المعاهدات، ولتحل لعناتهم السماوية على أي انتهاك لمضمونها. فقد عقد متع إيل ملك بيت أجوشي معاهدة مع آشور نراري الخامس (754 ـ 745 ق.م) نجد فيها الملك الآشوري يدعو الآلهة أن تلعن متع إيل إذا ما أخل بشروط المعاهدة. وذكر كل من سن وحدد بشكل خاص (271).

وفي نقش السفيرة (شرقي حلب) نجد معاهدة رسمية بين ملك كتك

270 Kreuzer, 1995, p. 101-115.

271 تيكسيدور، 2007، ص 135.

<sup>268</sup> كلينغل، 1999، ص 314.

<sup>269</sup> يعني اسم زنجرلي (باللغة التركية)، ذات السلاسل الحديدية، وتعني كلمة هيوك؛ التل، فيكون تل السلاسل الحديدية. وهو يقع في محافظة عينتاب ضمن وادي خصيب على السفوح الشرقية لجبال الأمانوس حوالي 110 كم شمال أنطاكية و60 كم جنوب جبال طوروس، وهو مدينة يأدي أو شمأل (الشمال) التي عُرفت ببيت جباري التي ذاع صيتها خلال عصر الحديد سيما بين 1000 و 725 ق.م قبل أن تفقد سيادتها علي يد المملكة الأشورية الحديثة. تنقب في الموقع منذ عدة سنوات بعثة أمانية بإدارة فان لوشان بين 1888 و 1902م، حيث تم الكشف عن الكثير من المنشآت التحصينية والمعابد والقصور وبعض النقوش الكتابية الآرامية، وقد عَيزت المدينة بطابعها الثقافي المختلط الآرامي والحي/اللوفي.

وملك أرفاد (272) يرد فيها ذكر عدد من الآلهة: "أمام مردوخ (273) وزربانيد وأمام نابو (274) وتشمت... وأمام نركال ولايس، وأمام شمش ووير، وأمام سين نيكال (إله وإلهة القمر) (275) ، وأمام نكار وكديعة، وأمام حدد حلب وأمام كل إلهة روحبا، وأمام سيبيتي وأمام إيل وعليون وأمام السماء والأرض والينابيع وأمام النهار والليل». ويلاحظ أن كل أسماء الآلهة التي جاءت في هذه المعاهدة معروفة ما خلا اسمين: نكار وكديعة الزوجين، وتأتي في المقدمة آلهة ما بين النهرين الكبرى زوجاً زوجاً، ثم يأتي حدد حلب الذي كان معبده قريباً من هناك ثم سيبيتي (الإله سبعة)، ويليه إيل وعليون إلهة كنعان الكبرى، وفي ختام اللائحة تأتي السماء والأرض والينابيع ثم النهار والليل، حقائق الكون المادي المؤلهة. وقد يكون ذلك تحت التأثير الحثي. وتعكس اللائحة صورة الأوساط المختلفة التي احتك بها الآراميون (276).

<sup>272</sup> أرفاد: مدينة قديمة يعتقد أنها تقع في تل رفعت 35 كم شمالي غرب حلب على طريق عفرين، نقبت في الموقع بعثة تشيكوسلوفاكية، ثم بعثة بريطانية خلال الستينيات من القرن الماضي، كشفت الكثير من المنشآت واللقى الأثرية العائدة لعصر الحديد.

<sup>273</sup> كانَّ اسم مردوخ في الأصلُ السومري (أمار- أوتوك) ويعني عجل إله الشمس الفتي، ثم شاع اسمه المعروف مردوخ. ويفسر اسمه (مار - دوكو) على أنه ابن الإله دوكو. ويعود صعوده لقمة الهرم الإلهي في المجمع البابلي لأسباب سياسية محضة. انظر: أدزارد، 2004.

<sup>274</sup> نبو: إلـه أكادي ظهر بداية على شكل نبيـوم، ثم تحـول لنابـو، وهـو ابـن مـردوخ والإلهة صربنيتـو (الفضـة اللامعـة)، مـن صفاتـه أنـه كان إلـه الكتابـة، وحامـي حمـى الأدبـاء، والمدافـع عنهـم. وبهـذا يكـون قـد اكتسـب صفـة الحكمـة، وتحـول مـن إلـه محـلي صغـير إلى إلـه كـوني. ظلـت عبادتـه قائمـة حتى العـصر السـلوقي، ووصلـت إلى تدمـر. يرمـز لـه بالقلـم، وبصفتـه كاتبـاً فإنـه كان يحتفـظ بألـواح القـدر، وهـذا يعنـي أنـه كان يتحكم كإلـه رئيس بمقـدرات الكـون، فانتـزع بذلـك أسـماء مـردوخ الحسنى في المدائح الإلهيـة، ووصـف في أحـد أناشـيد العـصر الآشـوري بمفجـر الينابيـع، ومانـح الخصـب والنمـو للمزروعـات، وهـذه مـن صفـات الإلـه إنـكي إلـه الحكمـة والميـاه العذبـة، وربمـا كان يمثـل اتجاهـاً جديـاً في تكويـن الديانـة التوحيديـة منـذ القـرن الثامـن ق.م، حيـث تذكـر كتابـة عـلى أحـد التماثيـل في نهايـة النص»أثـق بنابـو ولا أثـق بغـيره مـن الآلهـة «. انظـر: أدزارد، 2004.

<sup>275</sup> نيكًال: إلهة سومرية، ظهر اسمها في بلاد الرافدين على شكل نينجال، ويعني السيدة الكبيرة، وهي زوجة إله القمر السومري نانـا؛ والأكادي سن؛ وأم إلـه الشمس. انتقلت عبادتها لسورية منذ نهاية الألف الثالث، وأصبحت تعرف بنيكًال، وقد ذكرت في نصوص أوغاريت ضمن قصيدة مديح عندما تم تزويجها من إلـه القمر (يرخ)، كما ورد اسم الإلهة مركباً على شكل (نيكال- إب) مرتين، ويفسر القسم الثاني أنـه مشتق من الأصل الأكادي (إينـو) ويعني الخصب. انظـر: أدزارد، 2004، ص248.

في زنجرلي (شمأل) أيضاً، يظهر حدد وهو يعطى لينموا الأول صولجان وراثة العرش. هذه الوظيفة لحدد رما ترتبط مؤهلات حدد الملك، التي وجدت في الأسماء الآشورية الحديثة في مجموعة «أدد مبلكي» وفي اسم «إم ملكي مـو» في نيبور الاخمينية، وتعني حدد الملك المعطي (277). وقد احتل إله الطقس وبجلاء المكانة الأولى ضمن مجمع الآلهة سواء في النقوش الكتابية الآرامية أو اللوفية. وقد أطلقت عليه تسمية (تارخونت/ تارخونزا) في النصوص اللوفية، إلا أنه لا بد وأن يؤخذ في الاعتبار تداخل في تكوينات محلية كثيرة: أشهرها شكل التجلي لإله الطقس في حلب، الـذى تمتع بتقديس تفصيلي في الألف الثاني ق.م. فصور على ما يسمى شاهدة - بابل كإله مسك بيده اليسري حزمة برق، ويحمل في مناه إسفين الرعد. من الواضح في كلا النقشين الكتابيين أن الموضوع يتعلق بإله الطقس الحلبي. لكن الأهم بالنسبة لموضوعنا؛ تلك النصوص التي تتعلق بهذا الإله، فإذا ما ذكر في النصوص الآرامية واللوفية على حد سواء، فإن ذلك بعد دليلاً جلياً على أنه لم يكن في الأصل لا لوفياً ولا آرامياً، وإنما لجأت إليه كلتا الجماعتين، وجعلته مطابقاً لإله الطقس الخاص بهما (278). ونعلم من كتابة كيلامو أن الإله الخاص بجبار/جرا، مؤسس سلالة شمأل، كان (بعل - صمد)، كما كان إلهُ من خَلَفَهُ (مِه) هو(بعل - حمان). وقد تكون هذه الآلهة من الآلهة المحلية الصغيرة، غير أنه من المحتمل أن يشر اللقبان إلى الإله الأعظم (بعل) نفسه في مناسبات دينية مختلفة. وهكذا ترسخت زعامة إله العاصفة في ديانة آراميي شمأل(279).

وقد عُبدَ في دمشق حيث كرس معبدها له، كما اتخذ ثلاثة ملوك

<sup>277</sup> Lipinski، 2000, p. 631.

<sup>278</sup> Hutter, 1995, pp. 117-118.

اسماً مشتقاً من اسمه: بر - حدد الأول والثاني، وحدد عيزر. لقد احتفظ حدد في مجمع الآلهة الآرامية بتلك المنزلة التي شغلها بعل في مجمع الآلهة الكنعانية، كما عبد تحت أسماء مختلفة، فعلاوة على رامان (المرعد) عُرف بد إيل وير» الذي ورد في نقش زكير، إضافة لاسمه كحدد حلى رامان.

ويعرفنا الفقيه السوري لوقيانوس السميساطي (125 - 190 م)، في كتابه (في الآلهة السورية)، على المعبد الذي كرس لهذا الإله في هيرابوليس، إذ يصفه لنا بعد زيارته له بنفسه، ويصف الحفلات التي شاهدها بأم عينه. تقدم هذه الشهادة الديانة السائدة آنذاك بعناصرها الجوهرية، ومنها أن الإله المعبود هناك كان حدد إله العاصفة. ونلاحظ أنه كان ذا حظوة لدى الآراميين، وكان له قرينة في هيرابوليس هي الإلهة (عتر غاتيس)، إلهة الخصب الكبرى المماثلة لعشتار ما بين النهرين، ولعشتار أشترق إلهة الفينيقيين، و(عناة) الإلهة الكنعانية القديمة (العثر).

وعبده الناس في دوليشي الواقعة في مقاطعة كماجينا (في الشمال الشرقي من شمأل). وكان لإله دوليشي الكبير أنصار وعباد في المملكة كلها وظلت عبادته مستمرة حتى العصر الروماني، فعُبِدَ تحت لقب (جوبتر دوليشي نوس)، وهناك عدد كبير من الكتابات والآثار تشهد بانتشار عبادته التي دخلت مع الكتائب الرومانية حتى إلى إفريقية وإلى بريطانيا (282).

وفي تل آفس، حيث وجد النصب الشهير لزكير ملك حماة ولعش، لا بد أنه كان هناك معبد قديم للإله وير (وكانو يكتبون أيضاً اسمه مير) إله العاصفة الكبير المماثل لحدد، وقد أقام الملك نصبه إكراماً لإله

<sup>280</sup> Hutter, 1995, pp. 118.

<sup>281</sup> سومر، 2007، ص 134.

<sup>282</sup> سومر، 2007، ص 138.

هذا المعبد، ولكن الغريب أن الكتابة تشيد ليس بذكر وير، بل بذكر بعل شمايين (أي رب السماء) ويبدو أن بعل شمايين ليس إلا وير نفسه، وأن اللقبين يطلقان على نفس الإله وهو حدد بعل، وقد ظهر لقب بعل شميين لأول مرة في بيبلوس المدينة الفينيقية في كتابة ترتقي، حسب الرأي السائد اليوم إلى نحو 1000 ق.م ورجا أتى من فينيقيا إلى حماة. فقد عبد الآراميون حدد في سورية الداخلية، وعبد الفينيقيون بعل شمين على ساحل المتوسط. ويمكن أن يكون المقصود من تحالف إله السماوات الفينيقي مع إل وير (حدد) في نقش زكير هو نوع من الإجراء السياسي ليكسب الملك إلى جانبه تحالف بعض السكان (283).

ويظهر هذا الإله في الأسماء الآرامية الشخصية بشيء من الاختلاف فيرد: حدد، دد، حد، د. ويعزا الاختلاف إلى ضعف في لفظ الأحرف الخارجة من الحنجرة. وهناك دليل على ورود اسم حدد بالأسماء الشخصية الآرامية، إذ ذكر اسم نور حدد حاكم نصيبين حوالي 900 ق.م في عهد أدد نراري الثاني. وقد ثبت وجود الاسم (حدو، حدد) في الأسماء الملكية في القرن التاسع، وذلك في كل من أرفاد ودمشق وجوزن. كما كرس التمثال في تل الفخيرية للحاكم حد يسعي، وقد نصب هذا التمثال في مدينة سيكاني أمام معبد إله طقس جوزن. كما استخدم اسم رامان "المرعد" في أسماء السكان بدلاً من اسم حدد. رغم أنه كإله لم يرد اسمه في النقوش الآرامية حتى الآن، لكنه ورد في الأسماء الشخصية في بعض النصوص (184).

وقد كانت بيت زمان من المناطق التي عبد فيها رامان، وهذا واضح من اسم «بر رامان» ابن رامان الذي حكم حوالي 879 ق.م. ومن المعروف أن الآشورين أطلقوا الاسم الآرامي بر رامان على العام 847

284 Lipinski, 2000, p. 627.

<sup>283</sup> تيكسيدور، 2007، ص 135.

ق.م، وهناك موقع بلدة في الشمال اسمها بيت رامان، وهي منطقة على حدود أرض بيعت عام 672 ق.م من قبل «دانايا» وكيل حاكم الرسابا (الرصافة) (285).

ومن الأدلة على استخدام الاسم في الكتابة الآرامية ختم يعود للقرن الثامن ق.م كتب عليه «رامان الصالح»، كما وجدت عدة أسماء وأجزاء من اسم رامان خلال الفترة الآشورية والبابلية الحديثة. كما ورد في الحقبة الفارسية في نقش تاياما اسم «رمنتن RMNNTN» وتعني (رامان أعطى)، ووجد في بابل رقيم عليه كتابة تعني «رمان هو مخلصي» وعلى نفس الرقيم كتب اسم الشيخ بالآرامية «رمن يليا RMN YLY)».

ورامان الرعد المتلألئ أو الطيران السريع، وهو يعني بشكل صريح البرق الخاطف. وقد فهم فيلون الجبيلي «رامان» بالإله العالي، وهو المظهر الأساسي لحدد الذي هو إله العاصفة له علاقة بالرعد، وهو مرتبط بتوقع المطر والخصوبة، ويبدو هذا واضحاً من خلال نقش الفخرية.

نفس المظهر لإله العاصفة يدل على «بعل السماء» والذي يشير إلى ظهور الإله في السموات بمعناه الرعدي والبرقي. هذه الوظيفة لبعل السماء ظهرت لاحقاً في تدمر، وحتى الثور وهو الحيوان الذي يرمز لبعل ارتبط به بعملة المدينة (1866). كما استمرت عبادته في بعلبك (بعل بقاع)، وعرفت انتشاراً واسع النطاق في العصرين الهيليني والروماني، ولكن؛ تحت تأثير دافع التوحيد المنتشر آنذاك، اندمج إله العاصفة القديم بالإله الشمس: فاتخذت المدينة اسم هليوبوليس أي (مدينة الشمس). وعرف العالم الروماني الإله السورى تحت اسم «جوبيتر هليوبوليتانوس» (1877).

<sup>285</sup> Lipinski, 2000, p. 628. 286 Lipinski, 2000, p. 630.

<sup>287</sup> سومر، 2007، ص 141.

ربا تركبت ملامح إله العاصفة الحلبي الذي كان يعبد من قبل الحثيين اللوفيين، من «تارخونزا TARHUNZA» الإله الحثي ومن حدد. وقد ارتبط في منطقة الأمانوس التي سكنها هؤلاء خلال عصر الحديد مع هذا الإله الأكبر "تارخونزا"، كما عرفت له عدة معابد منها معبد "الما MMA!".

وقد جاء ذكر حدد في النصوص ثنائية اللغة الآشورية الآرامية التي جاءت من منطقة حران وتتعلق بحدد جوزن. وفي نقش تل الفخيرية (بالنسخة الآرامية) ظهر باسم "حدد سيكاني" أو "حدد المقيم في سيكاني"، في حين أطلقت عليه النسخة الآشورية «أدد المقيم في جوزن» و"أدد المقيم في سيكاني". ويلمح أكثر من نص آرامي لوجود معابد محلية منها معبد حدد في «معالانا ALLANA»، وعرف من خلال إرسالية من القصدير توجب دفعها لشخص اسمه حراني، كما أودعت كمية من الفضة في معبد محلي، ونسبت لحدد «فضة حدد». مع الحذر هنا، فمن الممكن أن تكون لهذه المواد علاقة بالمعبد المركزي، الذي كان في جوزن أو سيكاني. ونُنوه إلى أن الإلهة «شو والا ŠUWALA» تظهره قرينة لحدد في جوزن وسيكاني. ونُوب وسيكاني.

يرفع حديسعي حاكم سيكاني وجوزن في نقشه المعروف، امتنانه إلى حدد سيكاني، ويمجده في النسختين (الأرامية والآشورية) في صيغة غالباً ما تستخدم في تمجيد أداد في النقوش الأكادية في بلاد ما بين النهرين. ويلقب الإله بمفتش مياه السماء والأرض والذي يسكب الخصب، ويمنح المرعى والحقول الندية إلى كل البلدان، وحدد هو الذي يحد الآلهة إخوته بالسكينة والرزق، وهو رب سيكانو العظيم إله رحيم، رب تضعه خصائصه الإلهية فوق الآلهة الآخرين، ويجعله البشر إلهاً للعاصفة، وإلهاً

288 Lipinski, 2000, p. 636.

للطقس (289) "دمية حد يسعي التي نصبها قدام حدد سكن. جوجل (أي سيد أو مراقب) السماء والأرض، منزل الخيرات، ومعطي (ومنبت) الرعي. ومسقي البلاد كلها، ومعطي السلوة والشراب. لكل الآلهة أخوته. جوجل (أي سيد أو مراقب) الأنهار كلها ومجمل (مسعد) البلاد كلها. إله رحيم، الذي صلاته طيبة. ساكن. سكن (مدينة سيكاني) السيد رب حد يسعي ملك جوزن بن سسنوري (شمس نوري) ملك جوزن لتحيا نفسه ولتطول أيامه...» (290).

ونرى مكانة إله جوزن حدد، المرموقة عند الملك الآشوري آشور ناصر بال الثاني في حولياته: "إلى الإله أدد مراقب قناة السموات والعالم السفلي، الذي يرسل المطر بغزارة، الذي ينبت المراعي ويسقي الناس في كل المجتمعات، الذي يزود المعبد بحصته وبالتقدمات للآلهة أخوته، مراقب قنوات الأنهار، الذي يجلب الرخاء إلى الجهات الأربعة، الإله الرحيم الذي يكون خيراً في الصلاة له، الذي يقيم في مدينة جوزنو السيد العظيم سيده» (291).

وقد نقس آشور ناصر بال الثاني اسمه في معبد حدد في جوزن، والهدف على ما يبدو كان طلب الرعاية والحماية: "كل من يمحي اسمي من أثاث معبد الإله حدد، سيدي، ربا الإله حدد لا يقبل خبزه ولا ماءه (تقدماته). ربا يبذر ولايحصد ربا يبذر الألف ولا يكسب إلا الواحد، ربا مئة من نعاجه لا تستطيع إطعام خروف واحد. ربا مئة من أبقاره لا تستطيع إطعام أكثر من عجل واحد. ربا مئة أم لا تستطيع إطعام طفل واحد. ربا مئة خباز لا يستطيعون ملئ تنور واحد. ربا يكون طفل واحد. ربا الأمراض (التي تدعى) جامع نفايات والذي يعيش على النفايات. ربا الأمراض (التي تدعى)

<sup>289</sup> تيكسيدور، 2007، ص 132. 290 أبو عساف، 1982، ص 41.

<sup>291</sup> Grayson, 1996, p. 391.

(ديو، شيبتو، ديليبتو DILIPTU ŠIBTU DI`U) لا تتوقف في أرضه»(ديو،

في المناطق التي دانت بالسيطرة لآشور أو كانت حواضر لها، نشاهد بعض الأعمال الفنية التي تعكس بعض التصورات والاعتقادات الدينية المتشابهة للسكان، ومنها المنحوتة التي عثر عليها في تل الشيخ حمد، والتي وجدت في القاعة B في بيت هيلاني، وهي تصور إله العاصفة وله قرون وتاج مشرشب يهم بالضرب ماسكاً فأساً بيده المرتفعة اليمني، وبجانب الرأس إشارات الآلهة انليل، سيبيتو، عشتار، سين، وحدد. إن وجود إله الطقس هنا يوضح أصله. إن غوذج هذه المنحوتة وتركيبها الفني آشوري إلا أنه لا نظير لها في الفن الآشوري، باستثناء وحيد في نينوي ((الشكل 26)).

## 2 ـ إيــل

اسمه هو الأكثر شيوعاً ضمن الأسماء الآرامية في الألف الأول ق.م وهذا يعكس الاهتمام الكبير بطقس إيل، وقد عرف في كل منطقة



الشكل رقم (26) منحوتة تل الشيخ حمد

292 Grayson, 1996, p. 391.

293 Kuhne، 2009، p. 52 &: Bobtaz، 1998، p. 121.

المشرق القديم كما رأينا.

يذكر إيل في نقش معاهدة السفيرة ويرد اسمه بعد حدد حلب والكواكب السبعة ال «سبتي SIBITTI" قبل عليون: «والعهود هذه التي أبرمها برغاية قدام... ملش وقدام مردوك وزرفنت وقدام نبو وتشمت وقدام إر ونوسك وقدام نرجال ولص وقدام شمش ونور وقدام سن ونكال وقدام نكار وكدأه وقدام كل آلهة رحبة وأدوم... وقدام حدد حلب وقدام سبتي وقدام عليون وقدام السموات والأرض وقدام مياه اللجة والينابيع وقدام النهار والليل شهوداً» (294).

وفي نقس بنموا بن قرل ورد ذكره ثانياً بين مجموعة الآلهة بعد حدد، في حين جاء بعده رشف وراكب إيل وشمش (295). (راجع نص بنموا في الباب الرابع - تقديس الأسلاف عند الآراميين).

يقف حدد منفرداً وغالباً ما يذكر وحيداً، في حين يوجد سبب يوضح حضور رشف في هذه المجموعة «رشف وقفت معي». الآلهة الثلاثة الآخرون يرأسهم إيل ويظهرون كثالوث منظم. ويظهر الإله الثاني «كسيد للسلالة» يحمل اسماً معنى «سائق إيل"، ويلفظ راكب بي RA KAB BI. ويفترض هذا الاسم أن الثالوث المؤله في شمأل يُصور كفريق مؤلف من ثلاثة رجال على عربة فيهم آمر للفريق وسائق والشخص الثالث حامل للدرع. هناك مفهوم مستمد من فكرة قدية؛ وهي أن الشمس عبارة عن دولاب يدور عبر السموات (296).

وهنا كاسم إلهي مركب من إيل وير "WER - IL" إله زكير ملك حماة ولعش. ولا يوجد شك أنه هو الإله الرافدي إيل مير الذي عرف مع إله العاصفة. وإذا ما كان «إيل وير» إله العبوب مثل دجن، فمن

<sup>294</sup> إسماعيل، 2001، ص 225.

<sup>295</sup> إسماعيل، 2001، ص 300.

الطبيعي أنه يعرف مع إله العاصفة موزعاً الري الطبيعي بشكل أمطار (297). كما يرد ذكر إيل في نقش قره تيبيه الفينيقي حيث ينسب أزتود جميع النعم المتدفقة على مملكته وشعبه إلى فضل بعل ورشف وبعل شميم وإيل (298).

وهناك إشارة لأهمية إيل نجدها في نص كيلامو (825 ق.م) باعتباره إلها للبيت الحاكم، يمكن أن تحدد حتى الآن بصورة عامة فقط. وقد أضيف الاسم إلى الفعل ركب المعروف جيداً خاصة في الكتابات الشمالية الغربية، ويعني (سافر) أو (امتطى)، وبذلك تعني راكب كصيغة اسمية: المسافر/فارس إيل/الإله، ويفهم من ذلك أنه الإله الحامي للسلالة الحاكمة. ويبدو لنا أننا مع الإله الحامي للسلالة العاكمة أمام عنصر آرامي خاص. فراكب - إيل يرمز إلى الآلهة الفعالة العاملة على مساعدة الحاكم، أو بالأحرى القيام بهذا الجانب من قبل الآلهة.

إن استخدام اسم إيل في الكثير من الأسماء الشخصية، وبشكل واسع في المجتمعات الآرامية، وكل مشرقنا القديم، ليدل على الشعبية الكبيرة التي حظي بها هذا الإله في تلك الفترة.

أخيراً تتجلى أهمية راكب - إيل في العلاقة بين الإله والبيت الملكي ثانية في النقش الكتابي (كيلامو، حيث ذكر راكب - إيل كسيد لبيت الملك) فتسمية السلالة الحاكمة (بيت) توجد كما ذكر آنفاً في أسماء دول آرامية كثيرة (299).

ويشهد مجمع آلهة شمأل (زنجرلي) بدوره على تعدد مماثل للآلهة، فذكر كل من حدد وإيل ورشف وراكب - إيل وشمش، وفي لائحة بنموا الثاني ورد حدد وإيل وراكب - إيل رب البيت (السلالة الحاكمة) وشمش

<sup>297</sup> Lipinski، 2000, p. 617.

<sup>298</sup> البستاني، 1985، ص 110 و146.

وكل آلهة يأدي. فنرى أن حدد يأتي دوماً في المقدمة ثم يليه إيل الإله الكنعاني ويتبعه راكب - إيل (أي عربة إيل) ويظهر أنه إله من المرتبة الثانية، ولكنه يحتل في شمأل مكانة مرموقة بصفته رب البيت أي رب السلالة المالكة أو البلاط (300).

وقد أعطي له هذا اللقب كذلك في كتابة كيلامو الفينيقية الكبيرة التي فيها أظهر الملك برراكب، واسمه يعني ابن راكب، وهو مختصر لراكب - إيل، أنه من عباد هذا الإله. ولكننا نلاحظ أن كتابة تمثال حد يسعي تعطي الأسبقية مرة واحدة لاسم رشف على اسم الإله راكب - إيل، وهو يأتي بعد إله العاصفة، وبجانبه كمساعد له، أو كقائم مقامه. وأخيراً يأتي (شمش) الإله الشمس، وهو إله العدالة، ونجده في كل المعابد الرئيسة في الشرق القديم.

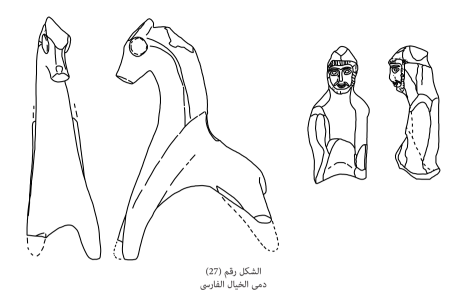
وهناك نقش بارز للملك برراكب يصور لنا الهلال فوق رأس العاهل ومع هذه الكتابة: (سيدي بعل حران). ونعلم أن بعل حران وسيد حران ليس إلا (سين) الذي كان له معبد شهير في حران (301).

انتشرت نهاذج من الدمى الطينية المصنوعة باليد، في سورية بين القرنين الرابع عشر والثاني عشر ق.م، وهي تمثل فرساناً تمتطي صهوات الخيول. ومثلها دمى الخيّال الفارسي أو الإخميني التي تظهر بشكل واسع في العديد من المواقع الأثرية، وقد جاءت مع فترة السيطرة الاخمينية، وظلت منتشرة حتى العصر الهلنستي (302). وقد رأى فيها بعض الباحثين تعبيراً عن عقيدة دينية، وتمثيلاً لآلهة ما، فهل يمكن ربط هذه الدمى مع صورة الإله راكب إيل؟. (الشكل 27).

<sup>300</sup> سومر، 2007، ص 136.

<sup>301</sup> سومر، 2007، ص 137

<sup>302</sup> وليامز، 1967، ص 173



## 3 ـ شهر

هـو إلـه القمـر شـهر، أو سـهر، أو سـحر، الـذي ورد ذكـره في إبـلا تحـت اسـم «سـا نـو جـا رو SA NU GA RU"، كـما ورد في نـص مـن إيـار يتعلـق عهرجـان اكتـمال القمـر (303)، أمـا في أوغاريـت فقـد عـرف باسـم ياريـخ (يـرخ).

اكتسبت عبادة إله القمر شهرة واسعة في حران وعبر اقليم ما بين النهرين السوري، ولكن النقوش الآرامية تصور أسلوباً متنوعاً للحياة الدينية في هذه الأراضي: فتكشف شواهد القبور التي تمثل كاهنين لإله القمر اكتشفت في النيرب (جنوب شرق حلب) ويعود تاريخها للقرن السابع ق.م، أن الكهنة حملوا أسماءً أكادية مركبة تحتوي في أحد شطريها على الاسم سن، ولكنهم عبدوا هذا الإله تحت الاسم (السامي) الغربي شهر/ سهر أو شحر الذي يعنى اسمه السَّحر (304).

أصبح إخلاص الشعب الآرامي لإله القمر (تحت كل الأسماء) معلماً

303 Lipinski, 2000, p. 623.

304 تىكسىدور، 2007، ص 133.

بارزاً للتدين في سورية الشمالية، ولاسيما عندما خضعت المنطقة للحكم البابلي بعد تدمير الإمبراطورية الآشورية (305).

وتدل الكثير من الأعمال الفنية والنقوش الحجرية المكتشفة على مكانة هذا الإله في العديد من المناطق السورية حيث كان يرمز له بالهلال. ففي شمأل (زنجرلي) وعلى اللوحة التي تحمل نقش بر راكب الجالس على العرش، نجد تصويراً للملك وخادمه وبجانب رأس الملك الأيمن تظهر رموز إلهية منها خوذة ذات قرنين، رمز الإله حدد، ونير عربة، رمز الإله راكب إيل، ونجمة خماسية ضمن دائرة وقرص الشمس المجنعة رمز الإله شمس، والهلال رمز الإله سين سيد حران (306).

من الملفت للانتباه، ورغم ورود رمز إله القمر، أنه لم يذكر ضمن مجموعة الأسماء التي سردت في بعض نقوش شمأل، باستثناء القليل منها، لكنه حظي بالتأكيد بأهمية كبرى، كما يبين ذلك نقس برراكب مع خادمه (الكاتب) المؤلف من سطر واحد هو «مري بعل حران»، ومعناه سيدي هو بعل حران. فبعل - حران هو إله القمر الشهير في حران، وهو يحتل هنا مكانة إله السلالة الحاكمة، حيث يذكر في أمكنة أخرى راكب - إيل ومن المحتمل أن التطابق بين راكب إيل وسن ما هو إلا تعبير عن ولاء برراكب للآشوريين، إذ لعبت حران وإلهها سن دوراً مهماً لديهم. إلا أنه يجب ألا يغرب عن البال سواء بالنسبة لشمأل، وحران أيضاً، الأهمية الكبرى للقمر، ويمكن أن يفترض أيضاً أن سن وراكب - إيل متطابقان، ولذلك يوجد على شاهدة برراكب زوجان من الآلهة، حدد وإيل وراكب - إيل (القمر) وشمش (الشمس) (1000).

لقد كان بعل حران هو سين إله القمر، وقد كانت حران مدينته المقدسة، على الأقل منذ بداية الألف الثاني ق.م. وقد عُبد هناك مع

<sup>305</sup> تىكسىدور، 2007، ص 134. 306 إسماعىل، 2001، ص 281.

الإلهة نيكال وابنها الإله نوسكو<sup>(308)</sup>. كان لشعائر سين ونوسكو/نُشك مكان بارز في الديانة الآرامية في مناطق الرافدين العليا وشمال سورية، كما يظهر من خلال الكثير من الأسماء الآرامية الأصيلة المتداخلة مع عناص من أسماء آلهة (309).

ويبدو أنه كان من أهم الآلهة في منطقة النيرب بحلب التي أطلق كهنتها عليه تسمية «شين زير ابني šin zer ibni " و»شي جبار ši ويلم والعمل الرسمي كمر شهر (كاهن شهر)(310).



الشكل رقم (28) كاهن معبد الإله شهر

وتبرز أهمية الإله سين في هذا النقش لورود ذكره في أول مجموعة أسماء الآلهة: سهر وشمش ونيكال ونشك. ونيكال هي زوجة إله القمر أما نشك فهو ابن هذا الزواج الإلهي (أأأ) كما يرد في نقش الكاهن اسم الإله شهر وهو يشير لسين: "شاجبار كاهن الإله شهر في نيرب، هذا تمثاله، بفضل إخلاصي تجاهه، سمَّاني اسماً جميلاً، وأطال أيامي، في اليوم (الذي) مُتُ رفيه) ما توقف فمي عن نطق كلمات... أياً تكون أنت (الذي) ستؤذيني، وتحركني، ليت شهر ونكال ونشك يعسرون، مماته. وتفني ذريته "(110)". (الشكل 28).

## وصُفت الغنيمة التي أخذها الآشوريون عام

308 نوسكو: إله سومري تسرب للديانة الأكادية بنفس الاسم، وهـو معـروف عـلى أنـه ابـن ووزيـر الإلـه انليـل، ويظهـر في النصـوص الأكاديـة إلهـاً للضـوء والنـار، وكان يسـتدعى في التعاويـذ التـي نشــأت بعـد العـصر البابـلي القديـم لحـرق السـحرة والمشـعوذين، وارتفعـت مرتبتـه الإلهيـة في مدينـة حـران خـلال العـصر الآشـوري الحديـث، ليصبح معروفـاً بابـن إلـه المدينـة الرئيـس سـن إلـه القمـر. انظـر: أدزارد، 2004: قامـوس الآلهـة والأسـاطير.

309 إسماعيل، 2001، ص 315.

310 Lipinski, 2000, p. 621.

311 سومر، 2007، ص 138.

312 أحمد، 2000، ص 55، وانظر: إسماعيل، 2001، ص 319.

833 ق.م من معبد إله القمر في مالاخا، على أنها جاءت من معبد شهر. كما ذكر شهر في نقش زكير، والمنحوتة البازلتية المكتشفة عام 1994م في تل آفس رجا تعود لنفس النمط، وقد نحتت مع نجم فوق هلال القمر. كما ظهر شهر أيضاً في وثيقة بيع آرامية تعود للقرن السابع ق.م يتم فيها استلام أحصنة بيضاء كانت مكرسة لشهر كفدية فرضت على إثم مرتكب. كما جاء بصيغة اللعن على نص قضائي آرامي، كما ذُكر مؤخراً ضمن نقوش جاءت من «كيسي تشيك كويو KESECEK KOYU» وفي «غوزني GOZNE»، حيث يظهر سوية مع إله الشمس (313).

ويذكر نص دير علا الطيني شاجار، إلى جانب ذلك يظهر «شجر sgr كاسم آرامي للقمر على كأس برونزي الشكل وجد في غرب إيران، في منطقة لورستان. وتم تأريخها بالقرن الثامن ق.م، وقد زخرف داخلها بشكل كامل بالنجوم والأبراج، كتبت أسماؤها أحياناً بنقوش آرامية قصيرة، مثل «شمش šmš" (شمس)، "شجر "قر" (قمر)، "قر" تيمن qrr شمش tymn (سائق الجنوب)، "رش شر šř šř" (رأس الثور). وقد كتب اسم "شجر" فوق صورة مشتركة لقمر مكتمل وهلال. لا توجد آثار على طقوس لـ "شجر" في العالم الآرامي القديم، باستثناء نقش دير علا، لكن هـذا الطقس مثبت في العصر الإغريقي الروماني، حيث يظهر في دورا أوروبوس، بصبغة ابن شجر (1316).

انتشرت عبادة هـذا الإلـه لتصـل إلى منطقـة عـين العـرب وسـهل الساروج حيث أرسلان طاش، وبالقـرب منـه نحـو الشـمال الشرقـي يقـع تـل الحاجـب الـذي عـثر فيـه ضمـن أحـد بيـوت المدينـة السـفلى عـلى كتلـة عليها مشـهد نحـت عـلى حجـر لـوزي ديابـاس (ارتفاعـه 26 سـم، وعرضـه 30 سـم، وعمقـه 23 - 28 سـم)، يوجـد عليـه هـلالان كل منهـما عـلى منصـب قصـير،

<sup>313</sup> Lipinski، 2000، p. 621.

<sup>314</sup> Lipinski, 2000, p. 623.

يقومان على قاعدة متطاولة، رجما رمزت قاعدتا القمر الاثنتان إلى إله القمر ومرافقته (315). كما ورد إلى متحف حلب نصبان من حجر البازلت عثر عليهما في صرين (بالقرب من عين العرب) على أحدهما مشهد عربة يقودها رجلان، ومن دراسة أسلوب النحت فيه، نرى أنه مشابه لمنحوتات الدولة الآشورية ويمكن ضمه إلى مجموعة المنحوتات المكتشفة في أرسلان طاش (خدو/خداتو) في متحف حلب الوطني. أما النصب الآخر فهو بحجم الأول وقد نقش عليه رمز إله القمر (سن) وهو عبارة عن هلال يرتكز فوق رمز آخر للإله مردوخ (316)

هنالك ما يرجح وجود صلات دينية بين الآراميين في حران، والقبائل العربية في ديدان وتيماء في شمال الجزيرة العربية. ويذكر أحد المصادر المتعلقة بإخضاع الولايات الآرامية لسيطرة الملك الآشوري أدد نراري الثاني (911 - 891 ق.م) وجود ثلاثة مشايخ تيمائيين في المنطقة، كما أن الإقامة الطويلة لنابونيد (والمحتمل أنها لدافع ديني) في تيماء لا يمكن إلا أن تقوي هذه الروابط. وتثبت النقوش الآرامية من القرن السادس ق.م المكتشفة في تيماء صحة هذا، حيث اكتشفت غالباً رؤوس ثيران مع النقوش، وهذا يدل على وجود عبادة القمر بين الشعوب متكلمي الآرامية في الصحراء العربية (317).

في نهاية القرن السابع ق.م وطّن نابو - بولا صر (625 - 605 ق.م) ونبوخذ نصر (605 - 562 ق.م) البابليين في البلدان المتعددة التي أخضعوها. وعرف الدين فترة ازدهار في ظل نابونيد آخر ملوك بابل، حيث أعاد بناء معبد سين في حران الذي دمره الميديون عام 610 ق.م عندما سحقوا الحامية الآشورية في المدينة. ومن كلمات نابونيد نفسه وكلمات أمه

<sup>315</sup> أينفاك، 2005، ص 152

<sup>316</sup> خياطة، 1999، ص 132.

<sup>317</sup> تىكسىدور، 2007، ص 134.

كاهنة الإله في الحرم، نفهم أن سن هو ملك الآلهة. وباستثناء نابونيد والملك الآشوري آشور بانيبال (668 - 627 ق.م) الذي أقام في حران، لم يعرف عن ملك آشوري أو بابلي آخر أنه منح رب حران هذه الصفة (ملك الآلهة) التى كانت تمنح إلى الإلهين آشور ومردوك(318).

كما ورد اسم سين في عدد من النصوص التي اكتشفت في موقع سلطان تبه الواقع إلى الشمال من حران بحدود 20 كم (رجما كانت مدينة حوزيرينا المعروفة في الحوليات الآشورية)، وكان أكثرية سكانها من الآراميين. وهذا يتوافق مع المعلومات التي جاءت فيما عرف براحصاء حران»، وهي مجموعة من النصوص لها علاقة بمدينة كانو (يجب أن تكون مجاورة لحران).

وهناك نصوص تعود لعصر شارو نوري، ومانو زيري، يتعلق أحدها (S.U. 52\36) باتفاقية بين طرفين موضوعها دفع دين بوجود شهود: "من ناشوخ غوريني... من المرأة التي بيعت.... (أمَـتَهُ) مع ثلاثة روتو (مقياس رها كان أقل من ذراع) هم لناشوخ غوريني، سيع - رابي، ابن سين - زكيب - كينا حق مكتسب لأربع شيقلات من الفضة»، ويمكن ربط اسم سين بإله القمر في حران (300)، كما يرد اسم سين في النص (S.U.).

## 4 ـ شىش

شبش أو شمش آلهة الشمس، وهي في أغلب الأحيان إلها ذكراً، وقد كانت قثل السفر والجَوَلان في السماء في سفينة تشبه القارب أو العربة أو الفنجان.

نادراً ما ذكرت في النقوش الآرامية خلال الألف الأول، مما يدل على

<sup>318</sup> تىكسىدور، 2007، ص 134.

<sup>319</sup> Finkelstein, 1957, p. 141.

<sup>320</sup> Finkelstein, 1957, p. 143.

أنه لم يكن لها دور بارز خلال هذا الوقت، لكن في نقش دير علا الجصي، نجد ما يفترض أن إلهة الشمس تسبب كسوف الشمس، ولهذا فإن لها تأثيرات مشؤومة، وتملك القدرة على تحدي قوانين الطبيعة على الأرض. أما في نقوش شمأل؛ فيبدو أن إله الشمس كان ينتمي لمجمع إلهي جاء ترتيبه متأخراً دائماً بينهم، وقد ضم هذا المجمع كما ذكرنا: حدد وإيل ورشف وراكب إيل وشمش (123). وفي نقس بر راكب الثاني يأتي أخيراً: "فليت حدد وإيل وراكب إيل، سيد البيت، وشمش وكل آلهة يأدي يرضون عني أنا ابن بنموا» (322). ولكنه كان ضمن فريق العربة السماوية المقدسة، لا بل رها جسد العربة الشمسية نفسها، حين كانت الشمس تظهر في المنحوتات الفنية كدولاب يدور في السماوات.

في نصوص أخرى ومنها نقش زكير، ونقوش النيرب وكيسيشيك كويوك وغوزني، ذكر إله الشمس ببساطة مع إله القمر، بينها يرد في نصب السفيرة شمش ضمن مجموعة آلهة بلاد الرافدين (ملش ومردوك وزرفنت ونبو وتشمت وإر ونوسك ونرجال ولص وشمش ونور وسين ونكال ونكار وكدأه). ولا واحد من هذه النصوص كشف خصائص الشعائر المكرسة لإله الشمس، والتى ما تزال غامضة (323).

الوضع ليس مختلفاً جداً في محيط حران نهاية القرن الثامن، حيث ظهر شمش في عدد من أسماء الأعلام الآرامية، وردت في إحصاء حران السكاني، حيث نجد «سمسي إيابي» بمعنى شمش المعطي، و«سمسي إيدي ري» بمعنى شمس هو معيني، والاسمان كلاهما آراميان. وهناك «سمسي دينجير أ» بمعنى شمش إلهي، وهو اسم أكادي.. وفي أرسلان طاش وجدت منحوتة تعود للقرن التاسع صنعت من العاج والذهب، وهي تمثل ولادة

<sup>321</sup> إسماعيل، 2001، ص 299.

<sup>322</sup> إسماعيل، 2001، ص 308.

إله الشمس، حيث نجد إلهين مجنحين حارسين يحملان الزنبق في أيديهما، وبينهما نبتة اللوتس التي يجلس إله الشمس الصغير على زهرتها، وهو تقليد للتصور المصري القديم حيث يلد هذا الإله كل صباح من جديد. وزهرة اللوتس المتفتحة، والتكوين، وحركة الخطوط، والكثير من الملامح مستمدة من غاذج الفن المصري، والتي يُعد التاج المزدوج، وذنب البقر الطويل لكلا الحارسين الإلهين، من علامات الأبهة والعظمة الملكية في مصر، أما المئزر فهو قطعة لباس من الشرق الأدنى (324).

وسادت عبادة هذا الإله بقوة في أرسلان طاش (خدو)، كما انتشرت الأسماء الشخصية التي يدخل في تركيبها اسمه إضافة لاسم إيل، وهذا ما نلاحظه في أحد نقوش الموقع، حيث ينبؤنا النص بأن شخصاً اسمه شمش إيل، هو الذي بنى مدينة خدو/خداتو وجعل أبوابها من خشب الأرز الشهير، وزين بواباتها ورصف شوارعها، كما ورد في السطرين الثاني والثالث، وعمد الكاتب إلى وضع كلمة (بشنته) بعد السطر الثالث، وبسطر خاص، والتي تعني بأيامه أو بعهده؛ أي بعهد شمش إيل أنره بلصر. وأمر بنصب أربعة أسود من حجر البازلت، تزين بوابتي الدخول والخروج وتحرسها، ونظن أن بوابتي الدخول والخروج هما البوابتان المتقابلتان في الشرق والغرب، أما في الأسطر الثلاثة الأخيرة، فقد أوكلت إلى الرب شمش حراسة وحماية المدينة إلى الأبد، واستجار أنره بلصر بالرب آشور على كل من يمحي اسم أنرة - بلصر وينقش اسمه محله، عندها تحل عليه لعنة وغضب الرب آشور، ونجد في السطر الأخير تضرعاً للرب حدد الذي بيته بكار شلمنصر، أن يبسط على المنطقة العز والفرح طيلة حياته وعاته أدية.

انتشر هذا الاسم أيضاً في جوزن في الجزيرة السورية في تل الفخيرية، حيث ورد في نقش حديسعي ثنائي اللغة اسم شمش نوري ملك جوزن (326).

<sup>324</sup> كولماير، 1985، ص159.

<sup>325</sup> أبو عساف، 2003، ص 34.

<sup>326</sup> إسماعيل، 2001، ص 171.

ويرد ذكر هذا الحاكم أيضاً في أحد نصوص الملك الآشوري آشور - ناصر بال الثاني «أدد إيتي ADAD IT`I حاكم مدينة جوزن ابن شمش نوري (الذي كان) أيضاً حاكماً للمدينة، الذي نذر وكرس هذه الأشياء من أجل حياته، لتكون أيامه أطول، وسنواته أكثر، ولسعادة عائلته، نسله، والناس، لطرد المرض من جسده، لعل صلواته تلقى الاستجابة، لعل كلماته تلقى القبول (من حدد)(327).

تتضمن روايات أحيقار من القرن السابع ق.م عدة إشارات لإله الشمس «شمش» على أنه العدالة الإلهية ورب الإراقة العظيم، ورب الحكمة، ورب الحراسة. هذه الملامح توازي شخصية شمش في الأدب الأكادي ونصوصه الشعائرية، وتعد انعكاساً لمفهوم إله الشمس الآشوري البابلي (328).

زودتنا دراسة الأسماء الآرامية في العصور الآشورية والبابلية الحديثة والإخمينية بعدد جديد من الأسماء الشخصية التي ترتبط بشمش، وهي أسماء مثبتة في النصوص المسمارية التي وجدت في بلاد ما بين النهرين، حيث لعب شمش فيها دوراً مهماً في طقوس العبادة الآشورية البابلية، وقد لمس ذلك لاحقاً في تدمر وحضرا. لم يرد ذكر لاسم شمش في برديات وادي الدالية، والقليل منها وجدت في وثائق آرامية جاءت من مصر. كما وردت أسماء مثل «شمش لك ŠMŠLK" و"شمشي ŠMŠY" بشكل صريح في بعض من النقوش الفينيقية، وممن حمل هذا الاسم الصانع الرئيس للسفن في ممفيس وهي المهنة التي تعزز الخلفية الفينيقية لهذا الاسم (329).

327 Grayson, 1996, p. 391.

<sup>328</sup> Lipinski, 2000, p. 625.

<sup>329</sup> Lipinski, 2000, p. 24-624.

#### 5 ـ عتـر

لعبت عتر دوراً مهماً في الديانة الآرامية، ولها دور إله نجمي. ظهرت مرتبطة مع «شجر» ومع «شمش» في ثالوث واضح. وفي الجنوب العربي كانت عتر إلهاً ذكراً للعاصفة الرعدية، وموزع الري الطبيعي على شكل المطر، ذكرت معه كقرينة له «كروم Krwm»، وظهر عدد من الأسماء المرتبطة به، منها اسم شيخ قبيلة في لاقي في وادي الخابور بصيغة برعتر، وكذلك في عتر سمك ملك أرفاد. وجاءت ضمن اسم «عتر أمو»، كما حملت طبعة ختم تعود للقرن الثامن ق.م اسماً آرامياً هو «برعتر» أي ابن عتر، وهناك ختم اسطواني آرامي باكر لخادم «عتر السموات» يؤرخ للقرن التاسع وجد في جبلة السورية، يصف مالكه نفسه بخادم «عتر السموات» وهو يحمل اسم «برق»، وهو يشير بوضوح إلى إله الرعد والبرق الذي كان يخدمه، وقد نحت الاسم فوق حيوان مضطجع هو نفسه الحيوان المقدس الذي يرمز لعتر في الجنوب العربي (330).

في مقاطعة بيت أجوشي لا توضح المصادر التي في حوزتنا عما كان يحتويه مجمع آلهة أرفاد العاصمة من الآلهة. إنما نعرف كما ذكرنا اسم متع إيل في نقوش السفيرة التي يتضمن معاهدة سياسية بين مملكتي كتك وأرفاد ممثلتين بملكيهما برجاية ومتع إيل: عهود برجاية ملك كتك مع متيع إيل بن عتر سمك ملك أرفاد (331). لقد حمل الاسم والد ملك أرفاد، متع - إيل هذا الذي يعتصم بحبل إيل ولكنه يشير أيضاً في لتعبده للإلهة عتر. ومن الأكثر احتمالاً أن يكون حدد معبوداً أيضاً في أرفاد بجانب عتر (332).

وفي حران الواقعة على نهر البليخ، وجدت وثيقة آشورية مهمة من

330 Lipinski, 2000, p. 610.

<sup>331</sup> إسماعيل، 2001، ص 225. 332 سومر، 2007، ص 138.

الديانة السورية القديمة

القرن السابع ق.م، وهي نوع من سجل الأملاك تطلعنا على أسماء سكان المقاطعة، وتورد عدداً من أسماء أشخاص آراميين - وهي في أغلبها مركبة من أسماء الآلهة المعبودة، ومنها عتر وإيل الإله الكنعاني الكبير، ونبو أحد آلهة بابل الكبرى، وشمش (إله الشمس) وسين (إله القمر) الذي له معبد في حران منذ أقدم العصور، ولابن الإله سين وهو نشك (333).

وفي مصر تكشف الأسماء الآرامية الشخصية عن عبادة بعل وشمش ونرجال وعتر، بالإضافة إلى آلهة المصريين (334).

يبدو أن ترابط الديانة السورية استمر حتى الوجود السلوقي في القرن الرابع ق.م، وتظهر عبادة الإله الأعظم مهما كانت تسميته (بعل -ح بل - حدد - بعل شمين) أكثر توحداً. ومن المحتمل أن هذا حصل بعد عبادة زيوس من قبل الملوك الجدد. وقد جاء من بلدة كفر يوسف قرب عكا لوح من الحجر الجيري يعود للقرن الثاني ق.م يحمل نقشاً إغريقياً نقرأه كالآتي: "إلى حدد وعتر غاتيس الإلهان اللذان يصغيان إلى المصلي ديودوتس ابن نيو تبوليموس"(335). وهذا يشير بوضوح لاستمرار عبادة عتر بجانب حدد في المنطقة حتى وقت متأخر.

## 6 ـ رشف

عبد رشف في شمال سورية منذ الألف الثالث ق.م ولعب هناك دوراً مهماً في الطقوس الدينية (336). وكان أحد الآلهة الرئيسة في إبلا ولا سيما رشف عداني هذه المدينة التي تعرف كتابتها بشكل عدانيدو (337). ويُعد رشف إلهاً كنعانياً معروفاً، ويعده المصريون إله البرق واللهيب، وهو

336 Lipinski, 2000, p. 617.

<sup>333</sup> سومر ، 2007 ص 136.

<sup>334</sup> تىكسىدور، 2007، ص 136.

<sup>335</sup> تىكسىدور، 2007، ص 136.

<sup>337</sup> أركى، 1980، ص 95.

أبولون عند اليونان (338)، ومرتبته بعد إله العاصفة (339). كما اعتبر هذا الإله لاحقاً إلهاً للطاعون وللشفاء والعالم السفلي، ولكن أيضاً صاحب الخير <sup>(340)</sup>.

في شمأل كان الإله رشف من أهم أعضاء المجمع الإلهي، ويبدو أنه كان ضمـن أحـد أهـم خمسـة آلهـة في المنطقـة، وهـذا مـا نجـده واضحــاً من نقش بنموا بن قرل: "لقد قامت معى الآلهة حدد وإيل ورشف وراكب إيل وشمش. وأعطت بيدى الآلهة حدد وإيل وراكب إيل وشمش ورشف عصا الحكم» (341). لقد جاء ترتيب رشف ضمن هذا النص في البداية ثالثاً بعد حدد وإيل ثم جاء خامساً، كما ورد ذكر هذا الإله في نقوش قره تله (342) ومن الواضح أنه كان ذا مكانة كبرة فيها:

"أنا هو أزتود بر كبعل، عبد بعل الذي رفعني أورك ملك الدنيين، جعلني بعل للدنيين أباً وأماً، أحييت الدنيين وسيعت أرض عمق أدنه من منبثق الشمس وحتى مغربها وكان بأيامي كل سعد للدنيين وخير ونعيه..... وبنيت هذه المدينة وجعلت لها اسم أزت ودي لأن بعل ورشف ص ف رم أرسلاني لبنائها فبنيتها بفضل بعل وبفضل رشف ص ف ر م في خير وفي نعيم وفي استقرار وهناء "(343).

ولا بد من الإشارة إلى أمر ملفت، وهو عدم ورود اسم رشف ضمن

<sup>338</sup> أبولون (أو أبولو) هو أكثر آلهة الأساطير اليونانية انتشاراً، وأسماهم منزلة بعد أبيه زيوس، أمه ليتو وأخته التوأم أرتميس. وترجح الأساطير أنه ولد في جزيرة ديلوس (في بحر إيجه)، وانطلقت عبادته منها إلى اليونـان وآسـيا الصغـري، ويقـال أنـه بنـي أسـوار طـروادة بيديـه، ونـاصر الطرواديـين. بينـما نـاصر بقيـة الآلهة الإغريق، وكانت له وظائف متعددة فقد عُبد في البدء إلها للشمس، ولقبه فيبوس أي الساطع.

<sup>339</sup> سومر، 2007، ص 76.

<sup>340</sup> تىكسىدور، 2007، ص 133. 341 إسماعيل، 2001، ص 299.

<sup>342</sup> قره تبه: هـو موقع مدينـة أدنـة الآراميـة القدمـة الواقعـة في قضاء كيليكيـة، التـي ادّعـي ملكهـا أزتودي بر كعبل (القرن الثامن ق.م) أنه هو المؤسس للمدينة، وافتخر ببنائها، وجعل اسمها أزتودي، ليعش سكانها بأمان وبسعادة ورفاه طيلة فترة حكمه.

<sup>343</sup> البستاني، 1985، ص 119\_120.

تركيب الأسماء الشخصية لـدى السكان الآراميين، دون أن يُعـرف السبب، رغـم الأهميـة التـى يحظـى بهـا ذاك الإلـه بينهـم.

لقد وصلت عبادة هذا الإله السوري إلى مصر خلال عصر الدولة الحديثة، وعُدَّ فيها رباً حامياً ضد الأمراض والشر، ورباً للحرب والرعد، ومعيناً للملوك في حروبهم. وحمل لقب (المنصت إلى الصلوات)، وهو من ألقاب المعبود «بتاح»، كما حمل لقب (الرب العظيم). ويظهر رشف أو رشب في هيئة آدمية لرجل يضع قلنسوة مخروطية الشكل على رأسه، ويحمل درعاً ورمحاً في يده اليسرى، ودبوس قتال في يمناه. وكان رشف يصور وهو يلوح بمختلف الأسلحة لابساً تاج الصعيد الأبيض، وفوق الجبهة قرنان، أو رأس غزال كامل (344). وقد عُبدَ في بلاد الرافدين أيضاً حيث عرف هناك بنيرغال (345) وعرف بأبوللو عند الإغريق (346).

## 7 ـ عشتار (عترغاتيس)

كانت عشتار (عترغاتيس) من الربات المشهورات في مجمع الآلهة الآرامي، غير أن دورها في الحياة الدينية لم يكن دائماً واضحاً، لأن ملامح الإلهات الأنثى الشخصية غالباً ما كانت ضبابية في النصوص.

عكن التعرف على الأهمية الكبرى لعشتار من خلال وجودها بين الأرباب الثلاثة على بوابة القصر الملكي الآرامي في جوزن، حيث تقف الإلهة على ظهر لبوة. وفي معبد عين دارة عثر على منحوتة تصور الربة المحاربة عشتار، التي لم تكن محاربة فقط؛ بل هي ربة للحب والحرب، أو الربة الحامية، هذه هي نفس السمات المميزة لعترغاتيس المعبودة في فترة لاحقة في هيرابوليس، والتي عرفت بصورة مميزة بددياسورية» (347).

<sup>344</sup> نور الدين، 2009، ص369.

<sup>345</sup> نيرغـال: هـو إلـه الجائحـات والأمـراض والعـالم السـفلي، وهــو الإلـه الحامـي لكوثـاه مجمـع الأشـباح، كان لـه قرينــة تسـمي لاز، ولكـن وبصفتـه سـيد العـالم السـفلي، فقــد كانـت قرينتـه تدعـى ايــدش كيغـال.

<sup>346</sup> Beinkowski، 2000، p. 241.

<sup>347</sup> Kreuzer, 1995, p. 101-115.

ونشاهدها في شمأل ضمن مشهد على ميداليتين متشابهتين، وتظهر واقفة على أسد رافعة يديها. ويشير العدد الكبير من القرون بأنها كانت ذات مرتبة رفيعة، وعرفت من خلال وجود النجم الكبير معها. وقد ثبت في أرسلان طاش (خدو) عبادة الإلهة الكبرى عشتار، إذ ذكرت في أحد النقوش الكتابية كسيدة للمعبد، الذي بناه أو رها جدده تبغلات - بليسرالثالث (727-727 ق.م) (348).

وفي نصوص سلطان تبه (النص 44\(S.U.51)، ذكرت ضمن مجموعة أسماء تضم إضافة لها اسم سبن وبعل  $(^{(349)}$ .

يبدو أن حماة (350) عاصمة العاصي خصصت مكاناً للعبادات الفينيقية المقربة للإلهة «بعلات»، وللإلهة الكبيرة «أشتاري» (عشتاروت)، وأدونيس ابن هذه الإلهة أو حبيبها، وكانوا كل سنة يحتفلون بآلامه وموته وقيامته (انبعاثه) (351). لقد ورد اسم الإلهة بعلات في حماة على كسرة من الفخار تحمل نصاً صغيراً هو: عبد الإلهة بعلة. ورغم عدم ورود الاسم في النقوش الآرامية الأخرى، لكنه كان له مماثل في نصوص أوغاريت الأكادية، والأسماء الأمورية في نصوص ماري. والإلهة بعلة هي إلهة الحب والخصب لدى الكنعانيين الفينيقيين، تركزت عبادتها في جبيل، وكان لها معبد هناك. ويبدو أنها تمتعت بمكانة مهمة في حماة، حيث تذكر كذلك

<sup>348</sup> Kreuzer, 1995, p. 101-115.

<sup>349</sup> Finkelstein, 1957, p. 143.

<sup>350</sup> يقوم في قلب مدينة حماة تل أثري أبعاده 400×300، إضافة لمنطقة المدافن في الجنوب والغرب، نقبت فيه بعثة دانمركية بين الأعوام 1931 - 1938م برئاسة الاستاذ انغولت Angult، حيث كشفت عن سويات أثرية تمتد من النيوليت (الألف السادس) إلى العصور الوسطى، وقد كان امتداد السوية الأقدم محدوداً على قسم من التل، أما خلال عصر البرونز القديم والوسيط فقد توسع السكن أكثر على التل. عثر على بيوت، وشوارع ضيقة، ومستودعات أسطوانية الشكل للحبوب، وقد عرفت المدينة خلال هذه المرحلة باسم أماتو أو حماتو 'Amatu، كما عثر على البلدة العائدة لعصر الحديد، وعثر على المقبرة، والبوابة، والأبنية العامة المزينة محنوتات الأسد، وقد تعرف الباحثون على هوية القصر والمعبد. للمزيد، انظر:

<sup>-</sup>The Assyrian Dictionary، 1961، Fourth Printing 1998، Vol. 21. (z)، Chicago (U.S.A)،p. 138. .140 سوم، 2007، ص 2007،

في النقوش الحثية الهيروغليفية المكتشفة في حماة التي تعود للقرن الثامن ق.م (352). إن ورود اسم هذه الإلهة في حماة بعد ذكرها في ماري وأوغاريت، يشير بما لا يدع مجالاً للشك إلى استمرارية الثقافة الدينية عبر فترة طويلة من الزمن، ويشير إلى أصالة الكثير من عناصر تلك الثقافة التي نمت وتفاعلت ضمن حوض جغرافي كبير اسمه سورية، بحيث لم يكن مغلقاً أمام أي تأثير خارجي على الإطلاق.

عُبدت عترغاتيس سوية مع حدد، فهي متوجة على الأسود، بما يتطابق وصورة ميدالية عشتار المذكورة آنفاً، بينما يُتوَّجُ حدد على الثيران، وعترغاتيس بالنسبة لهيرا بوليس هي الأهم بين كلتا الإلهتين، وهي ميراث الآراميين التي ورثوها مع معبدها.

والقسم الأول من اسم عترغاتيس؛ مشتق من اسم الملك عترسمك (عتر - حمى) والد متع إيل من أرفاد. ورما يكون اسمها من عشتروت وعناة، الذي يبن تقاليد الربة الأم وربة الحب والحرب؛ أو بالأحرى الربة الحامية.

لم تبلغ عبادة عترغاتيس عند الآراميين المستوى الذي بلغته لاحقاً في هيرا بوليس (منبج (353) حالياً) (354) وما يؤسف له أنه لا يوجد في هيرابوليس مكتشفات أثرية، بل أثبتت عبادة عترغاتيس بالنسبة للمنطقة من خلال الأدبيات والنقود فقط. وبحسب لوقيانوس (في كتابه الآلهة السورية)؛ فإن تمثالي حدد وعترغاتيس كانا يحملان إلى البحر في موكب مهيب مرتين في السنة، وكان يأتي الناس إلى المدينة المقدسة من كل أنحاء سورية، ومن الجزيرة العربية وحتى من وراء الفرات.

وفي نقش لاحق من دورا أوروبس تظهر عترغاتيس وزوجها يجلسان

<sup>352</sup> إسماعيل، 2001، ص 193.

<sup>353</sup> عرفت منبج خلال الألف الأول ق.م باسم نَبِّج Nappigu ودعاهـا الآشـوريون «ليتـا آشـورLita Assur «، وكانـت تتبع لمملكـة بيـت عديـن الآراميـة، وعاصمتهـا تـل - بارسـيب (تـل أحمـر حاليـاً).

<sup>354</sup> تىكسىدور، 2007، ص 138.

جنباً إلى جنب، ولكن عترغاتيس المحاطة بأسديها تبدو أضخم من حدد. وكما الحالة في هيرابولس فإن عظمة إله الطقس قد غطت عليها شعبية شريكته الأنثى.

تغير لفظ عناة في المصادر الآرامية المتأخرة إلى عتا وعت أو عت، وقد عثر في تدمر والمناطق المجاورة على مجموعات من الأسماء تتضمن اسم الإلهة بألفاظ وأشكال مختلفة، مثل (ع. ت. أ. م) أي عناة أمي، و (ع. ت. ن. ر. ن) التي تعني عناة نوري، و (ع. ت. ك. ب. ر) أي عناة الكبيرة، و (ع.ت.ن.ت.ن) وتعني عناة أعطت، و (ز.ب.د.ع.ث) أي عطية عناة، و (ي. ك. و. ن. ع. ث) وتعني عناة قوية كالوجود. ويلاحظ أن اسم عت أو عث يلحق بالأسماء المركبة في أولها أو آخرها، ثم تتحول كلها في عصر لاحق إلى اسم مركب، تشترك فيه عناة وعشتار ويلفظ (عتر غاتيس) (355).

ويمكن أن يشاهد اليوم الرمز الأعظم للإلهة في تدمر على لوح من الحجر الجيري الضخم في معبد بل، وعلى اللوح يبدو بل في عربته يهاجم وحشاً، وتشهد على القتال ست ربَّات، إحداهن عترغاتيس التي تعرف من خلال السمكة عند قدميها، وهو تقليد فني يُصور عترغاتيس حورية بحر (356).

انتشرت تماثيل عشتار خلال الألف الأول قبل الميلاد، ونكاد نجدها تقريباً في كل المواقع العائدة لهذه المرحلة، وكانت ذات أشكال مختلفة، إذ ظهرت على شكل تصاوير رسمت على لوحات من الطين، أو دمى طينية مختلفة، بحيث صنعت بالقالب في أغلب الأحيان، وهذا كله يدل على الانتشار الواسع لعبادتها في سورية، وعلى تنوع الوظائف التي كانت منوطة بها.

<sup>355</sup> أدزارد، 2004، ص229.

<sup>356</sup> تىكسىدور، 2007، ص 138.

ليس من السهل الإجابة عن وظيفة الدمى والتصاوير الطينية الخاصة بعشتار، ولكن يفترض الباحثون أنها ربا كانت تمثل إلهة الخصب والحظ السعيد، وكذلك الحب والحرب. وهنا يجب أن نذكر أن تفسير الدمى العارية بالشكل المعروف «إلهة الخصب» يعود بجذوره إلى الماضي الذي يبدأ من القرن التاسع عشر ق.م، حين ظهرت الدمى النسائية المصنوعة بالقالب في العصر البرونزي الوسيط في شمال سورية، لكنها لم تصبح واسعة الانتشار إلا عند أواخر عصر الحديد والعصر الفارسي. وقد لوحظ أن الدمى النسائية بدأت بالتزايد في جنوب منطقة مشرقنا القديم منذ عصر الحديد الثاني (357). ويمكن أن نفهم من هذا الدليل وبوضوح الزيادة في انتشار عبادة الإلهة عشتار في هذه المناطق، وتعلق الناس الشديد بها خلال هذه المرحلة.

نلاحظ نماذج مختلفة لدمى عشتار في أغلب المواقع العائدة لهذه المرحلة من تل آفس إلى تل رفعت (إعزاز) إلى عين دارة (عفرين) والمسطومة وتل دينيت (بإدلب)(358)، إلى منطقة الجزيرة السورية الشمالية والوسطى والجنوبية، كما في تل العبد حيث عثر على صفائح تمثل عشتارت وهي تحمل زهرة، أو بأوضاع أخرى(359).

وفي قبرص عُثر على وثيقة نذرية مناسبة تدشين معبد مكتوبة باللغتين الفينيقية واليونانية، من أجل عناة ملجأ الأحياء، في حين يسمي النص اليوناني الإلهة أثينا سويترانيكه، ويعتقد الباحثون أن الإلهتين اليونانية والفينيقية في صفاتهما القتالية المشتركة ليستا سبباً في تبادل مراكزهما بل في تشابه لفظ الأسمين أيضاً (360).

نشير أخيراً إلى أن النصوص الآرامية أوردت عدداً آخر من أسماء الآلهة، بعضها محلي؛ وبعضها رافدي الأصل، وهذا يـؤشر من جديـد الآلهة، بعضها محلي؛ وبعضها رافدي الأصل، وهـذا يـؤشر من جديـد

<sup>358</sup> شعث، 1990، ص 59.

<sup>359</sup> البني، 1974، ص 55.

<sup>360</sup> أدزارد، 2004، ص 230.

على انفتاح العقل الآرامي على كافة الثقافات، مثلما يشير إلى وحدة البنية الفكرية والثقافية التي كانت تجمع أبناء المشرق القديم خلال هذه المرحلة. و من هذه الآلهة: نكال ونشك اللذان ذكرا بعد شهر وشمش في نقش سين زر ابني بالنيرب، كما ورد ذكر أرق مع عدد من الآلهة في نقش بنموا الأول. ومنها الذي ورد في نقش السفيرة، مثل ملش ومردوك وزرفنت وبنو وتشمت وإر ونوسكك ونرجال ولص ونور ونكار وكدأه عليون وأنرت (361). كما ذكر الإله ملقارت المعروف أكثر لدى مدن السواحل (622). وذكرت إلهة أنثى حملت اسم شالا من الواضح أنه كان لها مكانة رفيعة في جوزن (633).

## ـ الآلهة والتحالفات السياسية:

من المعتقد أنه كان للحياة الاقتصادية؛ وبالتالي السياسية التي عاشها الآراميون، دولاً وقبائل، انعكاس على الحياة الدينية لهؤلاء. إن التحليل الدقيق لا بد أن يقودنا إلى هذا الاستنتاج، فالأزمات السياسية، والنزاعات والتحالفات والاصطفافات والحروب ظهرت في النقوش المكتشفة، وفيها أسماء آلهة رجال لم يكن له من داع للظهور إلا الاستثمار السياسي.

لقد كان ذكر آلهة من أصول مختلفة شائعاً في النقوش، ولكن من المحتمل أن هذا التجمع يبدو كتحالف قام نتيجة اتحادات سياسية، حيث أن قبائل وجماعات مختلفة سوف تبتهل إلى آلهتها الخاصة من أجل أن تضمن عهودها المشتركة (364). ونتذكر في هذا السياق نقش زكير ملك حماة ولعش (في محيط حماة) الذي يبدو أنه كان مغتصباً للعرش، وقام ضده التحالف الآرامي الشهير بقيادة ملك دمشق، في وقت وصلت

<sup>361</sup> إسماعيل، 2001، ص 225.

<sup>362</sup> إسماعيل، 2001، ص 156.

<sup>363</sup> إسماعيل، 2001، ص 171 و190.

<sup>364</sup> تىكسىدور، 2007، ص 134.

النزاعات في هذا الجزء الغربي من سورية إلى حد مأساوي، وذلك في بداية القرن الثامن ق.م.

"النصب الذي أقامه زكير ملك حماة ولعش لـ (إيل ور) سيده - أنا زكير ملك حماة ولعش. رجل وضيع أنا (كنت) فأنقذني - بعل شمين، وقام معي، وجعلني بعل شمين ملكاً على - حزرك. فوحد ضدي برحدد بن حزائي ملك آرام - ستة عشر ملكاً (هم) برحدد وجيشه وبرجش وجيشه و - وملك شمأل وجيشه وملك ملز وجيشه وملك -... وجيشه وملك ... وجيشه وسبعة آخرين، - هم وجيوشهم. وأقام كل هؤلاء الملوك حصاراً على حزرك - ورفعوا سوراً (أعلى) من سور حزرك، وحفروا خندقاً (أعمق من خندقها) - فرحت أرفع يدي إلى بعل شمين، و(بدأ) يجيبني بعل شمين ويتحدث - بعل شمين إلي بوساطة العرافين وبوساطة الرسل ويقول - لي بعل شمين: لا تخف لأنني جعلتك ملكاً وأنا - سأقوم معك، وأنا سأنقذك من كل هؤلاء الملوك الذين - فرضوا عليك حصاراً -... ويقول لي بعل شمين... - كل هؤلاء الملوك الذين فرضوا عليك حصاراً -... ويقول لي بعل شمين... - كل هؤلاء الملوك الذين فرضوا عليك حصاراً -...

بعد أن تحقق للملك زكير ما أراد، بدأ بإيفاء التزاماته تجاه الآلهة التي آزرته وقت الشدة، وحمته ونصرته على التحالف الكبير الذي تشكل ضده، فبنى لها المعابد في كل مكان تعبيراً عن شكره الجزيل لها، ويخبرنا النقش أن زكير قد أقام نصباً لإلهه إيل وير، ليعبر عن امتنانه للعلل شمن لمساعدته له في التخلص من أعدائه الآرامين الكثر:

"... حـزرك.... -.... للراكـب وللفـرس.... -.... ملكهـا بوسـطها. أنـا - بنيـت حـزرك (ثانيـة) وأضفـت - لهـا كل منطقـة - الحصـون، وأنشـأتها كمملكتـي - وأنشـأتها كأرضي وبنيـت - كل الحصـون أولاء في كل (مـكان مـن) مقاطعتـي

<sup>365</sup> إسماعيل، 2001، ص 212.

- وبنيت بيوت الآلهة في كل (مكان من) - أرضي وبنيت... و - وبنيت آفس وأسكنت - الآلهة في بيت إيل ور - بآفس وأقمت قدام إيل ور - النصب هذا، وكتبت - عليه أثر يدي مآثري.... - من يزيل أثر - يدي زكير ملك حماة ولعش - من هذا النصب، ومن -يزيل هذا النصب من - قدام إيل ور، ويحركنه من - مكانه، أو من يرسل ابنه.... - ليقتل بعل شمين وإيل ور - و... وشمش وشهر - و... وآلهة السموات - وآلهة الأرض وبعل -... الرجل و - ابنه وكل نسله "(366).

في نص حثي لوفي من تل أحمر نجد صياغة مشابهة لنص زكير عند تعرضه للمشاق والصعوبات، فهنا الملك يبدأ بالصلوات إلى الآلهة لكي تحمي حكمه من أعدائه، وقد استجابت لصلواته وانتصر على أعدائه مفضل تدخلها:

"ولكني رفعت يدي إلى هذا الإله تارحو نزاس - وله أرتل بهذه الكلمات... صلاة طويلة مفقودة -... ابنائي.... - (و) أنا بنفسي سأجعل بنات أعدائي عبيداً لهم - وهذا الإله تارخونزاس استجاب لي - فهو من أجلي أخضع أعدائي - وأنا حطمت رؤوسهم - وأبناءهم... - وبناتهم (جعلتهم عبيداً)» (667).

ويندرج ضمن هذا الإطار كل أنواع المعاهدات التي عقدها الآراميون بما فيها المعاهدات التي وقعها متع إيل ملك أرفاد الآرامي مع برجاية ملك كتك، وفي هذه الحالات لابد أن ترغم الآلهة على اتخاذ موقف يتماشى مع الموقف السياسي السائد، كما تستحضر آلهة بعيدة ربا للاستقواء بالقوى السياسية التي تبجل هذه الآلهة، كالآشورين والحثين وغيرهم:

"عهود برجأية ملك كتك مع متيع إيل بن عترسمك ملك أرفاد -

<sup>366</sup> إسماعيل، 2001، ص 212، 213.

<sup>367</sup> ھوكنز، 1989،ص 275.

وعهود، أبناء برجأية مع أبناء متيع إيل، وعهود كتك مع عهود - أرفاد، وعهود سادة كتك مع عهود سادة أرفاد، وعهود اتحاد... - ومع آرام كلها ومع مصر ومع ابنائه الذين سيعتلون العرش بعده ومع ملوك - كل آرام العليا والسفلي، ومع كل داخل بيت الملك. والنصب مع هذا النقش - أقام و(كذلك) هذه العهود. والعهود هذه (هي) التي أبرمها برجاية قدام....- وملش وقدام مردوك وزرفنت وقدام بنو وتشمت وقدام إر ونوسك - وقدام نرجال ولص وقدام شمش ونور وقدام سن ونكال وقدام - نكار وكدأه وقدام كل آلهة رحمه وآدم.... وقدام حدد حلب -وقدام سبتي وقدام إيل وعليون وقدام السموات والأرض وقدام مياه اللجة - والينابيع وقدام النهار والليل شهوداً. (يا) كل آلهة كتك وآلهة أرفاد - افتحوا عيونكم لرؤية عهود برجأية مع متيع إيل ملك - أرفاد. وإن يغدر متيع إيل بن عترسمك ملك أرفاد ببرجأية - ملك كتك، وإن يغدر نسل متيع إيل بنسل برجأية - .. وإن يغدر بنو جش .....- (سبعة كباش يجامعون؟) شاة فلا تحبل، وسبع مرضعات يدهن أثداءهن و... وإن يغدر متيع إيل و - ابنه ونسله فلتكن مملكته كمملكة الرمل، مملكة الحلم التي يسود (عليها) آشور ليصب (عليها) - حدد كل ما هو شر في الأرض والسموات وكل ما هو بلاء، ويصب على أرفاد حجارة.... -الغازي والعويل. ولترسل الآلهة كل ما هو مفترس إلى أرفاد، ومن شعبها ليفترس فم»(368).

وفي معاهدة ثانية لنفس الملك يستقوي بآلهة الطرفين في سبيل الحفاظ على العهد وحماية الاتفاق: «عهود كتك مع عهود أرفاد، وعهود سادة كتك مع عهود، كتك مع عهود سادة أرفاد ومع شعبها، وعهود آلهة كتك مع عهود، آلهة أرفاد، وعهود الآلهة أنفسها التي قررت: بالخير ليحكم، برجأية إلى

<sup>368</sup> إسماعيل، 2001، ص 225.

الأبد ملكاً عظيماً. ومن العهود أولاء..... والسموات، والعهود، أولاء كل الأبهة يحمونها، ولا تسكت واحدة من كلمات هذا النقش، بل تسمع من عرقو حتى يأدي وبز، من لبنان حتى يبرود، ومن دمشق حتى عرو ومن .... ومن البقاع حتى كتك»(369).

<sup>369</sup> إسماعيل، 2001، ص 242.

# 

## المعابد السورية

يرتبط ظهـور المعابـد كأبنيـة مميـزة وكبـيرة بظاهـرة التمـدن، وظهـور بيئـه اجتماعيـة وسياسـية جديـدة.

ونظراً لأنها كانت تعد بيوتاً للآلهة؛ فقد شُيِّدتْ في أماكن بارزة ومهمة بالنسبة للمحيط، وفي الغالب فقد بُنيت مع القصور الملكية، وذلك فيما يُعرف ممنطقة الأكروبول، والأماكن الأكثر علواً في المدن والبلدات، بالنسبة لمساكن السكان العاديين. كما بُنيت خارج المدن، وفي السهول، وأعالي الجبال، وهذا ماحصل خاصة خلال الألف الأول قبل الميلاد.

لقد كانت الحاجة الأولى للإله هي وجود معبد كبيت له، وقد كانت المعابد الأولى ذات أبعاد عادية بحيث تم بناؤها بشكل متواضع قبل أن تتسع وتصبح ذات أبعاد كبيرة ضاهت القصور في عظمتها.

لقد كانت معابد الحواضر أبنية مستقلة حرة من جميع الجهات، وذلك لتتك المجال واسعاً للطائفين حولها. أما المواد التي بُنيت منها؛ فقد تشكلتْ من الحجارة واللبن والطين والخشب وأغصان الأشجار. ومن الثابت أن استخدام هذه المواد يحتاج لترميم دائم وتجديد دوري، وهي أعمال تتطلب جهداً ومالاً وفيراً، وغالباً ما كان ينبري الحكام والملوك للتصدي لهذه المهمة، رغم وجود موظفين دائمين مهمتهم العناية الدائمة بها. وقد بدت هذه المعابد في كثير من الحالات وكأنها بيوت لهؤلاء

الملوك من خلال مواظبتهم على إقامة الطقوس فيها، أو من خلال الموظفين والكهنة الذين قاموا بخدمتها وكان أهمهم ينتمى للعائلة الحاكمة، ولم لا..؟ فطالما كانت أماكن العبادة أيسر الطرق لتمجيد الحكام وفرض سيادتهم على الرعية عبر التاريخ.

وفي مشرقنا القديم لم يكن المعبد مركزاً عمرانياً فقط، بل شكًل مؤسسة دينية وروحية للمملكة، ساعدت في خلق حالة من التآلف بين أفراد المجتمع بكل فئاته وطبقاته، وذلك من خلال منظومة من القوانين والضوابط التي قت صياغتها عبر المراحل التاريخية.

اختلفت أشكال المعابد بين مكان وآخر، فمن البناء البسيط المؤلف من غرفة واحدة، إلى المعابد التي وجدت داخل القصور أو أُلحِقَتْ بها، إلى المعابد المعقدة التي كانت تحتوي على العديد من الغرف المحيطة بالحرم المركزي، والتي كان لها فناء وردهات وممرات بسيطة أو معقدة.

لقد شاع في سورية منذ العصور الباكرة نهوذج المعبد الطولاني (Antins) مع بعض الاختلافات البسيطة، والذي كان قد شاع خاصة في غرب سورية، بينما كانت المعابد في منطقة الجزيرة ذات سمة رافدية (۱). وكان لهذه المعابد مذابح مقدسة تتقدم ما يُدعى بقدس الأقداس، وهو تجويف توضع فيه تماثيل الآلهة أو الأشياء التي تمثلها، كما احتوت بعض المعابد على مصاطب (بوديوم)، أو على مقاعد تحيط بجدران الحرم، أو بجزء منها.

<sup>1</sup> Akkermans & Schwartz, 2003, P. 325.

# الفصل الأول: معابد أوغاريت

مازالت الأبنية الدينية المكتشفة في أوغاريت، حتى الآن، محدودة جداً ولا تتجاوز الأربعة أبنية، هي معبدا بعل ودجن والمعبد الحوري وما اصطلح على تسميته معبد الريتونات، بينما من المتوقع أن يوجد في المدينة معابد أكثر بكثير مما تم العثور عليه، لكثرة آلهتها، وكثرة الاحتفالات والشعائر التي كانت تجري فيها إذا ما صدقنا النصوص التي جاءت منها، والتي تعطي انطباعاً واضحاً أن آلهتها لعبت دوراً كبيراً في حياة سكان أوغاريت.

كشفت التنقيبات في أكروبول المدينة عن معبدين رئيسين نُسبا لبعل ودجن للعثور قربهما على نصبين حجريين يخصّان هذين الإلهين. في الحقيقة وللوقوف عند هذه النقطة نُبيّنُ أنه ونتيجة العبث الذي تعرض له الموقع بواسطة الباحثين عن الكنوز، فقد تم تحريك الكثير من الحجارة من مكانها، ورغم ذلك فإنه توجد أهمية كبيرة للمنحوتات الحجرية التي عثر عليها في أمكنة مجاورة مباشرة للمعابد، ومنها المسلة المسماة «مامي»، وهي تقدمة للإله بعل، فقد وجدت مجزأة؛ بعضها في الحرم، وبعضها الآخر في الفناء. وهناك منحوتات أخرى، منها «صاعقة بعل». هذه الأشياء هي التي دفعت المنقبين الآثاريين لإطلاق اسم معبد بعل على هذا المعدد.

2 Yon, 1994, P. 405

تشكل المسلات جزءاً من القسم الشعائري المتحرك في المعبد، بعضها يجب أن يكون في الحرم، وبعضها الآخر في الهواء الطلق في ساحات الحرم حيث عثر على قواعد حجرية رجا خصصت للحفاظ على الهبات النذرية، كذلك الحال في الجانب الجنوبي الشرقي من المعبد المسمى «دجن»، الذي أثار شكوكاً فيما يتعلق بنسبته إلى دجن لأسباب ليست معمارية وإنما دينية، فقرب المنحوتات من محيط الحرم لا يشكل برهاناً قاطعاً يجعلنا ننسب هذا المعبد له، لأن ما نعرفه عن الدين في أوغاريت لا يجعل من دجن إلهاً يضاهي بعل<sup>(6)</sup>، ولهذا يجب أن نترقب العثور على معبد ثالث في منطقة الأكروبول. لكن يبقى المعبدان (بعل ودجن) من المعابد السورية الكنعانية المتميزة التي عثر عليها في إيار، إبلا، حاصور، مجِدو... الخ، وذلك بغض النظر عن الاختلافات الثانوية المعروفة بينها، ورغم الدمار الكبير الذي تعرضا له مع سقوط المدينة وذلك فيما بين 1195 الدمار الكبير الذي تعرضا له مع سقوط المدينة وذلك فيما بين 1195 الدمار الكبير الذي تعرضا له مع سقوط المدينة وذلك فيما بين 1195 .

# أولاً: معبد بعل

يُعدُّ معبد بعل، الذي شيد بداية الألف الثاني قبل الميلاد على منحدر الأكربول (المدينة العليا)، وبقي مستخدماً عدة قرون، أفضل معابد أوغاريت من حيث المحافظة على شكل البناء ووضوح مخططه. ويتألف المعبد من بناء متجمع على شكل برج تظهر فيه بقايا درج كبير، وكان بحكم موقعه يُرى من مسافة بعيدة في البحر فكان بمثابة نقطة علام للبحارة القادمين إلى مرفأ مينة البيضا قرب الموقع. لكن هناك من رأى في هذا الكلام مجرد فرضية كما سنبين فيما بعد. (الشكل30).

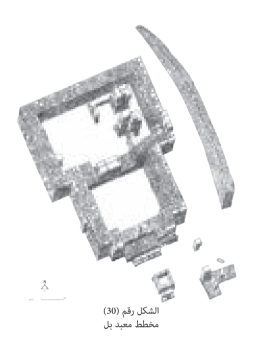
3 Yon, 1994, P. 406.



الشكل رقم (29) مخطط أوغاريت

شيد المعبد فوق مصطبة بارتفاع 120 سم، أبعاده 22×16 م، وهو يتألف من حرم مربع الشكل تقريباً، يتقدمه مدخل كبير، ورواق يقل عرضه عن الحرم. أمام المدخل باحة كبيرة مسورة فيها مذبح مرتفع على نفس محور المعبد، وهو يغطي مع الأرض المقدسة التابعة له مساحة 850 متر مربعاً 40.

<sup>4</sup> حيدر، 2010، ص 58.



توجد في الجهة الغربية من البناء المذكور ملاحق سكنية ألحقت به بغرض الحماية، وهي تتوضع داخل السور الذي يُحدد المكان المقدس للبناء (5). ويستدل من عمارة هذا المعبد، وسماكة جدرانه البالغة (170 سم)، أنه كان بناءً ضخماً على شكل برج عال مؤلف من عدة طوابق (6).

وجد في هذا المعبد عدد من الرقيمات الطينية التي تحمل نصوصاً، من بينها نص يشتمل على وصف لافت لقيام الآلهة ببناء معبد بعل بتشجيع من عشيرة، ويصف هذا النص كيف يقطع بعل أشجار الأرز كيما تستخدم في البناء، وكيف يقوم بعل عليان بفتح المنور أو كوة السقف، في حين تقوم وصيفة عشيرة بصنع الآجر وتشكيله، بل إن هذا النص يصف كيف جمعت عشيرة المال من أجل العمل، وأقامت خزينة للمعبد (7).

ويتناول نص آخر بعض الإصلاحات المتعلقة في الطقوس والممارسات التي كانت تتم داخل المعبد. فيذكر ضيق المكان لوضع الأعداد الكبيرة من الأضاحي (بقر، ماعز، غنم)، ووجود مشكلة في الصعود بالأضاحي

<sup>5</sup> الدالاتي، 1980، ص 51.

<sup>6</sup> محيسن، 1988، ص 269.

<sup>7</sup> دونالد، 2007، ص 110.

----- الديانة السورية القديمة



الشكل رقم (31) معبد بعل (مشهد تخيلي) - أوغاريت

أعلى إلى البرج، كلما أن المعبد لم يعد يتسع لجميع من يدخله، من كهنة وزوار وأضاحي وتقدمات. ويتحدث نص آخر عن الأضاحي على قمة المعبد، حيث قام الملك بتقديم 40 أضحية من رؤوس الغنم، و7 أضاحي من البقر، وكان نقلها إلى السطح أمراً صعباً (8). ولا تعتقد مارغريت يون أنه كان باستطاعة الملك ترؤس طقس الأضاحي لهذا العدد من الحيوانات التي كانت تجري على تراس المعبد، وذلك لصعوبة إدخالها عن طريق درج المعبد. فكان لا بد لهذا

الطقس أن يتم حسب القواعد المألوفة في باحة المعبد، وفي وقت الغسق كان الملك يقدمها للإله على التراس<sup>(9)</sup>. وفي أسطورة قيرت؛ هناك مقطع يصعد البطل فيه إلى البرج ليقدم أضحية، ولكن النص لم يؤكد إن كان هذا الفعل قد حدث في معبد أو في قصر، رغم احتمال أن يكون الصعود لتراس القصر غير مستبعد<sup>(10)</sup>: "... اصعد إلى سطح المجدل (البرج)، وعلى سطح المجدل قف (اركب)، على متن (كتف) الجدار وارفع يديك نحو السماء، واذبح لثور - إيل أبيك [واصنع] ثريداً (؟) للبعل من ذبحك، لابن دجن (بعل) من صيدك (أي من ذبيحة الطير)<sup>(11)</sup>. (الشكل 13).

11 فريحة، 1966، ص 487.

<sup>8</sup> Tarragon, 1993, P. 208.

<sup>9</sup> Yon, 1994, P. 406.

<sup>10</sup> Yon, 1994, P. 406.

# ثانياً: معبد دجـن

يقع إلى الجنوب الشرقي من معبد بعل، على بعد ستين متراً منه، وعلى مستوى واحد من حيث الارتفاع، ولم يعثر فيه إلا على الأساسات، والقواعد التي ارتفعت بشكل بارز فوق السكن المحيط بالمعبد (12)، وقد شيد على أرض مستطيلة أبعادها 28×17 م. وأما أطلاله فكانت كافية لمعرفة مخططه المشابه لمخطط معبد بعل، لكنه أصغر حجماً منه (13)، كما بني فوق مصطبة، لكن جدرانه أكثر سماكة، إذ بلغ عرضها (5) م عثر فيه على عدد من النصب الحجرية المدونة باسم الإله دجن المعروف لدى الأوغاريتين باسم إله الحصاد والحبوب (14). كما أن سماكة جدرانه تقوي الظنون بأن طقوساً غريبة كانت تمارس بداخله. وقد وجد بجانبه عدد من أقداح الشراب، ما يوحي بأنها كانت تستخدم لسكب الخمر (15).

إن تحليل وقراءة مخطط معبد بعل ووظائفه، المشابه من حيث التصميم لمعبد دجن سيساعدنا في فهم هذا البناء القائم على الأكربول (المدينة العليا)، الذي يتم الوصول اليه من عدة طرق قادمة من كل الاتجاهات، للوصول من الجنوب إلى ساحة صغيرة عامة تقع مقابل هذا المعبد، الذي كان سوره يحدها من الجهة الشمالية.

لابد بداية من الإشارة إلى براعة ومهارة بنّائي أوغاريت، فقد خططوا

<sup>12</sup> الدالاتي، 1980، ص 52.

<sup>13</sup> محيسن، 1988، ص 269.

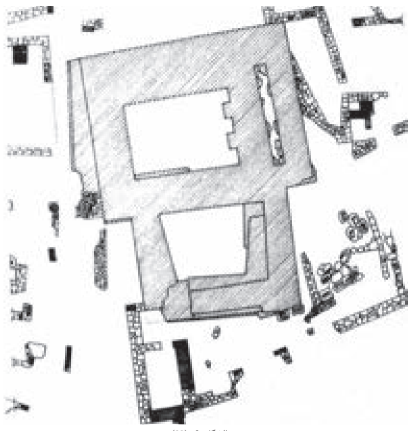
<sup>14</sup> عثر حتى الآن على (23) نصباً حجرياً في أوغاريت، تسعة منها في معبد بعل ومحيطه، وأربعة منها في معبد دجن ومحيطه والعشرة الباقية في باقى أنحاء المدينة. للمزيد انظر:

Caubet. Annie. «Stela Depictting the Storm God Baal». Musee du Louvre. http://www.louvre.fr/node/38663. Retrieved 27 October 2012.

<sup>15</sup> حيدر، 2010، ص 58.

للمبنى بشكل كامل، بدءاً من الأساسات وحتى انتهاء البناء. لقد كان من الصعب حساب مساحة المعبد والمرفقات بسبب الفراغات في الجهة الجنوبية الشرقية، ومكن تقديرها بحوالي 650 متراً مربعاً، كما يبدو أنه كان معزولاً بشوارع وساحة، ومثل معيد بعيل؛ فقيد كانت فيه جزيرة سكنية. جدار السور في الجنوب كان مرتفعاً على الأرجح، اتجاهه جنوب غرب/شمال شرق، ولم يكن موازياً تماماً لواجهة المعبد، وما فرض هذا هو الهندسـة العمرانيـة والترتيبـات الموجـودة في المـكان سـابقاً. كان البـاب منحرفـاً قليلاً عن محوره بالنسبة لواجهة المعبد، وله دعامتان من الشرق والغرب. كما مكن افتراض وجود فناء (باحة)، مشابهة لتلك الموجودة في الجانب الغربي من سور معبد بعل، وله باب عرضه خمسة أذرع (275 سم)، مكن التحكم مصراعيه وإغلاقهما من الداخل. وكان هذا الفناء يُطل على قاعة واقعة أمام المعبد، وكان له مدخل ثان. وفي الطرف الجنوبي من السور توحد آثار بناء صغير مستطيل الشكل، له بايان؛ الأول في الجنوب، يصل بن الساحة العامة والمبنى. والثاني، الأكثر عرضاً في الشرق، وهـو يسـمح بالمـرور مـن المبنـي إلى القاعـة. والقاعـة نفسـها عميقـة قليـلاً (حوالي 5م)، وهي متطاولة من الغرب إلى الشرق، مع مخطط منحرف الزوايا قليلاً. ونجد هنا أيضاً نظام الدخول نفسه إلى هيكل بعل، وهو عبارة عن باحة ضخمة، وملحق يضم ممراً ثانوياً براقبه حارس، وهذا يعني أنه لم يكن الدخول متاحاً دامًاً للفسحة الرئيسة، وقد امتد السور لشرقي الفسحة، والتف نحو الشمال ليضم المبني، وهكن الافتراض أن هذا القطاع الخارجي كان جزءاً من المكان المقدس كما في هيكل بعل (16). يشكُّلُ البهو الواقع في الجهة الجنوبية ردهة للانتقال بين المكان

16 Caloot, 2011, P. 95.



الشكل رقم (32) معبد دجن - أوغاريت

المقدس الخارجي والبناء المقدس في الداخل، والذي كان يحيطه جداران من الشرق والغرب، وهو مسبوق بعدة درجات على كامل عرض الواجهة. وفي عمق الردهة كان ينبغي وجود باب يؤدي إلى قدس الأقداس، لكن لم يبق أي أثر لوجود باب كهذا قابل للفتح والإغلاق من الداخل، مشابه لمعبد بعل (17). (الشكل رقم 32).

ونلاحظ في الجهة الشرقية من المكان المسمّى قدس الأقداس وجود

<sup>17</sup> Caloot, 2011, P. 95.

دعائم وأساسات المشكاة التي تحتل مركز الجدار الشرقي وهو المكان الذي ينبغي أن يوضع فيه ما يمثل الحضور الإلهي بشكل أو بآخر.

وعند الجدار الشرقي كان هناك باب يُطِلُّ على مكان ضيق وصغير ومظلم تحت الدرج، رجا استخدم للحارس الليلي... ومن خلال ممر موجود ضمن الجدار الداخلي الشرقي كان يمكن الوصول إلى الدرج الذي، كما في معبد بعل، بُني من الخشب، وكان يوصل إلى المنصة الواقعة على ارتفاع حوالي 5،50 م فوق مستوى الأرضية الداخلية. وبخلاف المنصة الموجودة في هيكل بعل، فإن المنصة لم تشغل سوى الجهة الشرقية من المكان المسمى قدس الأقداس.

ولابد من الاشارة إلى أن الدرج (شبه المخفي) في الجدار، يبدو أنه كان ممراً خفياً، وقد حُصر استخدامه على بعض الشخصيات فقط. هذا الترتيب الخاص جداً في هيكل دجن؛ قاد الباحثين لافتراض وجود نظام من الستائر المخصصة لإخفاء قلبة السلم الثانية عن هيكل بعل. وكانت الشرفة العلوية واقعة على بعد حوالي 27 ذراعاً؛ (14.85م) فوق مستوى الأرضية الداخلية. (30 درجة =16.50م فوق الأرضية الخارجية)(١٤).

لقد رأى بعض العلماء ومنهم أندريه Andrae في المعابد المرتفعة والزقورات مكاناً لسكن الإله الذي كان ينزل في أوقات مناسبة إلى المعبد السفلي، في حين رأى آخرون أن المعبد العالي كان مكان استراحة مؤقت للإله وهو في طريقه من السماء إلى المعبد السفلي. وهكذا اعتبروا الأدراج الموجودة في الزقورة واسطة للحصول على الارتفاع المناسب، للاتصال ما بين السماء والأرض وكانت الملائكة تستعمل هذه الأدراج أيضاً في الصعود والهبوط والهبوط.

18 Caloot, 2011, P. 95.

19 ساغز، عظمة بابل، 2008، ص373.

لقد كان الدرج (في أوغاريت) عملاً معمارياً باهراً، ورجما لم يكن مصمماً فقط كدرج خدمة بسيط، وهذا ما دفع بعضهم للاعتقاد بإمكانية أن يتوضع فوقه مكان شديد القدسية. لكن؛ وقياساً على بناء معبد بعل فقد تم تصميم الجزء المسمّى قدسَ الأقداس بشكل مخطط مسبقاً قبل التأسيس، فبننيَ الجدار الشمالي السميك لدعم بناء مميز في قمة المعبد، والذي سيكون التراس المخصّص كمكان لتقديم الأضاحي. لكن درج معبد دجن، لم يكن سوى ترتيب ثانوي، مخفي بمهارة في الجدار الداخلى الضخم (100).

الشكل رقم (33) معبد دجن – مشهد تخيلي - أوغاريت

# ثالثاً: المعبد الحوري

معبد بسيط يتوضع بالقرب من منطقة القصور (من الجهة الشمالية)، ويبدو أنه بني في عصر البرونز الوسيط وظل مستخدماً حتى نهاية أوغاريت. ولا يمكن اعتباره من المعابد الحورية الأصيلة، لكنه جمع بين التقاليد الحورية والتقاليد المحلية. وهو أصغر بكثير من المعبدين الأولين، لكنه يتماثل معهما في تفصيلاته، وخاصة ما يتعلق بالدرج القائم في الغرفة الداخلية منه، والذي

20 Caloot, 2011, P. 95.

----- الديانة السورية القديمة

يصل إلى القسم العلوي من المعبد، حيث تتم تلاوة الطقوس الدينية (12). أبعاده 12×8 م، يتألف من حجرتين مستطيلتين متتاليتين، يتم الدخول إليه من الجهة الجنوبية عبر باب يؤدي إلى ردهة. ليس هناك من رواق وأعمدة تتقدمه، والملفت أنه ليس هناك باحة للمعبد temenos وهيكل لتقديم الأضاحي، وهذا ما دفع الباحثين للقول إن دوره اقتصر وهيكل لتقديم الأضاحي، وهذا ما دفع الباحثين للقول إن دوره اقتصر على أن يكون مصلى للقصر، ويعزز هذا الرأي أنه ملحق بالقصر (22). مدخله غير مرتفع، ويوجد حوله ساحة صغيرة، له درج يقود للطابق مدخله غير مرتفع، ويوجد وله ساحة صغيرة، له درج يقود الله الشاني. وجدت بداخله فأس ميتانية الطراز، والكثير من الأسرجة، واللقى الأخرى. (الشكل 34).



الشكل رقم (34) فأس عُثر عليه في المعبد الحوري (أوغاريت)

كما وجد فيه تمثالان صغيران قرب الدرج (في السيلا)، وهما مصنوعان من البرونز، ومطليان بالذهب. أحدهما لإلهة بوضعية الجلوس على العرش، والآخر لإله بوضعية الوقوف<sup>(23)</sup>، وقد كان هذان التمثالان السبب في إطلاق اسم المعبد الحوري على هذا البناء. أما الاكتشافات الأخرى المهمة؛ فهي مئات الأسرجة الزيتية النذرية التي أودعت عند قاعدة درج قدس الأقداس، إضافة للعديد من الجرار والأواني الصغيرة جداً.

23 Tarragon, 1993, P. 207.

<sup>21</sup> الدالاتي، 1980، ص 52.

<sup>22</sup> حيدر، 2010، ص 59.

ونحن نعلم أن أوغاريت شهدت حالة من التعايش والتآلف والتسامح بين العبادة المحلية والعبادة الحورية، لكن المعبد بقي حورياً، ولم يصبح أوغاريتياً خالصاً، وهذا ما يبرهن على وجود اتصالات وعلاقات سياسية وطيدة مع المراكز الحورية، مثلما كانت مع مصر، التي تدل عليها الكثير من الأشياء المصرية، أو ذات الطابع المصري رغم أنها لاتعني وجوداً مصرياً مباشراً في أوغاريت (24).

أما فيما يخص سير بعض الطقوس الشعائرية في هذا المعبد؛ فقد وجدت فسحة بمساحة كافية تحيط بالمبنى من كل جوانبه، كانت مخصصة لممارسة بعض الطقوس؛ ومنها الطواف، حيث كان الموكب الملكي عرفيها حين كان الملك أو الكهنة يذهبون لأخذ تماثيل العبادة الصغيرة من الصدر المعتم في الحرم (cella)، لنقلها بشكلٍ احتفالي لأحد معابد الأكروبول الكبيرة.

للمعبد الحوري خاصيةٌ أخرى إضافة للفناء الممتد أمام المدخل، إذ توجد مصطبة على الواجهة في عمق الحرم (السيلا)، وهذا التجهيز مشابه لما هو موجود في المعابد الكبرى، لكنها تختلف عنها في أنها أكثر بساطة. كما توجد اختلافات معمارية إذ يلاحظ أن مستوى الجدران منخفض، وهذا ينفي وجود مبنى برجي مرتفع، كما أن الدرج يوصل فقط للسطح أو تراس الطابق الأرضي الوحيد، الذي رجا جرت عليه بعض الطقوس المخصصة لعبادة الكواكب. ولا توجد عناصر أخرى في المعبد الحوري تتيح افتراض عبادة وشعائر مختلفة، كما أنه ما من أحواض، أو مقاعد جانبية، أو قواعد تماثيل، أو مشكاةً شعائرية (25).

<sup>24</sup> Michel, 1993, P. 204.

<sup>25</sup> Michel, 1993, P. 203.

الديانة السورية القديمة



الشكل رقم (35) المعبد الحوري (أوغاريت)

لا بد من القول: إن هندسة بناء أماكن العبادة كانت على جانب كبير من الأهمية، وكان لها تقاليد معمارية وهندسية راسخة. كما أن وجود عدد من التماثيل التي رأى فيها المنقب تأثيراً حورياً ضمن أحد هذه المعابد لا يكفي وحده لنسب المعبد الثالث للحوريين كون مخطط بنائه متناغم مع تقاليد العمارة الدينية الأوغاريتية، وهو لا

يشابه التقاليد المعمارية الحورية المكتشفة حتى الآن (26). (الشكل 35).

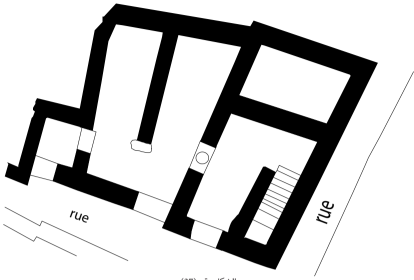
### رابعاً: معبد الريتونات

إضافة للمعابد السابقة؛ فقد عثر على معبد جديد في أوغاريت وذلك فيما بين عام 1978 وحتى 1988م، وقد اعتبره المنقبون منشأة شعائرية، أو معبداً بأبعادٍ متواضعة، أطلقوا عليه اسم معبد الريتونات (Rhytons)، بسبب العثور على عدد كبير من الأواني الفخارية القمعية الشكل التي تسمى ريتون، وكانت تحتوي على النذور النباتية والسائلة، كالزيت والخمور وغيرها. (الشكل 36).

يقع البناء إلى الجنوب من مركز المدينة، ضمن الحي السكنى الجنوبي. وتحيط به عدة شوارع، وبسبب الشكل رقم (36)

الشكل رقم (36) إناء فخاري ريتون (أوغاريت)

26 Yon, 1994, P. 405.



الشكل رقم (37) مسقط معبد الريتون (أوغاريت)

موقعه؛ فقد كان أكثر شعبية من المعابد الأخرى الكبيرة إلى الحياة اليومية للسكان. لكن توضعه في هذا الحي؛ يزيد من احتمال وجود معابد كثيرة في أحياء المدينة كانت مخصصة لممارسة العبادات اليومية (27).

إن الدخول للمعبد يتم بشكل غير مباشر، إذ يجب الاستدارة نحو اليمين باتجاه الغرب عبر دهليز حيث المدخل الذي ما تزال الحجارة التي تدل عليه موجودة (28). يتألف المعبد من قاعة كبيرة ذات مدخل غير محوري، أبعادها 7 م طولاً، وحوالي 6 م عرضاً، له أرضية طينية، وفيها آثار أعمدة خشبية لحمل السقف، أما السقف؛ فقد بُني من عوارض خشبية، وُضع فوقها اللبن (الآجر). (الشكل 37).

ويلاحظ هناك وجود مقاعد للجلوس على الجدارين الشمالي والغربي، وفي منتصف الجدار الشرقي؛ هناك مصطبة فيها ثلاث درجات، على حين 2010 العكيم، 2010، ص 169.

28 Yon, 1994, P. 407.

الديانة السورية القديمة

يوجد مخرج يؤدي إلى الدرج الذي يقود للأعلى في الجهة الجنوبية الشرقية. وفي الزاوية الشمالية الشرقية هناك حجرة صغيرة؛ لعلها بيت المعبود، أو مكانٌ لحفظ معدات الطقوس والاحتفالات الدينية (29). ولهذا المعبد الصغير منصة مرتفعة بالداخل. كما وجد فيه مذبح صغير، إلا أنه لا وجود لساحة محيطة به، كذلك لا وجود لمذبح مخصص لتقديم الأضاحي (30).

لقد عانى المعبد كغيره من السلب والنهب، وتحطم أثاثه ومحتوياته، وتبعثرها في داخل المبنى وخارجه، ومنها العديد من الريتونات، والأدوات المستخدمة في الطقوس والتقدمات من البرونز والعاج ((3)).

إن هذا النموذج من العمارة المقدسة، يذكر ببعض معابد المشرق من العصر البرونزي الحديث ومنها: معابد وجدت في إيمار، وفي اينكومي Enkomi (قبرص)، وبيسان (في فلسطين). ومن المعتقد أن هذا المعبد لم يكن من المعابد التقليدية في أوغاريت بل ربما كان مخصصاً لاجتماع الكهنة وممارستهم لبعض الطقوس<sup>(32)</sup>. في حين كانت معابد أوغاريت الأخرى (بعل ودجن)، تنتمي لطراز سوري له نظائر في أكثر من مكان، ومنها إبلا (تل مرديخ)، الذي يعود للعصر البرونزي الوسيط، وفي مسكنة (إيمار) الذي يعود للعصر البرونزي الحديث.

من الناحية المعمارية، لا يُعدُّ هذا البناء معبداً بالمعنى الدقيق، حيث يرى المنقبون أنه لم يكن مؤهلاً لتقديم الأضاحي الدموية فيه، بل هو مبنى مؤلف من طابق واحد، فيه الحجرة الرئيسة (34)، وقدس الأقداس

187

<sup>29</sup> بون، 1983، ص 190.

<sup>30</sup> Tarragon, 1993, P. 204-205.

<sup>31</sup> بون، 1983، ص 190.

<sup>32</sup> Tarragon, 1993, P. 204-205.

<sup>33</sup> يون، 1984، ص 246.

<sup>34</sup> Michel, 1993, P. 204.

ودرج متكئ على الجدار الشرقي للحجرة وهو مكون من أربع درجات ارتفاعها بمجموعها حوالي 70 سم.. كلها مغطاة بطينة سميكة تساعد في الحفاظ على تماسكها، وقد شكلت الدرجة العليا طاولة أضاحي قليلة العمق، كما وجدت في الحجرة الأكواب والأواني والقرون المخصصة للنذور. وبهذا يمكن القول: إننا أمام حجرة لممارسة الطقوس، وتقديم القرابين النذرية دون أضحيات، والتي ربها اقتصرت على إراقة الخمر (35).

وبالعودة إلى بنية الدرج؛ فلا شك أنها تلعب دوراً رمزياً أكثر من الـدور الوظيفي، فقاعـدةٌ مسـبوقة بدرجـة واحـدة، قـد تفـي بالغـرض عوضـاً عن أربع درجات، فرجلٌ بقامة متوسطة يستطيع وضع الأشياء المقدسة على طاولـة بارتفـاع 70 سـم، وبصعـوده درجـة واحـدة فقـط. ولهـذا يُعـدُّ وجود الدرجات الأربعة ميزةٌ معماريةٌ قصد منها شبئ ما يظل موضع الشك (36). ومن العناصر الملفتة للنظر وجود المقعدين، إذ لم يستطع المنقبون معرفة العلاقة بينهما وبين الدرج، ولم يعرف لمَ هذا التكدس في هذا الحيِّز، في حين بقى الجدار الجنوبي شاغراً. كما أن المقعد الثاني أكثر انخفاضاً؛ فارتفاعه (15) سم. وفي الأسفل توجد ثلاث مقصورات محدودة بثلاثة من الحجارة المصفوفة بشكل عمودي باتجاه المقعد. وإذا حاولنا أن نتخيل وبشكل مجرد طبيعة استخدام هذه المنشأة لبقينا حائرين. ولكن يُعتقدْ أن هذه المقاعد هي موائد قرابين أو طاولات يضع عليها محتفلو القداس أغراض العبادة، وليس بالضرورة التماثيل الإلهية، التي غالباً ما تُعرض في مشكاة أو محراب، أو على قواعد تماثيل أكثر وقاراً بالقرب من المعدد. ومكن أن تكون أغراض العبادة الموضوعة على المقاعد المتواضعة أوان من السيراميك ليس إلا، إذ إنها تحتوى على القرابين النباتية وبشكل

<sup>35</sup> Michel, 1993, P. 204.

<sup>36</sup> Michel, 1993, P. 204.

أساسي السوائل والزيوت... الخ. وقد تساءل بعض فيما إذا كانت هذه البنى مقاعد للمشاركين. لكن الاعتقاد الأرجح هو أن المساند الحجرية ليست سوى حجارة، الهدف منها فصل وتقسيم وعزل بعض القرابين. وقد ذكرت مارغريت يون، أن هناك تشابها في هذه العناصر مع معابد وجدتْ في إنكومي بمعبد الرب ذي السبيكة مع مقاعده، ومعبد القاسيل بمقاعده، وأخيراً معبد الفوس في لاكيش ومقاعده، التي يبدو أنها لم توضع للجلوس، وذلك لأنها متوازية وقريبة جداً من بعضها. وهناك المعبد المسمى «أمينوفيس» في بيسان (السوية السابعة)، الذي يحتوي على سطح للدرج ومقاعد، ومعبد القطاع «ب» في لاكيش مع درجه، والمعبدين التوأمين في إيار، وخاصةً معبد «عشتار» بمقاعده المصفوفة على طول الجدار الكبير (مقاعد يمكننا الجلوس عليها بارتياح)، وخلف المعبد معبد الكاهن مع مقاعد ومذابح خلف المعبد.

ونخلص إلى أنه من الأبنية الدينية الأربعة التي اكتشفت في أوغاريت، كان هناك ثلاثة منها معابد كُرّست لآلهة عبدت في المدينة، أما الرابع فيمكن أن يكون بناءً دينياً له وظائف كانت مختلفة عن المعابد الأخرى. ويبدو أن معبدي بعل ودجن، شكّلا اختلافاً (وإن لم يكن جذرياً) عن المعبد السوري التقليدي ذي المخطط الطولاني الذي عرفناه في العديد من المواقع السورية، وقد تكوّن بناؤهما من جدران ضخمة، وهذا ما دفع للاعتقاد أنها أبنية استخدمت كأبراج، وجرت على أسطحتها بعض الشعائر الدينية، ووضع بعضهم لها وظيفة مساعدة، وهي استخدامها كمنارات للبحارة، وقد دعم هذا الرأي اكتشاف بعض حجارة المراسي بجوار معبد بعل، حيث تم وضعها هناك كتقدمات حجارة المراسي بجوار معبد بعل، حيث تم وضعها هناك كتقدمات

37 Michel, 1993, P. 203-204.

نذرية. أما البناء الثالث في الموقع فقد تألف من غرفتين صغيرتين شكلتا ما سُمِّي بالمعبد الحوري، ورجا كان معبداً ملكياً. أما البناء الرابع؛ والذي دُعي بمعبد الريتونات، فهو يُحتِّلُ نوعاً من المصليات الشعائرية التي تخدم السكان المجاورين لها (38). في حين افترضت السيدة يون أنه يمكن أن يكون مكاناً يحتشد فيه أعضاء المجموعة التي عُرفت بالمرزيخ/مرزح، وهذا يجعل من غير الممكن أن نطلق عليه اسم المعبد بالمعنى التقليدي للكلمة، خاصة بسبب غياب مذبح الأضاحي في الفناء. مع التنويه لإمكانية وجود عبادة شعبية، يمكن أن تقتصر تقدماتها على بعض الهبات والهدايا دون الأضاحي، وإن مبنى كهذا يمكن أن يستخدم لهذه الغاية، ويمكن أن يكون بديلاً للعبادة الرسمية الكبرى، وإن حظيت بتمثيل فيه (69).

## معابد أم أبراج للمنارة؟

افترض بعض الباحثين أنه كان يتم إيقاد النار على قمم المعابد لتظهر على شكل إشارات ضوئية تهدي البحارة ليلاً لمدخل ميناء أوغاريت، خاصة أوقات الطقس العاصف. وقد دفع توضُّع "المعابد" من جهة مدخل الميناء، لاستخدامها كمعلم يهتدي به العاملون في البحر، فيتمكنوا من إدخال مراكبهم إلى داخل حوض الميناء.

من المؤكد أن ارتفاع هذه المعابد قد جُعل على هذا النحو لكي تكون مرئية من بعيد؛ من اليابسة كما من البحر، إلا أنه وقبل أن يجعل بعض الباحثين منها منارة سابقة لمنارة الإسكندرية، فمن الضروري إبراز الفروق الدقيقة بين هذه الفرضيات.

لم تصمم هذه المعابد البرجية إطلاقاً لتصدر منها الإشارات الخاصة بهداية البحارة ليلاً. كما أن هذه الأبنية، رغم ارتفاعها، لم تكن مبان

<sup>38</sup> Akkermans & Shwartez 2003 P. 339.

<sup>39</sup> Michel, 1993, P. 203-204.

----- الديانة السورية القديمة

معزولة فوق تلة، بل كانت محاطة بأبنية من كافة الجهات. ورغم أن للمعبدين (بعل ودجن) نفس الاتجاه (شمال - غرب) صوب البحر، فلا وجود لأدنى صلة مع الواقع بشأن هذا الزعم. ولا يمكن تمييز هذه المعابد البعيدة جداً، من مركب بعيد في عرض البحر، لا بل يمكن ملاحظة مجمل المدينة، دون التمكن من تمييز المعبدين إلا فقط في حال الاقتراب من الشاطئ، وعندها تصبح هذه المعابد غير ذات فائدة. (الشكل 38).

كما أن هذا الافتراض (أبراج منارة)، لم يكن وارداً إلا في الطقس الجيد، لأنه كيف كان يصبح الأمر حين تكون السماء ملبدة بالغيوم، أو في الأجواء العاصفة في البحر؟ ونادراً ما كان الإبحار يتم ليلاً في ذلك العصر (40).

أما الافتراض بأن المعابد كانت مطلية بألوان حارة، فيمكن القول: إنها لم تكن الأبنية الوحيدة في المدينة المطلية بالألوان الحارة. وفي الواقع،



الشكل رقم (38) برج معبد بعل – مشهد تخيلي – (أوغاريت)

40 Caloot, 2011, P. 81-82.

لقد كانت المدينة نفسها هي المعلم الوحيد الممكن الاهتداء به، وعلى الأغلب بسبب ألوانها المتنوعة التي جعلت منها نقطة العلام الحقيقية (خلال النهار) التي كان يبحث عنها البحارة.

وهناك أسئلة عدة تُطرح حول الإشارات البصرية باتجاه البحر، وحول منشأة ابن هاني، وبالتأكيد حول التجمعات السكنية الأخرى في المملكة. إن الإشارات البصرية إجراء شاع استخدامه منذ أقدم العصور، ويرجح أن يكون مثل هذا النظام معمولاً به في أوغاريت. وإذا ما كانت مثل هذه الإشارات قد تم إرسالها فعلاً، فليس من المؤكد إن كانت قد أُرسلت من المعابد كما افترض بعض الباحثين. لقد كانت هذه المعابد وبالتحديد شرفاتها العالية، أماكن مقدسة غير متاحة أبداً لأي نشاط ذي طبيعة مدنية أو عسكرية، فقد توفرت البدائل؛ ووجدت أماكن أخرى عالية يمكن رؤيتها عن بعد، كما حال البرج الكبير، الذي يضم الباب المفضي إلى الجدار الملكي في الجهة الغربية، ويبدو واضحاً أن هذين المبنيين كانا مرتبطين بالقصر وبتحصيناته، وأنهما كانا يقعان على ارتفاع أعلى بقليل من المباني الأخرى.

وينبغي أخيراً التذكير ببعض المعلومات الخاصة بالتسلسل التاريخي معابد أوغاريت، وهي أن المعبدين، حتى ولو استخدما كمنارات للإشارة، فقد استمرا بالعمل طوال الوقت كأمكنة للعبادة، وقد تعرض المعبدان للهدم في عام 1250، وأعيد بناء معبد بعل حوالي 1213 - 1212 ق.م، في حين لم يتم إعادة بناء معبد دجن. أما قصر موقع ابن هاني (المجاور لأوغاريت) فقد تم بناؤه حوالي عام 1250 ق.م، رغم أنه لم يستخدم كمركز لإرسال كقصر إلا لفترة وجيزة جداً، فمن الثابت أنه استخدم كمركز لإرسال الإشارات.

# الفصل الثاني: معابد ألالاخ، إيمار، إيكلتي، وبراك أولاً: معابد ألالاخ

كانت المعابد الجديدة في ألالاخ وخلال تاريخها الطويل تقوم على أطلال المعابد السابقة، وقد جرى استعمال أنقاض المعبد القديم بغية إعداد أرضية مرتفعة (بوديوم) للمعبد الجديد تجعله أكثر بهاء وأكثر إطلالة، ولم يشذ عن هذا التقليد سوى معبد السوية الخامسة (42).

#### 1 ـ معبد السوية الخامسة

بدلاً من أن يلجاً البناؤون إلى تسوية بقايا معبد السوية السابقة (السادسة)، فقد قاموا بالحفر في وسط معبد هذه السوية حفرة مستطيلة الشكل، وأقاموا عليها معبد سوية البناء الخامسة الجديدة، ولم ينج من التخريب الكامل سوى وجه الجدار الشمالي الشرقي من معبد السوية السادسة.

يقع المعبد الجديد وسط باحة سماوية، تحيط بها غرف الخدمات، ووجدت بقايا تلك الغرف مبعثرة في الجهتين الشمالية الشرقية، والشمالية

<sup>42</sup> تم الكشف في تل عطشانة (ألالاخ) عن 17 سوية أثرية تمتد لألفي عام، أما أهم السويات بينها؛ فهي السوية السابعة العائدة للعصر البابلي القديم، وخاصة القرنين 18 و 17ق.م، وتعلوها السوية السادسة، وتمتد حتى القرن السادس عشر، ثم السوية الخامسة، وتمتد حتى حوالي 1500 ق.م، أما السوية الرابعة فترجع للفترة الممتدة بين 1450 - 1370 ق.م، وهي عصر الملك إدريمي، ثم السويتان الثالثة والثانية، وتعودان للقرنين الثالث والثاني عشر، ثم السوية الأولى التي تنتهي حياة المدينة فيها على يد شعوب البحر حوالي 1187 ق.م.

الغربية من الباحة المذكورة، كما ظهر أن للمعبد صالة دخول كانت قائمة على سوية الأرض، ولم يبق منها أي أثر، ولكن قاعة المعبد الأخرى الواقعة إلى الوراء، كانت أخفض بمترين عن سوية الأرض، وكانت واسعة ومنخفضة، حيث بلغ انخفاضها ثلاثة أمتار وثمانين سنتميتراً في الوسط، وبلغ الضعف في الأطراف. وأما الطرف الجنوبي الغربي من الصالة المذكورة فقد تهدم عندما قامت أساسات سوية البناء الرابعة (قلال المعنى الصالة المنكورة الصالة ما تحت الأرضية 3.80×8 م على طول الجدارين؛ الشمالي الغربي، والشمالي الشرقي (44). وقد كان لهذه الصالة مصطبة عريضة ومرتفعة على المتداد جدران المعبد الداخلية، أما الجدار الأمامي من المعبد، أي الجدار الجنوبي الشرقي؛ فقد حوى الباب المؤدي إلى غرفة الدخول وصولاً إلى درج خشبي يهبط إلى أرض أخفض قام أمامه مباشرة، وبالقرب من المصطبة الواقعة في قلب المعبد هناك مذبح مخصص للقرابين التي تشوى على النار. والمذبح مستطيل الشكل، مبني من اللبن، ومطلي بالملاط، ارتفاعه النار. والمذبح على وظيفته كمذبح "

هـذا ولم تعـرف بـلاد المـشرق القديـم سـابقة معبـد قـام هيكلـه تحـت سـوية الأرض، لكنهـا بالتأكيـد عرفـت في معابـد الـرب "ميـترا" الـذي بُنيـت محاريبـه بهـذه المواصفـات (46)، ومـن خـلال مقارنـة أطـلال هـذه المعابـد، ومصاطبها، ودرجها، ومذبحها المخصـص لوقـد النـار فيـه، فقـد بـدت هـذه

<sup>43</sup> ووللي، 1992، ص 87.

<sup>44</sup> Oesch, 1995, P. 57.

<sup>45</sup> Oesch, 1995, P. 57.

<sup>46</sup> ميترا Mithra، إله الشمس الفارسي، عرف في منطقة مشرقنا القديم، وانتقلت عبادته إلى روما، فعبده فيما بعد جنود الإمبراطورية الرومانية، وأخذت الفرق الرومانية تقيم في معسكراتها المعابد تكريماً له، وكان عثل جندياً من الجنود.

المعابد أحياناً؛ وخلافاً للعادة، مشابهةً لمعبد قرية عطشانة (ألالاخ)(47). ومن معبد هذه السوية؛ يعود تمثال لإلهة من البرونز، وهي مسرَّحة الشعر، وترتدي ثوباً طويلاً، كما لفَّت يديها فوق نهديها، وأُشير لأعضائها التناسيلية بمثلث من فوق الثوب، وهو تمثال لا يختلف عن بقية التماثيل إلا من خلال المادة فقط. كما عثر على تمثال آخر لأحد الآلهة المذكرة بالقرب من بوابة المدينة، يضع الإله تاجاً مرتقعاً، وثقبت فيه الأذنان بهدف وضع الأقراط التي لم يعثر إلا على أحدها، أما العيون فقد نفذت على شكل كرات صغيرة، الأنف طويل، وفيه بدا الإله وهو يهد ذراعه اليسرى، بينما يحني يمناه إلى الأمام (88).

عثر على عدد من الآبار يعود تاريخها لنفس تاريخ معبد سوية البناء المخامسة، وقد احتوت على أوان فخارية مزخرفة. وكانت الآبار المذكورة عبارة عن مستودع لنذور سابقة جرت طقوسها في المعبد، وتلك النذور تألف من أوان فخارية انتهى استعمالها، ولم تعد مرغوبة، أو لعلها أوان فخارية جرى كسرها عمداً (علماً بأنه لم يعثر على أي دليل يشير إلى فخارية جرى كسرها عمداً (علماً بأنه لم يعثر على أي دليل يشير إلى أن المعبد قد تم سلبه أو نهبه). هذا؛ ولما كانت هذه الأشياء قد تم معيط المعبد، بل سبق وأن وضعت في آبار قريبة من المعبد كانت قد مصريط المعبد، بل سبق وأن وضعت في آبار قريبة من المعبد كانت قد حفرت خصيصاً لها (هله). وتعد الأواني الفخارية من أهم الأشياء التي عثر عليها، ومنها قطعة كبيرة من طاسة من صناعة مصرية مزججة باللون عليها، ومنها مشهد تقديم أضحية، رسمت فيه زهرة اللوتس (أفانثيا) رباعية الوريقات باللون الأزرق، مع صورة رجل يجلس على مقعد أمام

<sup>47</sup> ووللي، 1992، ص 88.

<sup>48</sup> Oesch, 1995, P. 57.

<sup>49</sup> ووللي، 1992، ص 86.



الشكل رقم (39) معبد السوية 5-(آلالاخ)

طاولة الأضحية محاطاً بأرغفة من الخبز، وبدا وهو يقدم الأضحية (50)، في رمز لقصة مصرية معروفة، وفي أعلى الصورة كتابة بالهيروغليفية تضمنت طريقة أو أصول تقديم النذور.

ومن المؤسف أن الكتابة السابقة كانت ناقصة، واسم الموظف كان غائباً، لكنه ويرمز إلى الكاتب، وهو لقب يخصص عادة لموظف كبير يمثل الإدارة المدنية المصرية في ألالاخ. وكان فرعون مصر "تحوةس الأول"

قد وصل إلى نهر الفرات، وأقام على ضفافه النصب التذكارية تخليداً لانتصاراته، ولم يكن غزوه إلا لتحقيق أمور معينة، ومنها الاستيلاء على المدن والقرى، وجعلها مستعمرة تابعة لمصر (51).

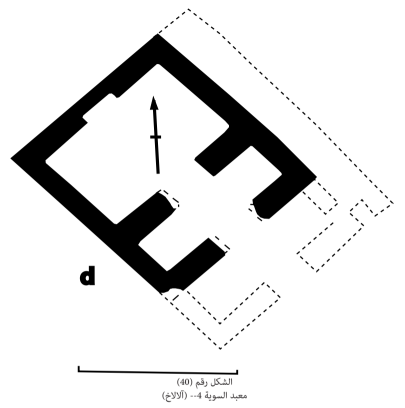
لكن السيطرة المصرية على سورية الشمالية لم تدم طويلاً، إذ استطاع الحوريون في الشمال السوري، ومنهم مملكة الميتانيين، لعب دور رئيسي في طرد المصريين والحلول مكانهم. (الشكل 39).

#### 2\_ معبد السوية الرابعة

يشكل القصر الملكي ذو الحالة الجيدة، المنشأة الرئيسة في السوية الرابعة، ويعود تاريخه للقرن الرابع عشر ق.م، ولرجا كان قد بُني من قبل نيقميبا. تم فيه الكشف عن 281 رقيماً. بالمقابل لم يبق من المعبد إلا القليل، إلا أنه هدم من أجل إشادة مبنى آخر. (الشكل40).

50 Oesch, 1995, P. 57.

51 ووللي، 1992، ص 86.



تم اكتشافه من قبل "وولي" حين كان على وشك الانتهاء من كشفه للسوية الثالثة، وبدا المعبد وكأنه يتألف من غرفتين، بالإضافة إلى ساحة كانت على مستوى أخفض من مستوى الغرفتين، وتبين أن مسقط ذاك المعبد مربع الشكل تقريباً، بحيث بلغت أبعاده 17×20م، ووجدت قاعة أمامية، ورجا كانت غير مسقوفة، وهذا أمر غير شائع. كما كُشف هناك عن درج متموضع ضمن الجدار الشمالي الشرقي. وكان الباب الخارجي للمعبد عريضاً وواقعاً وسط مقدمته، وبذلك فقد كان يقابل المعبد اللاخلى. أما بابا الغرفتين؛ فكان عرضهما كبير، بحيث بلغ 930 سم (52).

52 عبد الرحمن (عمار)، 2008، ص41.

تتوضع الحجرتان خلف بعضهما: بلغت أبعاد الحجرة الأولى (3×12م)، على حين كانت أبعاد الثانية (7×12م). تقدمهما بهو أبعاده (2.30×12م)، وإذا ما دخل المرء إلى المعبد عبر البوابات العريضة جداً لهذا البهو، فإنه يتماثل أمام ناظريه حنية عريضة في الهيكل المركزي يبلغ عرضها 3.30م، وهذه تشكل تجديداً في عمارة المعابد في ألالاخ (53).

دُمِّر قصر السوية الرابعة بصورة عنيفة، حيث التهمه حريق هائل، ويرجح أنه كان على يد القوة الحثية بقيادة شوبيلوليوما (54)، حيث انتهى فيه عصر سوية البناء الرابعة ليحل محله عصر السوية الثالثة.

#### 3\_ معبد السوية الثالثة

ضمت هذه السوية قلعة انتصبت جدرانها مباشرة فوق أطلال قلعة سوية البناء الرابعة وشملت كامل مساحة قصر الملك نيقميبا في هذه السوية على بناءين صغيرين يساهمان في إلقاء الضوء واسعاً على الحياة الدينية في ألالاخ، ويمكن التعرف على بنية أحدهما بصورة أوضح من الثاني، وهو بناء صغير مؤلف من غرفة واحدة (65) أضيف له بناء آخر؛ اعتقد بداية أنه بيت عادي، وقد أقيم على أرضية منخفضة مفروشة بالآجر. أما جدران البناء؛ فكانت عبارة عن جدران مائلة بانحدار، ومطلية بمونة غضارية، وفوق هذه الجدران قام حاجز من الآجر. جدران المعبد كانت سميكة، وقد بلغت 1.20 م، وأرضيته كانت من حجارة كلسبة فرشت بالآجر.

للمعبد باب واسع ذو قوائم، وعتبة حجرية، أما داخل المعبد؛ فكان عرضه أقل من ثلاثة أمتار في حين بقى طوله مجهولاً لعدم الكشف عن

<sup>53</sup> Oesch, 1995, P. 58.

<sup>54</sup> Akkermans & Shwartez, 2003, P. 339.

<sup>55</sup> ووللي، 1992، ص 109

طرف الجنوبي الغربي، وكذلك أرضه كانت مفروشة بألواح حجرية. أما جدرانه فمطلية بطلاء جيد ومتقن. وبالقرب من باب المعبد الداخلي؛ وجدت حلية ذهبية صغيرة على شكل صليب، وبالقرب منها وجد نصب للربة المعبودة، وهو عبارة عن لوح حجري ثلاثي الشكل، ارتسمت على أحد أطرافه صورة إنسان عابس الوجه (57)، وله تاج ذو قرون، كصورة للعبادة (58). كما وجد وعلى بعد مترين من هذا اللوح، وفي الطرف الشمالي الغربي من المعبد، قسم من أرضية مشابهة لأرضية المعبد، ويبدو أن هناك معبدين متجاورين متقابلين خصصا لعبادة ربات توأم (69).

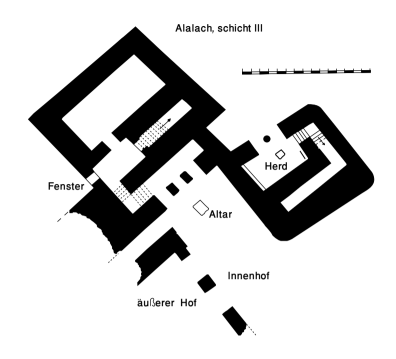
أزيل المعبد بصورة تامة، وذلك من أجل بناء حرم جديد يتطابق مع المعبد السابق له من حيث الاتساع والأبعاد الخارجية، إلا أنه يختلف عنه في المسقط الأفقي، وللبناء بهو له عضائد عالية نسبياً بارتفاع 2م، وهو يقود إلى الحرم المركزي، (عرضه 5.50م، وعمقه 3.30م)، وهو يرتفع حوالي 2م. يصعد إليه بدرج يقع في الزاوية الجنوبية، ومن هذا البهو يكن الوصول إلى مدخل الهيكل المركزي (أبعاده 5.50×12م)، جدرانه سميكة، يصعد منه عبر درج بسبب سماكة الجدران إلى الطابق العلوي. إن بهو الهيكل المركزي ذي العضائد يدعو إلى التفكير بنظائر حثية (60).

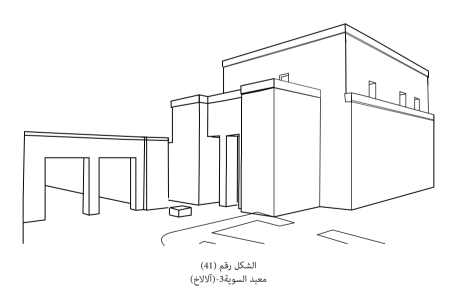
بدا أن شكل معبد هذه السوية يتوافق وشكل معبد تقليدي آخر موجود في مدينة كركميش له أعمدة، وثلاث فتحات، وغرفة وحيدة في الطابق الأرضي، وله في الخلف درج يقود إلى الطابق الثاني، وهذا التشابه يقود إلى القول: إن هذا النموذج من المعابد هو النموذج الأصلي للبناء المسمى بيت هيلاني والذي أرجعه المنقب إلى أصول آشورية. (الشكل 41).

<sup>57</sup> ووللي، 1992، ص 89.

<sup>58</sup> Oesch, 1995, P. 57.

<sup>59</sup> ووللي، 1992، ص 89.





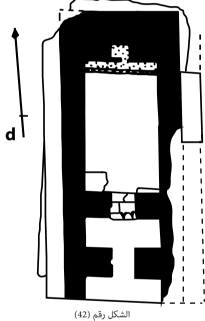
احتوى ذاك البناء الديني بالأعلى على غرفة علوية خاصة بالملك، وعلى الأرجح كانت مخصصة لنذور الملك. لكن ظهوره هنا قد يكون بفضل الحثيين الذين نسبوه إلى أنفسهم، وما قد يعزز هذا الاستنتاج، الرقيم المحترق الذي عثر عليه في منطقة المعبد بين أساسات معبد السوية الثانية، وهذا دليل على أن تاريخ الرقيم أسبق من تاريخ البناء. وأهمية هذا الرقيم ليست فيما احتوى من معلومات ولكن في تميزه، إذ هو من نموذج حثي، ولم يعثر على ما عائله خارج عاصمة الحثيين /بوغازكوي/ وظهوره هنا في ألالاخ، في منطقة بعيدة غير حثية، له الكثير من الدلالات المهمة الألاخ التي تختلف عن المعابد الحثية. وحقيقة؛ يمكن إرجاع معابد ألالاخ التي تختلف عن المعابد الحثية. وحقيقة؛ يمكن إرجاع المخطط الأساسي لمعبد هذه السوية، إلى نفس تقاليد المعابد في ألالاخ التي لم يطرأ عليها سوى انقطاع قصير كان في معبد السوية (5) فقط. وهي تتألف من حرم مركزي (وغالباً ما يكون حجرة عريضة) مع بهو، إلى فناء، ومذبح النار، وهي عناصر تقليدية دائمة في تقاليد هذه المعابد المعابد في أللاء المعابد النار، وهي عناصر تقليدية دائمة في تقاليد هذه المعابد في اللاغ وهي عناصر تقليدية دائمة في تقاليد هذه المعابد وهي عناصر تقليدية دائمة في تقاليد هذه المعابد الم

#### 4\_ معبد السوية الثانية

لقد تعرض كامل معبد السوية الثالثة للتخريب جراء النيران الشديدة، وبني مكانه المعبد الجديد وفق نفس التصور؛ لكن بشكل أكثر تواضعاً. نصادف في هذه السوية هيكلين مركزيين متوضعين جانب بعضهما، ولكليهما ذات المساحة التي تبلغ ما مقداره (5×5 م)، ويتقدمهما بهو أبعاده (4×12م)، له مدخل على محور الهيكل الغربي للبهو، وتتموضع أمامه وعلى بعد 2 م عدة درجات، ويوجد على نفس المحور مذبح كبير

<sup>61</sup> ووللي، 1992، ص 126.

لعرق الأضاحي. ونظراً لهذا الترتيب المتتابع للعناصر، (مذبح ومدخل إلى بهو الفناء ومدخل إلى الهيكل المركزي)، فإنه يبدو أن الهيكل المركزي الغربي كان مكرساً للآلهة الرئيسة. وكانت تتبع لهذا المعبد منحوتات بشكل أسود أيضاً، وقد أُعيد استخدامها لاحقاً في معبد السوية الأولى. وتبعاً للغاية من وجودها كحامية (من الأذى والشرور) فقد توجّب أن توضع على جانبي أحد المداخل. كما توقّع المنقبون وجود حرم ثالث قرب المبنى الملحق بمعبد السوية الثالثة، إلا أنه لم يتبق شيء من أثر البناء، الذى استخدم كملحق لمعبد



معبد السوية 2-- (آلالاخ)

السوية الثالثة لتقديس الأسلاف<sup>(63)</sup>. هناك بناء ملحق آخر يقع شمالي المعبد، ويبدو أنه احتضن كنز المعبد، فقد أمكن العثور فيه على قطع مختلفة عالية القيمة، من بينها دمية من اللازورد لإحدى الإلهات التي كانت مذهبة جزئياً. (الشكل 42).

#### 5\_ معبد السوية الأولى

يمكن الافتراض أن الدواعي لإزالة : معبد السوية الثانية (2) وإشادة حرم جديد بدلاً منه كانت دنبوية

صرفة، حيث أنه وحين كان المعبد (2) في الأصل يقوم على منصة، ومع مرور الزمن ارتفعت سوية الأرض المحيطة بشكل كبير، مما أدى إلى زوال المنصة، وهذا ما اقتضى ضم هذه القطعة من الأرض المحيطة، وإنشاء

بناء جديد عليها، وهو ما تطلبته هيبة سلطة الدولة الحثية. وقد وضع هناك في البناء الجديد (ب.1) في مكان ما، لوح من النحت النافر مع تثال شخصي للملك الحثي الكبير تودخاليا/توضاليا (Tudhaliya) الرابع وعقيلته، والتي نقلت بعد أن هدم البناء بشكل عنيف جراء النيران إلى الأعلى، وبنيت في مصعد درج مبنى البناء الجديد. وقد مُثِّلَ الملك توضاليا الرابع وزوجته بوضعية التعبد، وكُتبَ أمام الملك، وبين الشكلين، نصان قصيران بكتابة هيروغليفية كبيرة، وعلى الجانب يشاهد شخص مرافق، يحمل رمحاً. أما مضمون النص فهو: (توضاليا، العظيم... ابن الملك). ومن النص الثاني أمكن قراءة: (ابن الملك).

كان معبد السوية الأولى مربع الشكل، حيث بلغت أبعاده 15×15م، وكان المدخل في منتصف الواجهة، حيث قامت على جانبيه غرفتان مربعتا الشكل تقريباً، ووجد مقابل المدخل المحراب، كما وجدت على هذا المحور النصب المقدسة، في حين امتدت أمام المعبد ساحة بلغت أبعادها 13.50×12.60م.

أضيف ثانية إلى فناء المعبد (ب.1) بناء ملحق، وهو المكان الذي قام أحد الكهنة بدفن تمثال الملك أدري فيه بعناية، بعدما تم قطع رأسه بصورة عنيفة، كما عثر هناك على عرش التمثال؛ وعلى مذبح، مما يشير إلى أن التمثال كان منصوباً هناك قبل أن يتعرض المعبد للاعتداء. ولكن سرعان ما أعيد بناء المعبد بصيغة أبسط، فتألف من بهو (طوله مدخل ضيق، وهيكل مركزي بعمق حوالي 7.50 م، يؤدي إليه مدخل بعرض مضاعف. وعلى طول الجدار الخلفي هناك ثلاث كوى (محاريب) لُبِّسَتْ الوسطى بالخشب، والجانبيتان بمشاهد منحوتة، ومن

<sup>65</sup> عبد الرحمن (عمار)، 2008، ص 44

الأعلى بواسطة سقف رقيق. ولم يعثر على أدوات مكن أن تفصح عن وظائف هذه الكوى، سيما وأنه لايوجد نظيراً لها (66). (الشكل 43).

أما المنحوتات التي تم تزيين المعبد بها، في مرحلته الأخيرة، فقد كانت على شكل أسود من الحجر البازلتي، وتعرضت جميعها للتحطيم. كما زُيِّنَ المعبد بأشياء أخرى أصابها عطب شديد، وأُعيد استخدامها، ولما كانت قطع من هذه الأسود تم الكشف عنها في أساسات معبد يعود لسوية أقدم، فمن البداهة أنها تعود بتاريخها على الأقل إلى عصر سوية البناء الثانية، إن لم يكن لعصر أسبق. ومن المرجح أن تكون بعض منحوتات الأسود كانت تشكل دعامات أبواب المعبد، كما أن المنحوتات النافرة تشبه تلك التي كانت تزيِّنُ قصر توضاليا. وهذه المنحوتات،



علاوة على أهميتها كعنصر إنشائي وتزييني في هذه الأبنية، فهي تشهد على تطور تاريخ الفن، وعلى ظاهرة التناغم الحثي - السوري الذي قيرت به منطقة سورية الشمالية (67).

#### المعبد والقصر

تظهر نصوص ألالاخ تبعية المعبد للقصر الحاكم، وتبين أن الدور الرئيس كان للقصر الذي تبعه المعبد معمارياً واقتصادياً، فَتُسَلَّم مخصصاته من القصر، في حين اقتصر دور المعبد على الشؤون الدينية فقط. أما دوره في إدارة الشؤون السياسية والاقتصادية فهو غير ملحوظ.

لكن الانقسام الأساسي في مملكة ألالاخ فقد كان بين القصر الملكي، ويتبعه المعبد الذي يسيطر على كل شيء من الأراضي والاقتصاد، مقابل عامة السكان ومراكز أخرى مستقلة عن القصر. وهذا ما تؤكده الحفريات الأثرية في ألالاخ. حيث كشف "وولي" في السوية السابعة عن معبد إلى جانب القصر مباشرة يرتبط به عن طريق فناء، وفي السوية الرابعة كان المعبد يقع إلى الجنوب الشرقي من القصر، مما يدل على استمرار الارتباط بينهما بشكل وثيق. ويجد هذا الانطباع مصداقيته في النصوص التي تتضمن قوائم المخصصات التي تم توزيعها ويرد فيها ذكر الكثير من السلع المسلمة لمعبد عشتار، مثل الشعير والقمح، وذلك تحضيراً لاحتفال سيقام في أحد أيام شهر أوتيخي، وكأن معبد عشتار كان يتلقى مخصصاته من القصر كأي قطاع تابع له. (88).

#### ثانياً: معابد إيار

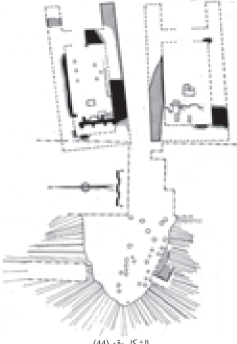
ألقت معابد إيمار الضوء الساطع على خصائص المعابد السورية في فترة البرونز الحديث، وعمّقت معرفتنا بأوجه التشابه والاختلاف بينها،

<sup>67</sup> وولي، 1992، ص 132.

<sup>68</sup> عبد الرحمن (عمار)، 2008، ص 174.

كما أوضحت الخصوصية التي تتميز بها هذه المعابد، والتي بينت المقارنات التي أُجريت بينها وبين بعض معابد بلاد الرافدين، ومنها (خورسباد)، أن جذورها الأولى كانت في سورية.

يقول مارغرون رئيس بعثة التنقيب التي عملت في إيار/ مسكنة، "إن المدينة ليست سورية نموذجية، ففيها تأثير حثي قوي واضح في المخطط العمراني والعمارة المدنية، وفي النحت ويرافقه تأثير ديني رافدي، ولكن ذلك لا يخفي



الشكل رقم (44) مخطط لمعابد إيمار

الأصالة السورية في عهارة المعابد وفي بعض مظاهر الفن"(69).

لقد أقيمت الأبنية الرسمية في إيار في مكان بارز يهيمن على المدينة والوادي بآن واحد(الشكل 44)، وتمتد شوارع المدينة بين هذين الموقعين، كذلك توجد داخل هذه المدينة المعابد المبنية على شكل أسطحة متتالية، لتشكل بالتالي نوعاً من المدرج الكبير أمام الوادي. (الشكل 45).

كشفت الحفريات الأثرية في إيمار عن أربعة معابد، يعود تاريخها إلى عصر البرونز الحديث، ويبدو أنها بنيت على الأغلب في نهاية القرن الرابع عشر، واستخدمت في القرن الثالث عشر، واختفت بعد الكارثة التي جاءت على إيمار حوالي 1187 ق.م (70).

<sup>69</sup> البني، 1982، ص 205.

الديانة السورية القديمة



الشكل رقم (45) بيوت إيمار – مشهد تخيلي

شيدت جميع المعابد بشكل متشابه على غيط معبد antis ذي الرواق الني بدا الأكثر شيوعاً بين المعابد السورية، وهو عبارة عن قاعة مستطيلة مغلقة من جهة، ومفتوحة من الجهة الأخرى بمدخل يسبقه رواق بعمودين. أما في الداخل فهناك مذبح يقع على طول ثلثي القاعة، ثم مقاعد على طول الجدار المقابل، وأحياناً على الجدار الجانبي، وتزين الواجهة مسامير من الطين المشوى.

على قمة هذا الموقع؛ بني معبدان متجاوران لبعل وعشتار، يرتبطان بفناء واحد، ويشكلان مجموعة من الأبنية الدينية المهمة على حافتي الطريق المؤدية إلى المدينة. أما المعبد الثالث فهو مشابه، لكنه شُيد في أحد أحياء المدينة، ويبدو أنه كان معبداً مهماً، ومقراً لنشاطات أحد الكهنة المهمين، إذ كان محمياً من قبل ولي العهد الحثي، وقد تم العثور فيه على جزء من المكتبة، وعدد من السجلات. إن دور هذا الكاهن جعل من هذا المعبد المكرس لجميع الآلهة مركزاً للحياة الفكرية. أما بالنسبة للمعبد الرابع والأخير، فرغم أهميته؛ لكنه لم يعرف لأي من الآلهة كان مكرساً (17).

#### 1 \_ معبدا بعل وعشتار

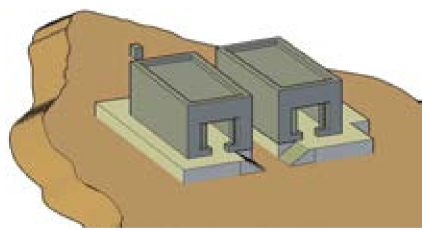
شيد المعبدان المخصصان لبعل وعشتار جنوب شرقي الموقع، في القطاع £ في وضع استراتيجي مرئي من جميع الجهات، وذلك عند طرفي شارع عريض، اتجاهه شرق غرب. المعبد الشمالي أكثر حفظاً من الجنوبي، ورغم الدمار الذي تعرض له البناء، إلا أنه أمكن معرفة المخطط الذي كان عليه، وهو ذو شكل مستطيل عرضه حوالي 10م، وطوله تقريباً 20م، يحيطه جدار بسماكة 2م. يتم الدخول إليه من الجهة الشرقية عبر باب وسط الجدار، ثم وبعد الدخول بعمق حوالي 530 سم، هناك جدار مواجه يتخلله باب يوصل إلى المصلى، وهو قاعة مستطيلة الشكل طولها أقل من 11م، وعرضها 560 سم. يوجد في هذه القاعة مقعد يمتد على جزء من الجدار الجنوبي<sup>(72)</sup>. وفي الجهة الغربية؛ هناك تجهيزات (مصاطب، ومقاعد، ومطالع أدراج). وعلى محور الباب؛ يقوم مذبح مبني من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه من اللبن المغطى بطلاء سميك، وهو معقد البناء، له درجات، وأمامه ويوبه معقد البناء المعرب ويوبه ويوب

<sup>71</sup> مارغرون، 1983، ص 270.

مصطبة منخفضة. القواعد الصغيرة مربعة الشكل، كانت على صف واحد من الجهتين، وكأن وظيفة ذلك كانت؛ الطواف والدوران من الباب نحو المذبح على مسافة ثلثي طوله، وعلى الجدار الداخلي وجدت مقاعد صغيرة، وأهمها المقعد الموجود في الجنوب. (الشكل 46).

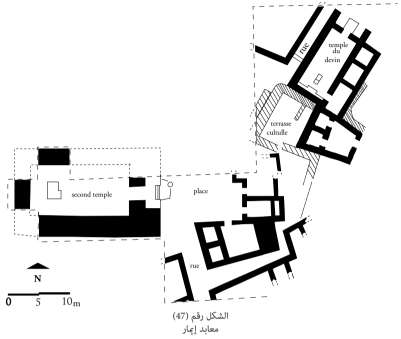
أما المعبد الجنوبي فقد تهدم بكامله، ولم يبق منه سوى بعض عناصر الأساسات، لكن قياسات القاعة الكبرى ومخططها لا يختلف عن المعبد الشمالي، من حيث المرافق الداخلية، والمذبح المبني من اللبن، والذي طلى هذه المرة بالأصفر. (الشكل 47).

تشير الرقم المسمارية المكتشفة من معبدي بعل وعشتار إلى أن الإلهين بعل وعشتار كانا معبودين في تلك الفترة، وحدد المنقب بأن المعبد الشمالي كان مخصصاً لعبادة بعل، في حين خُصص المعبد الجنوبي لعبادة الإلهة عشتار (73). وقد وجد بين المعبدين ممر يقود إلى رصيف على الامتداد الغربي للتلة، وفسرت البعثة الفرنسية هذا الرصيف على



الشكل رقم (46) معبد بعل وعشتار - إيمار

73 Margueron, 1985, P. 16.



أنه مصطبة كانت مخصصة للعبادة. غُطِّي هذا الطريق بطبقة من الجس، وتم تجديده أكثر من مرة، مما أدى إلى ازدياد سماكتها حتى بلغت 20 سم. ويبدو أن هذا الطريق كانت تمر فيه المواكب بشكل متواصل من الغرب إلى الشرق (74).

من الواضح أن المعبدين قد تعرضا للاعتداء والنهب قبل أن تضرم النار فيهما، والتي جاءت على كل المحتويات بما فيها التزيينات. ومن بين اللقى المهمة المتبقية هناك بعض الرقم المسمارية التي وجدت على أرضية المعبدين وبين أنقاض القبور، وكذلك تمثال إله من البرونز، ودمية لثور، ورؤوس سهام، وخرز، وعاج، وكلها تدل على أهمية هذا المبنى المنوج (٢٥٠).

<sup>74</sup> جاموس، 2004، ص 110.

<sup>75</sup> مارغورون، 1975، ص 223.

#### 2 \_ المعبد الثالث (مجمع الأرباب)

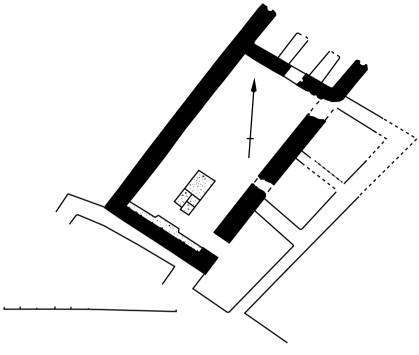
عثر عليه في القطاع (M)، وكان مكرساً لجميع الأرباب، وهو مثابة مجمع لأرباب إعار. كان يقوم عليه كاهن عرّاف له علاقة وثيقة بالسلطة الحثية، كما تم استنتاجه من الوثائق الفريدة المكتشفة، وهي بالمئات، التي رما شكلت مكتبة للكاهن، وتضم نصوصاً حول العبادات، ومعاجم، ونبوءات بالأكادية والسومرية والحورية.

للمعبد شكل مهاثل لمخطط المعبدين في القطاع (E)، اتجاهه شهال شرق - جنوب غرب ويتألف من قاعة مستطيلة طولها 610 سم، وعرضها 5م، يتقدمها بروزان، وفيها مذبح مدرج يتوضع أمام المصطبة في صدر الحجرة. ويختلف هذا المعبد عن المعبدين السابقين بوجود ثلاث حجرات من الناحية الشرقية، كما يوجد في جنوبه بيت للسكن له مخطط بيوت إيار المعروفة. وهذان البناءان مستندان إلى جدران استنادية، تقوم على سطيحة أكبر تجري عليها بعض الطقوس والأضاحي كما تذكر النصوص، وهذا الترتيب مماثل لما وجد في القطاع (E) (76). وقد عثر على بعض أدوات العبادة المهمة كالمذابح والأحواض، والأواني النذرية وبعض الدمى الطينية (77). وعثر على مجموعة من نماذج منازل على شكل أبراج (ربا كانت مذابح طقسية أو مناصب) كانت تلعب دوراً في مجال العبادات (88). إن تكريس هذا المعبد لعبادة جميع الآلهة، يشكل ظاهرة غريبة بعض الشيء، إلا أن المجمع الإلهي الكبير في سورية والعراق، يسمحان بهذا التسامح والتعددية الإلهية. (الشكل 48).

76 Margueron, 1985, P, 14.

وانظر أيضاً: مارغورون، 1975، ص203. 77 حاموس، 2004، ص 111.

<sup>78</sup> مارغرون، 1983، ص 271.



الشكل رقم (48) المعبد الثالث - إمار

#### 3 ـ المعبد الرابع

أما المعبد الرابع؛ فمن الصعب التأكد من مخططه، لكن مكتشفاته تدل على أهميته، ولكنها لم تؤكد لنا لأي من الآلهة قد خُصص المعبد (<sup>79</sup>)، رغم غناه بالأثاث اللازم لممارسة الطقوس الدينية.

#### بين معابد أوغاريت وإيار

بالمقارنة بين معابد إيار ومعابد أوغاريت التي وجد فيها أربعة معابد، منها اثنان توأمان لقربهما جداً من بعضهما، ولأن لهما الحجم ذاته تقريباً، وهما معبدا بعل ودجن، فإنه يلاحظ وجود بعض الاختلافات بينهما، فبالإضافة إلى أن الأبنية في إيار ليست برجية، فإن

<sup>79</sup> مارغرون، 1983، ص 270.

شكل المعابد متطاولة أكثر، ولكن يوجد مذبح للمعبد، وكذلك مقاعد وركائز (في المعبد الشمالي)، في حين ليس لدينا مذبحاً كبيراً للأضاحي أمام الرواق. أما التراس المخصص للطقوس، فقد كان من التجهيزات الأساسية في أوغاريت، وبمساحة واسعة في الهواء الطلق، في حين كان التراس في معابد إيمار يقع في صدر المعبد لا أمام الرواق. إن العثور على قاعدة مذبح في هذا التراس، الواقع في الصدر، يدفع للاعتقاد أنه كان يستخدم من أجل الأضاحي الدموية. كما كانت أرضية التراس مزروعة بالأقماع، وهو إجراء شعائري لم نره في أوغاريت باستثناء معبد الريتونات. أما المعبد الرابع في إيمار؛ فقد كان كتلةً معماريةً ممتدةً، وُجدَ بداخله إناء للسكب أمام درج المدخل، كما تم تجهيزه بالمقاعد التي وضعت على طول جدار الحرم الداخلي.

# ثالثاً: معبد ممباقة (إيكلتي)

خلال السنوات الأخيرة من التنقيبات التي جرت في تل ممباقة (81) تم التركيز على المنطقة الواقعة قرب سور المدينة الشمالي، وأظهر المسح الجيوفيزيائي عام 1993م بناءً مستطيل الشكل، لم تعرف وظيفته في البداية. وفي عام 1999م تم البدء بالكشف عن البناء الذي يُظهر أهميته الموقع الاستراتيجي الذي بُني فيه بين البوابة الشمالية للمدينة، والممر المؤدي إلى قمة التل. (الشكل 49).

80 Michel, 1993, P. 203-204.

<sup>81</sup> يقع تـل منباقة/ممباقـة عـلى الضفـة اليـسرى لنهـر الفـرات في منطقـة بحـيرة الأسـد، غـرب الرقـة 60 كم، نقبت فيه بعثة ألمانية منـذ عـام 1969 كشفت أن التـل، البالـغ مساحته 20 هكتـاراً، يحتـوي عـلى مملكـة إيكلتـي القديـة التـي ازدهـرت خـلال عـصر البرونـز الحديـث. سـكن الموقع منـذ 2500 ق.م وازدهـر خـلال عـصري البرونـز الوسـيط والحديـث حيـث كان لإيكلتـي دور كبـير في الـصراع بـين الحثيـين والآشـورين والمصريين، تـم الكشـف عـن ثلاثـة معابـد متجـاورة ضمـن حـيّ خـاص، كـرس واحـد منهـا لعبـادة الـرب دجـن، والثـاني لـرب الطقـس بعلاك/بعـل، ورجـا كان الثالـث لزوجتـه عشـتار، وعُـثرَ عـلى عـد مـن الدمـي الطينيـة التـي تمثـل الإلهـة عشـتار، ومجموعـة مـن الرقـم المسـمارية ذات المواضيـع الاقتصاديـة.



الشكل رقم (49) تل ممباقة

أثبتت المعطيات الأثرية ومنها دراسة المادة الفخارية وبعض اللقى الصغيرة، ودمية طينية لإله، أن المبنى عبارة عن معبد يعود لعصر البرونز الحديث (حوالي 1400 ق.م)، وقد أُطلق عليه اسم البناء الحجري البرونز الحديث (حوالي 1400 ق.م)، وقد أُطلق عليه اسم البناء الحجري كالمنتية Steinbau ، وهو مشابه للبناء الحجري باللاتينية antis (المعابد الطويلة ذات الرواق)، وهو مشابه للبناء الحجري التلاتينية Steinbau والبناء الحجري 2 /Steinbau المكتشفين سابقاً على قمة التل (الأكروبول)، وهما من نفس النمط المعماري. كما كان قد كشف في التل رقم A في قرية تل حلاوة القريبة من تل ممباقة عن هذا النمط المعماري من قبل الآثاري الألماني فينفريد أورةان ممباقة عن هذا النمط معابد إهار التي اكتشفها مارغورون Margeuron.

- الديانة السورية القديمة

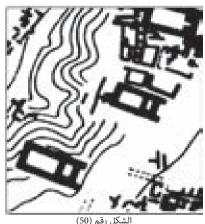
هو أن معبد ممباقة لا يملك الغرفة المقابلة للحرم. لكن، وبدلاً عن ذلك، يبدو أن سكان مدينة إيكلتي وجدوا طريقة أخرى لإضافة غرف وجدران لهذا النمط المعماري المتميز أساساً بالبساطة.

تم الكشف عام 2008م عن كتلة معمارية مؤلفة من عدة غرف وأفنية محيطة بهذا البناء الواقع في وسطها. أبعاد غرفة الحرم في هذا المعبد المستطيل الشكل هي (11.3×5.8 م). في نهاية الحرم مقابل المدخل توجد منصة مبنية من الحجر. كما عثر فيه على أجزاء معمارية صغيرة مبنية من اللبن والحجر، بُنيَ بعضها فوق المصطبة، إضافة لبعض الكوى والثقوب المليئة بالفحم. كما توجد غرفة صغيرة، بين الحرم والجدار الغربي الخارجي للمعبد، يمكن الوصول إليها عن طريق الحرم، ربا استخدمت لحفظ أدوات العبادة. كما يوجد درجان يؤديان إلى خارج المعبد باتجاه الشمال، أحدهما من الغرفة (g)، والآخر من الغرفة الرئيسة للمعبد، أي من الحرم نفسه.

مساحة المجمع (المعبد مع محيطه) حوالي 520 متر مربع، وهي تبدو

كأن لها وظيفة واحدة. هذا المجال حدد بشكل واضح وهو محاط جزئياً بجدار مع مدخل وحيد لها جميعها. (الشكل 50).

خلال حفريات عام 1999م وجدت كوة (في الغرفتين a و ه) مليئة بالجرار وقواعدها. هذه الكوة كانت مسدودة باللبن، وتمت إحاطتها



الشكل رقم (50) مخطط معبد تل ممباقة



الشكل رقم (51) تنقيبات تل ممباقة

بهسمار برونزي، وزوج من القلائد المصنوعة من الصدف والزجاج، كانت وظيفة هذه القطع هي الحماية السحرية للكوة. لقد تم بناء الكوة ضمن جدار حجري ضخم يمتد من الشارع باتجاه الشمال ويختفي تحت المعبد. وهو ما يتطابق بشكل كبير مع الجهة الغربية للقسم الديني من البناء. في حين كانت الجهة الشمالية للجدار موازية لسور المدينة الشمالي. رباكان هناك مدخل صغير بين جدار المدينة وجدار المعبد. في جنوب مجمع المعبد توجد منطقة مفتوحة وكبيرة. (الشكل 51).

في المنطقة المسماة F الواقعة بالقرب من الدرج المؤدي إلى المعبد، يوجد حجر على شكل عمود بُنيَ بعناية، ثُبُّتَ الحجر بشكل دقيق على الرصيف، وهو محاط بجرة مصنوعة من الحجر مع لوح، يمكن مقارنة هذا التجمع للقطع الثلاثة مع تلك التي اكتشفت في بعض البيوت التي تم الكشف عنها في الموقع في المكان المسمى حدائق إبراهيم. رجا تشكل

هذه المقارنة دليلاً على أن هذا التجمع للقطع الثلاثة ذو أهمية سحرية أو دينية. ويشار إلى وجود غرف مختلفة تحيط بهذا المعبد (البناء الحجرى 4\4 Steinbau).

وُجدَ في المعبد والغرف المحيطة به الكثير من الأواني الفخارية، التي استعملت للطعام والشراب، حيث كانت تستخدم لخدمة المعبد. وقد حملت بعض كسر الجرار الفخارية تماثيل المرأة العارية، ووجدت جرار فخارية وقواعدها على غرار تلك التي وجدت في الكوة، وعثر أيضاً على مجموعة من عظام الغنم والماعز والبقر، وبعض أنواع الأحجار. كما عثر على ألواح طينية تحتوي على عقود بيع بين المواطنين والمعبد، لا يوجد لها مثيل في إيكلتي نفسها، ومن المعتقد أنها نُسختُ في المعبد، أو في مركز ديني قريب منه (82).

إن وجود المعبد مع الأبنية التابعة له داخل المدينة، إضافة إلى واجهة المعبد ذات الإطلالة المميزة، يعد أمراً ملفتاً للنظر، وهي تدعونا لتخيل الحياة اليومية ضمن مدينة إيكلتي في فترة العصر البرونزي الحديث. فعند دخول الناس المدينة من البوابة الشمالية كان أول شيء يتم رؤيته هو المعبد والأبنية المرتبطة به، ورجا كان الناس يجلسون على طاولة طويلة مقابل المعبد. وكان هناك ميزة معمارية لها تأثير مدهش، فعند النظر إلى مدخل المعبد، يلاحظ وجود باب صغير في النصف اليساري من هذا الجدار، وهو يقع على نفس محور بوابة المدينة. توفر هذه المنطقة المفتوحة والطريق الذي يتم استخدامه دخولاً سهلاً للمعبد، وعندما لم يكن باستطاعة الناس الدخول إلى المعبد، رجا كان المتعبدون بتوجهون بالعبادة إلى الحجر المنتصب المذكور سابقاً.

82 Felix, & Dittmar, 2011, PP. 125-129.

## رابعاً ـ معبد تل براك

خالط الميتانيون الأكاديين والأموريين وشاركوهم في أمور عديدة؛ أهمها الدين، ومن المباني التي تنسب للثقافة الحورية الميتانية معبد تل براك<sup>(83)</sup> في الجزيرة السورية العائد لمنتصف القرن السادس عشر ق.م، إبان عهد الملك باراتزنا الذي قاد مملكته لقمة المجد والتوسع، فامتدت رقعتها من كركوك في الشرق إلى سهل العمق في الغرب وكان تل براك أحد مراكزهم.

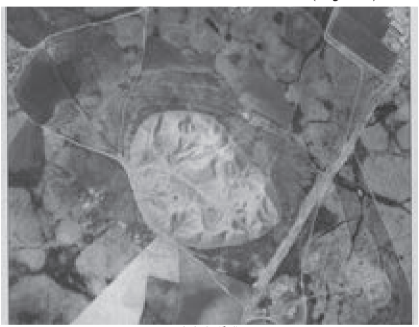
بُنيَ قصر ومعبد في أعلى قمة من التل، يفصل بينهما زقاق بعرض بيني قصر ومعبد في أعلى قمة من التل، يفصل بينهما زقاق بعرض 2.5 م. يتألف القصر من فناء مرصوف بالآجر، حوله عدد من الغرف الصغيرة، وهناك درجان يشيران لوجود طابق ثان. وبجانب القصر يوجد معبد له مخطط غرفة واسعة مربعة الشكل، هي الحرم (السيلا)، تتميز باستخدام أنصاف أعمدة (عضادات) من اللبن (84).

المعبد مستطيل الشكل 16×18 م، يقع مدخله بعرض 1.5م في الجدار الجنوبي، وعلى جانبيه برجان أصمان. زينت واجهتاه الجنوبية والشرقية بأنصاف أعمدة (عضادات). يتلو المدخل قاعة كبيرة مستطيلة الشكل، هي المصلى، أبعاده 560×1120 سم، وبصدره قبالة المدخل محراب غير عميق، صفحتاه مدرجتان، وعلى جانبيه أنصاف أعمدة بارزة من الجدار الشمالي، ويصعد إليه بدرج. نرى في الزاوية الشمالية الغربية للمصلى

<sup>83</sup> يقع تـل بـراك (ناغـار القدهـة) عـلى بعـد 40 كـم شرقـي الحسـكة، تزيـد مسـاحته عـن 100 هكتـار، سُـكن الموقع منـذ الألـف السـادس ق.م، واسـتمر خـلال الخامـس والرابع (فـترة حلـف، عبيـد، أوروك)، أمّـا في الألـف الثالث فـكان مـن أهـم المواقع في المنطقة، وخاصـة خـلال عهـد الدولـة الأكاديـة (2300-2100ق.م) عندمـا جعلـه نـرام سـين عاصمـة لـه، فبنـي فيـه قـصراً طبع اسـمه عـلى طـوب البنـاء. اكتشـفه الإنكليـزي ماكـس مالـوان بعـد موسـمي تنقيـب (1937-1938م)، ثـم وبعـد انقطـاع طويـل تابعـت بعثـة إنكليزيـة برئاسـة ديفيـد وجـون أوتـس التنقيـب في الموقع بـدءاً مـن عـام 1976م، كشـفت عـن العديـد مـن المنشـآت مـن بينهـا معابـد وقصـور.

————— الحيانة السورية القديمة

مقعداً يلاصق ضلعي القاعة، وأمام المحراب أزواج من اللبن المشوي، مغموسة بالأرضية، كانت توضع فوقها منضدة النذور، وربما المذبح. أما الموقد فقد تم وضعه على يمين المدخل مباشرة، بينما جُعلتْ حُجرتا التخزين خلف المصلى بالجهة الشمالية، بينهما مدخل للقصر المجاور له (85). (الشكل52).



الشكل رقم (52) تل براك

87 Akkermans & Shwartez, 2003, P. 348.

<sup>85</sup> أبو عساف، 2011، ص 266.

<sup>86</sup> يقع تل محمد دياب في الجزيرة السورية، تنقب فيه بعثة فرنسية (المركز الوطني للبحث العلمي، باريس) منذ عام 1987م وحتى الآن. أهم فترات استيطان الموقع؛ تعود للألفين الثالث والثاني ق.م، وخاصة تلك المعاصرة لمواقع ممالك بلاد الرافدين العليا ومملكة ماري، تنقب فيه بعثة فرنسية برئاسة جان مار- - ديوران. أما تل خويرة فيقع بين نهري الخابور والبليخ رافدي الفرات شرقي تل أبيض، نقبت في الموقع بعثة ألمانية منذ منتصف القرن الماضي برئاسة أنطون مورتغات، وتبين بنتائجها أن السكن في الموقع يعود للألف الثالث (عصر السلالات الباكرة)، ثم العصر الأكادي (2000-2000 ق.م).

### الفصل الثالث: معابد المنطقة الساحلية

### أولاً: معبد تل الكزل

قد يكون موقع تل الكزل<sup>(88)</sup> هو سيميرا/صمورو القديمة، وقد تم الكشف فيه عن ثلاثة معابد، حالتها غير جيدة للتوثيق، يعود اثنان منها لعصر البرونز الحديث، والثالث لعصر الحديد. أهمها المعبد الذي عثر عليه عام 1996م في القطاع IV (الشكل 53)

قرب البوابة الغربية من المدينة، وهو عبارة عن غرفة مستطيلة كبيرة، تتجه



الشكل رقم (53) تـل الكــزل

<sup>88</sup> يقع تـل كـزل الأثـري 28 كـم إلى الجنـوب مـن مدينـة طرطـوس، في سـهل عـكار، عـلى الشـاطئ الأمِـن لنهـر الأبـرش، ويُعـدُ مـن أكبر التـلال الأثريـة في السـاحل السـوري، طولـه 350م، وعرضـه 200م. تنقـب في الموقع بعثـة لبنانيـة ترأسـها ليـلى بـدر. كانـت المدينـة عاصمـة لمملكـة صومـورو القديــة، التـي ذكـرت في مراسـلات تـل العمارنـه المصريـة.

شرق غرب، عرضها 5م، وطولها حوالي 15م، ربما تمثل حرم المعبد، وتبدو هناك ملاحق واضحة لهذا الحرم من ثلاثة اتجاهات؛ الشمال والشرق والغرب. (الشكل 54).



الشكل رقم (54) تنقسات تل الكــزل

ويمكن الاستنتاج، ومن خلال مقارنته بالمعابد السورية والفلسطينية العائدة لعصر البرونز الحديث، أن مدخله يتوضع في الجهة الجنوبية، على الأرضية الخارجية للمعبد، وبجانب الجدار الشمالي وُجدَ الكثير من اللقى التي تضمن أكثرها ما يمكن عدُّهُ مواد طقسية كمالية، ومنها تشكيلة من الصناديق الطينية، أكثرها ذات حجم صغير، وجرار تخزين، ومواد خزفية، ومنها صحن له شكل ثلاثي الأقسام، يمكن مقارنته بآخر وجد في أوغاريت، وهناك مقبض سيف كروي الشكل مزخرف، وله ثلاثة ألوان، هذا إضافة لعدد كبير من الخرز التي صُنع أغلبه من مادة الفريت المذابة ضمن تنويعة من الأشكال، وعدد آخر صُنع من الكهرمان، أو من

المعجون الزجاجي متعدد الألوان، إضافة لعدد من الأختام الأسطوانية، كلها ساحلية الطراز، تعود لعصر البرونز الحديث، وهناك خرزة برونزية تمثل تمثالاً نصفياً لإلهة الخصوبة، بشعرها المميز، وهي مشابهة لخرزة ذهبية كانت قد وجدت في أوغاريت، كما وجدت مجموعة من التماثيل البرونزية مع عدد من المواد القبرصية، وكمية كبيرة من المواد الطقسية والأواني، أكثرها كانت أواني محلية الصنع، ولكن وجد بينها بعض الأواني المستوردة (89). وهناك معبد آخر غني بمحتوياته. يبلغ طوله 590 سم، ولم يعرف عرضه، له مدخل في الجهة الغربية، وعلى جانبه الشرقي يوجد مقعد من اللبن، ويحتوي على طاولتين لتلقي التقدمات، وقد توضعتا في الجهة الشمالية من القاعة (90).

## ثانياً: معبد عمريت

عمريت (91) هي أحد المواقع البارزة خلال ما يسمى بالحقبة الفينيقية، ويحتوي على عدد من المنشآت الأثرية من بينها الملعب، أبعاده 230 م طولاً، و30 م عرضاً، وله سبع درجات. إضافة لمدافن ذات شكل مغزلي وقببى (92). علاوة على معبد يُعدُّ من أفضل المعابد الفينيقية حفظاً

<sup>89</sup> Badre, 2000, P. 39-40.

<sup>90</sup> Badre, 2000, P. 67.

<sup>90</sup> عمريت موقع أثري أبعاده 2×3 كم2، يقع جنوي طرطوس، وهي مدينة قديمة أسماها اليونان ماراتوس، أقدم سكن في الموقع يعود للألف الثالث ق.م، تبعت لمملكة أرواد الفينيقية، وكانت المدينة الرئيسة فيها، كما ازدهرت خلال عصر الوجود الفارسي والسلوقي في سورية، ومعظم أطلالها الظاهرة تعود لهذه المرحلة، وقد مكث فيها الاسكندر أربعة أيام عندما كانت قواته تحتل دمشق. زارها أرنست رينان عام 1860م وتحدث عن المعبد، وفي عام 1926م أجرى فيها الفرنسي موريس دونان بعض الأسبار التي وثق من خلالها المعبد وبعض المباني، وتم الكشف عن مجموعة تماثيل نذرية. كما تابع دونان مع نسيب صليبي التنقيب في الموقع عام 1952م، واستمرا عدة مواسم، وكشفا خلالها الملعب الأولمبي. ثم تتالت مواسم التنقيب منذ عام 1978م. وبدءاً من عام 1988م ازدادت وتيرة العمل في الموقع، التي ما تزال مستمرة على أيدي بعثات وطنية مختلفة حتى اليوم.

<sup>92</sup> Salepy, 1997, P. 112-113.

في الوطن الأصلي. وهو معلم فريد من نوعه، وقيمة معمارية عالية، تشهد على حقيقة تاريخية مهمة لسورية؛ وللعالم بأكمله ((93). كُرِّس المعبد المفتوح في الهواء الطلق لرب الشفاء، ملقارت إله مدينة صور والإله إشمون (94). (الشكل 55).

يتألف هذا البناء الرائع المحفور بالصخر من ثلاثة أروقة قائمة على المعدة تُحيطُ بحوض كبير مستطيل الشكل، طوله 46.7 من الشمال إلى الجنوب، وعرضه 38.50 م من الشرق إلى الغرب، بعمق بين 8 م و38.50

كانت الأروقة من الشمال والشرق والغرب مسقوفة ومحمولة على عضادات، كل منها مؤلف من حجر واحد طوله 3 أمتار، وعرضه متر، وعدد تلك العضادات 13 عضادة في الرواق الجنوبي، و15 عضادة في كل من الرواقين الشرقي والغربي. وفوقها (أرتيشرافات) كثيرة البروز نحو الخارج، لغاية تزيينية بحتة، أو نحو الداخل لحمل سقوف الأروقة، وكانت واجهتا الرواقين الغربي والشرقي مزينتين بالشراريف (الميرلونات).

في الجهة الشمالية نجد الطبقة الصخرية في مستوى السهل المجاور، وهناك يقوم جدار يتوسطه المدخل الذي تتقدمه عتبة صخرية تبرز 3.5م داخل الحوض المقدس، وتنحدر تدريجياً نحو الماء. وكان هناك على ما يظن غرفتان في طرفي الرواق الجنوبي ترتفعان كبرجين فوق سطح الرواق، وهما أيضاً مزينتان بالشراشيف<sup>(90)</sup>. رجا كان مخطط المعبد في مركزه ذي أصول مصرية (<sup>(70)</sup>)، لكنه ينفرد عن كل معابد الشرق والغرب ببحيرته المقدّسة، التي ليس ثمة ما يشابهها إلا في معبد منبج (<sup>(80)</sup>).

93 Dunand, 1985, P. 56.

94 البني، 1990، ص 112.

95 Dunand, 1985, P. 14.

96 دونان، 1962، ص 129 - 130.

97 Mazzoni, 2002, PP. 97.

98 البني، 1990، ص 112.



الشكل رقم (55) مدافن مغزلية - عمريت

أرضية الحوض المقدّس من الصخر الطبيعي دون ملاط، أو بلاط، أو سيراميك، وجوانبه متآكلة من تأثير الماء، وليس له درج للنزول فيه. وكان يتم تفريغه بالأصل بواسطة كهريز في الزاوية الشمالية الغربية، وحين حفر الحوض في الصخر شيدت جوانبه بجدارن حجرية مائلة لمنع تأثرها بالماء، ينتصب الهيكل المربع الشكل، والمنحوت من الكتلة الصخرية بارتفاع 5.5م، وبنيت أجزاؤه العليا من ثلاثة مداميك، الأسفل من الكتلة الصخرية نفسها، والعلوي الذي يشكل سقف المعبد، وقد بني من حجر واحد (وو)، يتقدم البناء في الضلع الشمالي للرواق بنيان منقور في الصخر، لكن لم يبق منه الآن إلا الجزء السفلي، وهذا البنيان ليس إلا المذبح (1000) الذي تم تتويجه بشرفة، كما استخدمت تزيينات المسننات للإطار المحيط بالسطح، وفق الطراز المعروف عراكز الامبراطورية الإخمينية في إيران. (الشكل 56).

احتوت حفرة الشعائر الكبيرة على تمثال ملقارت (هيرقليس)، الذي يُصّور كرجل شاب، يقف بحذر، وتبدو رجله اليسرى متقدمة نوعاً ما، يلبس جلد أسد يلوّح بالهراوة (101)، وهو لا يظهر تأثيراً إغريقياً في الفن الفينيقي، لكنه يظهر نزعة مصرية في هذا الفن. كما نشاهد ذلك في خوذج التابوت الحجري المنحوت على شكل بشري (102). (الشكل 57).

إن الصعود إلى الهيكل المركزي لم يكن ممكناً إلا بسلَّم، وليس هناك صحة لما كان يتخيله بعضهم من وجود عمودين تحت سقيفته البارزة. وفي الحوض نفسه أمام المعبد توجد كتلتان صخريتان، كان يعلو كل منهما عمود، وهاتان الآبدتان نذريتان، أو تتعلقان ببعض الطقوس، وهما

<sup>99</sup> دونان، 1962، ص 130.

<sup>100</sup> كلينغل 1985، ص 55.

<sup>101</sup> Dunand, 1985, P. 38.

<sup>102</sup> Akkermans & Shwartez, 2003, P. 391.



الشكل رقم (56) معبد عمريت

معروفتان في بعض المعابد الفينيقية والسورية. وفي قاع الحوض آثار تدل على وجود حاجز، أما الأروقة فكانت تضم بعض الأنصاب والمذابح. والنبع المقدس، وهو عنصر رئيسي في الطقوس، كان يتدفق من كهف

في جدار الرواق الشرقي تحتجز مياهه بحاجز، وتتفرع منه قناتان الأولى عميقة تجري في أرض الرواقين الشرقي والجنوي؛ وتستخدم للتطهر، والأخرى بعرض قبضتين، تمر في جدران هذين الرواقين، وهي معدة للشرب على الأرجح. وفوق النبع ثغرات مستطيلة لعلها مهيئة لبعض الجذوع الخشبية التي تحمل سقيفة تظلل النبع.



(الشكل57) ملقارت - عمريت

103 دونان، 1962، ص 130.

ويظهر أنه كان لهذا النبع دور في الطقوس الدينية التي كانت تقام في المعبد، فكان في الحوض على ما يُظن، سمك مقدس على الغالب، ويغترف طالبو الشفاء الماء المقدس من البحيرة بأباريق لها مصاف حتى لا يتسرب إليها السمك (104).

يعتقد المنقبون أن هناك صعوبة في إثبات تاريخ البناء، رغم أن هناك ميل بإعادته لبداية القرن السادس (105)، إذ عثر في قاع الحوض على أجزاء تماثيل مماثلة للتماثيل التي اكتشفت سابقاً في مخبأ للنذور غربي المعبد، وهي من القرنين الخامس والسادس ق.م، وهناك كسر فخار رودوسية من القرن السادس. وأقدم الآثار في قاع الحوض هي كسر الجرار (المرفوعة الآذان)، مع كسر أواني أتيكية من مطلع القرن الخامس (106).

ليس في عادة المعبد الأساسية أي تأثيرات يونانية، فهي بالمجمل خاضعة لتأثيرات شرقية سورية ومصرية وإخمينية، ومخطط البناء بهيكله الذي يتوسط الباحة مطابق للمفهوم العمراني للمعبد المشرقي (السامي)، وهو غوذج قديم نجده في جبيل مثلاً منذ حوالي 3000 ق.م، لكنه يحتوي على بعض التفاصيل التي نجدها لدى الأموريين والمصريين والإخمينيين وعموم منطقة المشرق القديم (107).

لقد نال هذا المعبد مكانة مهمة عبر التاريخ، فإضافة لما يمثله من تمازج بين التأثيرات الشرقية والتقاليد المحلية، فهو متميز من ناحية أسلوبه المعماري المتطور. وسيصبح مثلاً يُحتذى، وخاصة من حيث الشراريف التى تزين المعبد المركزى، وقاعدته الصخرية، وكذلك الواجهة

104 لبني، 1990، ص 112.

105 Mierse, 2004, P. 566. 106 Mazzoni, 2002, P. 98.

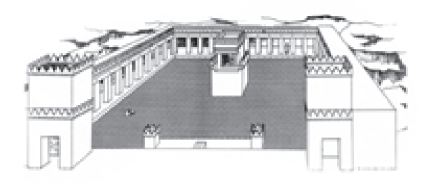
107 دونان، 1962، ص 130 – 131.

التي تتصل ببرجين جانبيين، والتي أصبحت تتبع أسلوباً عمرانياً سينتشر في العالم الروماني، وستدخل لاحقاً في صميم الهندسة المعمارية البيزنطية وأوربة المسيحية، كما أن الباحة التي تحف بها الأروقة، والغرف، ستصبح النموذج المألوف للمعابد عند شعوب المشرق القديم، ولاحقاً سيلقى هذا الأسلوب رواجاً كبيراً، خاصة في العصر الإسلامي، حيث سيدخل في تصميم المساجد، خاصة خلال القرن الأول الهجري (108).

وقد يزيد الاكتشاف الجديد الذي قامت به البعثة الوطنية في الموقع، في موسم صيف 2010م معرفتنا بالمزيد عن طبيعة التقاليد، والممارسات الدينية، لسكان هذا الموقع الفينيقي، فقد عُثر على بناء يتألف من واجهة ذات مدخلين، نحتا على سطح صخري كبير، بارتفاع يصل لأكثر من مترين من الداخل، مع زخرفة الواجهة بعدد من المحاريب التي تضم مشاهد تحمل رموزاً جنائزية، كما تضم الواجهة الشرقية زخارف بمحرابين ضخمين، وثبتت عليهما زخرفة رمزية «النقش للنفس والروح» وهي منفذة بشكل متقن. ويبدو أن وقوع هذا البناء في منطقة مقابر المغازل، ووجود رمز النفس، وطبيعة الشكل المعماري، تدفع للاعتقاد ومن المتوقع أن يكون للتنقيب في هذا البناء، ودراسته المعمارية والأثرية ومن المتوقع أن يكون للتنقيب في هذا البناء، ودراسته المعمارية والأثرية الدقيقية، الإسهام المباشر لفهم الكثير من العادات والتقاليد الدينية للفينيقية.

108 دونان، 1962، ص 132.

<sup>108</sup> دونان، 1962، ص 32 109 المقدسي، 2010 .



الشكل رقم (58) مخطط معبد عمريت – مشهد تخيلي-

## ثالثاً: معبد التويني

يقع تل تويني (110) إلى الشهال الشرقي من مدينة جبلة، ويتموضع وسط سهل خصيب على بعد 500 م من البحر، وكان على علاقة مباشرة مع مدينة جبلة التي كانت قد أُسِّست في العصر الفينيقي، تبلغ مساحته حوالي 12 هكتاراً، وارتفاعه يقع بين 16 - 20م. (الشكل 59).

تم الكشف في السويّات التي تعود للألف الأول قبل الميلاد، وفي الحقل (G) عن مجمع ديني يعود للقرنين السادس والخامس ق.م، يتألف من بناء ضخم يتمحور حول منطقة مقدسة رئيسية، وعدد من الباحات الخارجية والداخلية، ويأخذ الحيز الأكثر قدسية شكل مستطيل يضم غرفتين متتاليتين، وظيفته ما الدينية محددة بصورة دقيقة (111). ولاشك أن هناك حاجة لمعرفة الكثير من البيانات والمخططات، وإنجاز الكثير من

<sup>110</sup> بدأت بعثة سورية - بلجيكية التنقيب في موقع تل تويني منذ عام 1999م، حيث كشفت العديد من السويات الأثرية العائدة لعصر البرونز القديم من 2500-2000 ق.م، والوسيط حتى 1600 ق.م والحديد بين 1200 - 333 ق.م كما تم الكشف عن عدد من الأحياء السكنية، والمنشآت، والمدافن، واللقى المهمة، ومنها دمية للربّة «عشتار» مصنوعة من الفريت.

<sup>111</sup> المقدسي، 2009، ص 12.

الدراسات اللازمة للقيام بعملية المقارنة المطلوبة لوضع اكتشافات هذا الموقع، وخاصة أبنيته الدينية ضمن سياقها التاريخي الدقيق. (الشكل 60).



الشكل رقم (59) تل التويني



الشكل رقم (60) تنقيبات تل التويني

## رابعاً: معبد تل سوكاس

يقدم تل سوكاس (112) مزيجاً حضارياً لعدد من الثقافات القديمة لأنه كان نقطة تواصل ثقافي وتجاري بين عالم البحر المتوسط والمشرق القديم. عثر في الموقع على عدد من السويات الأثرية، من بينها سوية تعود لعصر البرونز الوسيط، وأخرى للبرونز الحديث، حيث كان الموقع معاصراً لأوغاريت، وهناك سوية أثرية ترجع لعصر الحديد، تبين من خلالها أن بعض سكان الموقع كانوا من اليونانيين. وفي هذه السوية التي تدعى (G) وتعود تحديداً للفترة الممتدة من القرن السابع حتى الخامس ق.م، يوجد بقايا معبد إغريقي مع مذبح ومحتويات مختلطة مع الكثير من الفخار الإيجي، وسقف قرميدي وهو الاختراع الإغريقي الذي تحقق في القرن السابع ق.م (113). مخطط المعبد ذو تقليد سوري، وهناك القليل من المنحوتات عليها صور وزخارف إغريقية، وهي لمستوطنين إغريق (114). وقد على بعض اللقى منها دمى تمثل الإلهة عشتار، وحجارة عشر في الموقع على بعض اللقى منها دمى تمثل الإلهة عشتار، وحجارة مصرية مقدّسة تحمل اسم تحوة س الثالث. (الشكل 61).

# خامساً ـ معبد بعل الجبلي (حصن سليمان)

يقوم المعبد المعروف باسم حصن سليمان في الجبال الواقعة إلى الشرقى من مدينة دريكيش. كان هذا المعبد في الأصل معبداً

<sup>112</sup> يقع تل سوكاس (7 كم) جنوبي مدينة «جبلة»، ويرتفع (24) م عن سطح البحر. سُكنَ الموقع منذ العصر الحجري الحديث (الألف الخامس)، وحتى نهاية القرن الرابع عشر للميلاد، أمّا أهم فترة ازدهار في الموقع؛ فقد كانت في الألف الأول والثاني قبل الميلاد (الحضارة الكنعانية والفينيقة والهلنستية)، حيث كان الموقع أحد المرافئ الرئيسة الواقعة في سهل «جبلة»، وشهد نشاطات تجارية واسعة مع دول حوض المتوسط، أجرى الباحث السويسري فورير عدة أسبار في الموقع عام 1934م، ثم نقبت فيه بعثة دافركية بين (1958 - 1963م)، عثرت فيه على سور وبرج متهدم بفعل زلزال ضرب المنطقة.

<sup>113</sup> Akkermans & Shwartez, 2003, P. 392.

<sup>114</sup> Mazzoni, 2002, P. 99.



الشكل رقم (61) - تل سوكاس

كنعانياً، من معابد القمم الجبلية في إقليم أرواد، وهو يبعد عن البحر نحو 30كم. وليس هناك حالياً ما يشير إلى الزمن الذي بدأ فيه الحج إليه، لكن من البديهي أنه بسبب موقعه؛ فقد كان مكرساً لعبادة الرب بعل الكنعاني المولج بالصواعق والمطر والخصب. وتجدر الإشارة إلى أنه تم العثور قرب تل الكزل على ضفة نهر الأبرش، على منحوتة نسبت إلى هذا المعبد الجبلي الشهير المعروف خلال العصر الروماني جيداً (115). نعرف من النصوص أن المعبد كان قائماً زمن السلوقيين (312 - 63

ق.م)، وكان ينسب لزيوس، وهو الرب اليوناني المقابل لبعل ولبعلشمين

115 البني، 1990، ص 114.

(رب السموات). وكان يتبع آنذاك اتحاد المدن الأروادية السبعة ذات الحكم الذاتي، وله امتيازات وسوق تعقد مرتين في الشهر، واحتفالات دينية ومواسم، ويتمتع بحق إلجاء العائذيين به. وقد وقفت عليه قرية بيت خيخي (بيت الخوخة) المجاورة. ومن هذه الفترة لا نرى إلا القليل، فالمعبد الحالي يعود إلى نهاية القرن الثاني أو الثالث الميلادي (زمن السلالة السيفيرية - البرقاوية السورية التي بدأت في 193 وانتهت في 239 م)، وقد شُيّد هيكله المركزي على منصة عالية، وزُوّد بدرج عريض يتألف من 39 درجة، من بينها سطيحتان تحملان المذابح، وضُوعفت جدران حجرته الأصلية بأنصاف أعمدة وفق الأسلوب المشابه بالمعبد، وذلك شكل روماني شاع في عالم البحر المتوسط، ليناسب الذوق الرائج وقت تجديد المعبد، المعبد، المعبد، المعبد، المعبد، المعبد، المعبد المعبد، المعبد، المعبد المعبد، المعبد، المعبد المعبد، المعبد المعبد، المعبد المعبد، المعبد المعبد، المعبد المعبد، المعبد المعبد المعبد، المعبد، المعبد المعبد، المعبد المعبد المعبد، المعبد المعبد المعبد المعبد، المعبد المعبد

### سادساً: معبد قضبون

يقع على قمة أحد جبال محافظة طرطوس (قرب القدموس)، على ارتفاع حوالي 1200 م عن سطح البحر، يعود تاريخه لحوالي القرن التاسع قبل الميلاد، وهو معبد صغير كُرِّسَ للإله بعل. مخططه مستطيل الشكل حوالي  $21 \times 9$ م، يتبع التقاليد السورية القدية، ويُشابه معابد إيار وأوغاريت وألالاخ وعن دارة وغيرها. (الشكل 63).

بُنيَ من الحجارة الكلسية القاسية، وما زالت منحوتة إله العاصفة تقف على جهة من مدخل المعبد الذي أُعيد بناؤه خلال العصر الروماني، والصورة تمثل الإله مع رمح وفأس وهو يتمشى على حيوانه (الأسد) والمعبد مشابه لمخطط المعبد السوري القديم الذي نشاهده في الكثير من المواقع. (الشكل 64).

<sup>116</sup>البني، 1990، ص 114.



الشكل رقم (62) حصن سليمان



الشكل رقم (63) معبد قضبون



الشكل رقم (64) مخطط معبد قضبون

## الفصل الرابع: معابد العصر الآرامي

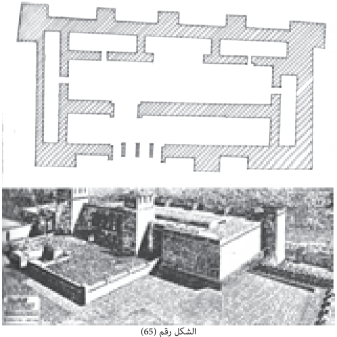
أطلقنا عنوان معابد العصر الآرامي لهذا الفصل؛ وليس معابد الآرامين، وذلك لوجود معابد تعود لهذا العصر، ولكنها رما كانت غير منتمية لهم، ولثقافتهم، كما سنرى. أما شكل المعبد الآرامي فقد نشأ عن امتزاج تقليدين حضارين عريقين في بلاد الشام: أولهما المعبد الكنعاني/الأموري، والثاني بيت هيلاني الآرامي. فالمعبد الكنعاني بناء مستطيل الشكل، لـه مدخل محرابي، لأن بابه يتراجع عن جدار الواجهة إلى الوراء لصالح درج، وشرفتان جانبيتان، ويلى الباب قاعة أمامية مستطيلة الشكل، ثم المصلى الذي يضم المحراب في الجدار الصدراني، وقد يكون فيه حوض الذبائح، والباب والمحراب على محور واحد. أما نموذج بيت هيلاني، أو البيت العالى، الـذي أصبح من مميزات العمارة في كافة أنحاء بـلاد الشام؛ وخاصة في الشمال، فهو من المبتكرات المعمارية التي انتشرت في العهد الآرامي، إذ أنه بناء مغلق مرتفع، لا مكن توسيعه بإضافة حجرات إليه، لأنها ستشوه المخطط (118)، يبدأ بمدخل واسع ساكفه مرفوع على أعمدة، يؤدي إلى قاعة أمامية مستطيلة الشكل، تعقبها قاعة رئيسية مستطيلة الشكل، أيضاً فيها موقد، وتحيط بها الحجرات من جوانبها الثلاثة، وغالباً بيت الدرج عند أحد ضلعى القاعة الأمامية.

<sup>118</sup> أبو عساف، 1988، ص 185.

## بيت هيلاني: معبد أم قصر؟

تظهر الدول الآرامية تجانساً مميزاً في مجال العمارة، فنمط البناء الخاص بها والمعروف ببيت هيلاني، وُجد في تل حلف، وتل الفخيرية، وزنجرلي، وعدد آخر من المواقع الأثرية، لكنه غير موجود بشكل واضح في الدول الحثية الحديثة كما في كركميش وملاطية، ورغم أن كل هذه المباني تتنوع في التفاصيل، إلا أنه لها صفات أساسية متشابهة، وهي: وجود مدخل يتقدمه رواق مفرد، ثم قاعة أساسية كبيرة مستطيلة الشكل، وحجرات ملحقة عديدة لها تموضعات مختلفة. (الشكل 65).

لقد تم الكشف في ألالاخ على نموذج من مخطط هذا البناء، حيث عُـزيَ البناء لمخطط حوري، كما كشف عن بناء آخر على نمط بيت



الشكل رقم (65) مخطط بيت هيلاني

هيلاني يعود للقرن 14 ق.م في إيار، وهذا ما دفع بعض الباحثين لأن يرجح الأصل الحثي لهذا النمط من البناء وليس لأصل حوري كما كان الرأي سائداً. ومع هذا فإن هذه الأبنية بدأت بالظهور بالشكل الذي نعرفه في نهاية القرن التاسع، وهي الفترة التي نشأت فيها الدويلات الآرامية، لكن وظيفة هذه الأبنية لم تحدد بعد، فيما إذا كانت تستخدم كقصر أم كمعبد؟.

لقد رأى بعض الباحثين أنها كانت قصوراً، مستندين خصوصاً إلى نقش كبارة الذي يصف بيت هيلاني بشكل واضح كقصر، ويعزز هذا الرأي العثور على معبد في تل طعينات قرب بيت هيلاني، وفي زنجرلي عثر على معبد، ربا كان مكرساً للإله المحلي راكب - إيل، بينما كان المبنى المجاور له من غط بيت هيلاني يقوم بوظيفة القصر، وقد رأى بعض الباحثين في هذا النموذج الثنائي المتكرر ترابطاً مع غوذج العمارة المعروف بالمعبد المزدوج (110). ويشار إلى أن شاروكين الثاني بنى قصراً متأثراً بهذا النموذج من العمارة الآرامية فاستعار منه عنصر الرواق، وأورد ذلك في أحد النصوص، كما ذكر هذا النمط من العمارة السورية كل من الملكين تيغلات - بليسر الثالث وسنحريب (120). (الشكل 66)).

يفترض مارغرون Marguron أن التجمعات المعمارية يمكن أن تتكرر وفق نفس المخطط، وقد تكون لها وظيفة إتمام بعض الطقوس الدينية ذات العلاقة بالسلطة السياسية، واستخدمت كصالات للعرش ذات طابع أكثر عمقاً، وقد تساءل: هل نحن بعيدون عن الصالات الرسمية في القصور الآشورية، التي يتشابك فيها بشكل وثيق النشاط الديني مع المدنيوي في نفس الوقت في شخص الملك؟.

119 Sader, 1987, P. 284.



الشكل رقم (66) مخطط زنجرلي (شمأل)

على كلًّ؛ بقي نموذج بيت هيلاني نموذجاً معمارياً لدول شمال سورية الآرامية، وهو لم يصل إلى حماة حيث نجد نمطاً آخر مختلفاً، ولم يعثر في سورية المركزية أو الجنوبية (ولا حتى في مناطق فلسطين والأردن ولبنان) على أي بناء من هذا النموذج. هل يعني ذلك وجود تقاليد ثقافية آرامية مختلفة مختلفة.

#### المعابد الريفية

من الملاحظ أن الموروث الأدبي والموجودات الأثرية على حد سواء كانت توجه الأبحاث الأركيولوجية الحديثة إلى التركيز على جانب واحد من

121 Sader, 1987, P. 284.

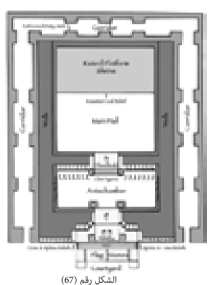
العبادات، وهو الممارسات الدينية الرسمية في المدن، والتجمعات السكنية الكبيرة، لذلك كان عامل الممارسة الدينية في البيوت، وعلى مستوى القرية، أو خارج المستوطنات السكنية يُهمل كلياً في أغلب الأحيان، ولكن كان هناك إلى جانب المعابد الرئيسة في المدن مقدّسات محلية، أي أماكن للعبادة وممارسة الطقوس، كانت موجودة في الغالب في العراء، وفي أماكن خارج المدن، كالجبال، والينابيع، والغابات الصغيرة المقدسة (122).

لقد أعيد الاعتبار للمعابد في الأرياف والجبال خلال الألف الأول ق.م من جديد، وحققت انتشاراً ملحوظاً، وبدأت تلعب دوراً رئيسياً في الممارسات الطقسية. وكانت عيارة عن مصليات مناطقية صغيرة لآلهة الظواهر الطبيعية، كالجبال والعواصف التي عبدها الناس العاديون، لقواها المؤثرة والشافية، أو لأنها ترتبط بأمكنة شهرة بالبنابيع الصحية ونباتاتهم. وغالباً ما بنيت هذه المعابد في أمكنة بعيدة، ليس من السهل الوصول إليها، ومن المعتقد أنها قامت بدور إيديولوجي أثناء سيادة المدن السورية الحثية، حيث تم رعايتها والاهتمام بها مثل معابد آلهتهم. وقد نجت من التدمير والانهيار من قبل الآشورين، ومن بعدهم البابليين الجدد (الكلدانين)، لا يل كانت ملاذاً آمناً من كل تهديد، وشهدت مراكز تواجدها ازدهاراً عاماً، ونهواً في الزيادة السكانية. هذا التقدم الذي تحقق خلال العصر البابلي الحديث والعصر الإخميني، توالى خلال العصر الهلنستي والروماني. لقد استمرت الممارسات الطقسية الدينية في هذه الأماكن، واستمر تعاقب الشكل المعماري لهذه المعابد لفترة طويلة من الزمن. ورما ترافق الدور المؤسساتي لهذه المعابد السورية مع ظهور هَاذج إيديولوجية في الكيانات السياسية (الآرامية والحثية اللوفية) التي قامت خلال هذه الفترة في المناطق الغربية من سورية (123).

<sup>122</sup> نير، 2009، ص 76.

#### - أولاً: معبد عين دارة

رجا يكون أفضل غوذج للمعابد التي نشأت من التزاوج بين الأسلوب المعامري الكنعاني/الأموري والأسلوب الآرامي، هو معبد عين دارة (124)، ويمكن أن يكون أفضل معبد محفوظ بشكل جيد حيث يقع على الطرف الشمالي الغربي من المدينة العليا (الأكربول) شرق تل طعينات في مملكة بيت أجوشي (125). (الشكل 67).



يُعدّ المعبد من الأوابد الفريدة في بلاد الشام التي جددت؛ أو التي أعيد بناؤها أكثر من مرة. ورغم تهدمه فلا يزال يزهو منحوتاته التي تدل على روعته، وإتقان بنائه. وقد بقيت منه المصطبة مع منحوتاتها البازلتية، ومقدمات الأسود الرابضة؛ التي تشكل جدران واجهته الرئيسة، وواجهة المصلى. إضافة إلى العتبات والأرضية وأجزاء من جدران المدخل، والقاعة الأمامية، وأجزاء من الرواق.

يرتفع المعبد فوق الأرض المجاورة، مما

124 تل عين دارة: يقع على ضفة نهرعفرين تقارب مساحته 35 هكتاراً يتألف الموقع من مدينة عليا (الاكروبول) ومدينة سفلى، للتل سور مرتفع وبوابات (لم يتم الكشف عنها حتى الآن). تبع الموقع لمملكة بيت أجوشي التي سيطرت على مناطق واسعة في شمال سورية وامتدت من الفرات شرقاً إلى سهل العمق غرباً. بدأت المديرية العامة للآثار والمتاحف التنقيب بالتل حالما اكتشف أحد الرعاة تمثالاً لأسد بازلتي عام 1954، فجرى موسم تنقيب أول عام 1956، وآخر عام 1962 ثم عام 1964 وبدءاً من 1976 باشر علي أبو عساف التنقيب في الموقع وانتهى عام 1986 بعد أن كشف عن معبد السوية السادسة العائدة لعصر العديد، والمعتقد أن احتراقه وتهدمه تم على يد الملك الآشوري تيغلات ـ بليسر الثالث أثناء حصاره لمدينة أرفاد بين 742 - 740 ق.م.

125 Akkermans & Shwartez, 2003, P. 273.

مخطط معبد عبن دارة

يشير إلى أنه شُيد فوق مصطبة متدرجة الارتفاع من الأمام إلى الخلف. وقد كُسيتْ الواجهة الأمامية للمصطبة بلوحات بازلتية مزخرفة بأشكال تشبه الضفائر (126).

بني المعبد فوق أنقاض مساكن أقدم، وهي الآن طبقات فوق طبقات لا يعرف عددها، وترتفع حوالي عشرين متراً فوق الأرض المجاورة. يتجه المعبد نحو الجنوب الشرقي، وهو مستطيل الشكل، تبلغ أبعاده 22×38م، وقتد أمامه ساحة مبلطة بالألواح المنحوتة الكلسية البيضاء والبازلتية السوداء، وفيها حوض ماء كبير من الحجر الكلسي وبجانبه البئر. يربط درج ضخم عريض بين ساحة المعبد ومدخله الذي يتألف من ممر على حانبيه شرفتان وعمودان يحملان ساكف المدخل، ويحتوي على عتبتين ضخمتين نقشت في وسط الأولى صورتا قدمين بشريتين ضخمتين، أما في وسط الثانية؛ فقد حُفرت صورة القدم اليسرى لإنسان عملاق، وحينما نصل عتبة الحرم فإننا نشاهد في وسطها أيضاً صورة قدم يمنى لإنسان أبضاً. (الشكل 68).

بلغت أبعاد القدم حوالي 97×36 سم. وربما كان الغرض من صورة هذه الأقدام إرشاد المتعبد الذي عليه أن يقف خاشعاً على العتبة الأولى، حيث القدمان متجاورتان، ثم يخطو بالقدم اليسرى نحو القاعة الأمامية، ثم يدخل المصلى باليمنى. القاعة الأمامية مستطيلة الشكل تتقدم الحرم وتنخفض أرضيتها عن عتبته مقدار 70 سم، أبعادها 650×600 سم، وللصعود إليها شُيِّد درج يتألف من ثلاث درجات بازلتية منحوتة. والحرم مربع الشكل تقريباً أبعاده 1670×1670سم، قسم إلى نصفين: خلفي وهو المنصة التي وضعت عليها التماثيل وحوت واجهتها على محراب زُينتْ

<sup>126</sup> أبو عساف، 1991، ص 39.



الشكل رقم (68) معبد عين دارة

جوانبه ممنحوتات تمثل صور الآلهة، وأمامي وهو الذي كان على الأغلب للمصلين. أصاب المنصة الخراب بفعل النشاط العمراني الذي حدث بعد حريق المعبد. يحيط بالمعبد من جهاته الثلاثة رواق اصطفت على جانبيه دعامات مزخرفة بأشكال متعددة، وتزين مصطبته لوحات بازلتية عديدة ذات قيمة فنية عالية. نُصِّبتُ هذه اللوحات بأشكال الأسود وأبي الهول فوق قاعدة من الحجارة البازلتية المنحوتة. وتشكل منحوتات معبد عين دارة جزءاً لا يتجزأ من بنيته، وهي التي تضفي عليه مزيداً من الروعة والجمال لأنها العنصر الأهم في جدرانه، وتعكس عظمة وغنى الدولة المسيطرة (127). (الشكل 69).

يـؤرخ معبـد عـين دارة وفقاً لمنحوتاتـه بالفـترة الممتـدة بـين 1300 - 1000 ق.م، ويعتقـد أنـه كان مكرسـاً لإلـه العاصفـة وقرينتـه عشتار/شاوشـكا، وتـم

<sup>127</sup> أبو عساف، 1991، ص 41.



الشكل رقم (69) أسد معبد عين دارة

تصويره على منحوتة تؤرخ للقرن الثالث والثاني عشر قبل الميلاد. كما أن المعبد، المشابه لمعبد حلب، كان قد بني أو أعيد بناؤه خلال فترة السيادة الحثية على شمالي سورية، ويظهر ذلك واضحاً من خلال الألواح الفنية والأنصاب المنحوتة التي تحمل تقاليد الفن الحثي (الشكل 70).

بعد تدمير المعبد، اشترك سكان عين دارة الذين عاشوا في الموقع مع سكان بلاد الشام الشمالية في عبادة الربة عشتار، والرب الفارس أو الخيال، وعبروا عن تقديسهم لهم بهذا العدد الهائل من التماثيل والدمى الطينية التي وجدت في الطبقات من 6 - 4 (129).

128 Mazzoni، 2002, P. 91.

129 أبو عساف، 2000، ص 10.



الشكل رقم (70) رأس تمثال ومنحوتة لعشتار من عين دارة

ثانياً: معابد تل آفس

إلى الجهـة الغربيـة مـن أكروبـول تـل آفس(١٥٥)، أقيـم خـلال عـصر الحديـد

130 يقع تل آفس في سهل خصيب قرب سراقب (12كم) شرقي إدلب، وقرب الطريق الدولي حلب حدمشق، تبلغ أبعاده 750×500 م، وهو تل دائري يتألف من مدينة عليا (أكربول) ومنخفضة. تنقب فيه منذ عام 1972 بعثة من جامعة روما أدارها باولو ماتييه. ومنذ عام 1986م تقوم بعثة من جامعة روما أدارها باولو ماتييه. ومنذ عام 1986م تقوم بعثة من جامعتي بيزا وروما وبولونيا في إيطالية برئاسة استيفاني ماتزوني بالتنقيب في الموقع أيضاً، وقد تبين أن التل يحتوي على 26 سوية أثرية، أقدمها تعود للعصر الحجري النحاسي (الألف الرابع ما 3500 ق.م)، ثم توسعت المدينة خلال الألفين الثالث والثاني أما خلال الألف الأول ق.م فتم التعرف على أن الموقع هو مدينة حزرك الآرامية الشهيرة التي يحيطها سور عريض، والتي ورد ذكرها في نقش اكتشف عام 1933م بنفس الموقع على يد القنصل الفرنسي بحلب هنري بانيون، وذلك عندما شاهد حجراً منحوتاً في جدران أحد الأبنية قرب الموقع (محفوظ الآن بمتحف اللوفر). اكتشفت البعثة قصراً يعود لعصر الحديد، والعديد من الأبنية واللقى المهمة، من بينها نصباً بازلتياً يحمل إشارة نجمة فوق هلال رمز إله الطقس السوري، وهناك دمية حيوانية لثور جالس، ورأسه باتجاه الخلف وهي مصنوعة من العاج ومرصعة بالذهب، كما تم العثور على عدد من الرقيمات الطينية المسمارية. وأظهرت التنقيبات أهمية المدينة خلال المرحلة الممتدة من القرن التاسع حتى الثامن ق.م.

الأول والثاني والثالث (1100 - 600 ق.م) عدد من المعابد المتعاقبة، مع ملحقات شعائرية لها. أول المعابد هو (AI) ويتوضع تحته المعبد (AII) الذي يصعب إعادة تخيله بسبب تعرضه للتخريب الشديد، والقطع عند بناء المعبد الأعلى. يتوضع المعبد الثالث (AIII) تحت الثاني، وقد تم تأريخه بالقرن العاشر والحادي عشر قبل الميلاد. ورما كان مكرساً لإله العاصفة حيث وجد ختم رسمت عليه صورة هذا الإله فوق ثور، كما وجد على أرضيته إناء عليه رأس ثور. وكلا الاكتشافان يؤكدان أن المعبد كان مكرساً لإله العاصفة.

يُعدُّ المعبد (AI) من أهم المبانى التي ظهرت مؤخراً، وهو مبنى ذو مخطط ثلاثي، له محور طولاني، اتجاهه شمال جنوب. المعبد مخرب من الداخل بشكل كبير نتيجة تعرضه لاعتداء كبير لاحق، ولكن يمكن إعادة تصور الوضع الذي كان عليه من خلال الأساسات العميقة المتبقية المبنية من الحجارة الكبيرة الحجم. (الشكل 71).



الشكل رقم (71) تل آفس

حجم المعبد ملفت للنظر، إذ يبلغ امتداده حوالي 32م من الشمال نحو الجنوب. وهو يتألف من قاعة مركزية ذات أرضية صلبة، وغرف ملاصقة للقاعة المركزية من الجهة الغربية، حيث ما تزال أرضياتها الأصلية واضحة أيضاً. في الواجهة الجنوبية توجد عتبة عرضها 8.5 م، حجارتها مستطيلة الشكل، وهي تميز المدخل الرئيس للبناء. في الواجهة الجنوبية؛ هناك برجان جانبيان، أحدهما في الزاوية الجنوبية الغربية، والثاني في الجنوبية الشرقية.

أبعاد البناء ووجوده في منطقة الأكروبول تقودنا إلى التفكير بأننا أمام المعبد الرئيس في المدينة الآرامية والذي رجا كان مكرساً لإله العاصفة (131).

تتموضع أمام المعبد ساحة أبعادها 30×15م، كشف قربها من الشرق عن حجرتين متلاصقتين، وقربهها حفرة أو بئر، كانت الحجرتان والحفرة مملوءتان تماماً بالبقايا المحروقة، والأواني الفخارية، وبشكل خاص الكؤوس، والأطباق، والأباريق. وتم العثور على لوح صغير صنع من العاج، وهو مغطى بطبقة من الذهب، يحمل رسم ثورٍ صغير، وقد كان اللوح بالأصل زخرفة لغطاء علبة مجوهرات. كما عثر على بعض الدمى الفخارية الصغيرة، والدبابيس البرونزية، والوزنات، وكمية كبيرة من بذور الزيتون، وبذور العنب والعظام (130).

في القطاع A2 وإلى الجنوب من القصر الكبير G العائد للعصر الآشوري تم مؤخراً الكشف عن مبنى بحالة جيدة، بالقرب منه قاعدة نصب تذكارى أو تمثال. وظيفة المبنى ذات طابع دينى أكيد.

كما تم الكشف عن بناء ثالث بين القصر الآشوري وهذا المبنى الدينى، ويبدو أن معالمه طُمست أثناء حفر أساس القصر، وكشف ضمن

<sup>131</sup> Soldi, 2009, P. 106.

<sup>132</sup> Mazzoni, 2002, P. 3.

الديانة السورية القديمة



الشكل رقم (72) دمية لثور من العاج

هذا البناء عن حجر أبعاده 49×55×52 سم، وهو مغطى بالرماد. سمح سبرٌ نُفِّذ تحت الحجر بالتعرف على آثار لممارسات شعائرية، ضمت عظام حيوانات وطيور وخاصة منها «اليمامة». إلى الأسفل من هذا البناء عُثر على بقايا منشأة تعود لسوية أقدم، كانت مليئة بعظام الحيوانات والطيور. بالقرب منها قطعٌ تعود لكأسٍ من نفس النموذج المتداول في المعبد (AIII) إن وجود هذه الأشياء مع الأطباق المخصصة لتقديم القرابين في أماكن مختلفة من المبنى وجواره، يزيد من فرضية احتمال أن المبنى كان مخصصاً لاحتفالات ذات طابع ديني خاص(133). ولاشك أن هذه الأبنية تحتاج للمزيد من التنقيبات لجلاء أمرها. (الشكل 73).

إن الاستمرارية عبر عدة قرون في المنطقة المقدسة في أكروبول تل آفس دفع إدوارد ليبنسكي، وستيفاني ماتسوني، للافتراض أن المدينة هي «آفس» التي ورد ذكرها في نقش زكير، والمعروفة من قبل طبقاً للسويات

<sup>133</sup> Mazzoni، 2002, P. 4.



الشكل رقم (73) معبد من نموذج بيت هيلاني – تل آفس

الأثرية المتعاقبة التي ترجع لعصر الكالكوليت بداية الألف الرابع ق.م، وكانت قد سكنت طيلة العصور اللاحقة، حيث ذكرتها نصوص إبلا وألالاخ وأوغاريت باسم «أبسو Apsuna"، "أبسونا Apsuna"، و"أبزونا Apzuna". كما أصبحت مركزاً مهماً في الألف الأول ق.م عرفت باسم آفس عاصمة مملكة لعش الآرامية التي حكمها زكير، قبل أن تتحول لموقع تحت السيطرة الآشورية، وكانت مقراً للحاكم الآشوري، واستمرت معابدها خلال هذا العصر الذي عرفت فيه باسم حتاريكا (حزرك)، وظهر فيها تمازج كبير بين الثقافتين الآرامية والآشورية الحديثة (مدرث).

134 Soldi, 2009, P. 97, 108.

#### - ثالثاً: معبد قلعة حلب

من أهم الاكتشافات التي قمت مؤخراً، هو معبد قلعة حلب الذي يعتقد أنه كرس لإله العاصفة في حلب، وقد زين منحوتات حجرية بارزة للآلهة مع مخلوقات أسطورية (135).

ثمة وثائق من أواسط الألف الثالث ق.م يذكر فيها اسم المكان «خلم لب» الذي كان على الأرجح يدل آنذاك على المرتفع الذي يوجد به مقر ديني. كما تذكر أن السلالة الملكية في إبلا كانت تقدم القرابين، وتقوم بأعمال الترميم، ويجدر الذكر أنه غالباً ما يصعب التمييز في معلومات نصوص إبلا فيما إذا كان المقر الديني المقصود هو الموجود في حلب، أم الموجود في إبلا نفسها، إذ أن إله الطقس عُبدَ في إبلا أيضاً. لقد كان معبد الما الطقس في حلب هو الأكثر شعبية في سورية في ذلك الوقت طبقاً الما الطقس في حلب هو الأكثر شعبية في سورية في ذلك الوقت طبقاً الما التي ذكرت إله حلب «حدا» مع قرينته «حبارو Ha'abaru» (والتي رجا جاء اسمها من حلب، وقد أصبحت فيما بعد خيبات الحثية). وفي الألف الثاني ظهر الإله «أدو Addu» مع الإلهة عشتار/شاوشكا، (وأدو في الذي أعطى مملكة ماري ليخدون ليم، ثم لشمشي أدو وبعده لزمري هو الذي أعطى مملكة ماري ليخدون ليم، ثم لشمشي أدو وبعده لزمري ليم)، وهوالإله الذي رعى قَسَمَ عهد ملك ألالاخ ياريم ليم الميه.

تمتع إله الطقس بأهمية خارجية ذات نطاق واسع، ومع امتداد مملكة عخد ازدادت أهميته أكثر، وبصيغة الاسم أدو. وخلال عصر المملكة الحورية - الميتانية تمت مطابقته مع الإله تيشوب، وعُبدَ بهذا الاسم فيما بعد مع قرينته خيبات في العاصمة الحثية ختوشا. وتذكر جداول القرابين المكتشفة هناك، أن دائرة الآلهة المرتبطة بتيشوب حلب كانت تشمل أكثر من ستين إلهاً آخر. احتفظ إله الطقس في حلب

<sup>135</sup> Akkermans & Shwartez, 2003, P. 374.

<sup>136</sup> Mazzoni, 2002, P. 89.

مكانته الكبرى في بواكير الألف الأول ق.م أيضاً. ودُعيَ في المحيط الحثي بالسم تارخونزا، وخضع لحمايته مخزن للحبوب في مدينة ماصواري/تل برسِب (تل أحمر).

وكان - وفق وثيقة آشورية - يعد من آلهة الطقس الكبرى السبعة في المشرق القديم، ويذكر ضمن معاهدة من القرن الثامن ق.م كشاهد إلهي يُرتجى منه حماية حق اللجوء، الأمر الذي كان يرتبط بمعبده من قبل منذ بواكير الألف الثاني ق.م (1377) يبدو أن زيارة بيوت الآلهة الكبيرة كانت مسألة تقليدية قام بها كل من أراد القيام بحملة أو غزوة على المدن السورية طلباً للمساعدة في التغلب على أهل البلاد الأصليين وحكامهم، وقد عرفنا هذا التقليد منذ الألف الثالث ق.م عند قيام ملوك أكاد بزيارة معبد دجن في توتول، وتقديم الأضاحي في معبده قبل متابعة الحملة. وقد درج الملوك الآشوريون على اتباع هذا النهج، حيث قام وذكروا منها على الأخص؛ معبد إله الطقس في حلب، ومعبد إله القمر فركروا منها على الأخص؛ معبد إله الطقس في حلب، ومعبد إله القمر في حران. وهذا شلمنص يذكر في حولياته تقديه الأضاحي للإله أدد/ حدد في معبد حلب، متوخياً من وراء ذلك كسب رضى الإله الأكبر على ما سيقوم به من أفعال (كثيراً ما كانت شنيعة)، ومطالباً إياه بمنحه الغفران والمباركة على التدمير والنهب والقتل والحرق:

"دنـوت مـن حلـب (خلـهان). كانـوا خائفـين مـن نشـوب معركـة معـي، فخضعـوا لي. تلقيـت جزيتهـم مـن الفضة والذهـب وقدمّتُ الأضاحي أمـام أدد/حـدد إلـه حلـب (خلـهان)، اقتربت مـن مـدن أرخولينـو الحمـوي، مدنـه، اسـتوليت عـلى مـدن أدينـو، بارجـا، وأرحانـا مدنـه الملكيـة. جلبـت أسراه أملاكـه ومقتنيـات قصـوره وأحرقـت القصـور» (138).

<sup>137</sup> كولماير، 2006، ص 31.

وفي مرة ثانية يصف سير حملته كالآتي:

"عبرت الفرات وقت الفيضان وتلقيت جزية من ملوك أرض خاتي، تحركت من أرض خاتي ودنوت من مدينة حلب (خلمان) وقدمت الأضاحي أمام إله حلب أدد/حدد، تحركت من حلب (خلمان) ودنوت من مدينة قرقر، حدد عيزر (أدد إدر) الدمشقي وأرخولينو الحموي سوية مع اثني عشر ملكاً من ملوك الساحل وثقوا من قوتهم المتحدة هاجموني مشعلين الحرب والمعركة» (١٤٥).

وفي حملة أخرى؛ وبعد أن يتحقق له النصر في إقليم باتين، ويخمد الثورة التي قام بها سكان مدينة كينالوا (رجاتل طعينات في سهل العمق) بقتل ملكهم الموالي لآشور، يقوم شلمنصر الثالث بالانتقام من السكان، ويأمر بصناعة تمثال ضخم له لوضعه في معبد المدينة:

"أرسلت القائد الميداني دايان آشور، على رأس الجيش إلى مدينة كينالوا المدينة الملكية التي ثار سكانها وقتلوا ملكهم لوبارنا وعينوا مكانه «سوري» (اسم علم) ذي الأصل غير الملكي. عبر جيشي الفرات في الفيضان وخيم عند كينالوا، غمرهم الخوف من ضياء آشور، سيدي، الفيضان وخيم الذي لا ينتسب لعائلة مالكة غادر هذه الحياة. سكان سوري الشخص الذي لا ينتسب لعائلة مالكة غادر هذه الحياة. سكان أرض باتينو خافوا من مواجهة وميض سلاحي القوي، وتم الإمساك بأولاد سوري، مع الجنود المذنبين، وتم تسليمهم. وعلق الجنود على الخوازيق. «ساسي» رجل أرض «كوروسا»، خضع له، وعينوه سلطاناً عليهم. تلقى منهم فضة وذهباً وقصدير وبرونز وحديد، وعاج فيلة، من دون حدود. صنعوا تمثالاً خخماً لي ووضعوه في كينالوا (كونالوا)، مدينته الملكية، في معبد آلهته» (المهنه).

<sup>139</sup> Grayson, 1996, P. 36.

<sup>140</sup> Grayson, 1996, P. 69.

المعلومات المتوفرة عن مساحة المعبد محدودة جداً مما تم كشفه حتى الآن، ولكنه من الواضح أنه ينتمي لطراز القاعة أو الغرفة الواسعة التي لها محاريب للعبادة في الشمال، وكذلك بالقرب من المدخل الجنوبي (141).

طول المعبد من الجانب الداخلي (1450سم)، ولم يبق من الجزء الجنوبي للجدار الغربي سوى حجارة الأساس، كما أمكن التأكد من أن أرضية المعبد تمتد على مسافة 25 م جنوبي الواجهة الداخلية الشمالية.

يضم المعبد قاعة شعائر طويلة، في صدرها محراب، وأمامها قاعة أمامية مكشوفة نحو الخارج، ومحمولة بجدران بارزة إلى الأمام، وهو من غط المعابد التي شاعت في شمالي سورية منذ بواكير العصر البرونزي، على الأقل منذ أواخر النصف الأول من الألف الثالث ق.م، ويمكن مقارنته بالمعبد P2 المكتشف في القسم السفلي من مدينة إبلا، والذي يعود أيضاً إلى العصر السوري القديم (142).

ومع الكشف عن المحراب الطقسي؛ توافرت نقطة استناد يعتمد عليها في تحديد الجانب الرفيع من المعبد، لأنه كان يقع بالتأكيد بشكل متقاطع مع جدران المحراب، ويمكن -بناء على ذلك- تقدير عرضه الظاهر بنحو (2665 سم). ولا شك أن تغطية هذا الجانب الكبير كانت صعبة، وتحتاج إلى نفقات إنشاء باهظة، ولا يمكن تنفيذها إلا بخشب الأرز اللبناني، لأن هذا النوع من الشجر قد يصل ارتفاعه إلى أربعين متراً، وقد أمكن تمييزه مع قطع من خشب السنديان بين البقايا الأثرية. وبذلك تكون أبعاد مع قطع من خشب المعابد المعروفة حتى الآن، وهو يفوق المعبد 20م، المكتشف في إبلا، الذي يبلغ عرضه 12م، وأبعاده الخارجية 33 - 20م،

<sup>141</sup> ورشة معبد إله العاصفة، 2005، ص 6.

<sup>142</sup> كولماير، 2006، ص 32.

ويضم أعمدة قامّـة لدعم عوارض السقف من الداخل ولكن لم يعثر في معبد القلعة على أعمدة تقوية مماثلة بعد.

يتألف الجانب الداخلي من جدار المعبد من سلسلة أنصاب حجرية عالية من الحجر الجيري، بحيث بلغ ارتفاعها 115 - 120 سم، ويتفق أسلوب تنفيذ الأنصاب وحجارة الأساسات غير المنتظمة التي تعتمد عليها مع أعمال بناء مماثلة تعود إلى العصر السوري القديم؛ أي مطلع الألف الثاني ق.م، ومنها إبلا (تل مرديخ) في بوابة المدينة الجنوبية الشرقية، وبوابة القصر الغربي، وبوابة القصر الشمالي، مثلاً (143). وكذلك في ألالاخ (تل عطشانة) ضمن قصر ياريم ليم، وأيضاً في موقع تيلمن هويوك (جنوب تركيا). ويصعب حالياً تقديم تاريخ محدد لمبنى الأنصاب، ولا بد قبل ذلك من انتهاء الكشف عن الطبقات المقابلة للمبنى من الخارج. ولكن تجدر الإشارة إلى أنه عُثر بالقرب منها على عدد محدود من الأواني الفخارية العائدة إلى أواخر العصر البرونزي الوسيط، أي حوالي 1600 -1700 ق.م، كُشـفَ في الزاويـة الشـمالية مـن المعبـد عـن قاعدتـن مدورتـن قطر كل منها 1.2 م، تقدمتا الجدار الشمالي، لم تعرف وظيفتهما تماماً، ربا وضعت عليهما نذور أو أدوات شعائرية، أو وضع فوقهما رابط مع جدار المحراب، أو أنهما كانتا جزءاً إنشائياً مقدساً مبنياً من الخشب، ولا يعرف شواهد مماثلة لها في معابد شمالي سورية(144).

تم تجديد بناء المعبد بشكل مواز لمستوى الأرضية العليا، ووضعت سلسلة أنصاب حجرية أخرى على أساسات موازية للجدار الشمالي، القديم. فشكّلت سلسلة الأنصاب الحدّ الداخلي الجديد للجدار الشمالي، وكانت داعمة له. وإلى الجنوب من الأنصاب؛ وضعت أنصاب جديدة

<sup>143</sup> كولماير، 2006، ص 33.

<sup>144</sup> كولماير، 2006، ص 34.

عليها مشاهد تزيينية. وفي أعلى اللوح السابع منها، وُضِعتْ قاعدة على شكل مقعد نحِتَتْ على جوانبها مشاهد أخرى. يلاحظ أنه تتشابه الأنصاب الحجرية الجديدة مع مثيلاتها القديمة من حيث الحجم، ومادة الصنع، ولكن تطبيقها كان بشكل متعاكس عن الأولى من حيث سماكة الحجارة، ونوعيتها الجيدة. ويختلف أسلوب نحتها، فقد كانت الجديدة ذات سطح أملس، بينما كان سطح القديمة خشناً، والسبب يعود لكون المنحوتات القديمة كانت قد شُكلتْ بأدوات برونزية، بينما نُحتت الحديثة منها بأدوات من العديد. (الشكل 74).



منحوتات معبدد حدد - حلب

يبدو أن المعبد قد تعرض للحريق خلال عملية تجديده، حيث هُجر بعدها. وقد تم الكشف بالقرب من اللوحات الفنية المنحوتة، عن كتل وشظايا بازلتية باقية من مواد النحات، كما يبدو أن النحات لم ينته من إنجاز كل تفصيلات أعماله. وقد غطّت أنقاض الحريق والخشب والكتل الطينية وقطع الآجر المنهارة من السقف أرضية المكان، وأجزاءً

----- الديانة السورية القديمة

من قاعدة حجرية منحوتة نحتاً نافراً.

تم الكشف عن عدد من القطع الفخارية بالقرب من المنحوتات وهي تعود إلى بواكير الألف الأول ق.م، كما بينت التحليلات أن تاريخ التعديلات في المبنى تعود على الأرجح للفرة 1120 - 940 ق.م (145).

لذلك، لا يمكن تأريخ مرحلة التجديد دون الاعتماد على المنحوتات الفنية. والمعطيات المتوفرة حتى الآن تشير إلى أنها تعود للقرن العاشر ق.م، وقد تضمنت المنحوتات الفنية أشكالاً مختلفة ومفصلة، ويتضح من تدقيق الجزئيات، وأسلوب التشكيل الفني لأعضاء الجسم أو العيون بشكل خاص، أن عدداً من الفنانين اشتركوا في العمل، وصُورت الآلهة والأشكال الخرافية المركبة بألبسة وأغطية رأس مختلفة، كما اختلفت أشكال الأسلحة والأدوات التي تحملها في أيديها، ولذلك كان من الممكن تمييزها عن بعضها بشكل واضح ومؤكد، ولكن يبقى هناك مظاهر يصعب فهمها. ولعل أوضح ما يمكن استنتاجه هو الإطار الديني الذي توجد فيه وتنتمي إليه، وهذا المزج بين طبيعتها وطبيعة مكانها، إلى جانب المستوى الفنى المتميز، والذي يكسبها سحراً خاصاً.

لقد تم الكشف حتى الآن عن (1090 سم) من الجدار الذي تستند إليه المنحوتات الفنية، وهو عتد نحو الغرب أكثر. حيث يبلغ ارتفاع الكتل البازلتية 95 سم وأكبر عرض فيها نحو مترين (146). (الشكل 75).

تظهر الاكتشافات أن هذا المعبد كان مكرساً لإله الطقس، وربها لآلهة مزدوجة، فقد وُجِدتْ على إحدى اللوحات المنحوتة في الجدار الخلفي من الحرم، صورة هذا الإله في المركز وبرفقته عشتار، بينما تبدو صورة إله آخر على نفس الإفريز، ويظهر منتصراً على عدوه (147).

147 Mazzoni, 2002, P. 90.

<sup>145</sup> كولماير، 2006، ص 35.

<sup>146</sup> كولماير، 2006، ص 36.



الشكل رقم (75) معبد حدد - حلب

تتضمن المشاهد المنحوتة صوراً لآلهة وأشكالاً ميثولوجية، وطبيعية، وحيوانية، ونباتية، وزخارف هندسية، يوجد مثيل لها في عدد من المواقع، منها: كركميش ودموز تبه (تركيا). ولعل من أجمل النقوش، مشهد إله العاصفة (حدد)، وهو عسك هراوته في يده، راكباً عربة يجرها ثور، وهناك أسود تتصارع، ورجال وثيران (148).

إن تأمل هذه الأشكال والصور المنحوتة في المجموعة الأساسية من اللوحات يظهر بوضوح التأثر بالمحيط الحضاري الأناضولي. وهذا يعني أن هذا الجزء من المجمع الديني وأشكاله المصورة يتوافق مع التقاليد الحثية. وهذه اللوحات الفنية توفر بلا شك المجال لفهم أفضل لطبيعة التثاقف الحضاري بين اللوفيين والآراميين الذي شاع في مناطق شمالي سورية في مطلع الألف الأول قبل الميلاد، رغم كل التأثيرات الخارجية.

وتُعـدُ مجموعـة المنحوتـات الحلبيـة إضافـة حقيقيـة إيجابيـة إلى ذلـك العـدد الكبـير المتزايـد مـن هـذا النمـط مـن الأعـمال الفنيـة التشـكيلية.

<sup>148</sup> ورشة معبد إله العاصفة، 2005، ص 6.

ولعل أكثر النهاذج تشابهاً معها؛ المجموعتان القديمتان من المنحوتات المكتشفة في موقع المكتشفة في موقع كركميش. بينها تبدو منحوتات تل حلف أبعد عنها، وكذلك المجموعة القديمة من منحوتات ملطية التي يمكن تأريخها اعتماداً على النقوش المرافقة المدونة عليها بالقرن الثاني عشر أو الحادي عشر ق.م. وتوجد بين منحوتات ملطية مجموعة أحدث تاريخياً - ولكنها تخلو من نقوش تعين على تأريخها بدقة - تبدو غير بعيدة زمنياً عن منحوتات حلب. ويسرى ذلك على مجموعة منحوتات شمأل أيضاً.

أما منحوتات كركميش القديمة التي تظهر تشابهاً مع منحوتات حلب فتعود على الأرجح إلى ما بعد القرن العاشر ق.م، وذلك اعتماداً على نقوش كتابية مرافقة وعلى الوضع التاريخي السياسي العام، ولكنها في كل الأحوال سابقة لتاريخ حكم الملك الآشوري آشور ناصربال الثاني (883 - 859 ق.م).

أله مسكلة في تحديد تأريخ اللوحات الفنية المنحوتة المكتشفة في معبد إله الطقس في حلب، فانطلاقاً من المقارنة بالأعمال الحثية المماثلة، يفترض تأريخها بالقرن العاشر ق.م، بينما تدفع الأعمال الآشورية المشابهة إلى تأريخها إلى ما بعد حكم آشور ناصربال الثاني، الملك الذي اهتم إلى حد كبير بتزيين قصره والمباني الدينية في مدينة غرود بأشكال كثيرة لأشخاص لهم رؤوس الطيور، وذلك لأنه نادراً ما نجد شواهد في الأعمال التصويرية الآشورية السابقة لعصره على الدلاء والأواني ذات المقابض، وعلى استخدام قطع (أكواز) الصنوبر، وسيلة للتطهير، وهي موضوعة في أيدي أشخاص.

وتظهر منحوتات حلب، في بعض التفصيلات المصورة، صلات مع أعمال فن النحت العائدة إلى عهد الملك آشور ناصربال الثاني، منها على سبيل

المثال: الأسلوب التشكيلي الثخين البارز في تصوير فرو القفا لدى العجلين في اللوحة الأولى، وكذلك في صور الأذن، والقرن المتقدم إلى الأمام، والعين، والفم المتهدل المعوج، وفي تفصيلات تصوير الساقين في المنحوتات الأخرى، وكذلك شكل المفاصل، وأسلوب عزل عضلة الفخذ السفلية. (الشكل 76).

والتساؤل المطروح: إلى أية درجة استلهم الملك آشور ناصربال لدى بناء مدينته غرود مظاهر من الفن التشكيلي اللوفي - الآرامي، الذي كان يعتمد بدوره على تقاليد فنية متنوعة من مناطق شمالي سورية، وبلاد الأناضول، وشمالي بلاد الرافدين وجنوبيها؟

وكذلك متى وكيف بدأ بعد ذلك من جديد تأثير الفن الآشوري الحديث على الفن التشكيلي اللوفي - الآرامي؟ وللباحثين آراء متضاربة في المسألة الأخيرة (149).



الشكل رقم (76) منحوتات حدد - حلب -

<sup>149</sup> كولماير، 2006، ص 36.

# - رابعاً: معبد كركميش

يشتمل موقع كركميش (150)، تبعاً لما تم تنقيبه، على أبنية وتحصينات وقصور ومعابد وبيوت وبوابات وُجدت في الأكربول (المدينة العليا)، والمدينة المنخفضة والخارجية. يتوضع المعبد الذي كان مكرساً لإله العاصفة والطقس في كركميش، على الأكروبول خلف بناء له مخطط بيت هيلاني، وهو على محور طولاني يتقدمه مدخل.

المعبد محفوظ بشكل جيد وهو على غوذج (antis)، وهو يتناسق في موضعه مع بناء بيت هيلاني، وله بوابة، ودرج عظيم يقود لأبنية الأكربول. والبناء مطوق بواجهة طويلة، استخدمت في بناء الجدار حجارة كلسية بيضاء وبازلتية سوداء وضعت بالتناوب، وعليها إفريز من المنحوتات الفنية عرفت بجدار هيلارد (151). تظهر المنحوتات احتفالات الحاكم بانتصاره على أعدائه من خلال عرض عسكري وحكومي، وهناك عرض بانتصاره على أعدائه من خلال عرض عسكري وحكومي، وهناك عرض

151 Hawkins, 1997, P. 425 & look: Bienkowski, 2000, P. 65.

<sup>150</sup> كركميش: مدينة تجارية قدمة تقع شمالي سورية قرب بلدة جرابلس الحالية على الضفة اليمني لنهر الفرات عند دخوله من تركيا قرب الحدود. وجدت المدينة منذ حوالي 3000 ق.م ، وظلت تسكن حتى العصر الروماني، أول ذكر لها جاء من يعود للقرن الثامن عشر عندما كانت تحت نفوذ الثقافة الرافدية، وخلال عصر البرونز المتأخر (1600-1200ق.م) تبعت لمملكة ميتاني ثم للمصريين (بالقرن الخامس عشر ولوقت قصير)، ثم وحتى حوالي 1200ق.م تبعت للملكة الحثية وأصبحت العاصمة الثانية لهذه المملكة ومقراً لنائب الملك الحثى. كما أصبحت فيما بعد وخاصة خلال القرن التاسع ق.م أحد أهم المواقع السورية المستقلة التي تميزت بوجود حضارة مزدوجة آرامية وحثية لوفية بدت من خلال النقوش والأعمال الفنية والمنحوتات المكتشفة على واجهات الأبينة في الموقع، وظلت هكذا حتى سيطر عليها الملك الأشوري شاروكين الثاني حوالي 717ق.م. وشهدت عام 605ق.م المعارك التي هزم فيها الملك الكلداني نبوخذ نصر الفرعون المصري نيخاو والملك الأشوري أشور أوباليط مما أدى للقضاء على الامبراطورية الأشورية. نقبٌ في الموقع ج. هندرسون بين 1878-1881 ثم هوغارث 1911، حيث كشف عن بعض التحصينات والأساسات والأبنية والمعابد والمنحوتات وبعض النقوش المسمارية والهيروغليفية. وبعده نقبٌ في الموقع ليونارد وولي L.C.Woolley بين بداية القرن العشرين حتى وقوع الحرب الأولى 1914. بعـد ذلـك وخلال فترة التسعينات نقـبٌ في الموقع فريـق مـن جامعـة اينبرغ. كما أجرى ايدغار بلتينبرغ وطوني ويلكنسون من جامعة دورهام بين 2006و 2008 بعيض المسوحات الأثرية في الموقع ومحيطه.

لمشهد صعود الآلهة على السلم العظيم في إشارة لفضل الآلهة (152). لقد أثبتت الدراسات أن غط المنحوتات في الموقع كان فيه الكثير من التأثير والتداخل بين عناصر الثقافة الآرامية الباكرة والثقافة الحثية اللوفية، عافي ذلك الكتابة الهيروغليفية التصويرية والآرامية (153). (الشكل 77).

لقد كانت هذه الأبنية مشروعاً معمارياً رئيسياً بالنسبة لملوك كركميش تم بناؤها قريباً من الوحدات السكنية داخل الأكروبول، في حين يشرف معبد كوبابا على المدينة من أعلى نقطة في الموقع، في حين كانت المعابد والقصور مترابطة ومتلاصقة بشكل فيزيائي، وكذا بيوت الناس والآلهة الراعية للمدينة، وكان من بينها إله العاصفة كوبابا، الذي كان الراعي للسلالة الحاكمة وللمدينة.

لقد وجدت المنحوتات التذكارية بكثافة في كركميش، فزُيِّنت البوابات، والقصور، والمعابد، بشكل باذخ عبر عدة قرون. وهذا يفترض أن كركميش كانت مركزاً رئيسياً لإنتاج المنحوتات التذكارية، والأعمال الفنية الراقية. وقد زُوِّدت المراكز السورية الأخرى خلال عصر الحديد بهذه المنتجات المنحوتة، أو بالأفكار والأسلوب. وكانت صناعة هذه المنتجات التذكارية النحتية تتم في مواقع المقالع، وعرف منها مقالع «يسيميك Yesemek"، وأسيكيزلار ribilas (الواقعة شمال شرق حلب)، وفي هذا الموقع الأخير؛ كان يتم اختيار الحجارة طبقاً للشكل والحجم المطلوبين، ثم يجري تشذيبها بشكل تمهيدي، قبل نقلها للجهة المقصودة لنحتها هناك (الشكل 78).

152 Mazzoni, 2002, P. 94.

<sup>153</sup> BienKowski، 2000، P. 65.

<sup>154</sup> Mazzoni, 2002, P. 94.

<sup>155</sup> Akkermans & Shwartez, 2003, P. 375.

- الديانة السورية القديمة



الشكل رقم (77) منحوتات من كركميش – جرابلس -



الشكل رقم (78) منحوتات من كركميش – جرابلس -

## - خامساً: معبد تل طعينات

يقع تـل طعينـات (156) في سـهل العمـق 25 كـم شرقـي مدينـة أنطاكيـة، ولا يبعـد سـوى 800 م عـن تـل عطشـانة الـذي كان عاصمـة لمملكـة آلالاخ الشـهرة، الواقعـة في شـمال غـرب سـورية. (الشـكل 79).

أما أهم الفترات التي ازدهر فيها الموقع، فكانت خلال عصر الحديد، وخاصة الفترة الآرامية (القرن التاسع والثامن ق.م)، ولهذه المرحلة يعود مركز احتفالات المدينة، وهو معبد صغير يتصل مع بنائين على غط بيت هيلاني، تم بناؤهما حول الساحة المبلطة، ويتألف هذا المعبد من



الشكل رقم (79) تنقيبات تل الطعينات

156 تل طعينات: نقبت في الموقع بعثة أمريكية من معهد الشرق في شيكاغو خلال ثلاثينيات القرن الماخي، وتبين لها أن بداية السكن في التل يعود لعصر البرونز القديم (3000 - 2000 ق.م)، وازدهرت المدينة خلال عصر الحديد (1200 - 550 ق.م)، واكتشفت العديد من المنشآت، أهمها قصر مبني على غوذج بيت هيلاني، ومعبد مجاور له مخطط الأنتيس/الأنتين. كما عثر في الموقع على العديد من المنحوتات والنقوش الحثية اللوفية والآرامية والآشورية، وقد دلً أحدها على أن الموقع هو مدينة كونولوا عاصمة مملكة باتين Patina، أو أومقي Umqi (عمق)، التي ورد ذكرها أكثر من مرة في حوليات الملوك الآشورين.

قاعة طويلة، لها محراب في الواجهة الخلفية مع طاولة أضاحي ومذبح، ويتقدم البناء رواق يقوم على عمودين عثر على قاعدتهما الحجرية المزخرفة على شكل أسدين يزأران (157). (الشكل80).

لقد ارتبط الشكل التقليدي للمعبد السوري (antis) بمجاورته للقصور، ويمكن ملاحظة العلاقة الوثيقة بين الحكام والآلهة الراعية من خلال المعابد التي بُنيت في أماكن مجاورة لسكن وقصور الحكام، وكان منها معبد تل طعينات، البناء (II) الذي يتوضع خلف البناء (I) المبني على نموذج بيت هيلاني (158). (الشكل 81).

# - سادساً: معبد تل حلف (جوزن)

يتوضع الحي الملكي في تل حلف (159) على الأكربول (المدينة العليا) وقد أُحيط بسور مستطيل الشكل، له ثلاثة أضلاع مبنية بالحجارة واللبن، بينما يُشكل نهر جرجب ضلعه الرابع من الشمال. والواقع أن هذا الحي كان حصناً داخل مدينة محصنة. ومن أشهر مبانيه: المعبد القصر الذي يعود إلى القرن العاشر ق.م، والذي بناه كباره في الجهة الغربية من الحي الملكي. بني القصر حسب النموذج المعروف باسم بيت هيلاني، ويُعدُّ من أقدم الأوابد المعمارية من هذا النوع، يتألف من قاعة أمامية كبيرة

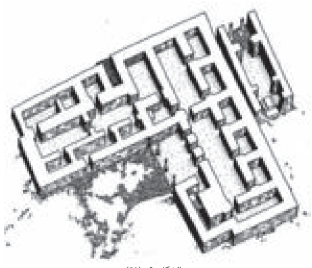
157 Akkermans & Shwartez, 2003, P. 370.

158 Mazzoni, 2002, P. 92, & Akkermans & Shwartez, 2003, P. 374.

90 تبل حلف: يقع في منطقة القامشلي (شمال شرقي سورية) قرب رأس العين مساحته حوالي 90 مكتاراً، مساحة المدينة العليا 12 هـ، أجرى فيه الألماني ماكس فون أوبنهايم M.Von.Oppenheim مكتاراً، مساحة المدينة العليا 12 هـ، أجرى فيه الألماني ماكس فون أوبنهايم 1899 المعتبد أبع من المواطنين بوجود تماثيل في منطقة تبل حلف، ثم تابع حفرياته بين الأعوام 1911 و1918 و1929 و1929م. وقد دلت التنقيبات الأثرية أن الاستيطان ابتداً في الموقع منذ الألف السادس قبل الميلاد، ثم أصبح مستوطنة مزدهرة في الألف الخامس قبل الميلاد، وفي مطلع الألف الأول قبل الميلاد يعرف الموقع بـ (جوزن) عاصمة مملكة بيت بحياني الآرامية القوية التي ذكرت أولاً من خلال نصوص الملك الأشوري أدد - نراري الثاني (894 ق.م)، وأخيراً في نصوص الملك أدد - نراري الثالث (808 ق.م) قبل أن تتحول لمقر للحاكم الآشوري. كما سكن الموقع خلال العصر الفارسي والهلنستي والروماني والإسلامي. تجددت اعمال التنقيب في الموقع عام 2006م على يد بعثة سورية ألمانية مشتركة يرأسها لوتز مارتين Lutz Martin وعبد المسيح بغدو.



الشكل رقم (80) معبد تل الطعينات



الشكل رقم (81) مخطط قصر ومعبد تل الطعينات

أبعادها (36.75 - 5.22 م)، تليها قاعة رئيسية بنفس الطول لكنها أعرض (805 - 5.22 م)، وتُحيطُ بها الحجرات من جوانبها الثلاثة (1600).

يحيط بالمدخل الرئيس للمعبد برجان بارزان نحو الخارج، ويبلغ عرض المدخل 9م تقريباً، وارتفاعه 6م، تم تقسيمه لأربعة ممرات بواسطة ثلاثة أعمدة، يتألف كل منها من: قاعدة على شكل حيوان ضخم يبلغ طوله 3م، وهو منحوت من الحجر البازلتي، والحيوانات الثلاثة هي ثور في الوسط وأسد على اليسار ولبوة في اليمين. أما الأعمدة فهي ثلاثة تأثيل، ارتفاع كل منها 2.60 سم، وهي تنتصب فوق ظهور الحيوانات، وهي أيضاً من الحجر البازلتي، تمثل أرباباً لها تيجان مخروطية عالية تحمل السقف الخشبي (161). (الشكل83).

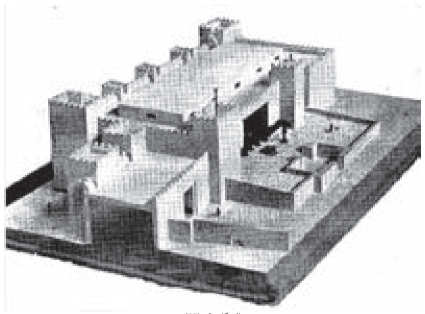
كُسيت الواجهة بنعلة تتألف من ست لوحات بازلتية، ثلاثة من كل جانب، نُقشَ على اللوحات الواقعة إلى يسار المدخل مشهد حيوانات وشمس مشعة، كما كُسيت قاعدة الجدار الجنوبي وبعض أجزاء الجدران الشرقية والغربية بلوحات حجرية مزخرفة بنقوش متنوعة، مصفوفة بالتناوب لوحة بازلتية تليها لوحة من الحجر الكلسي المصبوغ باللون الأحمر، ومن بينها لوحات تعود لعصر أقدم، أعيدَ استخدامها في هذا المكان.

لا بد للناظر نحو واجهة المعبد الضخمة من أن يعتريه الخوف من تابيل الأرباب، وبنفس الوقت لا بد أن يتعجب من ضخامتها ويشعر بعظمتها، ومما يقوي هذا الشعور تمثال طير جارح يقف منتصباً فوق تناج حجري، على شكل زهرة ثمانية الأوراق، يبلغ ارتفاع الطير حوالي

<sup>160</sup> أبو عساف، 1988، ص 452.

<sup>161</sup> نحتت الأعمدة على شكل آلهة تقف على حيوانات تشكل قواعد لها، أحدها يقف على ثور، وآخر على أسد، وإلهة على لبوة، وتحيط بالبوابة منحوتتان لأبي الهول. انظر:

Abdel Masih Baghdoo, and Lutz Martain. New excavations at Tall Halaf, (Chronique Archeologique en Syrie, III, 2007), PP. 103-111).

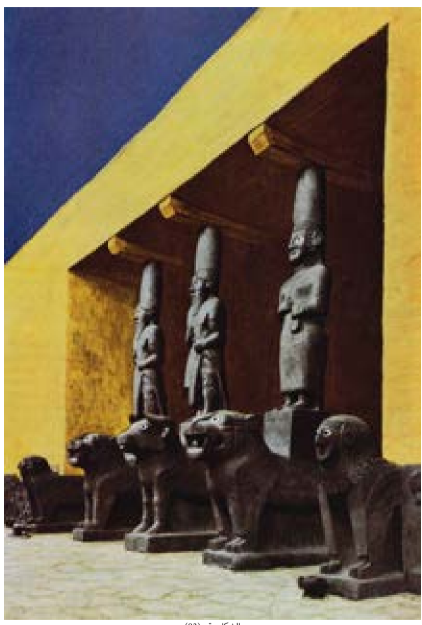


الشكل رقم (82) غوذج لبيت هيلاني

1.84 م، وهـو أكبر طير مـن الحجـر عـثر عليـه حتـى الآن في بلـدان آسـية الغربيـة، ورغـم أنـه لا يوجـد تمثال طير بهـذا الحجـم، فإن ضخامتـه لا تؤثر عـلى منظـره الجميـل ودقـة نحتـه. (الشـكل 84).

بعد عبور المدخل واجتياز القاعة الأمامية، هناك مدخل القاعة الكبرى، الذي يقع على امتداد المدخل الرئيس، ويبلغ عرضه 4 م، زُيِّنَ من كل جانب بتمثال تنين ضخم يبلغ طوله 2.4 م، وتعلوه بلاطة حجرية ترتفع نحو السقف.

كان هذا هو المعبد القصر، الذي يعود إلى نهاية القرن العاشر قبل الميلاد، أما إلى الشمال الشرقي منه؛ فيوجد القصر الملكي الذي يبعد عشرات الأمتار عنه، بينها التصق به من الجهة الشرقية بناء ملحق، لا يفصله عن المعبد القصر سوى بوابة معروفة ببوابة العقارب التي



الشكل رقم (83) واجهة قصر المعبد – تل حلف -

ربطت بين الباب الخارجي للحي الملكي المسور، وبين المعبد القصر، وقد سُميت بهذا الاسم لأن صفحتيها مزينتان منحوتتين ضخمتين، تمثل كل منهما كائناً ضخماً له رأس إنسان، وصدر طير، وجسم عقرب (162).

# - سابعاً: معبد سيكاني (تل الفخيرية)

أثبتت التنقيبات في تـل فخيريـة الواقع إلى جنـوب بلـدة رأس العـين (85 كـم)، شـمال غـرب الحسـكة (163 كـم)، مدينة تتبع لمملكة جوزن التي رجا كانت هـي مدينـة سيكاني القديمـة، عـثر فيها وبطريـق الصدفـة في شـباط 1979م (جنـوب الأكروبـول)، عـلى تمثال مـن الحجـر البازلتي ارتفاعـه 2م (محفـوظ بمتحـف دمشـق)، يمثل الحاكم الآشـوري المحـلي حـد يسـعي (أواخـر القـرن التاسـع ومطلـع الثامـن ق.م) (الشـكل85).

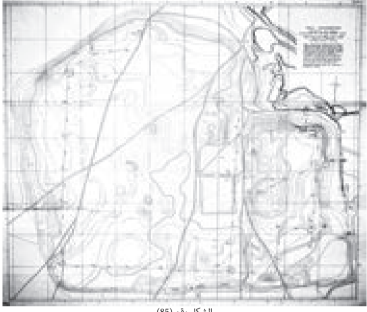


الشكل رقم (84) طير من تل حلف

وقد نقش عليه نص مزدوج اللغة: آشوري (مؤلف من 38 سطراً)، وآرامي (مؤلف من 23 سطراً). ويوضح النص أن التمثال نصب أمام

<sup>162</sup> أبو عساف، 1988، ص 457.

<sup>163</sup> تبلغ مساحة تـل الفخيريـة 90 هكتـاراً، ويتألـف مـن مدينـة عليـا (أكروبـول؛ 12هكتـار) ومدينـة منخفضة. نقبت فيه بعثة ألمانيـة أمريكية برئاسة كالفن مـاك أيويـن 1940م، ثم بعثة ألمانيـة 1955 - 1956م. كـما بـدأت بعثـة سـورية ألمانيـة مشـتركة التنقيـب في الموقـع بـدءاً مـن 2001م، وقـد اعتقـد الباحثـون الأوائـل أن التـل يحتـوي في طياتـه عـلى العاصمة الميتانيـة واشـوكاني، ولم يتـم العثور عـلى ما يؤكـد ذلك، وكل مـا عـثر عليه بعـض الأبنيـة التـي تعـود للقرنـين (8 7- ق.م)، ومنهـا بيـت لأحـد التجـار، ومجموعـة مـن الرقـم التـي تعـود للعـصر الآشـوري الوسـيط (النصـف الثـاني مـن القـرن الثالـث عـشر ق.م)، وآثـار أخـرى تعـود للعصـور الهلنسـتية والرومانيـة والبيزنطيـة والإسـلامية.



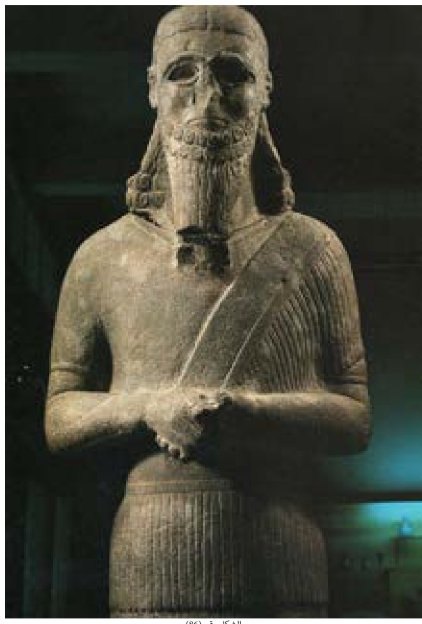
الشكل رقم (85) تل الفخيرية

معبد إله الطقس من جوزن في مدينة سيكاني (164)، وقد نصبه حديسعي ابن شمشي نوري نذراً للإله حدد في معبده بمدينة سيكاني. لا شك أن تكثيف التنقيب في الموقع ستقود للكشف عن المعبد وعن أحد المركز العمرانية المهمة في المنطقة. (الشكل 86).

# - ثامناً: معبد أرسلان طاش (خدو\خداتو)

يوجـد موقـع أثـري قـرب الحـدود التركيـة شرقـي نهـر الفـرات، وسـط سـهل سروج الخصـب، بيضـوي الشـكل، أبعـاده 700×550م، سُـمي بالتركيـة أرسـلان طـاش لكـثرة عـدد تماثيـل الأسـود البازلتيـة الضخمـة التـي وجـدت عـلى سـطحه والمطمـورة حزئـاً فقـط.

<sup>164</sup> روس، 2005، ص 3.



الشكل رقم (86) مّثال هديسعي – تل الفخيرية -

أسفرت حفريات عام 1928م عن نتائج مهمة ومثيرة، تتعلق بتاريخ المدينة؛ وببعض أبنيتها، ومع أن القسم الأكبر ما زال مطموراً في أرض الموقع، إلا أننا نعرف الآن قصراً وبيتاً كبيراً، وبناء دينياً، وسوراً للمدينة، يعود للقرنين 8/9 ق.م، بالإضافة إلى معبد من الفترة الهلنستية. (الشكل 87).

لعل أهم اكتشافات هذا الموقع هو المبنى الذي وصف بأنه مبنى العاجيات، ويتألف من باحتين، على جوانبهما أكثر من ثماني عشرة حجرة، عثر في بعضها على مجموعات من قطع الأثاث العاجية، تم تأريخها مع المبنى بالقرن التاسع، أي من العصر الآرامي الذي سبق العصر الآشوري الحديث (165). (الشكل 88).

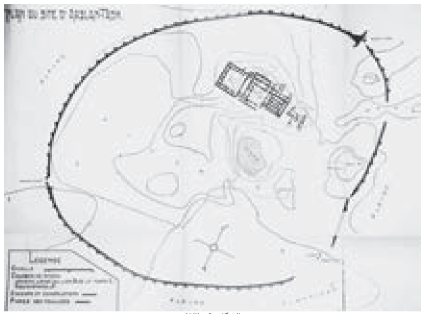
يُعتقدُ أن هذه المدينة قد ضُمّتْ للدولة الآشورية منذ عهد شلمنصر الثالث، قبل أن تصبح مقراً لحاكم الولاية. أما المعبد فلم يُكشف إلا عن جزء منه، إذ كان مدخله المزوّد برواق محمياً بتمثالين لثورين كبيرين، عليهما كتابة منقوشة، تفيد أن باني المعبد هو الملك تيغلات بليسرالثالث، وصاحبته الإلهة عشتار. ومن بين محتويات المعبد ستة من قاثيل الآلهة، وصندوق للتقدمات (166).

نشير إلى أن هناك موقع يسمى الجرن الكبير بوادي الفرات، نقبت فيه بعثة دانهاركية، وقد شكًل نقطة مراقبة خلال عصر الحديد، واحتوى على قلعة بيضوية محاطة بعدد من الغرف التي بُنيَتْ بالسوية الثالثة وتعاقبت في السوية الثانية، وترينا نهوذجاً واضحاً لبيت هيلاني (167)، الذي ما زال الشك موجوداً حول وظيفته الدينية إضافة للمدنية.

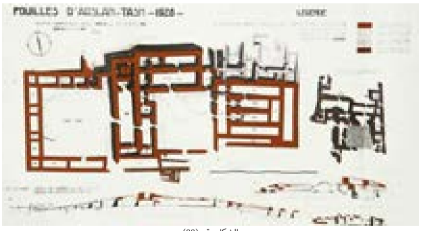
167 Akkermans & Shwartez, 2003, P. 376.

<sup>165</sup> أبو عساف، 2003، ص31 ـ 32.

<sup>166</sup> شترومينغر، 1985، ص 170.



الشكل رقم (87) مخطط تل أرسلان طاش (تل خداتو)



الشكل رقم (88) المبنى العاجي – أرسلان طاش

## - تاسعاً: معبد حدد دمشق

كانت مملكة دمشق أقوى الممالك الآرامية، وقد حاول ملوكها توحيد الآراميين، فلم يوفّقوا لأسباب مختلفة، خارجية مثل عداء الآشوريين للآراميين، وداخلية تكمن في أن الممالك الآرامية قد نشأت على أساس نظام قبلى بدائي، لم يستطع أحد تبديله.

لم تجر الحفريات المطلوبة في العاصمة الآرامية دمشق، والتي ذكرها عدد من الملوك الآشوريين في حولياتهم، لذلك تبقى الحضارة التي ترجع لهذه الحقبة ولكل العصور القديمة غائبة عنًا تماماً، وقد جاء ذكر إله دمشق حدد في أكثر من نقش آرامي دون الإشارة للمعبد الذي من المتوقع أنه يتوضع في مركز المدينة القديمة تحت المسجد الأموي، وقد جرت خلال ستينيات القرن الماضي بعض أعمال التنقيب الأثري في معيط الجامع، حيث أسفرت عن العثور على بعض الكسر الفخارية العائدة للعصر الآرامي. ولكن للأسف؛ لم يتم توثيقها، أو معرفة المصير الذي الت إليه (1881). وما يعزز هذا الرأي العثور على لوحة من حجر البازلت تراوحت أبعادها بين 70 - 80سم، حفر عليها صورة أبو الهول (معروضة القرن التاسع ق.م، وتعد الشاهد الوحيد على فن النحت في هذه المملكة. وقد تم العثور على هذه اللوحة عن طريق الصدفة نهاية عام 1940 خلال بعض أعمال الترميم التي كانت تجري في الزاوية الشمالية الغربية فلسور القديم الذي يحيط بفناء المعبد الروماني (1861). (الشكل 89).

168 حصلت على هذه المعلومة من أحد المشاركين في هذه التنقيبات، وهـو الدكتـور الباحـث عبـد القـادر الريحـاوي (المديـر الأسبق لمديريـة المبـاني في المديريـة العامـة للآثـار والمتاحـف).

169 بيتارد، 2006، ص 10، وانظر أيضاً: أبو عساف، 1988.

# دا وا ية



الشكل رقم (89) منحوتة دمشق (ابو الهول)

## - عاشراً: معايد دور كاتليمو وجوارها

عند نهاية القرن العاشر، بدأ الملوك الآشوريون سلسلة من الحملات الناجحة ضد الممالك الغربية، وحققوا بذلك تأسيس الامبراطورية الآشورية الآشورية الآشوريون خلال هذا العصر باتخاذ بعض الحواضر مراكز إقليمية لهم لإدارة المناطق التي كانوا يسيطرون عليها، أو لتنظيم الحملات للسيطرة على مناطق جديدة. ومن أكثر هذه المواقع شهرة هو دور كاتليمو (الشيخ المواقع شهرة هو دور كاتليمو (الشيخ

حمد) (171) في منطقة الخابور الأدنى، الذي كان يتبع للآشوريين منذ عصر مملكتهم الوسيطة، واستمر كذلك خلال العصر الآشوري الحديث، حيث تعزز وضعه أكثر وأصبح خلال القرن الثامن ق.م مدينة محصنة مسورة مساحتها تزيد عن 55 هكتاراً (172). (الشكل90).

170 Akkermans & Shwartez 2003 P. 374.

171 يقع تـل الشيخ حمد البالغ مساحته 110 هكتار، عـلى الضفة الشرقية لنهـر الخابـور عـلى بعـد 68 كيلـو مـترا شـمال شرق مدينـة ديـر الـزور ويرتفع 40 مـتراً عـن سـطح الأرض المجاورة. وهـو مدينـة مجـدالا أو مجـدل القديـة (أي الـبرج) وأطلقت عليها النصـوص الأشـورية اسـم دور ـ أدوك ـ ليـم -Dur مجـدالا أو مجـدل القديـة (أي الـبرج) وأطلقت عليها النصـوص الأشـورية اسـم دور ـ أدوك ـ ليـم -duk -lim يـزال العمـل مسـتمراً حتى الآن، وقـد تبـين أن سـكن الموقع بـدا منـذ الالـف الرابع ق.م، واسـتمر خلال فـترة الامبراطوريـة الآسـوية الوسـيطة والحديثـة بـين 1300-600 ق. م حيـث دُعـيَ بالتسـمية الأسـورية دوركاتليمـو وكان مقـراً للحاميـة العسـكرية الرئيسـية عـلى الجبهـة الغربيـة. أحيـط الموقع بسـور بلـغ طولـه 4 كـم، وهـو يضـم الحي الرسـمي المرتفع (الأكروبـول)، والأحياء الشـعبية المنخفضـة، ومنهـا مـا هـو موجـود خارج السـور. عـثر في الموقع عـلى الكثير مـن المبـاني أهمهـا القـصر الأحمـر نسـبة لـلـون جدرانـه، وأرشـيفاً تضمـن مئـات النصـوص المسـمارية، والآراميـة.

172 Akkermans & Shwartez, 2003, P. 374.



الشكل رقم (90) دورر كاتليمو – معبد الشيخ حمد

تُبيّنْ النصوص الآشورية وجود عدد من المعابد في مدينة دور كاتليمو وجوارها، والتي لم يتيسر لأعمال التنقيب الوصول لها حتى الآن. رغم أنه تم العثور مؤخراً على بناء مخططه من غوذج بيت هيلاني، إلا أن الباحث هارتهوت كونه يعتقد أن المبنى المؤرخ للقرن السابع ق.م والمؤلف من ثلاثة أقسام أقرب إلى القصر منه للمعبد. وقد عثر فيه على مرآة برونزية مصورة بقرص شمس مجنح فوق شجرة الحياة، ودمية برونزية للعفريت بازوزو في الصالة الرئيسة، ومن المحتمل أنها كانت معلقة في الأصل على الجدار، من أجل طرد الشرور والأمراض من الححرة (درات الشكل 19).

الشكل رقم (91) بازوزو – تل الشيخ حمد

## - أحد عشر: معبد سالمانو

أحد أهم المعابد المعروفة من خلال نصوص دور كاتليمو (الشيخ حمد) الآشورية الحديثة. وقد أوردت هذه النصوص أسماء تسعة من الموظفين والكهنة (شانغو) (174) بحيث كانوا رفيعي المستوى، وكانت مهمتهم خدمة وإدارة المعبد، وهؤلاء الموظفون هم: بانيا وكانت خدمته حوالي عام 828 ق.م، والثالث ق.م، والثالث هو آشور - شومو - أوكين وخدم حوالي عام 667 ق.م، والثالث

<sup>173</sup> Kunhe، 2009a، Dur – Katlimmu – Der Assyrische Zentralort Am Khabour. في بعض المعابد الشيس في بعض المعابد الآشورية باسم المدير المسؤول عن البيت، بينما كان يدعى في معابد أخرى شانغو؛ وهو الموظف الكهنوق الأول، وعادة ما كان له نائب. لأن شانغو معبد عظيم كان رجلاً ذا أهمية كبرى، وغالباً ما كان له اتصال مباشر مع الملك شخصياً، أو في المناسبات الاحتفالية، أو عن طريق المراسلة حول حوادث تجري في المدينة، وكان من الممكن أن يكون ذا ثروة هائلة، وأن يمتلك عن طريق المراسلة حول حوادث تجري في المدينة، وكان من الممكن أن يكون ذا ثروة هائلة، وأن يمتلك الضياع الكبيرة إضافة للأجور التي يتقاضاها كحصة من مدخول المعبد، فهو مسؤول عن استلام التقدمات، إضافة لتسيير الطقوس الدينية، هي العناية بالشؤون المالية للمعبد، فهو مسؤول عن استلام التقدمات، إضافة لتسيير المالية، وحماية أملاكه التي كثيراً ما تعرضت للاختلاس من قبل بعض الموظفين. وهناك طبقة ثانية من الموظفين الرسميين في المعبد الآشوري هم الكالو (كاهن الابتهالات). وكان الكالو يقوم بكل الأنشطة التي لا يؤديها الشانغو ونائبه، لكن وظيفته الرئيسة هي الإنشاد، علماً أن الكالو يقوم بكل الأنشطة التي لا يؤديها الشانغو ونائبه، لكن وظيفته الرئيسة هي الإنشاد، علماً أن الكالو معبد مهم. وليس من المطلوب أن يكون الكالو من طبقة اجتماعية راقية، فقد تم عتق أحدهم من العبودية إكراماً للإله بعلى نظو: ساغز، عظمة بابل، 2008، ص 313، 161.

نرغال - شارو - أصور، ابن سالمانو - أخو - أدينا وكانت خدمته حوالي 650 ق.م، والرابع (تعرض اسمه للتلف) وخدم حوالي 639 ق.م، والخامس أدد كابتي - إلاني وخدم حوالي 634 ق.م، والسادس إنورتا - أخو - أصور حوالي 632 ق.م، والسابع سالمانو - شانغو - أصور حوالي 602 ق.م، والثامن أنورتو - إسي - عا (تعرض التاريخ للتلف)، والتاسع كيتورو - نا عيد (تعرض التاريخ للتلف). وكانت العادة (حسب النصوص) أن يعمل في المعبد كاهن واحد فقط، وهارس هذه الوظيفة مدى حياته، وكان يلحق بالقائمين على خدمة المعبد موظف يشرف على الأضاحي، وهناك المغني والمغني الأكبر والطبيب.

هناك معلومات قيمة حول معبد سلمانو، وقد وردتنا من نقشين كتابيين وجدا على كسرة من شاهدة ملكية آشورية وقعت بين أيدي تجار الآثار منذ فترة ليست بالبعيدة، وقد كانت هذه الكسرة مكمّلة للكسرة التي كان قد عثر عليها هر رسام H. Rassam سنة 1879م في نفس الموقع، وهي تصور ملكاً يلتفت نحو اليمين، مع رموز إلهية و نقش كتابي لآدد - نراري الثالث (811 - 793 ق.م) يتحدث عن حملة قام بها ضد "بلاد خاتي" وأرفاد. ثم ينتقل للحديث عن أعمال ترميم وإعادة بناء في معبد سلمانو، الذي بُني من قبل والده شلمنصر، (دي - ما - نو ماش أ - بي). ويبدو أن حالة التصدع التي أصابت البناء هي التي دفعته المعادة تجديده بصورة جذرية. ويذكراستخدامه في بناء الأسقف لجذوع أشجار الأرز التي جلبها من جبال لبنان، وينتهي النص بتوجيه رجاء للحاكم المقبل للمحافظة على سلامة المعبد، وإبقاء النقش الكتابي في مكانه. وما أن شلمنصر ليس اسم الأب العضوي لأدد - نراري الثالث، فقد الستخدم هنا كلمة «أبو» معنى «الأب الأول، السلف»، وقصد به شلمنصر الشعب إليه بناء معبد سلمانو (176).

175 Radner, 2004, PP. 1-16. 176 Radner, 2004, PP. 15.

#### - اثنا عشر: معبد بورو

تورد نصوص تل الشيخ حمد ذكراً لإله يدعى بورو ويعني اسمه (الثور العجل)، الذي كان له معبد بالقرب من دور كاتليمو. وما زالت المصادر عن هذا المعبود قليلة، ومن بينها ظهوره في تركيب عدد من أسماء الأعلام، والتي يتَّضحُ من خلالها أنه عُبدَ في المنطقة الواقعة بين حران وخندان (على الفرات الأوسط)، فيما كان مركز عبادته ليس مدينة دور كاتليمو بل موقعاً مجاوراً رها كان في إمارة لاقى، أو في خندان (1777).

# - ثلاثة عشر: معبد تل الشيخ حسن

عثر في السوية الثالثة من موقع تل الشيخ حسن (178) على البناء A الذي يمثل قصراً ينتمي للعصر الحديدي، عرضه من الشمال للجنوب 12م، ومن الشرق للغرب 531سم، أساساته من الحجارة الكلسية، وجدرانه مبنية من اللبن المشوي بعرض 120سم. وكان ملفتاً للانتباه الغرفة (V) التي رُصفتَ أرضيتها بأجزاء من القرميد المشوي، بحيث وُضعتْ لتكون أساساً لأرضية طينية تعلوها.

ومه ما يكن، فإن القصر عثل بناءً مه ماً من أواخر عصر الحديد، وهو يشبه أبنية زنجرلي المعروفة باسم هيلاني (1) وهيلاني (2)، كما أن أحجام الغرف، وأسلوب بنائها، متشابهة إلى حد بعيد. ولهذا فمن المعتقد أن تاريخ القصر يعود للفترة الواقعة بين القرنين الثامن والسادس ق.م (179). وهذا النموذج من البناء (بيت هيلاني) يبقى من المواضيع التي لم تحسم بعد فيما إذا كانت معبداً أم قصراً أم الإثنين معاً، في ظل العثور

<sup>177</sup> Radner, 2004, PP. 15.

<sup>178</sup> يقع تـل الشـيخ حسـن في الرقـة عـلى ضفـاف نهـر الفـرات، نقبـت فيـه بعثـة ألمانيـة خـلال فـترة الثمانينيـات، فكشـفت عـن عـدد مـن المنشـآت المهمـة، مـن بينهـا بيـوت سـكنية ومعابـد. وننـوه لوجـود تـل يحمـل نفـس الاسـم، ويقـع في وادي البليـخ، لكـن أقـدم اسـتيطان فيـه يعـود للفـترة الهلنسـتية. 179 يوزه، 1989، ص 226.

على لقى لها علاقة بالمهارسات الدينية. ومن بينها في بناء تل الشيخ حسن هناك طاولة أضاحي صغيرة مصنوعة من البازلت عليها زخارف (رأس ثور) تشبه لقى أخرى معروفة في تل حلف، وتعود للفترة الممتدة من القرن التاسع وحتى السابع ق.م. كما عُثر في نفس المكان على ختم مسطح، مصنوع بدون اتقان، من الحجر الكلسي الطري، نُقش على قاعدته المسطحة خمسة رموز إلهية على شكل أثلام. يتضح من موضوع النقش أن الختم يعود للعصر البابلي الحديث (180).

# - أربعة عشر: معبد تل بويض

يقع على بعد 18 كم جنوب شرق الحسكة على الضفة اليمنى لنهر الخابور، وهو تل صغير تقارب مساحته الدونم والنصف، نقبت فيه بعثة وطنية بإدارة أنطوان سليمان عام 1997م. (الشكل92).

عُثر فيه على سويتين أثريتين، ترجع إحداهما للعصر الحجري الحديث (1000 (النيوليت). واكتشفَ في التل قصر يعود للعصر الآشوري الحديث (1000 ق.م) (1811)، في جناحه الملكي معبد صغير أُقيم في الباحة المركزية، وهو عبارة عن غرفة يقع محرابها في الضلع الشرقي، وُجدَ في داخلها حوض من الفخار، وتمثال مصنوع من الطين لإمرأة عارية، يداها متشابكتان كرمز للعطاء، مما يرجّح أن هذا المعبد كان مخصصاً لعبادة الرية عشتار (1822).

كما اكتشفَ معبد آخر إلى الجنوب من القصر، له باحة كبيرة، وغرفتان متجاورتان، زُيِّنتْ واجهتيهما الداخلية من الجهة الشرقية بثلاثة محاريب. ويتم الدخول للمعبد من الجهة الجنوبية عبر بوابتين تؤديان

<sup>180</sup> بوزه، 1989، ص 231.

<sup>181</sup> ينقسم القصر لثلاثة أجنعة: ملكي، وإداري، وخدمات عامة. ويتألف من (45) غرفة مربعة ومستطيلة الشكل، تتجه من الشمال للجنوب، لها أبواب فيما بينها، ويحمل القصر الكثير من صفات العمارة الآشورية الوسيطة.

<sup>182</sup> ىغدو، 2009، ص 262.



الشكل رقم (92) معبدان من تل بويض

إلى باحة، ومن ثم يتم الانتقال إلى غرفة أمامية، ومنها إلى المصلى، وقدس الأقداس (183).

# - خمسة عشر: معبد هيرابوليس (منبج)

لم يعرف هذا المعبد من خلال المكتشفات الأثرية، ولكنه عُرف من خلال الوصف الذي قدَّمَهُ لوقيانوس السميساطي في نبذته (في الآلهة السورية)، بعد أن زاره ووصفه وسمّاه (معبد هيرا بوليس). واعتقد أن كل ما كان يجري فيه تقريباً هو من أصول أقدم من عصره، بما في ذلك البناء نفسه، أي أنه ربما يعود للفترة التي هي موضوع بحثنا، أو قبل ذلك. وفي هذا العرض ربما نستطيع التعرف على بعض الطقوس التي كانت تجري فيه، إضافة لشكل المعبد وموجوداته (184):

## ـ هيرابوليس: (المدينة المقدسة)

توجد في سورية، ليس بعيداً من الفرات؛ مدينة يسمونها المقدسة (هيرابوليس، أو المدينة المقدسة)، إنها في الواقع مخصصة لـ (هيرا)

<sup>183</sup> بغدو، 2009، ص 264.

<sup>184</sup> ىن ذرىل، 1964، ص 55 ـ 76.

الآشورية، ولكني (كلام لوقيانوس) أعتقد أن هذا الاسم لا يرجع تاريخه إلى تأسيس المدينة، وأن المدينة كان لها اسم آخر، وأنها اكتسبت هذه التسمية، في الوقت الذي ازدهر فيه الدين في المدينة... سأتحدث عن الشعائر التي نلاحظها في ديانتها، والجمعيات التي تنعقد فيها، والأضاحي التي تُقدّم. وسأتحدث أيضاً عن كل ما يروى عن مؤسسي ديانتها، وكيف أنشأ معبدُها، وأنا نفسي الذي يكتب هذا الكتاب، إني آشوري، وقد رأيت بأم عيني جزءاً مما أرويه، في حين أن الباقي، أي ما هو سابق على عصري، أنا أنقله كما أخبرني به الكهنة. (الشكل 93).

# المعبد والأعمدة

الأرض التي بُنيَ عليها المعبد هضبة، وهو قائم على وجه التقريب في وسط المدينة، ومحاط بسورين، أحدهما قديم، والآخر لا يرقى إلى أبعد من عصرنا، وبوابات propylees المعبد مائلة نحو الشمال، وتمتد على ساحة تقرب من مئة «براسة». في هذه الرقعة تقوم الأعمدة التي رفعها (ديونيسوس)، وارتفاع العمود الواحد منها ثلاثون «براسة»، ومرتان في العام يصعد رجل إلى قمة أحدها، ويمكث هناك مدة أسبوع. هذا هو سبب هذا الاستعمال، إن الشعب مقتنع أنه من هذا الموضع المرتفع، عكن للإنسان أن يتحاور مع الآلهة، ويرجوها أن تعقد بركاتها لكل سورية، وأن الآلهة تسمع عن قرب صلواته أكثر، وآخرون يظنون أنهم يفعلون ذلك كذكرى لديكاليون، ولذلك الزمن الشقي الذي كان الناس يصعدون فيه إلى المرتفعات والأشجار الباسقة خشية الطوفان، بالنسبة إلى، أجد هذا التفسير غير مقارب للواقع، وأعتقد أنهم يفعلون ذلك على شرف ديونيسوس، وهذا ما ابني عليه فرضيتي، إن من يقيمون الأعمدة يضعون عليها تماثيل خشبية! لماذا؟ لست أدري.. ولكني أعتقد أن هذا الرجل يصعد على العمود ليمثل ذلك التمثال الخشبي.



الشكل رقم (93) قلعة نجم – قرب منبج – على الفرات

#### صعود العمود

وصعود العمود يتم على الصورة التالية، يُصرر الصاعد حوله، وحول العمود حبلة صغيرة، ثم يرقى إلى الأعلى على قطع خشبية مثبتة على العمود، تكفي فقط لموضع رأس الأصابع، وكلما صعد رفع الحبلة من كلا الطرفين، كما ترفع الأعنة. وعندما يصل الصاعد إلى آخر مرحلة في صعوده يرمي بحبلة أخرى، هي طويلة هذه المرة، ويرفع إليه من الأرض بواسطتها ما يريد: خشب، ثياب، أدوات، يؤلف منها مقعداً شبيهاً بالعش، وهناك يجلس، ويمكث كما قلت سبعة أيام، وكثير من الناس ممن يؤمون المعبد يجلبون إليه الذهب، والفضة، وأشياء أخرى من المعادن، يضعونها أمامه على الأرض، ويذهبون، بعد أن يذكروا أسماءهم، ويصرخ عابد آخر، يكون في أسفل العمود بأسمائهم له، وعندما يسمعها العابد فوق، يقوم بصلاة في أسفل العمود منهم، ويضرب وهو قائم يصلي على أداة معدنية، تحدث بفعل

ضرباته صوتاً عالياً، ومقرقعاً. إنه لا ينام أبداً، وإذا أسلم نفسه للنوم، فإن عقرباً تصعد لتوقظه بلدغة مؤلمة، وذلك عقاب النوم فوق. وإن ما يقال عن العقرب ينم عن أصل ديني مقدس، ولكن هل هذا صحيح؟ لست أدري!. على كل حال، إني أعتقد أن الخوف من السقوط يساهم أيضاً في أن يظل العابد صاحياً، وقد تكلمت كثيراً عن الذين يصعدون الأعمدة. أما المعبد فإنه ينظر إلى الشمس المشرقة.

#### وصف المعبد

من حيث الشكل، والطراز، إنه يشبه المعابد التي بنيت في (أيونيا)، إن القاعدة التي يرتكز إليها ترتفع عن الأرض مقدار «براستين». ويصعد إلى المعبد بواسطة درج ضيق. وعندما نكون اجتزنا الدرج، يهب الدهليز منظراً مدهشاً، إن الأبواب التي تزينه كلها من ذهب، وفي الداخل يتلألأ المعبد بألف زينة ذهبية، والسقف كله من ذهب، ورائحة شراب الآلهة العنبري تتصاعد من البناء مثل التي تعطر، كما يقال في بلاد العرب، وعندما يدخل المرء إلى المعبد يحس بالنسمة العذبة التي تخرج منه، هذه الرائحة لا تتركنا عندما نبتعد عنه، بل تظل طويلاً في الثياب، ويظل المرء يتذكرها دامًا.

## التماثيل الذهبية

داخل المعبد ليس خاوياً، لقد بنيت فيه غرفة يوصل إليها بواسطة درج صغير وليس للغرفة أبواب، وواجهتها مفتوحة تماماً، ويمكن لجميع الناس أن يدخلوا المعبد، إلا أن الكهنة وحدهم هم الذين يحق لهم دخول الغرفة، وأيضاً ليسوا جميعاً بل الذين هم أكثر صلة بالآلهة، والذين توكل إليهم الأعمال الدينية. ويوجد في الغرفة تمثالان أحدهما لهيرا، والآخر ربا لزيوس، إلا أن السورين يسمونه باسم آخر، وكلا التمثالين من الذهب، وكلاهما جالس، هرا تجرها الأسود في حين يجر زيوس طاقم

ثيران. وحقاً كل شيء في هذا التمثال يذكر بزيوس، رأسه، ثيابه، عرشه، والمرجو أن لا يؤخذ لغيره. إلا أن تمثال هيرا عندما يتأمله الإنسان يقدم اختلافات كبرة في الملامح، في المجموع هو حقاً هرا، إلا أن فيه ملامح من أثينا وأفروديت وسيلينة ورحيا وأرتيميس ونيميزيس والتماثيل ذات الأرديـة المتموجـة وهـي تمسـك بإحـدي يديهـا صولجانـاً وبالأخـري مغــزلاً وحول رأسها أشعة وهالة وتتزنر بزنار، هو زينة مخصصة لأفروديت السماوية، يُضاف إلى ذلك أنها مكسوة بالذهب والحجارة الكرمة وبعض هذه الحجارة بيضاء وبعضها الآخر بلون الماء، والكثير منها بلون الخمر أو لـون النـار، وكثير منها هـي كوارتـز سردينيـا وياقـوت وزمـرد، وقـد جلبهـا إليها المصريون والهنود والأحباش والميديون والأرمن والبابليون، ولكن بن الأشياء الأكثر إعجاباً ذلك الحجر الذي على رأسها ويسمى قنديل، وهو اسم يأتي من الأثر الذي يحدثه الحجر، فهو يلقى في الليل بإشعاع قوى بحيث يضاء المعبد، الذي تهيم ن عليه هرا كله: إنها أَضيء بالقناديل وبريق الحجر في النهار الضعيف، ولكنه يحتفظ مع ذلك بلونه الناري. ويهب التمثال أيضاً خصيصة مدهشة أخرى، هي أنه إذا تأملته من وجهه فهو ينظر إليك وإذا غيرت مكانك ظلت عيناه تتبعانك، وإذا نظر إلىه رجل آخر من زاوية أخرى فعل معه مثل ذلك.

وهناك بين التمثالين تمثال آخر هو أيضاً من الذهب لكنه لا يشبهها، لا شكل خاص له، وملامحه هي ملامح الآلهة الأخرى، ويسميه الآشوريون الصنم دون أن يطلقوا عليه اسماً خاصاً ولا يذكرون شيئاً عن أصله ولا عمّا عمّا، وينسبه بعضهم إلى ديونيسوس وآخرون إلى ديكاليون وآخرون

إلى سميراميس (185)، لأنه يحمل على رأسه حمامة من ذهب، ولذلك يزعمون أيضاً أنه عثل سميراميس، وهو ينزل إلى البحر مرتين في العام، ليجلب الماء الذي كنت تحدثت عنه.

في المعبد؛ وإلى اليسار ونحن داخلون، نشاهد أول ما نشاهد عرش الشمس، إلا أن صورة هذا الإله ليست فيه، لأن الشمس والقمر هما وحدهما الإلهان الوحيدان اللذان لا يمثلان بواسطة الصور. لماذا يلجؤون إلى هذا الاستثمار؟ هاكم السبب الذي قدموه لي: يقولون إنه مسموح، من أجل الآلهة الأخرى أن تقام التماثيل، لأن أشكالها غير مرئية من عيون الناس، ولكن الشمس والقمر يظهران في ملأ النور، وجميع الناس تراهما، وإذاً لماذا التمثيل بواسطة النحت لكواكب تتقد في السماء؟.

نجد بعد هذا العرش تمثالاً لأبولون، ولكنه لا يشبه التماثيل التي ترفع بالعادة له، فإن جميع الشعوب بالفعل تمثل (أبولون) على شكل شاب في زهرة العمر، والسوريون وحدهم أعطوا تمثاله وجهاً بذقن، وهم

<sup>185</sup> سمّورامات (الاسم العالي) ملكة سورية آرامية (أصلها من دمشق أو من عسقلان)، أوصلتها الصدفة لأكثر العروش رهبة في الشرق القديم، وهو حكم آشور وبابل. عرفتها المصادر اليونانية باسم سميرأميس (الحمامة)، لأن الحمامة هي التي أرضعتها وأطعمتها عندما كانت طفلة، ويروى عنها أنها كانت زوجة ذكية رائعة الجمال لضابط آشوري «أونيس»، التحقت بزوجها في مخيمه الذي أقامه لحصار المدينة الأخمينية بكتريا Bactria (وزير أباد شمال أفغانستان حالياً)، واستطاعت أن تضع خطة ناجحة استولى من خلالها الجيش الآشوري على المدينة المحصنة. أراد الملك نينوس (شمشي - أدد الخامس) الطاعن في السن أن يتعرف على مسبّبة النصر، فغمرها بالهدايا قبل أن يبهره جمالها، فطلبها من زوجها الذي رفض التنازل عنها لحبه الشديد لها، رغم أن الملك عرض عليه ابنته سوزان بدلاً عنها، فأخذ الملك يهدد ضابطه بفقء عينيه مما اضطره للانتحار شنقاً، وتـزوج الملك من سميراميس -- وبعد وفاة الملك شمشي - أدد تسلمت السلطة في البلاد نيابة عن ابنها الصغير نينياس (أدد - نِراري الثالث) لمدة خمس سنوات (118 - 808 ق.م) حكمت خلالها باقتدار العالم القديم، وصيغت عنها أساطير لا علاقة لها بالواقع، مثل قيادة الحروب، وبناء المدن، ومنها بابل. وحاول كل شعب أن ينسبها لنفسه، مثل اليونان والبابليين والأورارتيين والأبرانيين والأرمان. للمزيد انظر: جيوفاني بيتيناتو، سميراميس، ترجمة عيد مرعي، دمشق، دمشق، 2008.

عتدحون كثيراً طريقتهم تلك، ويلومون الإغريق، وجميع الذين يعتقدون أنهم يرضون أبولون بإعطائه ملامح الفتى المراهق، إنه في نظرهم عدم مقدرة، وشعوذة أن تمثل الآلهة بملامح ناقصة، لأن الشباب في رأيهم شيء ناقص، ومفارقة أخرى تلاحظ في التمثال، وهي ثيابه التي يتزين بها، والتي لا يرى لها مثيل في الخارج.

ويشار في موضوع المعابد، إلى أن ظاهرة زخرفة الأبنية الرسمية، ومنها الدينية؛ وإعادة إشادتها في العواصم المحلية توقفت فجأة بعد السيطرة الآشورية، وضياع استقلال الممالك المحلية. لكن بعض المواقع والبلدات ذات الأهمية الاقتصادية والعسكرية للآشورين، ومنها حماة؛ فقد أُعيد تخطيطها وبنائها من جديد تحت السيادة الآشورية الجديدة. في حين جرى إعادة بناء القليل من المعابد، ومنها معبد إله العاصفة في حلب، الذي استمر يجذب المتعبدين. وبالتالي فمن المفترض أن تدهور حالة المعابد ترجع للوضع الاقتصادي، والبنيوي (المتدهور)، وليس فقط بسبب عامل السيادة الآشورية، التي قد تكون سبباً ليس إلا (186).

# 

#### الطقوس الدينية

عرفت المناطق السورية العديد من أنواع الاحتفالات والأعياد التي ارتدى أغلبها الطابع الديني، ها في ذلك أعياد رأس السنة وفصولها، واكتمال القمر، ومهرجانات تنصيب الكهنة، وتتويج الملوك، وولائم الذكر وغيرها. ورغم كثرة هذه الأعياد، وتنوعها، إلا أن المعلومات المتوافرة عنها ما زالت متناثرة وغير كاملة. وقد ظلت هذه الاحتفالات قائمة بأشكال مختلفة ومتجددة على مدى آلاف السنين منذ بداية العصور التاريخية، وربها ما قبل التاريخية، وحتى العصور الكلاسيكية، لا بل ما زلنا نرى بعضها بشكل محور حتى في أيامنا هذه. ودائماً ما كانت هذه الأعياد تترافق مع تقديم القرابين والهدايا للآلهة في معابدها. وتشهد القوائم على كميات كبيرة من الأضاحي والمواد التي قُدِّمت لعدد كبير الحيوانات مواد أخرى، مثل الزيوت النباتية، وخاصة الزيتون منها، وكذلك النبيذ والفاكهة والحبوب، والأدوات المختلفة، والألبسة والأحجار الكريمة والمجوهرات لإلباسها للآلهة، وغيرها. وتعدّى ذلك (حسب بعض الباحثين) إلى التضعية بالأولاد، مرضاة للآلهة واتقاء لغضها.

وقد ترافقت المهرجانات والطقوس الدينية مع إقامة صلوات التضرُّع والمباركة للآلهة، وترتيل الأناشيد الدينية، التي كان يؤديها المنشدون في

المعابد من الجنسين. ولكن بعض الصلوات كانت تقام بشكل محلي، وعلى نطاق شبه فردي، وخاصة ما كان منها متعلقاً بالتعاويذ، وقضايا المعالجة، وطلب الشفاء للناس.

لم يقتصر دور الكهنة على الاضطلاع بطقوس العبادة، بل كان لهم دور آخر مواز لامس حاجات الناس، حيث كان يتم اللجوء إليهم، للتخلص من الشرور المرضية والنفسية والاجتماعية والكونية التي تهددهم. ولهذا فالوصول لمرتبة الكهنوت يحتاج إلى تخصُّصٍ وتحصيلٍ للكثير من المعارف والعلوم، التي لم تكن بمتناول الجميع، ومن أرادها كان لا بدَّ له من البحث عنها في ثنايا بعض الكتب والكراريس التي دونت طرق التعاطي مع الكثير من الحالات، بما فيها الأمراض، والأحلام، والتنبؤ، وقراءة أعضاء الحيوان، وظواهر الطبيعة، مثل الكسوف والخسوف.. الخ. والكاهن المتميز هو، كما الطبيب الناجح، ذاك الذي حصل على أكبر قدر من المعارف، وأفلح في تطبيقها، وعالج ما نتج عنها من شرور وأخطار مختلفة.

#### الفصل الأول: الاحتفالات

## أولاً: الاحتفالات في أوغاريت

كانت الضرورة لضبط الأحداث الاجتماعية والطبيعية والاقتصادية التي تؤثر على حياة الناس ومعيشتهم أهم الأسباب التي دفعت سكان مشرقنا القديم لتنظيم التقاويم الزمنية، التي كانت أحد أهم الإنجازات العلمية في تاريخ البشرية، كونها شكلت بداية الذاكرة التاريخية للإنسان. وكانت حركة القمر الشهرية عند الأقدمين، هي المؤشر الأهم لقياس الزمن، فكان مرور الأيام يُحسب بالليالي، ومرور الشهور يُحسب بظهور القمر، وانقضاء العام يُحسب بانقضاء اثني عشر قمراً متتالياً. ولم تكن حركة القمر هذه مجرد ساعة كونية ترصد الوقت، بل كانت بالفعل تصنع حركة الزمن، فالأم القمرية الكبرى، هي التي ابتدأت زمن الكون المنظم، بعد أن خرجت من الهيولي الأولى، وهي سيدته القيمة على الستمراره وتدفقه. ورغم غلبة الآلهة الشمسية على سيدة القمر القديمة، فإنهم لم يستطيعوا السيطرة على الزمن، ولم يضعوا تقويهم وسنتهم الشمسية إلا في وقت متأخر جداً من تاريخ الحضارة، حيث بقي التقويم القمري الأداة الوحيدة التي استخدمها الإنسان لحساب الوقت، وترقتُب القمري الأداة الوحيدة التي استخدمها الإنسان لحساب الوقت، وترقتُب

مثَّل البابليون شهور السنة القمرية بأبراج السماء الإثني عشر التي

أسموها منازل القمر، وكعادة شعوب حضارات المشرق القديم التي بقيت على تقويها القمري إلى أن تم اكتشاف التقويم الشمسي<sup>(1)</sup>، وقد رأى البابليون أن الشهر القمري أنسب أنواع التقاويم<sup>(2)</sup>، إذ بالإمكان تقسيمه إلى أربع فترات زمنية واضحة وفق أوجه القمر الأربعة، وذلك من أول ظهوره؛ حتى اختفائه في صباح اليوم الثامن والعشرين<sup>(3)</sup>.

حـدد الأوغاريتيون في حركة الزمن الأشهر والسنوات، وضبطوا امتدادها، ومع ذلك؛ فإن تاريخهم للحوادث كان بعيداً عن الواقع تماماً، والمقصود هنا هو الصيغة شبه التأريخية التي استخدموها، (ابتداءً من هذا اليوم)، فمهما كان منشؤها، فإنها تدل على تسجيل اليوم إياه، دون تدوين أية علامات تاريخية واضحة ومحددة، غير أن وجود الظاهرة بحد ذاته، يعد أمراً جوهرياً، لأنها موجودة في اللحظة المعنية، ولم تُستبدلْ بأخرى، أما زمن بدئها فليس له أهمية. وفي هذه النقطة بالذات يتلاقى تأريخ اليوميات الأوغاريتية مع الزمن الكوني، أما فيما يخص ما قبل الزمن الكوني كله، فهي الأزلية، وهي التي تتصف بالسكون، ويتصف سكونها هذا في تكرار الدورة الزمنية، فالليل يأتي بعد النهار، ويأتي بعده الليل، وبعد الشهر يحل شهر آخر إلى أن ينتهي العام، ونهايته لا تعني شيئاً آخر سوى بداية الدورة من جديد، ليتكرر الشيء نفسه في كل مرة.

<sup>1</sup> السواح، 1996، ص 92.

<sup>2</sup> تقسم السنة (Shattu) عند سكان بـالاه الرافديين إلى فصلين: حـار، وبـارد، يبـدأ الأول (الصيف) مع بداية السنة بشهر نيسان، والثاني (الشتاء) يبـدأ في تشريـن الأول، بحيث تتألف السنة مـن 12 شهراً (Warhu) قمرياً، ويتألف الشهر مـن 29-30 يوماً (Umu). أما في مـصر فقـد ارتبط التقويـم بالـدورة الشمسية، فقسـموا السنة إلى 12 شهراً، كل منها ثلاثون يوماً، فيكـون إجـمالي أيـام السنة و360 يوماً، ولمواجهـة هـذا النقـص البالغ خمسة أيـام، فقـد لجـأ المصريـون لإضافتهـا عقب شهور السنة، وأطلقـوا عليهـا اسـم أيـام النسيء، ونسجوا حـول هـنه الأيـام الكثـير مـن الأسـاطير، وكانـت أياماً غـير محببـة، تجنبـوا العمـل فيهـا خوفاً مـن وقـوع ضرر أو سـوء، وكانـت هـنه الأيـام أشـد أوقات السـنة قحطاً وجفافاً قبـل قـدوم الفيضان الـذي يمثل بدايـة العـام المـصري. انظـر: نـور الديـن (الجـزء الثـاني)، 2009، صـ388. الأسـود، 2007، مـ38

وهذا يعني أن كل ما في الكون يجب أن يتكرر أيضاً، وفق تتابع نشأ مرة واحدة وإلى الأبد، هذه الحوادث لا تقع وفق تتابع فصلي منتظم، ومراحل قمرية، وبذار ونه العبوب فحسب، وإنها تقع على شكل حوادث تتكرر بصورة ثابتة في عالم الآلهة، وتظهر للناس على شكل أساطير وحكايا عن الآلهة والأبطال، أو على شكل أحداث دراماتيكية يشاركون فيها.

وهكذا، فالوحدات الزمنية الأساسية في منطقة المشرق القديم، عموماً، كما يلي: المسافة بين مساءين: يوم، ثم المسافة بين ظهور قمرين: شهر، ثم المسافة بين بدايتي فصلين، خريفين أو ربيعين: سنة. وتدل كثرة الوثائق على أن أوغاريت عرفت هذا النظام. زد على ذلك أن الوقت العادي كان ينقسم إلى دورات سباعية: سبعة أيام وسبع سنوات (5). وكانت أشهر السنة الأوغاريتية المعروفة هي على الشكل التالى:

(nql) إيلول، وتشرين الأول (الاعتدال الكامل).

(pgrm. magmaru) تشم بن الأول، والثاني.

(pgrm، pagruma\ dbh، dabhu) تشرين الثاني، وكانون الأول.

(ibʻlt،'ibʻaltu) كانون الأول، والثاني، الانقلاب الشتائي.

(hyr; hiyyâru) كانون الثاني، وشباط.

(hlt; hallatu) شباط، وآذار

(gn) آذار، ونيسان، الاعتدال الربيعي.

(itb) نيسان، وأيار.

(..?) أيار، وحزيران.

(..?) حزيران، وتموز (الاعتدال الصيفى).

295

<sup>4</sup> شىفمان، 1988b، ص 55.

<sup>5</sup> شىفمان، 1988b، ص 41، 42.

(ittbnm) تموز، وآب (ris yn) آب، وأبلول<sup>(6)</sup>.

لا ريب أن وضع التقويم يتطلب مراقبة دورة الطبيعة مراقبة دقيقة وخاصة مراقبة النجوم، وفي هذا الصدد فقد كانت أخت بطل ملحمة أقهات، المسماة «بغاتو/فوغة» ابنة «دانيل<sup>(7)</sup>» توصف في الملحمة بأنها عارفة حركة النجوم<sup>(8)</sup>.

كانت الأعياد تشكل انقطاعاً للحياة اليومية، وتُعدُّ أياماً متميزة يتوقف فيها العمل، وتتخللها الطقوس والعبادات، ويجري فيها نسج الحكايا عن الزمن، وعُدَّت بعض الأوقات مقدسة يتعين فيها على الناس ممارسة بعض الطقوس والعبادات. وكانت تقدم القرابين لإله معين في الأيام المقدّسة، إضافة إلى أيام الأعياد الشهرية المنتظمة، ومنها: اليوم الأول من الشهر القمري، عندما يولد القمر الجديد، واليوم السابع، والخامس عشر، ثم أصبح فيما بعد اليوم الخامس والعشرين، وكذلك يوم اكتمال القمر، ويوم اختفائه، وغيرها. كما تم ترتيب أعياد تقديس الأجداد بالمراحل التي يمر بها القمر (من حال الهلال إلى البدر)، وكان هناك أعياد أخرى مخصصة للزراعة وغيرها، وكان يجري الاحتفال بها شهرياً، أو سنوياً، أو كل عدة سنوات (قلم كما كانت مواسم الحصاد، وجن صوف الغنم ترتبط بإقامة الاحتفالات والمواكب، أما العيد الرئيس فهو عيد رأس السنة الجديدة (١٠٠)، الذي كان من أهم الأعياد التي يتم

<sup>6</sup> Pardee, 2002, P. 26.

<sup>7</sup> يتكون اسمه من مقطعين: داني بمعنى قاضي. وإيل؛ أي الله، وبالتالي يكون معنى اسمه» الله القاضي»، وكان يرمز للقاضي العادل الذي يُنصفُ اليتيم ويأخذ للأرملة حقها.

<sup>8</sup> شيفمان، 1988b، ص 41،42.

<sup>9</sup> ريم، 2009، ص 82.

<sup>10</sup> بارندر، 1993، ص 26.

الاحتفال بها بداية كل عام في فصل الخريف بهناسبة عودة إله الطقس من العالم الأسفل، وما يرتبط بذلك من عودة الحياة إلى الأرض، وعالم النبات (١١٠). ودائماً ما كان الاحتفال بهرجان الخريف (بداية العام الزراعي)، يترافق مع قراءة القصص والملاحم الأسطورية. ولكن لا توجد الكثير من المعلومات والمعطيات الأثرية حول طبيعة هذا المهرجان وتفاصيله (١٤٠).

#### الأزمنة والأمكنة

كانت روزنامة الطقوس تعتمد التقويم القمري بلا شك، كما أن كل الأحداث الدنيوية كانت قد ارتبطت بالشهر القمري، أو بأجزاء منه. وقد ذُكرَ في نصوص شعائر الأضاحي واحد وعشرون يوماً من الشهر (ما لم يرد في النصوص من أيام الشهر هي: اليوم الثاني، الرابع، الخامس، الثاني عشر، الثالث والعشرون، الرابع والعشرون، السابع والعشرون، التاسع والعشرون والثلاثون).

كان الشهر مقسماً وفق أرباع القمر، وهناك إشارات إلى أن كل أسبوع من الشهر القمري كانت له سلسلة من الشعائر، وكانت الأضاحي تُقدَّم عند بداية كل قمر، وأكثر الشعائر الأسبوعية أهمية، كانت تلك التي تقدم عند اكتمال القمر. وهناك بعض الإشارات التي تفيد بوجود احتفالات شعائرية مخصصة للاعتدالات المناخية، والانقلابات الفصلية. في حين أنه لا يوجد دليل أو أثر في نصوص الشعائر الأوغاريتية على احتفالات مرتبطة بالسنة الشمسية ومظاهرها.

ومن الممارسات المهمة في هذا السياق شعيرة «دخول» الآلهة إلى القصر الملكي، وكذلك شعائر تعرف بدالتأمل» التي رجا يتم فيها تأمل

12 BienKowski, 2000, P. 114.

<sup>11</sup> نير، 2009، ص 76.

الملك للآلهة. ولا بد من الإشارة إلى أن الأضاحي كانت تُقدَّم ضمن ترتيب زمنى، ولكن لا يوجد في النصوص ذكر واضح لأي تاريخ (13).

كانت المعابد والقصور وبعض ساحات المدينة وشوارعها، هي المكان الذي تجري فيه مختلف أنواع الاحتفالات. وكان كهنة وكاهنات المعابد يقيمون الصلوات، ويُودُون الشعائر الدينية، وكان هناك السحرة والمنجِّمون، ثم مُفَسِّرو الأحلام، والمغنُّون الذين يؤدّون التراتيل المرافقة للطقوس، وينشدون الأغاني من أجل سلامة الإله والمعبد. وكانت الشعائر الدينية؛ وهي غالباً تراتيل متكررة وعلى وتيرة واحدة، تؤدى في المعبد؛ أو في مكان ما خارج النطاق المقدس. وكان سدنة المعبد يضمُّون أيضاً الأشخاص الذين يتولون تحضير الأضاحي الذين يجب أن يتطهروا، ثم يؤدوا عملهم، وهم يلهجون بالصلوات والأدعية (14).

أما فرصة رؤية الصورة الحقيقية للآلهة؛ فقد تُتَاحُ للراغبين خلال بعض الأعياد، وضمن مراسم ومواكب احتفالية مخصصة، بحيث كانت مترافقة أحياناً مع الموسيقى والغناء والرقص (15).

لقد كان أداء الطقوس الأخرى واجباً إلزامياً، ومن الضروري القيام به، وتختلف المسافة الزمنية للاحتفال من طقس لآخر، فمنها ما يدوم ليوم واحد، ومنها ليومين، وقد تمتد لشهر أو لشهرين. وتُغطِّي بعض النصوص فترات قصيرة ومتقطعة، لكن الإطار الزمني غير واضح فيها تماماً. وقد عُرفت هذه النصوص بصياغاتها الموجزة، وبذكرها لمناسبات مختلفة، بحيث تضمَّنت القرابين، وأنواعها، والآلهة المكرسة لها. وتُظهر أن أي ممارسة للشعائر لا بد وأن تترافق مع تقديم القرابين، سواء كانت أضاحي مذبوحة،

<sup>13</sup> Pardee, 2002, P. 227.

<sup>14</sup> ريم، 2009، ص 83.

<sup>15</sup> نىر، 2009، ص 76.

أو أنواع أخرى من القرابين (16). أما عدد الاحتفالات فلم يكن واضحاً، رغم التوقع أنها كانت تزيد عن العشرة، مقارنة مع مناطق مجاورة. إذ يرصد أحد النصوص وجود ثلاثة عشر احتفالاً في إحدى مناطق الأناضول، وكانت تجري بشكل دوري، ويرد في نص آخر ذكر اليوم التاسع والعشرين من الاحتفال المسمى «أنتاخشوم ANTAHŠUM» الذي كان مكرساً للإله "إيا EA" (17)، والذي يظهر فيه كاهن «إله العاصفة في حلب» الذي كان يؤدي الصلوات، كأبرز شخصية فيه أله العاصفة في حلب، الذي كان يؤدي

#### 1 ـ احتفالات قصيرة الأجل:

تُعـدُ احتفالات التأمـل مـن أقـصر الاحتفالات التـي تـم رصدهـا في النصوص، وكانت تسـتمر ليـوم واحـد. فيـما تصـف نصـوص أخـرى الشـعائر التـي كانت تجـري خلال يـوم بعينـه أثناء النهـار، أو في النهـار والليـل، وترد بعـض التفاصيـل، ومنهـا تقديـم الملـك لعـدد مـن القرابـين؛ ومنهـا أضحيـة السـلام، وقـد ترافقـت مـع إحضـار سـلحفاة، وعـدد مـن الحمامـات، تـلا ذلـك عمليـة التطُهـر، وتقديـم الوليمـة، ثـم الإراقـة. النـص (RS24.260):

"في ذلك الوقت، قدم الملك القرابين، إلى (أوشوخارا خولميزي)، داخل معبد إيل بيتي: كبش لخولميزي، وسلحفاة وحمام لقلخ QLH، طهر الأيادي للمشاركين في التضحية لإيل بيتي. المرأة/النساء رجا يأكلون (من وليمة الأضحية). كبش لإيل - بيتي كتقدمة سلام، الكل رجا يأكل منه. ثانية ضمن المعبد: الإراقة (السكب)، كبش لأوشخارا خولميزي. وسلحفاة - حمامة لـقلخ QLH يوم واحد»(١٩).

16 Pardee, 2002, P. 26.

<sup>17</sup> هو الاسم الأكادي لإنكي سيد الأرض وإله الحكمة والخير والعذوبة مانح الخصب ومفجر الينابيع. 18 Hoffner، 1992، P. 102.

<sup>19</sup> تتميز الإراقة عن المشروبات المقدمة للآلهة في أوقات وجبات الطعام، وقد عرفت الإراقة منذ زمن السومرين الأوائل حيث كان يصب الماء أو البيرة أو الخمر أو الزيت أو دم الأضحية الحيوانية للآلهة، وكانت الإراقة تتم في وعاء أو على الأرض أو على الأضحية.

وهناك احتفالات تستمر لفترة أطول قليلاً؛ وتمتد ليومين على الأقل، ومنها مناسك الدخول التي نجدها في النص (RS1.005)، وهي ممارسات أمورية قديمة، ظهرت بشكل متكرر في نصوص ماري، ثم في إيمار.

في ماري يبدو واضحاً أن الدخول يشير لمرور الإله من ملجاً «غرفة» في المدينة، أو حتى من بلدة أخرى إلى مدينة ماري. وقد كانت النقطة التي ينتهي عندها الاحتفال في أوغاريت هي القصر، فيما لم يورد النص مكان الانطلاق، كما لم توضح فيما إذا كانت هذه الشعائر تترافق مع نقل تماثيل الآلهة من ملجاً لآخر ضمن المدينة. أما الآلهة التي جرى تسميتها فهى: عتاراتو - حوري، عتاراتو - صادي، جاتاروما، ورصابوما.

وفي النص (+4\77 RIH) نجد إشارة لخروج رشب/رشف - جوني، المعبود الوحيد المسمى من بين هذه الآلهة، وهي الحالة الثانية التي تشير لإمكانية الإقامة خارج أسوار المدينة. ومن غير المعروف مكان ملجأ الإله رشف، وهي الآلهة التي عُبدتْ في عدد من المناطق ومنها الأناضول، (رشب - بيبيتا Bibitta). وقد تواكبت شعائر االدخول مع تقديم القرابين للآلهة التي تتشارك الحفل، كما يتم ذكر الملك وهو يشارك في الموكب الملكي (20).

#### 2 ـ احتفالات متوسطة الأجل (شهرية):

كان بعضها يجري على مدى شهر واحد، أو يقتصر على عدة أيام منه، ومن أهم هذه الاحتفالات: اكتمال القمر، وتقديس الأموات، إضافة لاحتفالات الشهر الأول من السنة. وهي تقاليد قدية عرفتها الكثير من مواقع الشرق القديم، ومنها ماري التي كان الكاهن فيها يقوم باليوم الخامس بتمريغ حرم المعبد برأس الأضحية بعد قطعه، وكذلك تمريغ الباب والجدران بجسد الأضحية. وكانوا يتوخون من وراء هذا الطقس

<sup>20</sup> Pardee, 2002, P. 70.

أن تمتص الأضحية كل الخبائث وتنقلها إليها، ثم تُقذف رأساً وجسداً إلى النهر الذي يذهب بها، وما تحمله من خبائث (21).

عر القمر في ثلاثة أطوار منذ ظهوره في أول الشهر وحتى اختفائه بشكل تام في آخر مراحله، الطور الأول: هو فترة التزايد، والتحول التدريجي من خيط رفيع إلى قرص مكتمل. والطور الثاني: هو فترة القمر البدر، الذي يتوسط كبد السماء بكامل استدارته وتألقه. والطور الثالث: هو الفترة التي يقضيها في التناقص والميلان عن كبد السماء، حتى التلاشي والغوص في أعماق الظلام.

واعتقد الأقدمون أن بَركَة القمر، وخصائصه الإيجابية إنما تكمن في طوره المتزايد؛ طور اكتمال النور، لذلك كانوا يباشرون تحضير حقولهم للموسم الزراعي، ويقومون بفلاحتها، وبذرها، خلال أيام القمر المتزايد، وكذلك حال كل عمل أرادوا له النجاح. أما إذا ابتدأ القمر بالتناقص، فهذا نذير سوء محتمل، فتتوقف الأعمال الزراعية، وكل عمل يأملون له الفلاح. وتفسير ذلك؛ هو أن الأم القمرية مسؤولة عن القوى السالبة في الكون بقدر مسؤوليتها عن القوى الموجبة، ومسؤولة عن الخير كمسؤوليتها عن الشر، ومسؤولة عن الحياة مثل مسؤوليتها عن الموت، وهي في طورها المتزايد، وعندما وهي في طورها المتناقص؛ تأخذ ما أعطته في طورها المتزايد، وعندما تختفي تماماً في الأعماق ترسل عفاريت العالم الأسفل لقبض أرواح من وهبتهم الحياة "لكون.

تتضمن نصوص أوغاريت العديد من الإشارات لسلسلة من الطقوس التي نُظِّمتْ على مساحة زمنية متتالية، خلال جزء من شهر واحد، أو على مدى كل أيام الشهر. وقد تعذر في كثير من الأحيان، معرفة اسم الشهر أو اليوم المحدد الذي يتم منه بدء الطقس، وذلك بسبب فقدان

<sup>21</sup> خلىف، 2005، ص 255.

<sup>22</sup> السواح، 1996، ص 85.

النص لبدايته. ومن بين ثلاثة من هذه النصوص؛ كان النص (RS 24.253) هـ و الأوضح بينها، لكنه لا يغطي أكثر من جزء من أيام الشهر (أربعة أيام - وضبعة عشر يوماً). في حين تضمن النص (RS 1.) و000) سلسلة طويلة من الممارسات التي تغطي احتفالاً رئيسياً في شهر واحد. أما احتفال اكتمال القمر، فنجده في النص رقم (RS 24.284) وكذلك في النص رقم (RS 1.009) الذي يتضمن معلومات أساسية ومهمة وكذلك في النص رقم (RS 1.009) الذي يتضمن معلومات أساسية ومهمة عن الأضاحي والتقدمات والآلهة المكرسة لها، والممارسات التي تجري خلال عدة أيام من الشهر، ونرى فيه أعداداً كبيرة ومنوعة من الأضاحي التي تُقدَّمُ لعدد كبير من الآلهة يرد ذكرها، وهذا ما يدفع للقول: إن هذا الاحتفال ربحا كان من أهم الاحتفالات التي كانت تجري في أوغاريت. ويبدو واضحاً من خلال النص الإشراف المباشر للملك على هذا الاحتفال، وقيامه ببعض الممارسات، ومنها ما كان يجري في اليوم الرابع عشر منه، عند اكتمال القمر، إذ عليه أن يكون قد اغتسل وتطهر قبل أن يذبح ثورين من أجل ياريخ:

"رقبة كأضعية، وكبدان، واثنان من الكباش، وثـور من أجل عناة، وكبـش من أجلس وكبـش من أجلس وكبـش لبعـو وكبـش لبعـو وكبـش للحـن،... وبقـرة لعتارو عطتبال، ونعجة لـ سابونو،... ثـور، وبقـرة لعناة. في اليـوم الثالـث من الشـهر... وكبـش لإيـل، وكبـش ليمـو، وبقـرة لبعـو - كانـابي، وبقـرة...، ونعجـة لسـابونو تقدمـة محروقـة، وكتقدمـة سـلام.... ثـور لبعـو وعتيراتـو، طائـران لإناصـو - إيليـها... وبقـرة للمعبـد. عندمـا تغيـب الشـمس يكـون الملك قـد وفي كل الفرائـض الواجـب إقامتهـا. في اليـوم الرابـع عـشر الملـك قـد وفي كل الفرائـض الواجـب إقامتهـا. في اليـوم الرابـع عـشر الملـك قـد وفي تعتسـل جيـداً. في اليـوم الـذي يصبح فيـه القمـر مكتمـلاً، يكـون قـد ذبح ثـوران لياريخ. وليمـة لبعـل سـابون، ونعجتـان وحمامتـان وكليتـي قـد ذبح ثـوران لياريخ. وليمـة لبعـل سـابون، ونعجتـان وحمامتـان وكليتـي

<sup>23</sup> Pardee, 2002, P. 27.

كيش لرمش، وكيد وكيش لشالم، وكيد ثور، وكيش لبعو سابون، ونعجة لسابون: تقدم محروقة. وتقدمة سلام: في معبد بعل أوغاريت، بعض/ اثنان من.. ورقبة، بقرة لإيل إيبي، كيش لبعو، وكيش وثور لعناة وسابونو... تقدم محروقة... في اليوم الرابع عشر من الشهر سوف يغسل الملك نفسه جيداً. في يوم اكتمال القمر يذبح ثوران لياريخ. وتقام وليمة لبعيل سابون. نعجتان وجهامتان، وكلبتان وكيش لرميش، وكبيد وكيش لسابونو. كند ثور وكنش لبعيل سابونو، ونعجة لسابونو تقدم محروقة. وتقدمات السلام: بشكل مشابه. وفي معبد بعل أوغاريت بعض/اثنان.. ورقبة. وبقرة لإيل أبي، وكبش لإيل وكبش لبعل، ولعناة صابو ثور وكبش، ولبيدراي كبش يقدم محروقاً، وكتقدمة سلام كبش لإيل عيبي، وكبش لبعـل أوغاريـت، وكبـش لبعـل حلـب، وكبـش لياريـخ، ولعنـاة صابـو ثـور وكبش، وكبش لبيـدراي وكبش لدادميـش، وفي البدايـة: كبـش لإيـل إيبـي وثـور وكبـش لبعـل، وكبـش لدجـن، وكبـش لجلالـة الآلهـة - البعـول. وكبـش لعناة، وكيش لرشف كتقدمة سلام. وتقدمة: كيش لإيل، وكيشان لعناة خلص، وثـوران ثـم ثـور وكبـش لجاترومـو، تقـدم محروقـة. وكتقدمـة سـلام: أشياء مشابهة، لبعل سابون، وسط شجرة الطرفاء ثلاثين مرة. كيش لقورت، لقائمة بعلاتو - باخاتيها. في اليوم التالي: بقرة لبعل سابون واحد/ بعـض... وكبـد نعجـة لسابون. تقدمـة لبعـل أوغاريـت، وبقـرة لإيـل إببـي، وكبش لبعل أوغاريت، ولعناة سابون تقدمة» (24).

ونجد شعائر تقديم الأضاحي الحيوانية المذبوحة خلال الشهر الأول من السنة، في النص (RS 24. 298)، ومن الواضح الكمية الكبيرة والمتنوعة من الأضاحي التي كانت تقدم في هذا الاحتفال المهم جداً، والذي رجا كان له علاقة ببداية السنة، ويلاحظ مشاركة هذه الأعداد الكبيرة من الآلهة فيه.

24 Pardee, 2002, P. 31- 33.

ومن الاحتفالات التي تجري في شهر رايشيانو (أول شهر في السنة)، ما كان له علاقة ببداية السنة الجديدة، والذي جرت فيه الطقوس التالية: في بداية الشهر تُقدَّم سلةً من العنب قرباناً لإيل، وفي الفترة نفسها تُقدَّم فبيحة مؤلفة من جديين لعشتارتا، في حين تُقدَّم القرابين الخاصة في اليوم الخامس والسادس والسابع من الشهر. لقد تهيزت القرابين في بعض الأيام، ومنها اليوم السابع الذي افترضوا أن مقاتلي شبش (الكواكب والنجوم وجيش يم)، وكذلك جنود الملك، كانوا يشاركون في إقامة الطقس. وبناء عليه ثمة اعتقاد أن الممارسات الطقسية التي كانت تجري فيه تفوق المراسم التي كانت تقام في منتصف الشهر. في اليوم الثالث عشر كان الملك يقوم بطقس الاغتسال، وفي اليوم الرابع عشر كان يلبس الأرجوان، ويجلس على العرش ويُعلن اليوم، ويُقصدُ بذلك يوم استواء الإله بعل عرش العالم. ويرد ذكر صنف الذبيحة التي يجب أن تقدم لكل على منتصف الشهر القمري (ذكر).

ويبدو أن النص (CRS 24.284) لا يخرج عن هذا المضمون فنجد فيه تشابهاً في التقدمات، وفي أسماء الآلهة مع النصوص السابقة:

"في يوم.. ثوران لياريخ. ولبعل سابون نعجتان وحمامة أضحية، وكليتان أضحية، وكبدان لي... وكبش لرمش وكبش لشالم، وثور وكبش لبعل سابون. تقدم مشوية. وطير لسابون، وكتقدمة سلام: ثور وكبش لبعل سابون. وطير لسابون. وثور في معبد بعل أوغاريت، وبقرة لإيل... وكبش لبعل.. وقور وكبش لعناة سابون، وكبش مشوي لبيدار (بيدراي). وتقدمة سلام: كبش لإيل، وكبش لبعل أوغاريت، وكبش لبعل حلب، وكبش ليرخو، وثور وكبش لعناة سابون، وكبش لبدار، وكبش لدادميش» (26).

25 شىفمان، 1988b، ص 90.

ويندرج النص (RS.24.248) تحت نفس العنوان على الغالب وهو الاحتفال باكتمال القمر. فيبدأ النص بكلمة إرصت (Iršt) بمعنى الطلب، ويرد ذكر الأيام «في اليوم العاشر» بجانب كلمات قُرئت على أنها تشير لليوم الثامن، وربا اليوم التاسع. كما أن وجود فعل «استهلك» يشير إلى مواد غذائية معينة، أما ذكر الأزياء فربا يكون مؤشراً على شعائر احتفالية كانت تجري، ويتم فيها إلباس الآلهة أنواعاً معينة من الألبسة. أما كلمة سكن فهي تشير لشعيرة وضع تمثال أحد الآلهة بشكل مؤقت في الحجرة الصغيرة (قدس الأقداس):

"طلب... من الآلهة، ماذا يمكن أن يستهلك (يؤكل)... ثلاثون... عشرة/ عشرون... وأزياء... في اليوم الثامن... و.. قِدْر من نوع (spL)... اثنان... وأربعة... وفي (اليوم) التاسع... أحدهم يجب أن يمنح كبشاً للتضحية... معبد دايتانو ومعبد ب... ومعبد صر. في اليوم العاشر أنت سوف تنقل الأزياء إلى "الخمن HMN" الملجأ. أنت ثانية سوف تؤثث مرتين، عندئذ سوف تجلبهم قريباً وتضعهم مرتين (بشكل ملائم). مقاعد/سكن الآلهة، ثامن..."(20).

وتمتد الشعائر الموصوفة في النص (RS 24.253) من اليوم الأول في الشهر وحتى اليوم السابع عشر، وهي تتعلق بمشاركة العائلة المالكة في أيام الاحتفال، وربما شارك الملك مباشرة في أكثرها أو فيها كلها، (التوجه للحَمّام في اليوم الثالث عشر يدل على مشاركة ملكية في احتفال اكتمال القمر) (ومن المعتقد أن لهذا النص علاقة بطقس تقديس الأسلاف والراحلين من العائلة المالكة.

من الأنظمة الخاصة بتقديم الذبائح تلك التي ترتبط أيضاً بالدورة

<sup>27</sup> Pardee, 2002, P. 36.

<sup>28</sup> Pardee, 2002, P. 36.

الشهرية القمرية، في شهر حيارو، في يوم بداية الشهر الجديد، كان يجب أن تقدم أضحية لسيدة البيت (ثوراً أو نعجة)، وفي اليوم الرابع عشر منه أضحية لسيدة النقل، (حتى الآن لم يحدد الدور المناط بهذا الملاك)، وفي اليوم الثامن عشر من شهر حيارو كان يجري الاغتسال الطقسي للملك، وفي هذا الشهر نفسه، (لم يتم تحديد التاريخ بالضبط) كان يجري حرق وتطهير حرشة راشابو (29).

#### 3 \_ احتفالات طويلة الأجل (شهرين)

هناك احتفالات طويلة الأمد كانت تجري على مدى شهرين، فيرد في النص (RS:24.249) اسم الشهر، ويوم القمر الجديد ('Hiyyaru\_Iba'latu')، وهو يوضح القرابين المقدمة والمترافقة مع أداء بعض الصلوات والتراتيل، وفي مشهد تال يحمل النص سلسلة من الشعائر التي تمتد على مدى شهرين، تتلوهما فترة الاعتدال الشتائي.

لاشك أن محور هذه الاحتفالات، كان يتعلق بدوران الطبيعة والفصول، كما أنه يرتبط بالمواسم الزراعية، والحصاد، والقطاف، وهناك الكثير من الاكتشافات الأثرية التي تؤكد وجود مثل هذه الاحتفالات، منها اكتشاف أنبوب من الطين، كان قد تم زرعه في الأرض بشكل عمودي، حيث كان يتم سكب الزيت أو الخمر فيه، لينفذ السائل إلى التربة عبر ثقوب أحدثت في الأنبوب على مستويات مختلفة، وعند النهاية السفلى للأنبوب حفرت أمكنة كانت تحوي الهدايا الطقسية. ومن المعتقد أن يكون لهذا الطقس علاقة بالعبادات الزراعية، ولا يُستبعدُ أن يكون المؤشر لبدء موسم العمل في الحقول (16).

<sup>29</sup> شيفمان، 1988b، ص 89.

#### 4 ــ احتفالات وشعائر اجتماعية ذات بعد وطنى

وجدت مجموعة من النصوص أو أجزاء النصوص في مكتبة الكاهن في المنطقة العليا (الأكروبول)، وفي القصر الملكي، وأمكنة أخرى، تتعلق بممارسات تشير لوجود احتفالات وطنية كان يشارك فيها مجموع السكان، ويُعطي النصان (RS 1.002) و(A+B) مع أربع كسر صغيرة، معلومات مهمة متنوعة عن هذا الموضوع. ويدل وجود هذه النصوص في أكثر من مكان، ووجود أكثر من صياغة لنفس الطقس على أنها لم تنتج في مدرسة واحدة.

وقد احتوى أحد النصوص عدة مقاطع تعليمية لتفاصيل ممارسة هذا الطقس الفريد، وكانت مرجعاً يدرسه الذكور والإناث من السكان، وقد حُدِّة في أسفل كل مقطع اسم فئة سكانية، ويلاحظ ورود كلمة (المغفرة) ضمنها، ومن المحتمل أن تجيب المقاطع على عدة مسائل.

في المقطع الثالث، نجد كلمة (مشر mšr)، وتعني «الاستقامة، النزاهة».. ويبدو من طبيعة الطقس أنه كان لها علاقة بـ «طلب الغفران»، الذي ومن أجل الوصول إليه يتم التقرب من الآلهة بتقديم قربان، (يجب أن يكون خروف) لـ (t ´Y) (t ´Y). وبسبب أهمية الطقس؛ ولكونه يجمع عدداً من الفئات الاجتماعية المتنوعة ضمن مملكة أوغاريت، ولأن (دبح) تشير إلى وليمة تقام على أضحية، فإن المقاطع الأولى من الشعائر، تبين أن الهدف منها هو تعزيز التواصل الاجتماعي، والوحدة الوطنية، والتسامح بين سكان المملكة مختلف انتماءاتهم، بما فيها تلك التي لم تأت النصوص على تسميتها. كما كانت تهدف إلى تعزيز الصلة مع الآلهة التي يعبدونها، وعلى رأسها إيل وعائلته، كل ذلك تكفيراً عن الأخطاء، التي يعبدونها، وعلى رأسها إيل وعائلته، كل ذلك تكفيراً عن الأخطاء،

<sup>32</sup> هنـاك خـلاف حـول معنـى الكلمـة؛ بـين مـن يعتقـد أنهـا اسـم مدينـة تتبـع لأوغاريـت، وبـين مـن يـرى أنهـا تعنـى التدشـين.

وبحثاً عن الاستقامة، وطلباً للغفران، في العلاقة بين الناس والآلهة. ومن المعلوم أن الكثير من الجاليات كانت تسكن أوغاريت، وتحظى باحترام وبحقوق مساوية لتلك التي يتمتع بها السكان المحليون. ومن أهم الجاليات هناك: الحورية، والحثية، والإيجية، والمصرية، والقبرصية... الخ. وتجدر الإشارة إلى أن النص يبين استخدام الحمار كأحد القرابين التي كان يضحى بها، (وهذا ما يذكِّر بطقوس أمورية قديمة، جرت في ماري في بعض الأحيان)، وبعد فترات انقطاع يبدو أن هذا الطقس قد أُعيدَ من جديد، رغم عدم وجود مؤشرات نصية، تثبت تواتراً منتظماً في أدائه (١٤٥٠: "... والرفاه.. الرفاه لأوغاريت...،... (٢ يكون وفقاً لبيان (عبارة).......

"أضحية الـ (t،)، قدمت، إلى دائرة أبناء إيل".

"والرفاه، الرفاه لأوغاريت، قاطين (Qaþien)، تم الأضحية، رما يضع مجموعة من أبناء إيل، توكامونا ـ وا ـ شوناما: هنا يكون الكبش».

"الرفاه للأجانب (القاطنين ضمن) أسوار أوغاريت، والرفاه...، الرفاه للأجانب (القاطنين ضمن) أسوار أوغاريت، والرفاه...، الرفاه لـ... حتى لو أُمْت: وفقاً لبيان (قاطين)، أو وفقاً لبيان الحوريين، أو وفقاً لبيان الحثيين، أوحتى لو كان وفقاً لبيان الحلاشيين ('Alashian)، أو سواء كان وفقاً لبيان فقرائك، وكذلك سواء كان وفقاً وفقاً لبيان فقرائك، وكذلك سواء كان وفقاً لبيان قرزبل (QRZBL)، حتى لو أُمْت، سواء يكون في غضبك، أو سواء

<sup>33</sup> Pardee, 2002, P. 78-79.

<sup>34</sup> جاء أول ذكر لأرض ألاشية Alashia في نصوص ماري التي ترجع للقرن الثامن عشر كمصدر لتجارة وإنتاج النحاس، كما ورد ذكرها في نصوص جاءت من بابل، وألالاخ، وخاتي، ومصر، ورسائل العمارنة، وتشير الكلمة في العهد القديم إلى شعب في منطقة بحر إيجة، زود مدينة صور بالمنسوجات الملونة، وتورد النصوص الحثية معركة بحرية جرت بين الحثيين واللأشيين. ويرى كثير من الباحثين إلى أن ألاشية كان الاسم الذي أطلق منذ الألف الثاني ق.م على جزء من قبرص، وكانت عاصمتها إنكومي Enkomi

يكون في صبرك النافذ، سواء يكون في بعض الرجس الذي قد تقترفه، سواء في إهمك، كقلق الأضاحي... الأضعية تمت (ضحي بها)، أضعية (t) قُدمت، وقام الجزار بعمله، رجا تكون قد حملت إلى والد أبناء إيل، رجا حملت إلى دائرة أبناء إيل، لمجموعة أبناء إيل، إلى توكامونا - وا - شوناما (Tukamuna-wa- šunama): هنا يوجد كبش».

"أحلب الحمار من أحل "الاستقامة" استقامة ابن أوغاريت سواء كان من الأجانب (القاطنين) داخل أسوار أوغاريت، الرفاه ليمان (YM'AN) الرفاه لرمت ('RMT)، الرفاه ل.... الرفاه لنقمادو (Nigmaddu)، سواء ىكن جمالك قد تدل، سواء بكن وفقاً لبان قاطن،.. وفقاً لبان (قاطين)، أو وفقاً لبيان ددماي (DDMY)، أو وفقاً لبيان الحوريين، أو وفقاً لبيان الحثين، أو حتى لو كان وفقاً للعلاشيين ('Alashian)، أو سواء كان وفقاً لبيان جبر (GBR)، أو كان وفقاً لبيان مضطهدت، أو وفقاً لبيان فقرائك، وكذلك سواء كان وفقاً لسان قرزىل (QRZBL)، حتى لو أثمت، سواء كان جمالك قد ذهب، سواء يكون في غضبك، سواء يكون في صبرك، سواء يكون في بعض الرجس الذي تقترف، سواء ذهب جمالك، كقلق الأضاحي، او كقلق أضحمة (t')، الأضحمة (t') قُدمت، أدى الحزار عمله، رما تكون قد حملت إلى والد أبناء إيل، رما حملت إلى دائرة أبناء إيل، إلى محموعة أبناء إبل، إلى توكامونا - وا - شوناما: هنا بكون الحمار. عودة إلى تلاوة (الاستقامة) استقامة ابنة أوغاريت: الرفاه للأجاني (القاطنين) داخيل أسوار أوغاريت، الرفاه للمرأة/للزوجية، سواء كان جماليك قـد تــدل، ســواء كان وفقاً لبيـان قاطــن، ســواء يكــن وفقاً لبيـان...، الحــمار ىكون هنا»(35).

35 Pardee, 2002, P. 83.

#### 5 ـ احتفالات وشعائر لآلهة الأرض

عنوان هذا الطقس الديني كان معروفاً قبل ظهور النص 58)والمكتشف عام 1955م، وتم نشر عام 1965م، وذلك من خلال نصوص غير مباشرة. والنص يتعلق بواحدة من الأضاحي الملكية التي من الواضح أنها كانت منذورة لإيل، وتحمل اسم «إيل بلدن المالكية التي من تكون بشكل أساسي من تقدمة محروقة، تتلوها تقدمة سلام. ويتميز هذا الطقس بتقدمة تسمى (نسكت قل nskt ql) والتي تعني تقديم "قوقعة من معدن غين"، وهي عادة غير مألوفة من قبل. أما ترتيب الآلهة المبجلة في تقدمة السلام، فهي غير واضحة تماماً، مع العلم أن الهة غير معروفة مثل (أمشرت غيرة)، ظهرت معها (السطر الخامس عشر): "أضحية شعائرية لآلهة الأرض، قوقعة من معدن غين لإيل ايبي، عشر): "أضحية محروقة، وكتقدمة سلام: ثوران وكبشان لإيلايبي، كبش لإيل وكبش لبعل وكبش لدجن، وكبش لياريخ، وكبش ليم، وكبش لجلالة الآلهة بعل، وكبش لعناة خإبلايا، وكبش لعمشرت، وبقرة لدائرة اليل ولجمهرة بعل، وبقرة لسابون، واحد وعشرون مرة، مهما ترك يكون من أجل الراكضن مع العربات» (66).

## 6 ـ احتفالات وشعائر التأمل

تقديرنا أنها نهج تأملي فلسفي يقوم على التركيز الذهني الشديد للتغلب على الألم، ورجا؛ وبدرجة من الدرجات، التوحد والذوبان مع الجوهر، حباً وهياماً وتقرباً، ونيلاً للرضى والمغفرة منه، وبثاً للقوة الروحية والنفسية في المتعبد. وبهذا المعنى قد يكون شكلاً من أشكال الصوفية الأولى، أو قد يكون نمطاً من التأمل الباطني. وإذا كان كذلك؛ فلا شك أن متبعي هذه الطريقة، أرادوا الانصراف عن العالم المادي والتخلص

36 Pardee, 2002, P. 85.

------ الديانة السورية القديمة

من عبوديته وبلوغ الطهارة (37) والسعادة المطلقة. وإذا ما كان كذلك فلا ريب أن العارفين من الناس، هم من كانوا يؤدون هذا الطقس بين مجموع السكان، ورجا كان الملك أحدهم.

اقترن موضوع التأمل بتقديم القرابين والأضاحي ضمن طقس رجا امتد ليومين وفق النص (+IRH 77\2B). ويبدو أنه كان يتكامل مع قدًاس أشمل وأكثر تعقيداً، بحيث كان يؤدى في عدة طرق تتم على مراحل متتالية؛ الواحدة بعد الأخرى، النص (+IRH 77\10B). أما مكان إقامته، فهو أحد الخلوات، أو أحد الأمكنة التي كانت مخصصة لذلك. وقد ترافق هذا الطقس مع تقديم القرابين والتقدمات، ولكنه لم يكن حكراً على أناس محددين؛ بل شارك به كل الناس، بما في ذلك الملوك والعائلة المالكة الذين كان لهم ممارسات طقسية تأملية خاصة بهم، والعائلة المالكة الذين كان لهم ممارسات طقسية تأملية خاصة بهم،

"في ذاك الوقت، الملك يجب أن ينظر لرشف - خاجاب: رأس ورقبة، شيقل من الفضة وشيقل من الذهب، نفس الشيء، إضافة لسهم وثور وكبش لرشب... وطيرين لعناسو - عليما، و... شيقل... شالم... وكبش لعليات وكبش لرشب وكبش لشالم والملك سوف يتحرك بعيداً ليؤدي الأضحية "(38).

يصف النص (+RHT 77\2B) كيفية بدء القداس فيذكر، في فقرتين منه، مجموعة كبيرة من الشعائر التي تجري في اليوم الأول بعد تقديم عدد من الأضاحي، وفي اليوم الثاني يتم ذكر طقس التأمل، والآلهة الأساسية الممجدة، التي تُكرس لها الأضاحي والقرابين، وهي هنا اثنان:

38 Pardee, 2002, PP. 73-74.

<sup>37</sup> بعد الغسل والتطهير، كان لا بد للشخص من أن يتطهر من خلال تقديم القرابين وإقامة الشعائر، وكان التطهير يجب أن يسبق تقديم القرابين، حيث يتم تطهر الشخص الذي يقوم بالتقدمة، إضافة لتطهير المكان والأدوات التي تلمسها القرابين، وكانت شعيرة سكب ماء التطهير من أهم الطقوس التي تسبق شعائر تقديم القرابين في المعابد. انظر: نور الدين (الجزء الثاني)، 2009، ص96.

إيل إيبي، وإيل. مع عدم وجود أي إشارة فيما إذا كان هناك إلهاً محدداً هـ و موضوع التأمـل (39).

#### 7 \_ احتفالات الزواج المقدس

في عصر مبكر من تاريخ الرافدين، جسّد السومريون، ومن بعدهم البابليون، قوى الخصب، التي تُسبب التكاثر والإنهاء بآلهة للخصب، التي هي إنانا (عشتار)، وبإله للنبات والماشية الذي هو دموزي (تهوز) (60). واعتقدوا بأن زواج هذا الإله الشاب من هذه الإلهة الجميلة التي اعتبروها أيضاً إلهة الحب، كان المصدر لكل مظاهر الخصب في الحياة. وأقاموا الاحتفالات والطقوس الدينية التي تحاكي أفعال الآلهة، ومنها الزواج المقدس الذي كانوا يقيمونه سنوياً في موسم الربيع. ويتضمن تريل الأناشيد والقصائد مما يؤلفه الشعراء السومريون على لسان تروس المقدسة إنانا التي تقوم بتمثيل دورها إحدى كاهنات المعبد، وعلى لسان العريس الإله دموزي الذي يقوم بأداء دوره الملك (أو أحد الكهنة). وكان الزواج المقدسة بمحاكاة لزواج إله الخصب من إلهة الخصب (11) بدخول الملك بالكاهنة، محاكاة لزواج إله الخصب من إلهة الخصب أداء بعملية تلك كانت أزمنة البدء، حين كان الآلهة يقومون بأنفسهم بعملية الإخصاب، وحين كانت إنانا تدعو عشيقها دموزي لحرث فرجها، وحين يسكب الإله أنكي (12) عبل بسكب كان الإله أنكي (12) عبل بسكب يسكب

<sup>39</sup> Pardee, 2002, P. 74.

<sup>41</sup> علي، 1978، ص 17.

<sup>42</sup> إله المعرفة ومهارة الصنع وهو إيا الأكادي.

فيه هدية العرس (منيّ أنكي)، وحين كان أوتو<sup>(43)</sup> يعد بنفسه غطاء الكتان لفراش العرس الذي سوف يتم عليه لقاء أخته إنانا مع إله السماء دموزي (44).

يعتقد الكثير من الباحثين أن طقوس الزواج المقدس كانت شائعة في جميع أنحاء المشرق القديم، والهدف من الاحتفال به هو تأمين راحة المدينة في السنة القادمة، وتتويج الملك من جديد (45). ويروي هيرودوت (64) أن كل الشعوب القديمة ما عدا الإغريق والمصريين، كانت تمارس الجنس المقدس في المعابد، ويضيف أن الفينيقيين هم أول من أوجد في قبرص معابد أفروديت، وكان على كل فتاة أن تخدم في المعبد كبغي مقدسة تعطي جسدها للغرباء فترة من الزمن قبل أن تتزوج، حيث كان الجنس يمارس بكل أبهة الطقس الديني وجديته، بعيداً عن أي مظهر من مظاهر الدعارة الرخيصة، أو إرضاء الميل الشخصي. ويضيف أن سرينياس الفينيقي ملك قبرص الأسطوري هو الذي أوجد هذه الطقوس، وكانت بناته من بغايا المعبد (74)، ودرجت قبرص على هذه العادة، فاشتهرت بعبد أفروديت في باخوس. ويصف هيرودوت معبد الإله بعل مردوخ في بابل قائلاً: «في هذا المعبد سرير كبير، مزين زينة فخمة، وإلى جانبه مائدة ذهبية. وليس ثمة صورة أو تمثال لأي إله هنا. كما لا يبيت أي

<sup>43</sup> إله الشمس السومري وأخو إنانا.

<sup>44</sup> الشواف، 1996، 103.

<sup>45</sup> ساغز، عظمة آشور، 2008، ص309.

<sup>46</sup> هـيرودوت؛ مـؤرخ ورحالـة يونـاني، عـاش بـين 484-420 ق.م، ولـد في مدينـة هاليكارناسـوس في آسـيا الصغرى، أطلـق عليه لقـب أبـو التاريخ، نفـي لأسباب سياسـية إلى سـاموس، ثـم أثينـا، وأخيراً للمسـتعمرة الأثينيـة ثـوري Thurii الواقعـة جنـوب إيطاليـا حيـث تـوفي فيهـا. كتب بين 430 و425ق.م تسـعة كتب تاريخيـة أرخـت للحـرب بـين الإغريـق والفـرس. لـه عـدة كتـب يصـف فيهـا الكثـير مـن بقـاع العـالم ومنهـا بابـل وآشـور ومـمر وآسـيا الصغـرى ومنطقـة المـشرق. يسـتخدم في وصفـه التاريـخ والأنتروبولوجيـا والجغرافيـا، واسـتخدم في كتابتـه الأسـلوب الدرامـي، مدخـلاً عليـه الكثـير مـن العنـامر التراجيديـة.

انسان ليلة هنا، ما عدا امرأة واحدة. يقول الكلدانيون كهنة هذا الإله: إن الإله يختارها لنفسه من بين النساء المحليات. ويؤكد الكهنة أن الإله يأتي إلى المعبد أحياناً، ويقضى ليلة على السرير»(48).

وفي بابل كان على كل امرأة أن تستسلم في معبد عشتار لأول غريب يطلبها، وتأخذ منه أجراً رمزياً غير محدد تسلمه إلى الهيكل هبة منها لإلهة الحب، وتأكيداً على انعدام الأهداف الفردية لفعلها الجنسي، ولم تكن المرأة بقادرة على العودة إلى بيتها قبل أن يمر بها ذلك الغريب. لذا كان فناء المعبد مليئاً على الدوام بنسوة في الانتظار، ولرما قضى بعضهن سنوات قبل أن يقع عليهن اختيار أحد (49).

ومدينة أوغاريت هي المركز الكنعاني الوحيد الذي قدم نصوصاً ميثولوجية أكدت لنا اهتمام الأوغاريتيين الواضح بالخصب والإخصاب. لقد عرف المجتمع الأوغاريتي إنشاد الأساطير، وقراءتها، إضافة لتمثيل وقراءة بعض الأفعال المقدسة، ومنها زواج إيل المقدس وزوجتيه عشيرات والعذراء، وكان يجري عرض بعض الأحداث المعينة أثناء تمثيل الأسطورة أو تأدية المأساة، وكل حدث منها كان يرمز لظواهر طبيعية متجدّدة، كان يتحقق من خلال تكرارها استقرار الكون (50).

لم يكن الإله الأوغاريتي بعل (ممتطي الغيوم) مسؤولاً فقط عن الأمطار التي تخصب الأرض، بل كان أيضاً يهتم بإخصاب قطيع البقرات والعجلات، إذ نراه في أحد النصوص الأوغاريتية يضاجع قرينته الملقبة بالعجلة» ومما يرد في النص:

" تهيّج (بعل) فأخذها من فرجها

<sup>48</sup> ميغوليفسكي، 2005، ص24.

<sup>49</sup> السواح، 1996، ص 192، 193.

<sup>50</sup> شىفمان، 1988b، ص 90.

الديانة السورية القديمة

تهيجت هي، فأخذته من قضيبه وسيطرت على بعل الشهوة نحو قطيع البتولة عناة» ونقرأ في النص نفسه أن: «بعل سوف يتقدم و [قضيبه] ممتلئ سوف يتقدم حدّو (حدد) وأصبعه ممتلئ».

ويبتهج بعل عندما تعلمه عناة بأن عجلاً سيولد له، وهنا على ما يظهر يحتل بعل مكانة الإله إيل رأس آلهة أوغاريت، فيما يتعلق بدور الإخصاب(51).

هناك أحد الطقوس الذي صيغ بشكل رمزي على شكل حوارية مسرحية، بين عروس وعريس وكاهن، كما لو أنها أغنية من الأغاني، ورغم أن هوية المتكلمين غير محددة، فمن المعتقد أن النص يتحدّث عن الزواج المقدس المعروف جيداً في بلاد الرافدين، النص (76 -70،70،70):

"العريس: خلفها يوجد الصرح، إنها تعويذتي

الكاهـن: الـصرح الـذي أغلقتـه هـي يوجـد خلفهـا، هـي أسـقطت البرونــز (أفلتته)

العريس: افتح البيت، في تعويذتي الكاهن: القصر ذاك الذي ربا أدخله العروس: أعط الأفعى كهدية في العرس، أعط السحلية كهديتي في العرس، نعم، الأفعى هدية من أجل حبي العرس: أنا أعطي الأفعى هديتك في العرس، الأفعى المعربة هدية لحبك» (522).

52 Moor, 1990, PP. 233-245.

<sup>51</sup> الشواف، 1996، ص 151.

ثمة اعتقاد راسخ لدى الباحثين الغربيين بأن الأفعى ترمز إلى العضو الذكري، ويقرنون ذلك بالنصوص السومرية التي تتحدث عن الجنس المقدس في بلاد الرافدين، وإذا ما ثبتت صحة ذلك، فهو يدل على وجود تأثير رافدي واضح على العقيدة الأوغاريتية. وقد ورد في نص سومري تعبير مشابه: «رفع قضيبه، جلب هدية العرس».. لكن ما يُنتجه الحب، وما ينتهى إليه من فعل المضاجعة، يستتبعه الموت بشكل مؤكد (53).

لقد أحبُّ دموزي إنانا الخصب، فأنتجت له وللبلاد الماشية والحبوب والخضار.. ونراه يتغنى بكل محبة بجمال حبيبته، وبجسدها، بتعابير رقيقة. لكن إنانا في إجابتها لدموزي تستشعر الموت الذي ينتظره، وتعد نفسها مسؤولة عن ذلك، فهل الموت الذي عرفه دموزي هو ثمن قبوله بعلاقته مع إنانا، لحمُّل الخصب إلى البلاد وتحقيق تكاثر الماشية والبشر؟ فكان بذلك أول «فادي» بالمعنى المسيحي للفداء الذي اكتسب بعد أكثر من ألفى عام الروحانية والرمز الذي يحمله؟ (54).

لا ريب أن المجتمع الذي نشأت فيه الروايات الشعرية الأوغاريتية طلب من المرأة أن تكون حكيمة ومخلصة لحياتها الزوجية، غير أن الكاهنات أُعفينَ من هذا الالتزام الأخير كونهن على اتصال بعالم الآلهة، فقد سمحت الإلهة عناة لنفسها أن تعرض حبها على بطل الملحمة الشعرية (كما في ملحمة أقهات). لقد وقف المجتمع موقفاً سلبياً من اختلاط الدم في حين عرفه عالم الآلهة بشكل دائم. فقد كانت زوجتا إيل، عشيرات والعذراء، هما في الوقت نفسه أختاه، كما كان في نفس الوقت متزوجاً من بناته الثلاثة (55).

يتحدث أحد نصوص أوغاريت عن ولادة إلهي الخير والعطاء سحر

<sup>53</sup> Moor, 1990, P. 242.

<sup>54</sup> الشواف، 1996، ص 139.

<sup>55</sup> شىفمان، 1988a، ص 51.

وشالم ضمن فعل طقسي هو الزواج المقدس، الذي تتخلله صلوات يؤديها الكهنة ومنولوجات تؤديها شخصيات المشهد، ووصف للحركات التي تؤدي أمام المشاهدين. وبعد تأدية فروض العيادة لآلهة الخير والعطاء يتقدمون بآخر رجاء يطلبون فيه التوفيق والخير للملك والملكة، وباقي المشاركين في الطقس، ثـم يظهـر إلـه المـوت «مـوت وشـار» حامـلاً بيده رمز العقم والترمل (أي يسود العالم الجدب). ويردّد المشاركون في الطقس خلف الكاهن هذه اللعنة، ويستدعون جيروت الآلهة، وجيروت عشرات والعذراء، زوجتي إيل. أما الغلمان فيطبخون الجدي بالحليب سبع مرات، والخروف سبع مرات بالسمن (الوجبة المخصصة لعشرات)، لقد كانوا يعتقدون أن هذه الوجبة تساعد على الحمل والولادة في الزواج المقدس. ويفهم بعدها من المقطع المتبقى، أن الكلام يجرى فيه عن الصيد الذي تمارسه العذراء، ثم يدخل المشاركون في الطقس بيت الآلهة، ثم تنتقل الأحداث إلى شاطئ المحيط، فيأخذ إيل شعلتن من النار (التي أعد عليها الطعام)، ويدخلهما بيته، ثم ينزل عصاه، ويأخذ دبوساً، ويرمى طراً، ثم يضعه على النار. وتشر تصرفات إيل إلى عدم اهتمامه بالعالم وبزوجتيه، وفي الوقت الذي دخلت إليه عشيرات والعذراء (56).

إن إيل الملقب بالثور يفقد مع تقدم السن من قدرته الجنسية، وهذا ما يظهره نص ميلاد الإلهين سحر وشالم، الذي يشتمل على تعليمات بصدد استعمال العود (العصا) وتكرار أحد المقاطع سبع مرات، وهو يرتبط بالإخصاب ويُعَدُّ طقساً للاحتفال بزواج إلهي نشاهد فيه إيل ينجح بعد محاولة فاشلة في إخصاب امرأتين (إلهتين) كانتا تسحبان الماء وتصبانه في خزان مرتفع، وذلك بقصد استحثاث الخصب بواسطة مادته الأساسية أي ماء الينابيع. وبعد ذلك ينجح إيل في تحقيق انتصاب

<sup>56</sup> شيفمان، 1988b، ص 64.

قضيبه، وهارس الحب مع عشيرات والعذراء، فتلدان سحر وشالم، فيأمر إيل بتقديم القربان لشبش والنجوم... يقول النص:

« يميل (إيل) ويقبل شفتيهما ها هما شفتاهما عذبتان عذبتان كالرمان وبعد القبلة، الحمل وبعد الاحتضان المتقد أتى أجل ولادتهما، فولدتا سحر وشالم» (57).

ويوصف شحر/سحر وشالم بأنها الاها الخير والعطاء اللذان شقا عباب البحر، ورضعا من صدر السيدة؛ أي من صدر عشيرات، فالإثنان لا يشبعان. ثم يرسلهما إيل إلى الصحراء ليصطادا ويقدما قرباناً، وبعد انقضاء سبع سنوات، يعودان إلى العالم فيطعمها أمين المحصول الخبز، ويسقيهما الخمر (58).

وهناك نص أوغاريتي ثالث يرتبط بالخصب والولادة، وهو نشيد زواج إله القمر ياريخ مع إلهة القمر نيكًال الذي كان على الأرجح يُرددُ أثناء الولادة بغية تسهيلها أو خلال احتفال بعرس يُعدّ لولادة قريبة (59)، وقد يعكس هذا الطقس ولادة شهر قمري جديد كل شهر. والنص الذي يحمل عنوان (أم باخالات) يُعيد تمثيل طقس الزواج المقدس، ويروي توحّد الإلهين. فيطلب ياريخ يد نيكًال من أبيها حارحايي المهال ويَعِدُهُ أن يدفع له مهراً كبيراً، لكن حارحايي يرفض في البداية، ويقترح عليه أن يتزوج إحدى بنات بعل، و يُصِرُّ ياريخ على طلبه حتى يرضخ حارحايي، يتزوج إحدى بنات بعل، و يُصِرُّ ياريخ على طلبه حتى يرضخ حارحايي،

<sup>57</sup> الشواف، 1996، ص 151.

<sup>58</sup> شيفمان، 1988b، ص 65، 66.

<sup>59</sup> الشواف، 1996، ص 151.

ويلي ذلك وصف المهر المدفوع، ثم يُخْتَتَمُ النصُ بنشيد إلى الإلهات الجميلات اللواتي ساعدنها على الولادة. ينتسب النص إلى مجموعة أساطير إلهة الشمس شبش التي تسمى باخالات، والتي تتوجه إلى شبش توجهها إلى أمها باسم ابنة النبع، ابنة الحجر، ابنة السموات والمحيط، والمقصود هنا زوج شبش الإلهى

ولا بد من الإشارة لظهور أفكار جديدة لدى بعض الباحثين فيما يتعلق بموضوع الزواج المقدس، تقوم على التشكيك بوجود هذا الطقس في منطقة مشرقنا القديم. وفي هذا الإطارياتي تعليق الأستاذ الباحث نائل حنون الذي يرى أنه ليس هناك من دليل واضح على وصف هيرودوت لعبادة الإلهة عشتار ومعابدها. والنصوص المسمارية، حتى الآن لم تُشِرُ إلى وجود هذه الممارسة، بل إن ديانة المنطقة كانت تنحو منحى مختلفاً، حيث كانت القوانين والشرائع القديمة تحدّد ضوابط صارمة على مثل تلك الممارسات. واستخدام بعض الإشارات من هذه النصوص لا يُعدُّ دليلاً على موضوع الزواج المقدس. فالقصائد السومرية التي تتضمن غزلاً بالملوك؛ اعتبرت دليلاً على دورهم في الزواج المقدس، لكن تلك القصائد تخلو من أي وصف أو إشارة لشعائر دينية محددة.

ثم إنه لا توجد نصوص أخرى تسند الدلالة المفترضة لتلك القصائد الغزلية، ومنها ما ورد أعلاه، وهي الدلالة التي يمكن أن تجعل منها وسيلة لإثبات وجود طقس ديني مثل الزواج المقدس فيما لو وجدت. وعموماً تلك القصائد الغزلية لا علاقة لها بالشعائر الدينية، وقد اقتصرت على بضعة ملوك في نوع من الأدب الغزلي الذي قد يعبرعن علاقات خاصة بين أولئك الملوك، ونساء من البلاط أو المعبد. كما أن استخدام بضعة أسطر من ملحمة جلجامش كدليل على وجود الزواج المقدس،

<sup>60</sup> شيفمان، 1988b، ص 65، 66.

ليس كافياً؛ فهي تشير إلى تهيئ جلجامش للاتصال مساءً بالإلهة إشخارا حينها اعترض طريقه انكيدو. أما رواية هيرودوت عن البغاء المقدس، فأصلها يعود للديانة الإغريقية القديمة، وليس إلى بلاد بابل التي نَسَبَ لها ما خبره هو في بلاده (61).

إن التسليم بكل ما كتبه الباحثون الغربيون، ومنهم صموئيل كرمر، عن طقوس الجنس المقدس عند السومرين وسكان بلاد الرافدين، أمر غير جائز من الناحية الموضوعية، لعدم خضوع الموضوع للنقاش بالشكل المطلوب، كما أن البراهين المقدمة لا تشكل دليلاً كافياً على وجود هذه الممارسة. ولا شك أن الموضوع يحتاج لكثير من الدراسات والأبحاث المعمقة المنطلقة من دراسة النصوص القدمة (السومرية والأكادية) وإعادة قراءتها وترجمتها من جديد، وتوضيح البيئة والأجواء التي كانت تجرى فيها هذه الطقوس. أما الأدلة المتوفرة من مناطق الساحل الشامي فهي تقتصر على بضعة نصوص أوغاريتية، أقل ما مكننا القول فيها: إنها غير واضحة في إشارتها لوجود ممارسات زواج مقدس، وبالتالي فهي غير مقنعة بالشكل المطلوب. وكل ما وصلنا لا يعدو أن يكون نوعاً من الأدبيات الدينية الخيالية التي تمحورت حول الخصوبة والسعادة، التي صاغها خيال خصب، طالما تميز به شعراء المشرق بكل العصور، بطريقة رمزية وبأسلوب شعري شفاف رقيق، فيه الكثير من التراتيل والمراثي والمنازعات والحب الآسر للرفاه والترف، للحقل الخصيب والرحم المنجبة. لقد برع شعراء هذه المنطقة عبر العصور في التغنى بالجمال وكل ما مثله من قيم فنية، فعبروا عما كان يجول في خواطرهم بجرأة منقطعة النظير أحياناً، كما فعل الشاعر الجاهلي امرؤ القيس في معلقته

<sup>61</sup> حنون، 2005، ص 182، 183.

الشهيرة (62)، وبشكل غزلي رقيق وشفاف، كما نراه عند الشاعر الأموي جرير، الذي أبدع في وصف معشوقة لم يعرفها قط، ولا ذاق طعم حبها يوماً، لأنها لم يكن لها وجود إلا في خياله (63).

## ثانياً: الاحتفالات في ألالاخ

لا يعرف شيء عن الاحتفالات التي كانت تقام في ألالاخ، ولكن من المعتقد أنها شهدت العديد من الاحتفالات المشابهة لتلك التي كانت تجري في المدن السورية والأناضولية المجاورة، ولا يمكن أن تخرج عن السياق الثقافي الاجتماعي والديني للمنطقة، وذلك بحكم موقعها الجغرافي وتركيبتها الديموغرافية والإثنية المتنوعة. ونحن نعلم أن منطقة قريبة في الأناضول شهدت قيام ثلاثة عشر احتفالاً خلال عام واحد فقط. علاوة على عشرات الاحتفالات التي كانت تقام أيضاً في شقيقاتها المدن

ويوم عقرت للعندارى مطيتي فظل العندارى يرقين بلحمها ويوم دخلتُ الخندر خندر عنيزة تقول وقند مال الغبيط بنا معاً فقلت لها: سيري وأرخي زمامه فمثلك حبلى قند طرقت ومرضع إذا ما بكي من خلفها انصرفت له

فيا عجباً من كورها المتحمل وشحم كهداب الدمقس المفتل فقالت لك الويلات أنك مُرجلي عقرت بعيري يا امرأ القيس فانزل ولا تبعديني من جناك المعلل فألهيتها عن ذي تمائم محلول بشق وتحتي شقهالم يُحوّل

63 هو جرير بن عطية بن حذيفة الخطفي بن بدر الكلبي اليربوعي، أبو حزرة، من تميم. عاش بين 648 - 728 م/ - 28 110هـ /، ولد ومات في اليمامة، وعاش عمره يساجل شعراء زمنه، فلم يثبت أمامه غير الفرزدق والأخطل. وهو من أغزل الشعراء في تاريخ العرب، رغم أنه كان معرضاً عن الحب وهو القائل، ما عشقت قط، ولو عشقت لنسبت نسيباً تسمعه العجوز فتبكي على ما فاتها من شبابها. ومن أبياته الغزلية الشهيرة في هذا الإطار:

إن العيون التي في طرفها حور يصرعن ذا اللب حتى لا حراك به طار الفؤاد مع الخود التي طرقت مثلوجة الريق بعد النوم واضعةً يا حبذا جبل الريان من جبل

قتللننا شم لم يحيين قتلانا وهن أضعف خلق الله أركانا في النوم طيّبة الأعطاف مِبدانا عن ذي مثانٍ مُخُ المسك و البانا وحبذا ساكن الريان من كانا

<sup>62</sup> هـو امـرؤ القيس ابـن حجـر بـن الحـارث الكنـدي 496 - 544 م، شـاعر جاهـلي، مـن أشـهر شـعراء العـرب. ثـار بنـو أسـد عـلى أبيـه فقتلـوه، فبلغـه ذلـك وهـو جالـس للـشراب، فقـال: رحـم اللـه أبي! ضيَّعنـي صغيراً وحمَّلنـي دمـه كبـيراً، لا صحـو اليـوم ولا سـكر غـداً، اليـوم خمـر؛ وغـداً أمـر. ونهـض مـن غـده، فلـم يـزل حتـى ثـأر لأبيـه مـن بنـي أسـد. وفي معلقتـه بعـض الأبيـات التـي تصـف نوعـاً مـن العلاقـة العاطفيـة ومنهـا:

السورية، التي كان لمملكة آلالاخ معرفة بها، الأمر الذي -لا شك- أنه قد ترك أثراً على الحياة الاجتماعية والدينية فيها، وعلى قيام أنشطة احتفالية موازية فيها.

من أشهر الاحتفالات التي شهدتها آلالاخ، الاحتفال الذي أقامه الملك ادري به بناسبة بلوغه السنة الثلاثين من الحكم، ومن ثمّ توليته لابنه، والذي سطره على تمثاله الحجري. وربا كان هذا الاحتفال محاكاة لما كان يقوم به الفراعنة بمناسبة اليوبيل الثلاثيني لجلوسهم على العرش. ونحن نعلم أن أمنحتب الثالث أقام ثلاثة احتفالات أشير لها بعيد/احتفال (سد) وقد جاءت على التوالي في سنوات حكمه (الثلاثين، الرابعة والثلاثين، الرابعة والثلاثين، عيد للملك السابعة والثلاثين). حيث آمن المصريون القدماء بأن إحياءه يعيد للملك شبابه، وحيويته. وقد وُجِدتْ شعائره مصورة على الجدران، والنصب الأثرية (الشكل 94).

### ثالثاً ـ الاحتفالات في إيار

لم تكن الديانة السورية القديمة معروفة بشكل جيد، خلا ما زودتنا به أوغاريت، حتى اكتشاف إبلا وإيمار؛ الموقعان اللذان قدما كمية كبيرة من الوثائق الدينية، وهي قصص فريدة تؤطر العلاقات بين عالم الآلهة

<sup>64</sup> رجا جاءت كلمة «سد» من المعبود ست، ورجا ترتبط بذيل حيوان اسمه ست، وهو من فصلة الكلاب، ورجا تشير لقطعة من الملابس. وقد ظهر هذا العيد في مصر منذ عصور ما قبل التاريخ عندما كانت القبيلة تقتل حاكمها الذي صار ضعيفاً نظراً لكبر سنه، ثم تطور الأمر بالعصور التاريخية بمحاولة إظهار الملوك لقوتهم بمهارسة طقوس معينة في هذا العيد. وكان الاحتفال يتم بحرور 30 عاماً على تتويج الملك، إلا أن العديد منهم احتفلوا به وبطريقة مكررة في فترات زمنية متقاربة، أو كلما دعت الحاجة، فاحتفل به رعمسيس الثالث 14مرة. ومن الطقوس التي كانت تجري في هذا العيد: وضع تمثال الملك في المقصورة، ثم إقامة عمود الد «چد» وترمز لإعادة تجدد الحياة من خلال إعادة الولادة، ثم الهرولة، حيث يجري الملك بسرعة خلف ثور قرب البلاط الملكي عبر الحقول، ثم موكبة المحفّة، وتقديم الصولجان «واس»، وترمز لتتويج الملك وتسلمه للسلطة، ثم طقس رمي السهام، ويتم فيها إعلان تولي الملك بإطلاق أربعة سهام في الجهات الأربعة. انظر: عبد الحليم نور الدين، (ج2)، 2009، 2009،

<sup>65</sup> إسماعيل، 2010، ص 74.

وعلاقتهم مع البشر، ومجموعة من الممارسات والطقوس الدينية.

لقد قدمت إيمار أفكاراً موازية ومكملة لأوغاريت، ورغم عدم وجود أساطير في نصوص إيمار، إلا أن نصوصها الشعائرية، فاقت بأهميتها نصوص أوغاريت، لأنها قدمت الكثير من المعلومات الجديدة. وهي تذخر



الشكل رقم (94) تمثال إدريمي

بإيراد كلمات متنوعة غير معروفة خاصة بالاحتفالات، تؤكد وجود لهجة سورية داخلية متميزة. وتظهر النصوص التي تمثل جذور التقاليد السورية الأصيلة، أن الاحتفالات الرئيسة كانت طويلة ومعقدة، وكل واحد منها كان يمثل موضوعاً دينياً مختلفاً، ويقدم كنزاً من المعلومات حول مجمع الآلهة، والأمكنة المقدسة، والأعمال الثانوية المحددة ذات الصلة حكل مسألة (66).

66 Flieming, 1992, P. 60-61.

يمكننا تصنيف الممارسات الشعائرية في إيار ضمن عنوان رئيسي هو الأعياد أو الاحتفالات (بالسومرية «إيزين ezen")، حيث حددت نصوصها المناسبات التي تؤدى فيها الشعائر التي تتضمن الكثير من التفاصيل المهمة. ويمكن أن تُدرجَ الطقوس التي لها علاقة بالتقويم، تحت عنوان الاحتفالات، باعتبارها من المناسبات التي تجرى فيها أشكال مختلفة من الأنشطة.

وترافق هذه الاحتفالات والطقوس أشكال مختلفة من التقدمات والأضاحي النباتية والحيوانية التي تُقدَّم كقرابين في العديد من المناسبات الدينية والزمنية، حيث كان القربان يتكون من طعام مقدم للمعبود، يصحبه حرق بعض النباتات ذات الرائحة، وكانت السوائل تستخدم عن طريق إراقتها، وتقدم قوائم الطقوس بيان الأضاحي التي تختلف تبعاً للغرض المراد.

وقد كشفت النصوص أسماء الآلهة المعبودة، ونعوتها، ووظائفها، وصفاتها، ومكانتها، وأعطتنا معلومات عن دور الكهنة في المجتمع ومراتبهم، وعلاقاتهم مع الأسرة الحاكمة، ومع عامة الشعب، كما وضحت لنا الشعائر الدينية المتبعة خلال الاحتفالات والأعياد (67).

لكن الاحتفالات هي أهم ما عيّر الطقوس في إيمار، وتُصوِّرُ النصوص الممارسات الدينية المحلية في المدينة. ورغم أن هناك تنوعاً في الطقوس حسب المعبد والإله الذي تؤدي له، إلا أن هناك الكثير من أوجه الشبه بينها.

تعرض هذه الطقوس لتنوع كبير ضمن مشهد التواصل الثقافي الكبير في سورية القديمة، ولعل هذا هو السبب الذي يعطي الديانة السورية القديمة كل هذه الأهمية، فهي تعكس فكر وفلسفة وطريقة عيش سكان هذه المنطقة. فقد كان من أهم الاحتفالات التقليدية في إيمار ذاك الذي يجري لبعل وعشتار كآلهة في معبدهما المزدوج، وكذلك احتفال دجن

<sup>67</sup> جاموس، 2004، ص 78.

وبعل الذي يظهر فيه بعل بالمرتبة الثانية بعد دجن ضمن مجمع الآلهة (68).

#### 1 ـ التنصيب

تواجد في إيار احتفالان للتنصيب؛ كانا يتشاركان في الكثير من المظاهر، وهذا ما جعل كتاب إيار يعتبرونهما احتفالاً مزدوجاً، كلاهما يستغرق عشرة أيام ويطلق عليهما اسم «ملوكو malluku».

ـ الاحتفال الأول: لتنصيب الكاهنة الأعلى «نين. دينجير nin dingir» لمعبد بعل إله العاصفة، ويتضمن: الاختيار، الفصل "يوم الحلاقة"، وأيام التنصيب، والتقدمات، والولائم، التي تبدأ بالتتويج، وتنتهي بحركة من الكاهنة في معبدها الذي تقيم فيه (69).

توضح النصوص كيفية الاحتفال لاختيار إحدى الفتيات كاهنة للإله بعل، وتقبل الزواج به، حيث تبدأ المراسم والاحتفالات أثناء انتقال الفتاة من بيت أبيها إلى معبد بعل، ومن ثمَّ العودة، حيث يقام عرس كبير، تقام فيه الأضحية والنذور، وتُنشدُ الأغاني، وتُوضع الزينة على الفتاة، ويُدهنُ الرأس، ويُقصُ الشعر، وغير ذلك (70).

تبدو في شعائر هذا العيد بعض المظاهر التي تمثل فكرة القربان والتضحية بالنفس في سبيل الآلهة، أما بعض الممارسات الأخرى، مثل دهن الرأس بالزيت، وقص الشعر، فمن الراجح أنها عناصر رمزية، لا وجود للزوج فيها، لأنها تخلو من تشخيص العريس الذي أغفلت مشاركته في الشعائر (71).

<sup>68</sup> Flieming, 1992, P. 58.

<sup>69</sup> Flieming, 1992, P. 58-59

<sup>70</sup> حاموس، 2004، ص 81.

<sup>71</sup> إسماعيل، 2007، ص 27.

ـ الاحتفال الآخر: لتنصيب «ماش أرتو maš' artu him كاهنة عشتار إلهة الحرب، ويغطي ثمانية أيام، يوم تمهيدي إضافة لسبعة أيام للقيام بالتنصيب. وبعد انتهاء مرحلة التعامل مع الآلهة، تجري إجراءات تنصيب «ماش أرتو» خلال الليل، وتتم الصلوات الرئيسة في الاحتفال من قبل «رجال الحرب»، وذلك لأن تنصيب اله «ماش أرتو»؛ يبدو أنه ينتمي لطقس «عشتارت المحاربة» من حيث الأصل، وليس لعشتارت كشريكة لبعل (72).

إجراءات التقدمة في الاحتفالين متشابهة؛ بما فيها من ذبح الحيوانات التي يعقبها ترتيب حصص اللحوم والخبز، وسكب الخمر، ثم تقديم الطعام بواسطة الكهنة. يعتمد كل طقس على ساكني المعبدين الذين تقيم بهما كل من الكاهنة الجديدة «بيت نين. دينجير» و»بيت ماش أرتو». ويظهر بعل وعشتار في الطقس كآلهة لمعبد مزدوج. وبالرغم من التشابه الكبير بين كل من الطقسين، فقد ظهرت بينهما فروقات جوهرية.

#### 2 ـ احتفالات العرش «كيسو kissu»

اختلف الباحثون في تحديد اسم (كيسو)، والراجح أن صيغته محرفة عن كلمة (كُسُّو)، بضم الكاف لا كسرها وتعنى الكرسي أو العرش (٢٦٥).

احتف الات الكسو؛ مجموعة طقوس لها شعائر ومستلزمات محددة بدقة، تشترك فيها آلهة متنوعة، تقام خارج إيار في بلدة تدعى «شاتايي Šatappi»، ورجا تنتمي في حقيقة الأمر لتقاليد منطقة الفرات الأوسط المحلية. وتتألف من خمسة طقوس، هي الأكثر غموضاً في الاحتفالات، جاء ذكرها ضمن عدة نسخ، وفي تراكيب متنوعة، ورغم ورود الكثير من

<sup>72</sup> Flieming, 1992, P. 58-59.

<sup>73</sup> إسماعيل، 2007، ص 23.

المناسك فيها، إلا أن مغزاها الحقيقي غير معروف تماماً (74). والواضح فيها هو مشاركة أغلب أعضاء مجمع الآلهة في الاحتفال، بما في ذلك: دجن، ايريش كي، جال، إيا، إشخارا، ونين كور، في حين لم يرد ذكر نينورتا، وبعل، وعشتارت (75). أما شخصيات الاحتفال الرئيسة، فهي: الملك، العرّاف، كبير الكتبة، وكانوا يأتون من مدينة إيمار (76).

تباينت الشعائر أحياناً؛ وتشابهت أحياناً أخرى، فقد كان يحتفل بالإله دجن في عيد العرش المخصص للآلهة دجن وأيريش كي جال، ويصف أحد النصوص الشعائر التي تجري بهذا الاحتفال:

"في اليوم الأول يضعون أربع مناضد بين الآلهة، منضدة الإله دجن، منضدة اشخارا ونينورتا، منضدتي إلال وأمازا"، ثم توضع خلاصة العطر على المناضد، ويكرمون آلهة المدينة بكميات من أنواع الخبز والجعة، وكذلك الكاهن وكبير الكتبة. ثم يدعون الإله نين كور ليرقد في معبده، ويقدمون بقرة وخروفاً قرباناً له، ثم تُطلقُ النائحةُ صراخها، ويضعون وجه البقرة والخروف تجاه الإله نين كور.

في اليوم الثاني يقدمون اللحوم وخبز المؤونة قرباناً، ويوزعون خبز النذور في معبد دجن مرة لكل واحد، ولآلهة مدينة شاتابي أيضاً، ثم يضحون بخروفين على المبخرة الموجودة داخل المعبد قرباناً، ويولُّونَ وجهها نحو موضع الآلهة.

يأكل الرجال منظمو مراسم التقديس ويشربون في المعبد لمدة ثلاثة أيام، وفي اليوم الثالث يقدمون خروفين قرباناً، وتقوم كاهنة إله العاصفة وآلهة مدينة شاتابي ببعض الإجراءات، ثم يتم

<sup>74</sup> Flieming, 1992, P. 54.

<sup>75</sup> Flieming, 1992, P. 59.

إدخال أربع قطع من خبز النذور لوضعه أمام الآلهة، ثلاث منها من الخبز المجفف، وواحدة من المجفف المعجون بالفواكه.

في اليوم الرابع يدعون الإله نين كور ينهض، وبعد أن يدخلوا الخبر والجعة إلى معبد الإله أودخا يدخل المنشدون، ويتقدمهم الإله شوالا والإله نرجال. كما يدخل الرجال منظمو شعائر التقديس، فيأخذ كل واحد منهم من خبز النذور ثلاث مرات، ويقوم ملك البلاد والكاهن وكبير الكهنة بالمباركة بالخبز وبجرة من الجعة، ويعطون ثلاثين (مثقالاً) من الفضة للآلهة إيريش كي جال.

وفي يوم عيد العرش الخاص بالآلهة إيريش كي جال تتم المباركة بتقديم الخبز وجرار الجعة وذبح بقرة وثلاثة خراف، ثم وخلال يومين؛ تقدم أضحية تتألف من رؤوس خراف، ورأس بقرة، وأربعة أرغفة من خبز النذور، وأربع قطع من الخبز المجفف، تكون واحدة منها معجونة بالفواكه.

يسير المنشدون نحو الأضاحي، ثم يتقدمون بها للآلهة ايريش كي جال، وبعدها يوضع أمامها سبعين رغيفاً من الخبز، وسبعين قطعة من اللحم، وأربع جرار مليئة بالجعة. بعدها يتقاسم المرتلون الذين قاموا بإحياء المباركة كل ما في الجرار، ثم يأكلون ويشربون ويطوفون بالمعبد، ويجلس الرجال الطاهرون على منضدتين (77).

### 3 ـ احتفال الذكر « زوكرو zukru»

ترتبط كلمة «zukru» في اللغة الأكادية بالمراعي وتدل على ذكور الحيوانات (<sup>78)</sup>، وهناك من ربطها بتكاثر المواشي والعبيد، واعتبروا أن إله هذا العيد هو دجن الذي يُنعت بسيد المواشي والأبقار. فيما رأى آخرون

<sup>77</sup> حاموس، 2004، ص 77.

أنه لا علاقة لها بالمواشي والحيوانات المذكرة، بل قد يكون لها صلة بالتعبير عن التقوى والورع والخضوع والدعاء والابتهال. ويبدو أنه كان عيداً شعبياً يشارك به أهل البادية أكثر من أهل المدينة، والراجح أنه ذو جذور قديمة ترقى إلى العصور السابقة للقرن الثالث عشر ق.م. وربما كان للكلمة ارتباط أيضاً بكلمة ذكر والتذكر (79).

عثر في مدينة إيمار على رقيم فخاري، تميز بطول نصه، ويقع في مئتين وأربعة عشر سطراً، ضم مجموعة من الشعائر الدينية التي كانت تمارس خلال هذا العيد الذي كان يشكل احتفالاً هو الأكبر من نوعه في إيمار، كونه يتميز بتنوع الطقوس، وتقديم الأضاحي والنذور، وكثرة عدد الآلهة المشاركة، وفي مقدمتهم الإلهان الرئيسان دجن كبير آلهة المجمع الديني في إيمار ونينورتا إلهة المدينة، إضافة إلى بعل إله المطر وحبيبته عشتار.

كان الاحتفال يتم أثناء ظهور القمر بدراً في اليومين الرابع عشر والخامس عشر من الشهر الأخير من السنة، (شهر زرت: أي الزراعة والبذار)، ويستمر خلال الشهر الأول من السنة الجديدة، وينتهي بعد أسبوع من الشهر الثاني، أي أنه كان يدوم سبعة أسابيع، وتجري شعائره خارج أسوار المدينة عند البوابة الرئيسة (80)، ويشارك فيه جميع السكان، وتتحول المعابد إلى محطات وأمكنة لتقديم الأضاحي. ويستنتج من خلال الشعائر التي كانت تمارس في ذلك الاحتفال من خلال تقديم الأضاحي والنذور والأكل والشراب وبحضور الآلهة، بأن هناك دلالات رمزية وفكرية لهذا الاحتفال، فمن جهة نرى غياب مشاركة الملك والأسرة الحاكمة في والخضوع للآلهة، وتقديم الولاء

<sup>79</sup> إسماعيل، 2007، ص 20، 23.

<sup>80</sup> إسماعيل، 2007، ص 21.

<sup>81</sup> حاموس، 2004، ص 74.

وتوجد قائمة طويلة متسلسلة توضح كيفية تقديم القرابين لكل آلهة إيار، ولكن الآلهة التي تلعب دوراً نشيطاً عددها قليل، من أهمها دجن إله المدينة الذي رُسمت صوره على المنحوتات الحجرية، وظهر وهو يركب عربات النقل في المواقع المقدسة خارج أسوار المدينة. ويُعدُّ إله إيار الأساسي حسب سلسلة من نصوص التقدمات ومن الأسماء الشخصية (82).

إذن وبعد الجلوس على المناضد وانتهاء القرابين والأكل والشرب، يبدأ الجميع بهسح كل الأنصاب الحجرية بدهن الأضاحي ودمائها، بعدها ترجع الآلهة إلى أماكنها ليلاً. ثم وفي اليوم العشرين (من الشهر الأول) توزع النذور على جميع آلهة المدينة والقرى والمدن المجاورة لها، وتمر عربة دجن بين أنصاب المدينة، وتسير الآلهة خلفها، وعندما تتوقف الآلهة؛ يكشف عن وجه الإله دجن، وتقدم النذور له ويحتفل بقدومه، وبعد الأكل والشرب والارتواء من الخمرة، يغطون وجه دجن، وتمر عربته بين المذبحين المقدسين عند البوابة، وتركب معه الإلهة نينورتا وتسير عربتهما وهما مغطيا الوجهين عائدين للمدينة، وتتكرر نفس هذه الشعائر نفسها في الشهر الثاني. ويذكر النص أن مجموع الأضاحي التي تنذر خلال الاحتفال بلغ 700 خروفاً، و50 بقرة، و12 عجلاً.

يبدو أن هذا الاحتفال أو العيد؛ كان عثل دورة السنة، وتجديد الولاء والخضوع للسلطة ممثلة بالآلهة في حبكة مسرحية تمثيلية، فالزمان المختار له (آخر السنة الماضية ومطلع القادمة) يشير بوضوح إلى دورة السنة، كما أن المكان (أكيتو) موقع متطرف خارج أسوار المدن، حيث كانت تقام احتفالات رأس السنة في بلاد الرافدين، كما في بلاد نيبور وأور وأوروك

82 Flieming, 1992, P. 59.

وأدب وآشور. ولا يخفى أن الأدوار المنسوبة إلى الآلهة الرئيسة والثانوية ذات طابع رمزي، والأرجع أن الملك والملكة والشخصيات القيادية المدنية منها والدينية، هي التي كانت تمثل أدوار دجن ونينورتا ومجموعة الآلهة الأخرى (83).

#### 4 ـ احتفالات الدورة الزمنية

رجا كان السومريون والأكاديون هم أول من اعتمد أول مقياس للزمن، وهو الشهر القمري، وقد نظموا بدايته بظهور الهلال في السماء، وكان ظهوره يستمر حتى يعود للظهوره ثانية، وكان ظهور القمر الجديد والبدر؛ واختفاء الهلال موضعاً لاحتفالات دينية، وفي الحالتين الأوليين؛ كانت تقدم التضحيات في القصر، أما يوم اختفاء القمر فكان يُعدُّ يوم حزن وكآبة.

وفي أوغاريت ورد الكثير مما يتعلق بهذه الطقوس ضمن نصين كاملين، وبعض الكسر، وهي تصف ممارسات كانت تجري ضمن أشهر متنوعة من السنة، ومن ضمنها طقس شهر آب «آبو» (85)، ولكنها لا تغطي بشكل كامل ومتسلسل كافة الاحتفالات التي تجري خلال أيام وأشهر السنة. ويبرز من بينها الاحتفال الذي تجري فيه طقوس الشهر الأول، وبداية السنة الجديدة، وتنبع أهميته من أنه يركز على شهر وأيام واضحين ومحددين. ومن المفيد أن نشير إلى أن احتفالات ذوكرو تندرج تحت هذا العنوان...ويبدو أنه كان لهذا الاحتفال جذور عميقة في منطقة إيار (86). لصف النص (117 -70، 446) احتفالاً بإله العاصفة والطقس نصف النص (117 -70، 446) احتفالاً بإله العاصفة والطقس

<sup>83</sup> إسماعيل، 2007، ص 22.

<sup>84</sup> بورت، 1997، ص 236.

<sup>85</sup> Flieming, 1992, P. 295-301.

<sup>86</sup> Flieming, 1992, P. 59.

الذي يشار له بـ (إيـم IM) في اليـوم التاسع مـن شهر «خالما الـذي يشار له بـ (إيـم IM) في اليـوم مـن بدئـه. وهـو يسـتعرض والـذي سـبقته بعـض التحضـيرات قبـل يـوم مـن بدئـه. وهـو يسـتعرض الطقس المتعلق بالـ "العراف" (لو ماش شو جيـد جيـد كيـد كل الطقس المتعلق بالـ "العرف، ويُقـدم موضـوع إلـه العاصفـة بشـكل غطـي عـبر مجموعـة ممارسـات تجـري في الموكـب خارج المعبـد. هنـا يتـم تعريـف مختلـف الآلهـة بـ «إيـم شـاكي نـا إي الله العاصفة، وفي تعريـف مختلـف الآلهـة بـ «إيـم شـاكي نـا إي معبـد إلـه العاصفـة، وفي القرابين: في اليـوم الثامـن يتـم التضحيـة بخـروف في معبـد إلـه العاصفـة، وفي اليـوم التاسع يصعـد إلـه العاصفـة الكنعـاني، ثـم يُضحَّـى بثـور وسـتة خـراف اليـوم التاسع يصعـد إلـه العاصفـة الكنعـاني، ثـم يُضحَّـى بثـور وسـتة خـراف اليـوم التاسـع يصعـد إلـه العاصفـة الكنعـاني، ثـم يُضحَّـى بثـور وسـتة خـراف اليـوم التاسـع يصعـد إلـه العاصفـة الكنعـاني، ثـم يُضحَّـى بثـور وسـتة خـراف اليـوم التاسـع يصعـد إلـه العاصفـة الكنعـاني، ثـم يُضحَّـى بثـور وسـتة خـراف اليـوم التاسـع يصعـد إلـه العاصفـة الكنعـاني، ثـم يُضحَّـى بثـور وسـتة خـراف اليـوم التاسـع يصعـد إلـه العاصفـة الكنعـاني، ثـم يُضحَّـى بثـور وسـتة خـراف اليـوم النـالـــ يعطـون الهديـة المقدسـة... الجـلـود، الأمعـاء، الدهـون... تعـود للعـراف... أمـا الـكلى فهـي لملـك البـلاد (88).

يتضمن الطقس الرئيس التضعية بخروف قبل يوم من بدئه، يحدد «معبد إله العاصفة» مكاناً لجميع الأحداث، وهو المعبد الرئيس الذي يتم فيه حفل تنصيب الكاهنة نين دينجير. وهناك تحضيرات مشابهة كانت تجري لاحتفالات نين كور NIN، KUR حيث نرى الإلهة نفسها في الموكب. وموكب «إيم شاكي نا إي» يُضحًي بثور وستة خراف. يقوم الرجال بتقديم الهدية المقدسة، بينما يقوم الد «كاوانو kawanu» بالخدمة، في حين يقوم العراف باستلام الجلود والأمعاء والدهون.

يلاحظ تمييز إله الطقس في إيار ضمن احتفال اليوم التاسع من شهر خالما، بذكره مقترناً منطقة كنعان. ومن المفترض أن هذا الأمر غريب بالنسبة لموقع فراتي، حيث من المفترض أن تكون هذه المنطقة تقع غرباً، وإضفاء مجال جديد أوسع للمصطلح الجغرافي «كنعان» مسألة مهمة

<sup>87</sup> Flieming, 1994, P. 127.

<sup>88</sup> Flieming, 1994, P. 128.

جداً في النص، لأن عبادة إله الطقس كانت قد دخلت إيمار من الغرب، حيث كان له نفوذ عظيم (شمالي سورية والمناطق الساحلية). وهذا ليس امراً مفاجئاً، فبُعْدُ إيمار من المنطقة التي تدعى بلاد كنعان، لا يجعل الترابط مفاجئاً لنا، فقد قام ادريمي من قبل بالسفر إلى أقربائه في إيمار شرقاً، وذلك قبل أن يذهب جنوباً إلى أرض السوتين، وغرباً إلى كنعان، وبلدة «أمييا Ammiya»، حيث بقى حتى عودته (89).

### رابعاً ـ الاحتفالات الآرامية

لا يستنتج من النصوص الآرامية، العائدة للألف الأول قبل الميلاد، أي معلومات عن الاحتفالات والأعياد التي كانت تجري، ولا عن مواعيدها. لكن مكننا أن نستنتج من نقش قره تبه، ما يشير لاحتفالات كانت تترافق بتقديم بعض الأضاحي لعدد من الآلهة التي جرى تسميتها في النص. وأشهر الاحتفالات على ما يبدو كانت ثلاثة:

ـ احتفالات سنوية ربا كانت مع نهاية العام وبداية العام الجديد، وتسمى باحتفال الأيام، وربا كانت تجري خلال الانقلاب الفصلي الشتوي، الذي يأذن ببدء العمل والتحضير لمواسم الزراعة، وكان يُذبحُ في هذه المناسبة ثورٌ قرباناً للآلهة.

ـ احتفال موسم الحرث أو الفلاحة وأضحيته شاة.

ـ وهناك موسم الحصاد الذي كانت أضعيته شاة أيضاً. كل ذلك حتى يعطي الإله «بعل قرن الخصب»، ولتُعطي جميع آلهة المدينة لأزتود طول الأيام والسنين والولاية السعيدة والقوة الكبيرة تجاه كل الملوك، وليبارك «بعل قرن الخصب» حياة أزتودو ليعيش بسلام ويحده بقوة كبيرة أمام كل الملوك: "أنا هو أزتود بر كبعل، عبد بعل الذي رفعني أورك ملك الدنيين، جعلني بعل للدنيين أباً وأماً. أحييتُ الدنيين وسَّعتُ

<sup>89</sup> Flieming, 1994, P. 129-130.

أرضَ عمق أدنه من منبثق الشمس وحتى مغربها، وكان بأيامي كل سعد للدنيين وخير ونعيم.... وبنيت المدينة هذه، وجعلت لها اسم أ زت ودي، المدنيين وخير ونعيم.... وبنيت المدينة هذه، وجعلت لها اسم أ زت ودي، أقمت فيها بعل ك ر ن ت ر ي ش وجرى ذبح لكل المعابد: ذبح: الأيام، ثور، في موسم الحرث شاة، وفي موسم الحصاد، شاة فبارك بعل ك ر ن ت ر ي ش أ زت ودي (بركة) حياة وسلام وعز القدرة على كل ملك، إذا أعطى بعل ك ر ن ت ر ي ش وكل آلهة المدينة لأزتودي طول أيام وربوة سنوات وقمة نعم وعز قدرة على كل ملك. وشمس العالم وكل ذرية بني الآلهة وقمة نعم وعز قدرة على كل ملك. وشمس العالم وكل ذرية بني الآلهة (المملكة ذاتها) والملك ذاته و....، والذبح الذي قدمت لآلهة كل المعابد هذه. هذا ذبح الأيام، ثور، وفي موسم الحرث، شاة، وفي موسم الحصاد، شاة سندي كان بأيامي خير ونعيم لشعب الدنيين. أقمت في الأقاصي هذه كل الآلهة هذه بعل ك ر ن ر ي ش وبعل شميم. وبكثرة يلد وبكثرة عدم وبكثرة يخدم أزت ود» (١٩٠٥).

يمكن أن نستقي أكثر من ملاحظة مهمة من خلال هذا النص (الذي يصنف أحياناً على أنه نص فينيقي)، وهي أن الآراميين كانوا مقتصدين جداً في احتفالاتهم قياساً باحتفالات كانت تجري في ممالك سورية سابقة، مثل: أوغاريت وإيار، التي شهدت نوعاً من الترف والبذخ في القرابين الدينية المختلفة التي يجري تقديمها في عدد كبير من المناسبات الاحتفالية. والملاحظة الثانية المهمة؛ هي أن أعياد الآراميين كانت ذات طابع عملي أكثر، حيث توجهت نحو الإنتاج وبذر الأرض والحصاد. وإذا ما قارنًا ذلك مع الأمثال والحكم التي كان يطلقها الحكيم الآرامي أحيقار في أدبياته عن أهمية الزراعة والعمل، وحثه لابنه، ومن خلاله لكل أفراد المجتمع، على العمل والعطاء في الزراعة وفي كل شيء، (بني احصد أي حصاد، اعمل

<sup>90</sup> البستاني، 1985، ص 120 ـ 124.

أي عمل، عندئذ سوف تأكل وتشبع وتعطي لأولادك)(١٩)، تجعلنا نُدرك عملانية المجتمع الآرامي وجدّيته، ونتفهم لماذا بقيت عناصر حضارتهم طويلاً، ووصلت إلى أبعد الأطراف، رغم الضعف السياسي الذي لازمهم طيلة تاريخهم تقريباً. لكن اقتصار الآراميين على احتفالات بعينها ذات طابع انتاجي، قد لا يعني تخلي هؤلاء عن آلهتهم، واقتفائهم أثر الحياة الدنيا، بل يعني أن العمل لديهم هو العبادة، ومن يعمل ويتقن عمله جيداً، وينتج كثيراً ينل مرضاة الآلهة. ومن المفيد أن نذكر أن الآراميين إذا صحّت الروايات التي تُصنّفهم على أنهم كانوا مجموعات بدوية متنقلة، من مجتمعاتها الكثير من العناصر الحضارية المادية والروحية، التي من مجتمعاتها الكثير من العناصر الحضارية المادية والروحية، التي عملوا على مزجها، مع ما جاؤوا به من قيم وأفكار وعادات وتقاليد، لينسجوا ثقافة متعددة المشارب والأطياف، استمرت أصداؤها تتردد قروناً بعد أفول نفوذهم السياسي. إن هذا الأمر لَمَا كان ليَتُمَّ لولا الجهد والجدّ الذي بذلوه، والذي تقف وراءه تعاليم وأدبيات تربوية تحض والصغار قبل الكبار على العمل مهما كان، وتزدري كل من لاعمل له.

91 Lipinski, 2000, P. 516.

# الفصل الثاني: الأضاحي

يعرف القربان بأنه وسيط بين المضحي وإلهه، وهذا يحصر العلاقة القائمة بين المُضحّي والمُضحّى من أجله، والأُضحية بالذات، والمناسبة التي تذكر فيها الأضحية وفق طقس معين.

حتى يصل الإنسان إلى رضى الإله، كان لابد له من تقديم أضحية، وكانت تقدم للتكفير عن السيئات، وطلب الغفران، والشفاء للمرضى. واعتقدوا أن الشرَّ الناجم عن الغضب الإلهي ينزل في الأضحية المقدمة ليخرج مبتعداً عن مقدمها. أما أهم الأضاحي والقرابين، فقد كانت الثيران، والعجول، والكباش، والحملان، والماعز، والظباء الصغيرة، والطيور، والحبوب، والزيت، واللبن، والنبيذ.

لقد كان المضحي يشعر بأنه تطهر من الذنوب والمعاصي التي اقترفها عبر دم الأضعية ولحمها. أما إراقة الدم؛ فشديد الأهمية، لأنه يُوصل صاحب الأضعية للمُقدس، وعندها يتضاعف الثواب. إن الغاية من تقديم القرابين الغذائية يتطابق، إلى حد ما، مع الاعتقادات الصوفية.

لقد كانت الأضاحي والذبائح تُقدَّمُ في العبادات الاعتيادية، ولطلب المغفرة والعفو عن الذنوب، ولشكر الآلهة. أما الأضاحي التي لم تكن مناسبة وصالحة لتقدم كقرابين للآلهة، فقد كانت تُسْهمُ بشكل كبير في تأمين الحاجات الغذائية لأولئك الكهنة والعاملين في المعابد (29).

<sup>92</sup> مازيل، 1998، ص 36.

اعتقد البابليون بوجود علاقة بين الإله الذي يُقرِّب إليه العيوان المضحى والحيوان نفسه، إذ عندما يضحى بالحيوان ويقدم إلى الإله، فإنه يكون جزءاً من أجسام الناس الذين فإنه يكون جزءاً من أجسام الناس الذين يأكلونه، فتكون روح الإله أو نَفَسُهُ هي روح الذبيحة أو نَفَسُها. أو أن روح الحيوان تتمثل بروح الإله، وعلى ذلك فمن الممكن للبشر أن يتطلعوا إلى روح الإله، ومن ثم معرفة إرادته بدراسة روح الذبيحة. واعتقدوا أن روح الذبيحة توجد في كبدها، ومن ثم كان يمكن أن تشاهد في الكبد نوايا الله الذي تقبل الحيوان المضحى كتقدمة، وكان من الضروري أن يكون الحيوان خالياً من العيوب(وو).

تمثيل الأضاحي جزءاً أساسياً من طقوس العبادة، وكانت أضاحي الحيوانات تقدم على أنها مطهرة، وتذبح على المذبح وهو طاولة حجرية، أو في فناء المعابد، أو عند المدخل، ولكن أضاح أخرى كان يتم تقديمها على سطح (تراس) البرج<sup>(94)</sup>. وكانت أفضل قطع الأضحية القلب والكبد، وتقدم الأضاحي بصورة دورية في المناسبات والأعياد خاصة. وعلى كل فرد أن يقدم أضحية إرضاء للآلهة، وتقدم الأضاحي قبل بدء الحرب لشد الإله إلى جانب المحاربين (95).

كان يجب على جميع التقدمات من هدايا ونذور أن تكون طاهرة. وقد تشكلت الأضاحي في أغلب الأحيان، من لحم البقر أو الغنم المحضر بأكثر من طريقة، وفي أحيان نادرة، تشكلت من لحم الطيور أو الحيوانات البرية. ومن التقدمات البارزة كان هناك الحبوب والمواد الغذائية الأخرى مثل العسل والسمسم والفواكه، فضلاً عن السوائل المختلفة كالنبيذ

<sup>93</sup> سليم، 1992، ص 234.

والبيرة والحليب والماء التي كان تراق أمام تماثيل الآلهة. وتوضح قوائم الأضاحي والتقدمات الكثير من المعلومات عن الآلهة التي أهديت لها، وكمية التقدمات لكل منها. لقد كانت الأضاحي تقدم بصورة يومية، وبشكل إضافي خلال الأعياد. وتتحدث النصوص عن طاولات ومذابح متنقلة، لأن الشعائر الدينية كانت تؤدى في أماكن مختلفة وخارج المعابد (96).

إلا أن أهم تقدمة يقدمها المتعبدون للإله هي الطعام والشراب والزيت.. حيث كان الآلهة يتمتعون بوجبات طعام منتظمة اثنتين أو في بعض الأماكن أربع وجبات يومياً وكانت الوجبات الدسمة والخفيفة توضع أمام الآلهة صباحاً ومساءً، وذلك على موائد أمام تماثيل الآلهة (97).

ترافقت مراسم تقديم الأضاحي مع التبخير الذي من شأنه إحضار الآلهة، وكانت مواد التبخير تتألف من عيدان طيبة الرائحة كالعرعر، ومن أنواع مختلفة من الطحين يجري رشُّهُ (89)

وعندما يستطيع شخص عادي أن يُحْضِرَ الأضاحي والهدايا إلى المعبد، فقد كان الملك هو الذي يُعَدُّ مضحياً أيضاً، بصفته أعلى هيئة في الوحدة السياسية، لذلك كانت بعض الهدايا تؤخذ من أملاكه ومن أملاك المعبد. وكان من الممكن أن يُكتبَ اسم المتبرع على الهدايا الثمينة، وكان

<sup>96</sup> ريم، 2009، ص 82.

<sup>97</sup> ساغز، عظمة بابل، 2008، ص370

<sup>98</sup> كان حرق البخور من المظاهر الشائعة في طقوس المعابد، وكذلك إشعال الأخشاب ذات الرائحة الزكية، التي كانت إما طقساً من طقوس الطهارة، أو خدمة للإله، نظراً لأن الآلهة كانت تبتهج من الروائح الزكية، وكانت رائحة البخور هي رائحة المعبودات، وكان طقس البخور يدخل في كافة الممارسات والشعائر التي تجري داخل المعبد وفي المقابر، وتوجب على الملك أو الكاهن أن يتطهر بالبخور قبل القيام بأي من الطقوس أو شعائر التقدمة. ويذكر هيرودت أن حوالي (2 طن ونصف) من البخور كانت تحرق سنوياً في معبد بعل في بابل، وكان يتم حرق البخور بواسطة إناء خاص مصنوع من الفخار. انظر: ساغز، عظمة بابل، 2008، ص 373، وانظر: نور الدين، (الجزء الثاني) و2009،

كهنة المعبد يؤدون، بصفتهم وسطاء بين الآلهة والبشر، جميع الطقوس والشعائر الدينية.

نعرف من إيار أن الأضاحي والهدايا كانت كبيرة جداً، كما هو الحال في عيد كبير يقام مرة واحدة كل سبع سنوات. في هذا العيد قدم الملك أضحيات لعدد كبير من الآلهة، وعلى رأسهم إله المدينة دجن. وكما ذكرنا آنفاً؛ فقد بلغ عدد الأضاحي الحيوانية خلال احتفال استمر سبعة أيام: 700 خروفاً، و50 بقرة، و25 عجلاً، إلى جانب الحبوب وكثير من الهدايا للآلهة، وتماثيلها، كالزيت اللازم للدهن (نصف لتر من أفضل الزيوت، وخمس شقلات، نحو 41.5 غرام، من زيت الأرز من أجل حمام إله الطقس أده/حدد في قرية أبان)، كما كان هناك هدايا سخية أخرى الهدف لإثراء المعبد وتجهيزاته، وبثُ الراحة والرضا في الآلهة (99).

# أولاً ـ الأضاحي والقرابين في أوغاريت

كانت أضاحي الذبح أكثر الأعمال جوهرية ضمن الشعائر الأوغاريتية، وتوجد العديد من النصوص التي تُحدثنا عن قرابين ذات طبيعة غير دموية، ومنها الهدايا والنذور التي تقدم للآلهة التي تصبح من ممتلكاتها الدائمة. كما لم تكن الأضحية مطلوبة بكاملها دائماً، لإتمام الطقوس، حيث تُحدد بعض النصوص الأحداث والحالات التي يمكن أن تُقدّمَ فيها الأضحية، جزئية أو غير كاملة، وأوضح مثال على ذلك أصناف من طقوس «الدخول»، و»طقوس التأمل» والمواكب الطقسية.

وتم وصف بعض الممارسات باعتبارها أعمالاً مساعدة أو ملحقة بشعائر التضحية، على سبيل المثال: ترتيل بعض الصلوات، والأغاني، وبعض الأعمال العامة، التي لم تكن تترافق مع تقديم الأضاحي ولم

<sup>99</sup> ريم، 2009، ص 83.

تكن جزءاً منها. وأفضل مثال عنها ممارسات مجمع المرزح «مارزيخو شعائر قد تمارس في الطبيعة، ولا تقتصر مزاولتها على احتفالات دينية محددة، كما أن قرابين الإراقة في المرزح/مارزيخو، وهي غير مؤكدة بشكل واضح، لا تحوِّل هذا الاجتماع لعمل شعائري بمعناه الضيق، فقد لا يكون منعقداً لأكثر من الابتهال والتضرع للآلهة. باختصار فقد كان هناك على ما يبدو شيءٌ يشبه المسرح الشعائري، ومن غير المعروف فيما إذا كان له أكثر من نموذج (100).

في قائمة أوغاريتية للأضاحي والتقدمات الدينية تم تكريسها إرضاءً لـ 178 معبوداً، تتضمن ما مجموعه (2509) قرباناً من مختلف الأنواع، نال الحصة الأكبر منها وهي %87 عدد قليل فقط من كبار الآلهة، أي ما مجموعه 2192. فيما توزعت النسبة الباقية منها على ما تبقى من آلهة أقل أهمية. وقد شكّلت الأضاحي العيوانية ما نسبته %54 من مجموع الأضاحي، وتم تقديمها كعيوانات كاملة مذبوحة، أو كأجزاء من العيوانات مثل: الكلية، الكبد، الرأس، بيوض العيوان وأحاليله والخطوم (مقدمة الرأس مع الفكين والأنف)، وتنتمي كلها لعيوانات لبونة كالماعز والغنم. ومن المؤكد أنه كان من بين التقدمات نسبة جيدة من الطيور النص (RS 1.019)، ولكن ما هو غير مؤكد، ما إذا كانت تقدم لوحدها أم أنها ترافقت مع تقدمات أخرى (101). كما كان هناك ما نسبته %1 من الحمير. أما الأصناف الأخرى من القرابين فقد شكّلت الألبسة والمنسوجات ما نسبته %1، والمنتجات النباتية %6، والمنتجات المعدنية %2، وهناك أقل من %1 من مواد أخرى متنوعة، إضافة للكثير من المواد التي لم تكن واضحة في النص.

100 Pardee, 2002, P. 227,232.

<sup>101</sup> Pardee, 2002, P.117, 223,225.

رغم انخفاض نسبة المعادن الثمينة؛ فهذا لا يقلل من أهميتها، خاصة إذا ما قارنا قيمتها بقيمة القرابين الأخرى. فقد قُدِّرَت نسبة المعادن بحوالي 4% من قيمة الحيوانات (أي ما يقارب 200 شيقل من الفضة من مجموع يزيد عن 5000 شيقل). ومع هذا تبقى كميات الذهب والفضة التي قدَّمَها الأوغاريتيون لآلهتهم عادية، إذا ما صدقت النصوص (102).

شكّلتْ المواد الغذائية النسبة الأكبر بين القرابين حسب ما تفيدنا به ملحمة أقهات، وقد أدّى تزايد عدد الأضاحي المقدمة لتراكم احتياطي كبير من المواد الغذائية في المعبد والتي تم على الأرجح توزيعها على الفقراء.. فلكل فرد من أفراد المجتمع الحق في الحصول على نصيب من الاحتياطات الموجودة في معبد بعل (1033)، وعندما كانت تقام مثل هذه الولائم في المعابد وعلى نفقتها، كان يحق لكل فرد يتمتع بحقوق المواطنة كاملة أن يشارك فيها. لكن النص يشير إلى أن الأفراد الضعفاء اجتماعياً، ما فيهم الشيوخ الذين لا يساندهم أبناء أقوياء، كان يمكن حرمانهم من المشاركة وسلبهم نصيبهم منها (1040).

وُجِدَ نقشان على منحوتة حجرية موضوعها احتفال بذكرى مناسبتين معروفتين ضمن سياق الشعائر الأمورية القديمة، وقد ورد فيها عبارة بجرو pagru وهي تعني جسم الأضحية، (كانت قد وجدت في نصوص ماري بصيغة «pagra um» وتعني بالأكادية: أضحية، وجثة لحيوان أو انسان، في حين تعني في البابلية الحديثة ثياب وحلي) (105). ويظهر دجن ماري هو الإله الأكثر ارتباطاً بهذه الأضاحي. وكان لهذا المصطلح (بجرو) نفس المعنى أواخر القرن الثالث عشر قبل الميلاد، ولا يوجد شك أن نفس الطقوس ظلت مستمرة.

102 Pardee 2002 P. 223,225.

<sup>103</sup> شيفمان، 1988b، ص 29.

<sup>104</sup> شيفمان، 1988b، ص 90.

الديانة السورية القديمة

ويرد ذكر أحد الطقوس التي أُقيمتْ من أجل أعضاء راحلين من العائلة المالكة، شارك به كل أفراد العائلة الملكية. وترد عبارة دبح DBH التي ترتبط بذبح الأضاحي، وتظهر وجود طقس وتقدمات لها علاقة بشعائر الموت، ورجما ارتبط فعل «دبح DBH» في نصوص التضحية الشعائرية بتلك النصوص التي تصف أعمال تضعية فردية، أكثر من تلك المشتركة أو الجماعية (106).

وتحتوي نصوص أوغاريت على تعليمات تتعلق بالذبائح التي يجب تقديمها، ومنها: الأغنام أو الثيران وغيرها، لكن حتى الآن لم يعرف لماذا كان يجري اختيار أنواع معينة من الذبائح دون غيرها (107)، حسب كل مناسعة (108).

لا يوجد دليل دقيق على كيفية التعامل مع جسم الأضحية، أو ما يعرف ب»بجرو "pagru" في أوغاريت، سوى أنه كان يتم تقطيع جسم الحيوان المذبوح، ويوزع لحمه للآلهة وللمشاركين في الاحتفال، أما التخلص من بقايا الأضحية فيتم بطريقة غير معروفة. وتصف النصوص دجن كسيد التقدمة، ويُوصفُ الثورُ المقدم للوليمة (الأضحية) على أنه آت لتو من الحراثة. وفي نص آخر يوصف على أنه آت من بين القطيع (ماشية تخصيب alpm mrum)، وتذكر النصوص أضحية جنائزية قدمها أوزينو إلى دجن سيده، وهي عبارة عن ثور (النص RS 6.28)، استُخدمَ كبجرو في وليمة أحد الطقوس، ومن المعتقد أن يكون أوزينو هو الحاكم (ساكينو sakinu) بالأكادية (109).

106 Pardee, 2002, P. 230.

109 Pardee, 2002, P. 123, 124.

<sup>107</sup> كان اختيار الأضعية يتم وفق معايير صارمة، منها: عمرها، لونها أو عذريتها، وفيما إذا كانت تتغذى بالحشائش أم بالذرة...الخ. انظر: ساغز، عظمة بابل، 2008.

<sup>108</sup> شىفمان،1988b، ص 89.

ذكرت النصوص تقدمات جنائزية لتاريبلي Tarriyelli (النص 8.21) حيث أقامت تاريبلي نصباً لدجن «النصب المقدس»، ترافق مع تقديم أضحية جنائزية، وثور من أجل الطعام، ومن المعتقد أن تاريبلي هي الملكة الأم التي جاء ذكرها في النص ( 32 ،34.124). لقد كان المكان الندي تُقدَّمُ فيه الأضاحي، حسب مقاطع في أسطورة قيرت، هو برج المعبد الذي يصعد إليه البطل ليقدم الأضحية (110).

إن استخدام بعض المعطيات النصية يُكِّنُنا من توضيح البيئة المعمارية التي كانت تجري فيها هذه الطقوس، ويبدو جلياً أن المعبدين البرجيين الكبيرين في أكروبول أوغاريت، هما فقط المؤهلان لمسرح الأحداث التي تضمنتها النصوص، وخاصة ما جاء في النص (KTU. 41،1). ويستطيع المعبدان استيعاب كل متطلبات الطقوس الموصوفة ومن ضمنها تقديم الأضاحي، رغم أنه لم يكن من اليسير تنفيذ طقوس الأضاحي فيها، وخاصة عندما يتعلق الأمر بالحيوانات الضخمة (كالجواميس والثيران والأبقار)(111). فمن الصعب المجيء بعشرات الأبقار إلى معبد بعل، لكن من المعتقد أنها كانت تعبر ممراً ضيقاً من الجانب الشمالي الشرقي للبناء، ثم تلتقي أمام الرواق قبالة مذبح الأضاحي، رغم ضيق المساحة (112).

إن ارتفاع المعبد البرجي (بعل) يظهر بجلاء احتمال ممارسة العبادة في قمته، إن ما كشفته أعمال التنقيب إضافة للدرج الداخلي المشيد في الزاوية الجنوبية الشرقية للحرم، يدفع للتفكير بوجود ترّاسٍ شعائري على قمة المعبد، وتتوقع مارغريت يون أن ارتفاع المعبد البرجي تراوح بين 18 ـ 20 مـ تر. ويتم الصعود إلى الـ تراس الواقع في الزاوية الجنوبية -

<sup>110</sup> Tarragon, 1993, PP. 203-211.

<sup>111</sup> Yon, 1994, P. 407.

<sup>112</sup> Tarragon, 1993, PP. 203-211.

الشرقية عبر درج يصعد عكس عقارب الساعة. ولا يمكن أن يكون مطلع الدرج المؤدي لسقف التراس مبني بشكل بسيط لأنه لن يمنع نفوذ الماء شتاءً، ولهذا فمن المعتقد وجود بناء صغير على التراس كان يغطي فتحة الدرج. (الشكل 95).

لقد كان التراس/السطح هو المكان الذي تجري فيه نهاية أحد الطقوس، النص (41،1)، وهو طقس ملكي، يقدم الملك فيه الأضاحي «لبرغالي» (رجا كان إلهاً حورياً) على التراس. لكن المساحة المحيطة بمعبد بعل والمقدرة بـ 500 م2 مكن أن تكون المكان الذي كان يستقبل عشرات الأضاحي، التي يجري رميها على الأرض، ونحرها، وتقطيعها، وتنظيفها، وتقسيم الحصص فيها، (للرب وللكهنة ولأشخاص أخرين ورمي غير الملائم منها... الخ)(الشكل 96).

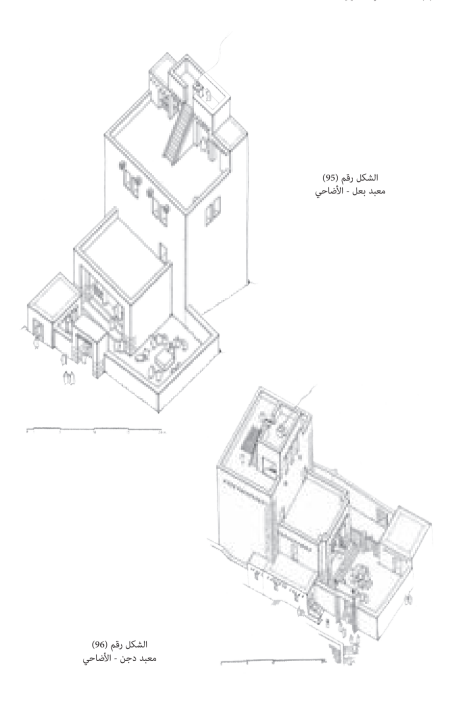
ويُشار هنا إلى أنه نادراً ما تلقَّت آلهة العالم السفلي القرابين في طقوس أوغاريت، رغم بعض الحالات لـ «رشف/رشبو» وهو «نيرجال» الرافدي، وكذلك لـ «إليم، أرص» إلهة الأرض، المعروفة بإلهة الموتى، التي تلقت أضحية في إحدى المرات (114).

هناك أكثر من عشرين تعبيراً مختلفاً يظهر في النصوص ويرتبط بتأدية الشعائر، وتصف الممارسات التي كانت تجري، ومنها ما يُعرفُ بد «شانوباتو šanupatu» التي تُعبِّرُ عن عرض التقدمة. و"تاعو ta'u، التي صعب تحديد الوظيفة التي تشير لها، رغم أن هناك من يعتقد أنها تشير لأضاح استثنائية.

أمًّا تعبير «دبح DBH»، فهو اشتقاق يدل على قتل (ذبح) الأضاحي، قبل أن يرتبط فقط بصنف معين من الأضاحي. أما "شالاموما šalamûma"

<sup>113</sup> Yon, 1994, P. 204.

<sup>114</sup> Moor, 1990, P. 243.



الديانة السورية القديمة

و"شوربو šurpu"، فكانتا أكثر العبارات تكراراً، وقد وردتا في ما يقارب ثلاثة أرباع القرابين، ولم يُعرف على ماذا تشيران.

وتظهر محتويات النصوص أن «تقدمة السلام» تقتضي كمية أكثر بخمس مرات تقريباً من الحيوانات التي تتم بطريقة الحرق، (حيث كان الهدف من تقديمها حرقاً؛ أن تصعد للآلهة على شكل دخان)، مع الإشارة إلى أن كلا النموذجين قد قُدِّما لنفس العدد من الآلهة. ولوحظ أن الأضاحي من الحيوانات المؤنثة، كانت تقدم بشكل أقل من الحيوانات المؤنثة كانت تقدم بشكل أقل من طريقة المذكرة، وكان تقديمها آنذاك شائعاً بطريقة الحرق، أكثر من طريقة تقدمات السلام، مما قد يشير بالمحصلة إلى أن الحيوانات المؤنثة كانت في الغالب أكثر قيمة من الذكرية، وذلك لأهميتها في التكاثر، ولهذا كانت في الغالب أقل تقديماً.

في حين جاء ذكر القرابين السائلة، مثل الزيت والخمر، بشكل معتدل،

وقــد ذكــر الزيــت بشــكل واضــح في تقدمــات الاراقــة، النــص (RS 24.266،25).

كما عُثر على الكثير من الأواني الفخارية في المعابد، ومنها الريتونات. والريتونات عبارة عن أوان فخارية، قمعية الشكل، كانت وظيفتها أن تمل بالنذور النباتية والسائلة، مثل الزيت وغيره (116). (الشكل 97).

كان للحوريين نشاط حافل في الحياة الدينية الأوغاريتية، وهذا ما يتجلى في بنائهم لمعبد يخصُّهم في المدينة، ويتون

الشكل رقم (97) ريتون على شكل راس خنزير - أوغاريت -

115 Pardee, 2002, P. 226. 116 Yon, 1994, P. 407. وكذلك بوجود عدد من النصوص التي تتحدث عن الشعائر والممارسات التي قام بها هؤلاء، والمليئة بأسمائهم وكذا أسماء آلهتهم. فنرى كلمة (أطخم شله) في النص (\$24.254)، التي تعني أضحية باللغة الحورية. كما ترد أسماء الآلهة المستلمة لهذه التقدمات، وأغلب هذه الأسماء ينتمي إلى اللغة الحورية، رغم حضور إيل بينها: «أضحية من أجل الإله تالاني إلى اللغة الحورية، رغم حضور إيل بينها: «أضحية من أجل الإله تالاني "Talanni"، لأجل "إيني أتانية Kudug"... "الخ. كما نصادف طقساً تُقدَّمُ فيه الأضاحي لمدة ثلاثة أيام متتالية، يعقبه طقس خطوبة أحد الآلهة، النص الأضاحي لمدة ثلاثة أيام متتالية، يعقبه طقس علاقة بالزواج المقدس. كما عرف المجتمع الأوغاريتي عدداً آخر من الطقوس الخاصة التي كانت تؤثر في قوى الكون، ومنها في المقام الأول إنشاد الأساطير، أو قراءتها، والأفعال في قوى الكون، ومنها في المقام الأول إنشاد الأساطير، أو قراءتها، والأفعال هذا وذاك أحداثاً معينة، فأثناء تمثيل الأسطورة أو تأدية المأساة كان كل حدث من الأحداث المعنية يتجدد، وبهذا يكون قد تحقق تكرار الظواهر حدث من الأحداث المعنية يتجدد، وبهذا يكون قد تحقق تكرار الظواهر الطبيعية واستقرار الكون (\$110).

ونشير لوجود اعتقاد لدى بعض الباحثين بأن الأوغاريتيين قدموا ذبائح بشرية، والابن البكر بالذات، ويُدلّلون على ذلك في دفن الأطفال في أوعية خاصة تحت الجدران: ذبائح (قرابين) بناء، ويصورها بعضهم بطولة، وليست ظاهرة بربرية خالصة لا تتصف بالرحمة أو الشفقة، لأن تقديمها بطولة قام بها الشخص من أجل الخير العام، مانحاً كل قواه ومضحيّاً بأعز ما يملك (1911). لكن الدفن تحت جدران الأبنية، لا يعد مؤشراً كافياً على وجود هذا الطقس البغيض على الإطلاق، لأن عادة

117 Pardee, 2002, P. 91.

<sup>118</sup> شىفمان، 1988b، ص 90.

<sup>119</sup> شىفمان، 1988b، ص 87.

الدفن تحت الجدران أوتحت الأرضيات، أقدم بكثير من أوغاريت، لا بل أن هذا النوع من الدفن قد يكون أقوى الأدلة على عدم وجود طقوس التضحية بالأولاد، وقد يكون دليلاً على تعلقهم بأولادهم وأسلافهم وتبجيلهم لهم، عن طريق تقريبهم من سكنهم ومكان إقامتهم تعبيراً للوفاء لذكراهم ومحاولة لاستحضار أرواحهم والتقرب منها والقيام بما يجب تجاهها كي لا يطويها النسيان.

### 1 ـ الخمور على الموائد الإلهية

يُعـدُّ قربان النبيـذ مـن أهـم أصناف القرابـين التـي تقـدم للأربـاب، وكذلك في مناظر التقدمة في المعابـد الجنائزيـة والمقابـر، وكان يتم تقدمته بأشكال مختلفـة مـن الأواني (120). وفي أوغاريـت كثيرة هـي الوثائـق التي تشير إلى النبيـذ، ومـكان تواجـده، وتخزينـه، وأنواعـه، وعمليـة إنفاقـه، وتوزيعـه، وأسماء الأشـخاص ذوي العلاقـة، ومنهـم العـمال أيضـاً. كـما توجـد جـداول تبين مـا تقدمـه المعـاصر مـن نبيـذ وأسـماء المعـاصر، وكميـات الأنـواع الجيـدة مـن النبيـذ، وكميـات الأنـواع الجيـدة مـن النبيـذ، وكميـات الرديئـة منـه (121).

وهناك نص غني بمعلوماته لأنه يزودنا بخلفية إدارية لظاهرة استهلاك الخمور، وهو يتعامل حصرياً مع موضوع التزود بمؤن الخمر في سلسلة من البلدات التابعة لمملكة أوغاريت، ويذكر أكثر من نوع للخمر. ولأن ذكر الخمر، كقربان للآلهة، أمر نادر نسبياً في النصوص الشعائرية، فربما كان الهدف من هذا الخمر هو إقامة الوليمة، ومصاحبة شعائر الأضاحي. ويزودنا النص (RS 19.015) بقائمة عن أسماء الآلهة، والأماكن، والأشخاص، والكثير من الأضاحي، والمناسبات التي تُقدم خلالها، ضمن مناسك شعائرية ملكية ترافقت مع الدديح DBH»:

<sup>120</sup> نور الدين، (الجزء الثاني)2009، ص125.

<sup>121</sup> شىفمان، 1988a، ص 202، 203.

"الخمر الذي سيستهلك تحت مراقية... خلال شعائر الأضاحي الملكية. أضاحي سابونو، أضاحي (تـزغ tzg )، الأضاحي لإيـل إيبي، الأضاحي لإلهـة الأرض، الأضاحـي لبيـداري في القـصر الملـكي.... الأضاحـي للوقـت الـذي تدخـل فيـه (عنـاة - شـدي) القـصر الملـكي. الأضاحـي للوقـت الـذي يدخل فيه (رشبوما Rašapuma) القصر الملكي. الأضاحي من (خلو دج HL'U DG)، الأضاحي للأقهار الجديدة، الأضاحي لبعل، الأضاحي لتجلي (بعلاتو - بختيما Ba'latu)، الأضاحي في حفرة أضاحي (رشب صباعي (Rašab Saba'i). لابنوما: عشرة (كد kd) (قيمة معيارية تدل على حاوية أو وعاء من الخمر) مكاييل من الخمر. خلبو جانجاناتي: ثلاثة مكاييل من الخمر، بصرو: عشرة مكاييل من الخمر، نابعو: أربعة مكاييل من الخمر، شوقالو: ثلاثة مكاييل من الخمر. شمنايا: مكيالان من الخمر. شمينيايا مكيال واحد من الخمر. هيزبو تسعة مكاييل من الخمر. بيعرو: عشرة مكاييل من خمر (مصب msb)، (... رقم) من خمر (خسب المعنى لكنهما قد وخسب عبارتان غير محددتا المعنى لكنهما قد تشران إلى نوع من الخمر الخفيف والثقيل، أو رما مشتقان من نوع الكرمة)... المجموع من خمر مصب سبعن مكيالاً، إضافة لمكيالين من خم خست".(122)

لقد ساهمت الآلهة باستهلاك هذه الكميات الكبيرة من الخمر، حيث صودف إيل وهو في حالة من الثمالة يرثى لها (123)، وكان على ابنه الوفي حمله إلى البيت (وهذا أيضاً من واجبات الابن الواردة في ملحمة أقهات) (124). وقد كان للشراب والنبيذ بوجه خاص أهمية كبيرة في مصر

122 Pardee, 2002, P. 215.

<sup>123</sup> شيفمان، 1988a، ص 50.

<sup>124</sup> كوبر، 2007، ص 66.

القديمة، إذ اعتاد المصريون احتساء النبيذ، وغيره من المشروبات المسكرة (كالجعة)، وذلك لمكانته في الولائم والأعياد الكبيرة، إذ أن حالة السكر والثمالة اعتبرت من المتع التي تدخل السرور، وتساعد على الاتصال بين البشر والأرباب. كما أنها تزيل الحواجز بين الأحياء والأموات، فيتلاشى الحد الفاصل بينهما. واستخدمت أصناف الشراب والنبيذ في طقوس العبادة الخاصة بتهدئة وإرضاء المعبودات وتلطيف حدة الغضب عندها، وإدخال البهجة والسرور إلى قلبها. وقد وصفت الربة حتحور بأنها سيدة الثمالة وارتبطت بعض الربات بالسكر والثمالة مثل: موت وسخمت وتفنوت وباستت وتنمي والمعبودة منكت ربة الجعة (251). واعتبر النبيذ الشراب الأساسي للملك بعد صعوده إلى السماء، ووصف بأنه غذاء وشراب والخاود (126).

# 2 ـ أضاحي الزيت

يعد الزيت من المواد التي تذكرها الكثير من الوثائق الأوغاريتية، ومنها ونحن نعرف أنه استخدم قبل ذلك في الكثير من المواقع القديمة، ومنها ماري. حيث كانت هناك حاجة ماسة للزيت (خاصة زيت الزيتون)، الذي جرى استخدامه لمسح ودهن أصنام الآلهة بالزيت (127)، في احتفال

<sup>125</sup> نعرف أن موت في أوغاريت يمثل إلهاً مذكراً، لكن موت في مصر إلهة مؤنثة. يعني اسمها «الأم»، وقد اتخذت شكل أنثى النسر؛ أو امرأة على رأسها التاج المزدوج. والإلهة سخمت؛ ويعني اسمها العظيمة سيدة الأرضين، وكانت زوجة الإله بتاح، وهي إلهة البطش في مصر القديمة، تظهر على شكل لبوة الأسد، يعلو رأسها قرص الشمس وثعبان الكوبرا، في حين كانت تفنوت مع أخيها وزوجها شو أولى المخلوقات التي خلقها أتوم من ذاته وحيداً، وهما يمثلان عينا حوروس، واتخذت مع شو شكل الأسد. أما باستت فيعني اسمها ربة السماء؛ سيدة كل الأراضي، وإلهة المرح. وكان رأس القطة رمزاً لها، وتنمو أو تينيمي هو أحد أسماء البيرة.

<sup>126</sup> نور الدين، (الجزء الثاني) 2009، ص 130.

<sup>127</sup> يعــد قربــان الزيــوت المقدســة مــن أهــم قرابـين التزيــين، وهــي تســاعد عــلى تجديــد حيويــة الجســد والطهــارة، انظــر: نــور الديــن، (الجــزء الثــاني) 2009، ص 117.

شعائري لعشتار في ماري أنشد خلاله المغنون الشعائريون أغاني سومرية، وقُدِّمت خلال الحفل أُضحية لأرواح الموق (128). كما كان الدهن بالزيت أمراً ضرورياً في العبادة والتطهر، وفي تتويج الملوك. وهذا ما تثبته عدة نصوص ومنها نص رسالة من العمارنة أرسلها «أدو نِراري» ملك نُخشي إلى أمنحوتب الرابع ملك مصر، ويؤكد له فيها أن جده «منخ بيا» (تحوة س الثالث) كان قد عين جده تاكو ملكاً على بلاد نوخشي، وأنه رفض التحالف مع الملك الحثي، وما يزال وفياً لمصر. ثم يدعوه للقدوم مع قواته، لإعادة السيادة المصرية في شمالي سورية النص (51. EA.): "انظر عندما جعل (منخ بيا) ملك بلاد مصر، جدك، تاكو جدي ملكاً في بلاد نوخشي على رأسه وقال ما يأتي: (هذا بلاد نوخشي وضع الزيت على رأسه وقال ما يأتي: (هذا هو) الذي جعله ملك بلاد مصر ملكاً، ووضع له (الزيت على رأسه).. هو) الذي جعله ملك بلاد مصر ملكاً، ووضع له (الزيت على رأسه)..

سُطِّرَتْ على أحد النصوص ملاحظة إدارية تبدو وكأنها ضريبة مفروضة، تفيد بوجوب دفع كمية من الزيت في سبيل الطقس الذي سيئقام لبعل - خلبي (حلب)، وقد توجب على خمسة أشخاص تأدية هذه الكمية من الزيت، النص (RS 24.292):

"(عـرك 'RK)، زيـت ضرائـب لبعـل حلـب الـذي دفـع زيتـاً، كـما كان ينبغـي مـن قبـل: موناخيمـو، أوبايانـو، بدونـو، بدونـو ابـن (تـخ TH) عمويانـو، عمويانـو ابـن..."(131).

131 Pardee, 2002, P. 217.

<sup>128</sup> فولكيرت 1985، ص 345.

<sup>129</sup> وخشي، مملكة نشأت منذ أواسط القرن الخامس عشر ق.م في منطقة السهول بين حلب وحماة، لازالـت عاصمتها مجهولـة، وقـد وقعـت في منطقـة الـصراع المـصري الحثـي، ورهـا كانـت هـي نفسـها مملكـة لعـش الآراميـة التـي جـاء ذكرهـا في أكثر مـن نـص آرامـي.

<sup>130</sup> إسماعيل، 2010، ص 238.



الشكل رقم (98) جرار للزيت - أوغاريت -

### 3 ـ أضاحى ريفية

يشير أكثر من نص لأضاح جرى تقديمها خارج مدينة أوغاريت، ففي النص (RS 13.006)، نرى أن الأضاحي كانت مكرسة للإله رشب، ويرد فيه اسم «صيتقانو Sitqanu»، ويُعبِّرُ عن الأضحية بكلمة «دبح DBH»، ويُظهرُ الحيوانات المضحى بها، وهي الغنم والماعز. وجاءت الماعز بصيغة «جدي gdy» وهو صغير الماعز الذكر، وورود هذه الكلمة غريب ونادراً ما تذكر في النصوص الأوغاريتية:

"جيتو - NTT كبشه، وحسانو أعطى هـذا. الـذي هـو خادم عولمـي Gittu- فاسـانو أعلـن التذمـر. صيتقانـو أخـذ الجـدي الصغـير إلى -Ulmi في جيتـو - NTT. حسانو أعطى هـذه إلى NTR. مـاذا أخـذ صيتقانـو إلى بيـت قبـص qbs وإلى (جيتـو إيليسـتامي لرشـب "(Gitu 'Ilistami) هـو صيتقانـو، ضحـى لرشـب"(132).

132 Pardee, 2002, P. 119-120.

وهناك شعيرة تضحية تذكر الإلهة «تاوتكا tautka»، وهي الموازية الحورية "لعشتارت"، وتظهر وهي تستلم جزءاً مهماً من التقدمات، النص (RS 24.261):

يعرض النص، كما هو واضح، لسلسلة طويلة من الأضاحي التي يتم تقديمها، وتظهر مع الإلهة الحورية «تاوتك» مجموعة من الآلهة الأخرى. كما نجد الكثير من أسماء الأمكنة. ومن البدهي أن تكون أسماء لقرى وحواضر تابعة لأوغاريت التي كانت مساحتها تقارب مساحة محافظة اللاذقية الحالية، ويصل امتدادها إلى سهل الغاب. ومن غير المؤكد فيما إذا كانت التقدمات المكرسة للإلهة «تاوتكا» كانت تقام في نفس هذه الأمكنة التي نُسِبَتْ لها، أم أن آلهة محلية محددة هي التي كانت تتلقى القرابين.

133 Pardee, 2002, P. 93, 95, 96.

#### 4 ـ نذور ريفية

يتكرر ذكر الشخصية البارزة «صيتقانو»، النص (RS 13.006)، ويرد فيها ذكراً لقرية «عيلي ستامي 'Ilistamii". لكن هذه المرة؛ نجد صيتقانو يعمل وحيداً دون مشاركة حسانو، ويظهر نشاطه واضحاً ليمتد لمساعدة عائلة (أوبيني يانا)، عندما يهاجم الغرباء القطعان. لكن صيتقانو هنا ليس له الدور الكبير والمهم؛ كالكاهن الريفي الذي يقوم بواحدة من الشعائر التي تذبح فيها الحيوانات بعيداً عن الطقوس المعقدة. جميع هذه الأضاحي كرست للإله المحلي، كما نلاحظ أن الأضاحي كانت تقدم لأبسط المناسبات، كالحلاقة، أو تعرض القطيع للخطر. ولا شك أن هذه ومباركتها، النص (15.072 RS). ويُشارُ لإستخدام كلمة "طبخ TBH" لفعل ذبح الحيوانات دون استخدام فعل «دبح».. ويمكن القول: إن كلمة «طبخ في الله في عدم وجود عمل تعبدي معقد ومتكامل، في بيت: 'أوبيني يانا الواقع في قرية (جيتو - عيليشتامي)، كان.. كبشه، النذي أعطاه صيتقانو. صيتقانو ذبح نعجة. عندما هوجمت الماعز قام الندي أعطاه صيتقانو. صيتقانو ذبح نعجة. عندما هوجمت الماعز قام بنبح حمل. وأثناء وقت الحلاقة، ذبح حملاً» (134).

من الهدايا النذرية المعروفة، التي لم تقتصر على الأرياف فقط، الألبسة والمجوهرات التي تُلبس لتماثيل الآلهة، وهناك الأواني المختلفة كذلك، وقد وجد العديد منها في أوغاريت، مثل إناء فخاري له شكل أسد، وعليه بعض الزخارف على شكل خطوط أفقية، وقد قُدِّمَ للإله «رشب - غوني Guni\_Rašap»، ولا شك بأنه كان متميزاً وثميناً. وقد وضع الفاخوري اسمه عليه كصانع للإناء، وفي مكان آخر كتب اسم صاحب النذر ويدعى «نورانو»، مقدم الإناء الطقسي «بينو أغابتاري , Agaptarri

134 Pardee 2002 P. 210 211.

Penu» النـص (RS 318.25). (الشـكل 99).

ويبدو أن المسلات والمذابح الحجرية كانت تشكل جزءاً مهماً من مكونات المعبد، وتعد من الأثاث الشعائري المتحرك في المعبد، والتي وضع بعض منها في غرفة الحرم عند قدس الأقداس، أو في الهواء الطلق والساحات، حيث كانت مخصصة لوضع الهبات والقرابين النذرية عليها (136)، كما وضعت مراسي السفن بهدف التبرك، وطلب الحماية من الآلهة لهذه الفك وربابنتها. (الشكل 100).

قامّة تبن عدد التقدمات لآلهة أوغاريت

| عددها |              | اسم الإله     | التسلسل |
|-------|--------------|---------------|---------|
| 377   | Ìb           | إيب           | 1       |
| 266   | Ìy           | إيا           | 2       |
| 163   | ìl           | إيل           | 3       |
| 142   | Ìlm(kbkbm)   | إيلم (كبكم)   | 4       |
| 126   | ì't l db r'l | إيل تع در بعل | 5       |
| 92    | ìììb         | إيليب         | 6       |
| 71    | ìıh          | إيلخ          | 7       |
| 60    | ìlhm         | إيلخم         | 8       |
| 50    | ìlt mgdl     | إيلت مجدل     | 9       |
| 46    | àmšrt        | عمشرت         | 10      |
| 45    | ì nàtn       | إين عنت       | 11      |
| 41    | ìn țin       | إين تلن       | 12      |
| 41    | ÌnS Ìlm      | إينش إليم     | 13      |
| 40    | àrSY         | أرصي          | 14      |
| 36    | àtrt         | عترت          | 15      |

<sup>135</sup> Pardee, 2002, P. 126.

<sup>136</sup> Tarragon, 1993, PP. 203-211.





الشكل رقم (100) مرسى سفينة - أوغاريت -

| 35 | B <sub>'</sub> l  | بعل              | 16 |
|----|-------------------|------------------|----|
| 34 | m-l'B             | بعل ـ م          | 17 |
| 32 | l'B ŭgrt          | بعل أغارت        | 18 |
| 28 | l'B şpn           | بعل سابون/صفن    | 19 |
| 27 | Bım               | بعلم             | 20 |
| 26 | B'lh)b t)m        | بعلت بـ (خ) تم   | 21 |
| 25 | Gtrm              | غترم             | 22 |
| 24 | НуГ               | خير              | 23 |
| 24 | Dgf1              | دجن              | 34 |
| 23 | Dr ìw l phb r'l   | در إيل و بخر بعل | 25 |
| 22 | ym                | يم               | 26 |
| 22 | Yrh               | يرخ              | 27 |
| 19 | Kzg/ kdg          | كزغ/كدغ          | 28 |
| 18 | Kmrb/kmrW         | كمرب/كمرو        | 29 |
| 18 | Ktr               | كطر              | 30 |
| 15 | šım               | شلم              | 31 |
| 15 | špš               | شبش              | 32 |
| 14 | Nbdg              | نبدج             | 33 |
| 14 | nkl               | نکل              | 34 |
| 12 | 'nt               | عنت              | 35 |
| 12 | 'nt hbly          | عنت خبلي         | 36 |
| 12 | 'nt sp11          | عنت سابون        | 37 |
| 11 | 'ttr <sup>‡</sup> | <b>ב</b> דرت     | 38 |
| 11 | 'ţţrt hr          | عترت حر          | 39 |
| 11 | ʻţţrt sd          | عترت شد          | 40 |
| 11 | Pdry              | بدري             | 41 |
| 11 | Prgl sqrn         | برجل صقرن        | 42 |
| 10 | spn               | سابون            | 43 |

| 10 | RŠP        | رشب        | 44 |
|----|------------|------------|----|
| 10 | Ršp hgb    | رشب خجرب   | 45 |
| 10 | ršp        | رشب        | 46 |
| 10 | TkmW N snM | تكم وا شنم | 47 |
| 10 | glmt       | غلمت       | 48 |
| 10 | tţb        | تتب        | 49 |

## ثانياً: الأضاحي والقرابين عند الفينيقيين

دأب الفينيقيون على تقديم القرابين زمناً طويلاً، كبقية سكان مشرقنا القديم، وكان المضحي يتبع تقليداً معيناً، إذ يتقدم مع الحيوان المضحى به واضعاً يديه فوق رأسه كتعبير عن طلب البركة.

أله معلومات أيضاً عن الممارسات القربانية، فالأشياء التي كانت تقدم كقرابين، إضافة للبشر في بعض الأحيان، هي أشياء كثيرة، طعام وشراب، طيور وحيوانات ومواد أهينة. هذا ما ينقله "فيلون" عن الفينيقيين والمصريين القدماء: «قدسوا الأشياء التي تنبت من الأرض وعدوها آلهة، وعبدوا تلك الأشياء بالطرق التي حافظوا عليها هم وكل أسلافهم وأحفادهم، وقدموا أضاحي من الخمر والبخور، وأقاموا طقوساً من البكاء والنحيب والعويل، للأعشاب عندما تبدأ بالنمو من الأرض، ولولادة الحيوانات، وللأصل الأول، للأشياء الحية من الأرض، ولأصولها من بعضها، ولموتها عندما ترحل عن الحياة، وتعزى مبادئ العبادة هذه؛ إلى ضعفهم الخاص وخوفهم الروحي» (137).

لقد كانت التعرفة القربانية موجودة في المدن الفينيقية، ويُخبرنا نص جاء من مرسيليا عن معبد بعل سابون في قرطاج، وقواعد التعرفة القربانية. ويبدأ النص على النحو التالي: «معبد بعل سابون، الرسوم

<sup>137</sup> مرعى، 1993، ص 40.

التي ثبتها مراقبو النفقة لكل ثور سواء كان أضعية ذبيحة أو (أضعية) خطيئة، أو (أضحية) سلام، أم كانت (أضحية) محروقة، للكهنة عشر قطع من الفضة لكل منها، وعلاوة زنة ثلاثمئة من لحم الذبيحة الخطيئة»... ثم يواصل النص ليمر على الحيوانات الصغيرة والطيور، وصولاً إلى الزيت والدهن والحليب، كما توضح الأنصاب الحجرية أيضاً هذه القرابين، حيث تبدى رسومها حيوانات عديدة، وأدوات قربانية مختلفة (138).

### حقيقة الأضاحي البشرية عند الفينيقيين

هناك طقس غير مألوف خلال عصر الحديد، وهو التضحية البشرية. لكنها كانت متقطعة، واختفت في منتصف الألف الأول ق.م (139)، وعلى ما يبدو أصبحت من السمات الأساسية لديانة الفينيقيين التي أثارت جدلاً واسعاً، خاصة فيما يتعلق بحرق البشر والأطفال تقديساً للآلهة.

فيما رأى بعضهم أن الوقائع التاريخية والاجتماعية المستقاة من أمكنة أخرى من العالم القديم، توحي بأن التضعية بالأطفال، لم تكن طقساً دينياً وحسب، بل كانت طريقة ما لتنظيم تزايد السكان حسب رأيهم (140).

لكن، ورغم أن النقوش الكتابية الأصلية حول التضحية بالأطفال ليست واضحة في مواقع شرق المتوسط، إلا أن مرويات المرحلة الكلاسيكية واللقى الأثرية تشير إلى أضاحي الأطفال في المعمرات البونية، وبما أن المعمرات البونية كانت شديدة المحافظة في المجال الديني على تقاليدها الأصلية، لذا يمكن الاستنتاج؛ بأن ممارساتها الدينية عكست مثيلتها في مواقع الساحل السوري الأم، بصرف النظر عن ندرة الوثائق الفينيقية الأصلية.

139 Aubet, 1999, P. 126.

140 فرزات، 1992، ص 52.

141 Hutter, 1995, PP. 128-136.

<sup>138</sup> دونالد، 2007، ص 123.

إن كل الشواهد على هذه المهارسة جاءت من قرطاجة ومعمراتها في الحوض الغربي للمتوسط، فقد عثر في قرطاجة على عشرين ألفاً من الجرار الجنائزية، فيها بقايا هياكل عظمية إنسانية وحيوانية أُحرِقت على مدى 600 عام، وهناك بعض الجرار الجنائزية التي تحتوي على بقايا عظام حيوانية، وجرار أخرى تحتوي على رفاة أطفال، ومجموعة ثالثة من الجرار، تضم بقايا حيوانات وأطفال معاً، وكانت كلها محروقة. وفي المقابر العادية؛ رفات أولاد مدفونين، وبقايا آخرين محروقين.

تُبيّن بعض الدراسات أن هذه الأضاحي كانت استثنائية، وقد بالغ بعض الكتاب في الحديث عنها؛ وفي إطلاق التعميمات، فالمقبرة المكرسة لتانيت اللطيفة ولبعل حمون، هي لأطفال تُوفُّوا لأسباب طبيعية. وأما الطقس المتعلق بالمرور في النار والذي رافق تلك الممارسات، فهو يرمز للدخول في مرحلة الولاء الديني أكثر منه تضحية. وقد دلت المراجعة التي جرت لإعادة تقدير عدد الأطفال الذين أُحرقوا في المقابر العادية في قرطاجة ومنها مقبرة (وفت)، أن النسبة كانت ضعيفة وعادية. لكن تم رفض هذه النظرية لعدة أسباب، من بينها؛ أن أجساد الأطفال سُجِّيت بوضع مختلف عن وضع أجساد البالغين.

نجد ضمن سياق الأساطير؛ الكثير من المواضيع التي تتضمن ما يشير لتقديم أضاحي بشرية أو أطفال، ويذكر فيلون نقلاً عن سانخونياتون الكثير من الأمثلة عن عادة الفينيقيين بالتضحية بأطفالهم (الأكثر محبة لهم) أثناء الحروب والكوارث الطبيعية، كالقحط والأوبئة، وذلك لمجابهة الإبادة الكلية، وعادة للإله كرونوس (142).

كان أولئك الأطفال يذبحون حسب طقوس سرية، وهناك حكاية عن كرونوس الذي دعاه الفينيقيون إيل، والذي أُلِّهَ بعد موته كنجم كرونوس، 142 مرعى، 1993، ص 40.

كان له ابن واحد فقط من عروس (حورية) محلية اسمها أنوبريت، لذلك دعوه إيود. وكما درج الفينيقيون على إعطاء ابنهم الوحيد هذا الاسم. وعندما حلت بالبلاد أخطار حرب جسيمة، ألبس كرونوس ابنه لباساً ملكياً، وجهّزَ مذبحاً، وقدّمه قرباناً (143).

إلى جانب هذه الرواية نجد من يعمّم هذه الممارسة على كل فينيقيا، يروي كورتيوس روفوس أن سكان صور أرادوا إعادة تقديم أضاصي الأطفال ثانية إلى هيرقليس ملقارت وذلك أثناء فترة حصار المدينة من قبل الإسكندر الأكبر، لكنهم مُنِعوا من ذلك (144). وفي المعمّرة الفينيقية الشمالية قرطاجة، المرتبطة بعلاقة وثيقة مع المدينة الأم صور، أُثبت أدبياً وأثرياً استمرار تقديمها أضاصي الأطفال إلى هيرقليس حتى فترة الاحتلال الروماني.

وإلى جانب نصوص المرحلة الكلاسيكية، هناك مصادر تحليلية تدعي وجود محاولات لتقديم أضاحي الأطفال، وتثبت وجود مثل هذه المحاولات في النصوص البونية والفينيقية التي يمكن أن تربط مع المستندات المذكورة آنفاً.

ويذكر نقشان جاءا من فناء معبد تانيت في قرطاج، وجود التضعية بالأطفال، ومن القصص المعروفة بهذا الشأن، مايرويه ديودور عن تمثال برونزي وضعت بين يديه الأضاحي (الأطفال) كي يلقيها في النار في حين راح الأقرباء يربتون على الأطفال لمنعهم من البكاء.

ويبدو أن قرابين الأطفال قد غدت نادرة مع مرور الوقت، حيث استبدلت بها الطيور والحيوانات الصغيرة التي غدت التضحية بها أكثر شيوعاً، فتذكر النقوش الكتابية البونية ممارسات الأضاحي المسماة قربان

<sup>143</sup> مرعي، 1993، ص 41.

«ملك» وما يشابهها، والتي قُدمت غالباً في الليل لآلهة ما تحت الأرض. يُستشف من الشواهد؛ أن دلالة هذه الأضاحي تعني تقديم خروف كأضحية بديلة عن طفل (إنسان)(145).

قد يكون موضوع التضحية بالأطفال حقيقة في قرطاجة، حسب البراهين الأثرية المقدمة، وحسب الانتقادات التي وجهت لهذه العادة في الكتب التاريخية وأسفار العهد القديم (146). ولكن لا يمكن البرهنة على أن هذه العادة كانت تمارس بصورة نظامية في فينيقيا الأم، وهو ما لم تثبته التنقيبات الأثرية في المدن الفينيقية، ويبقى الموضوع من ضمن القضايا المعلق الجواب عليها، بانتظار المزيد من أعمال التنقيب.

ويبقى هناك حاجة لدراسة وافية ومحايدة لمحتويات جرار معبد تانيت. وكل ما يمكن قوله الآن هو: أن عظام الطيور والحيوانات الصغيرة، تتواجد في الجرار في ظل هيمنة طاغية لعظام الأطفال من البشر.

أما التضحية بالبالغين في الأراضي الفينيقية فهي نادرة، مع أن التاريخ يروي عن بعضها كالتضحية بـ 300 سجين في منطقة دعيت (حمير) عام 480 ق.م تكفيراً عن مقتل هامليكار في معركة وقعت هنالك عام 480 ق.م (ما لم يكن هذا مجرد انتقام متأخر)، وكذلك التضحية السنوية بقربان بشري واحد من أجل ملقارت في قرطاج (147).

في الحقيقة ادعى بعض الباحثين وجود هذا الطقس من قبل، في بعض المواقع مثل ألالاخ وتل حلف وغيرها، ولكن البراهين المُقدَمة لم تكن كافية، فوجود هيكل طفل في أساس جدار لايعني وجود هذه العادة، ووجود بعض المدافن، ومنها ما هو ضمن جرار فخارية تحتوي على بعض العظام المحروقة لا يكفي لتأكيد وجود هذه الممارسة خلال

<sup>145</sup> Hutter, 1995, PP. 128-136.

<sup>146</sup> فرزات، 1992، ص 52.

<sup>147</sup> دونالد، 2007، ص 122.

الألف الثاني ق.م. كما أن الوثائق الأثرية في المدن الفينيقية الأم لا تصرِّح خلال الألف الأول ق.م بوجود هذه الممارسة، رغم زعم بعض الباحثين بوجودها في مستعمرات الشمال الإفريقي، ومنطقة غرب المتوسط. وتبقى مسألة التضحية بالبشر، مثلها مثل مسألة الزواج المقدس، بحاجة إلى أدلة أوضح وأكثر إقناعاً.

#### الفصل الثالث: الصلوات

الصلاة هي إخراج الجسد من حالته المرئية إلى حالته التخيلية طائفاً، أو مُطَوَّفاً به. وهي إجراء تغيير وترتيب للجسد، حيث تُري الآخرين ما تقوم به في خدمة الروح، ولأن الرهان على الصلاة يكون كبيراً، فإنه يتم رسم ما يترتب على الصلاة هذه، من أنها تكثر ما هو مذكور، من إكثار أو زيادة في الحبوب من خلال الارتباط بكل الكائنات (النبات)، والماشية، والحياة التي كانت فيما سبق تتركز على الجانب المادي الجسدي، وما يخص المجتمع المحتمدي ا

تترافق الصلوات مع التراتيل الدينية التي كان لها أهمية كبيرة، فهي قارس فتنة السماع وفتنة الجذب للقراءة، والدخول في طاعة الصوت النائب، لصوت عذب هو صوت الإله كما في صوت المرتل، لأن اللغة المقروءة هي التي تعلم بذلك، وخصوصاً حين يتعلق الأمر بما وضعت لأجلهم الترنيمات والترتيلات هذه، وهم الأرواح الطاهرة أو المرشدة أو النقية، حيث تسكن كل الكائنات دون استثناء، وتمارس تأثيرها فيها، بعسب موقع كل منها، أو المهنة التي تكون لها في الحياة، والإنسان في الصدارة (149).

<sup>148</sup> عبد الرحمن (خليل)، 2007، ص 695.

<sup>149</sup> عبد الرحمن (خليل)، 2007، ص 692.

لقد كانت الصلوات والتراتيل مظهراً مهماً في الطقوس الرافدية القديمة التي كانت تؤدى في المعابد. وفي الآداب السومرية كان موضوعها مدح الآلهة، والتضرع، والابتهال لها. وهناك تراتيل ملكية يؤديها المصلون من أجل صحة الملك المؤله، وطول عمره. كما كان هناك تراتيل (مشفوعة بالصلوات) موجهة لمدح المعابد باعتبارها مراكز مقدسة لممارسة العبادة والتطهر، علاوة على أنها أمكنة جميلة، والهدف الدائم لهذه الصلوات؛ هو تهدئة القلب والطمانينة (150). كما عرف الناس الصيام والتقيد بتعليمات محددة بشأن الطعام وغير ذلك (151).

## الصلوات في أوغاريت

تنوعت العقائد والصلوات والأعياد الدينية والقرابين، فمنها ما كان خاصاً بالعرافة، ومنها ما كان لدفع الأذى الروحي (ذي المصدر البشري)، وشفاء المرضى، ومنها ما يتعلق بالسحر، ومنها ما كان لموضوع حفظ الملك والمملكة. وقد تعددت الصلوات التي كان يقوم بها الكهنة ورجال الدين، أو تلك التي يقوم بها الإنسان بنفسه دون تدخل رجال الدين. قليلة هي نصوص الصلوات في أوغاريت، أحدها يتعلق بوصف صلاة مختصرة كانت تؤدى في أحد الطقوس القصيرة. هذا إضافة لما تصفه قصة قيرت من صلوات وتراتيل (152). وهناك نصوص تصف صلوات كانت تؤدى بشكل جماعي يشارك بها ملوك أوغاريت، وهي من أجل الملك وأجل المملكة. وهناك فوذج لصلاة جماعية أقيمت أثناء وقوع المدينة تحت حصار الأعداء. كما تضمنت ملحمة قيرت وأقهات صلاة فردية التماساً لحاجة (153). وجميع هذه الصلوات كانت تترافق بأداء بعض الحركات،

<sup>150</sup> Jadı & Armı 2000ı P. 151.

<sup>151</sup> نبر، 2009، ص 76.

الديانة السورية القديمة

ومنها رفع الأيدي إلى السماء، أو الركوع أمام تماثيل الآلهة، مترافقاً مع ابتهال المصلي وتضرعه (154). ومن المثير أن الصلوات كانت تسبق بحالة من التطهر والوضوء والغسل بالماء والأصبغة الحمراء (ملحمة قيرت): «ستغتسل وتتحنى (تصطبغ بالأحمر)، اغسل يديك حتى المرفق، وأصابعك حتى الكتف، ثم ادخل إلى ظل خيمتك، وخذ حَمَلاً بيدك..» (155).

أثناء الطقوس؛ كانت الصلوات تودى لإله بعينه أو لعدد كبير من الآلهة استجداءً للحماية والخلاص والرفاه والخير والسعادة، كما جرى في صلاة مكرسة لبعل، وهي صلاة لم تقترن بتقديم الأضاحي قبل إقامتها، لكن يفهم من مضمونها بأنها تعد الإله بعل بإيفاء الندور والولائم والتقدمات المختلفة التي رسمت له، النص بإيفاء الندور والولائم والتقدمات المختلفة التي رسمت له، النص الإله الموجهة له الندور أولاً، ثم تعداد الالتزامات التي يأخذها المصلون على عاتقهم لتنفيذها. ولا يُعرفُ حتى الآن الظروف المحددة التي أحاطت بهذه الصلوات، ولكن يمكن القول: إنه التماس المعونة، والرحمة، والانتقام من أعداء محتملون أعداء محتملون القول: إنه التماس المعونة، والرحمة، والانتقام من أعداء محتملون القول: إنه التماس المعونة، والرحمة،

"عندما يهاجم خصم قوي محارب بوابتك، أسوارك، سوف ترفع عينيك لبعل وتقول: يا بعل، إن تدفع ذاك القوي عن بوابتنا، حامل السلاح من أسوارنا، ثور بعل سوف نقدس، قسماً، يابعل، نحن سوف ننجز، الولادة الأولى. يا بعل، نحن سوف نقدس، تقدمة ختب، يا بعل نحن سوف نقدم، إلى الحرم، يا بعل نحن سوف نقدم، إلى الحرم، يا بعل

154 Jad. & Arm. 2000. P. 151.

155 فريحة، 1966، ص 486.

156 Pardee, 2002, P. 149,150.

157 شىفھان، 1988b، ص 87.

نحـن سـوف نعتـاي، الطريـق، يـا بعـل، سنســلكه، هـو سـوف يدفـع الخصــم القــوي عــن بوابتــك، حامــل الســلاح عــن أســوارك».

لم تتضمن هذه الصلوات أي شيء يشير إلى شعور المصلين ومزاجهم، لكنها كانت على أي حال التماساً من الإله، وإذا تحققت رغبات المُصلي فإنهم كانوا يقولون إن الإله سمع واستجاب لصلاته وباركه (158).

### صلاة من أجل الملوك

كان الملوك من وجهة النظر الدينية في المشرق القديم هم صلة الوصل ما بين الآلهة والشعب الذين خلقتهم الآلهة ليقوموا بعبادتهم وخدمتهم، فقد كان عثل الشعب أمام الآلهة. وبالتالي كانوا هم الأنبوب الذي من خلاله نظم الآلهة شؤون الدولة والشعب. ولمّا كانت مصلحة الأمة تعتمد على مصلحة الملك، فإن أي خطر كان يهدد الملك كان ذا أهمية بالغة، وعندما كانت التنبؤات والإشارات تعلن مثل هذه الأخطار المحدقة، فإنه كان من الواجب اتخاذ إجراءات خاصة، وفي بعض الظروف كانوا يختارون رجلاً بديلاً عن الملك (150)، وكان يعدم بدلًا عن الملك (160).

<sup>158</sup> شيفمان، 1988b، ص 87.

<sup>159</sup> أقدم حادثة معروفة من هذا النوع كانت من الفترة البابلية القدية (حوالي 1800ق.م) في مملكة إيسين، ففي أحد الأعياد البابلية، نجد أثراً باقياً من عادة قتل المللوك الموغلة في القدم. في هذا العيد المليء بالمرح وغرائب العادات، يتبادل السادة والعبيد أدوارهم، فيقوم السادة بخدمة عبيدهم، ويلعب العبيد دور السادة. وفي اليوم الأول من العيد يؤق بأحد السجناء المحكومين بالإعدام فيكسى علابس الملك، ويوضع على العرش، ويُسمح له بإصدار الأوامر، ويترك على سجيته، فيأكل ويشرب ويمتع نفسه بكل وسيلة ممكنة، حتى أنه ينام مع محظيات الملك، وذلك إلى اليوم الخامس وهو آخر أيام العيد، حيث تنزع عنه الثياب الملوكية؛ ثم يُقتل. كل هذا يعني أننا أمام قربان البدل الذي حل تدريجياً محل التضعية بالملك نفسه. كما عُرفت حادثة أخرى في بعض الرسائل الآشورية الحديثة زمن حكم أسرحدون، حيث جرى تنصيب ملك بديل لمدة مئة يوم نتيجة الخوف من خسوف القمر، في حين بقي الملك وأولاده محصورين في القصر. وكان دور الملك البديل أن يتحمل جميع المصائب التي كانت ستحدث للملك الأصيل. للمزيد، انظر: ساغز، عظمة بابل، 2008، ص750 وانظر أيضاً: السواح، 2006.

<sup>160</sup> ساغز، عظمة بايل، 2008، 379.

وقد كان هذا الفهم أحد أهم الأسباب التي دفعت الأوغاريتيين لإقامة الصلاة من أجل الملك، حيث كان يجري فيها الابتهال للآلهة كي تحفظ الملك، وتُطيل أيامه، وتُديم حكمه، وتباركه وتعطيه الرخاء والوفرة وكل وسائل القوة التي يحتاجها. وهذا ما نراه في أحد النصوص الترتيلية التي كانت بعض المقاطع فيه غير واضحة، فتم الاعتماد على نص ذي مضمون مشابه من إهار، وهو محفوظ جيداً، لمعرفة محتواه. وهو مشابه لرواية بابلية تحمل نفس المضمون، وبالتالي هكننا القول: إننا أمام رواية أوغاربتية ذات تقاليد إعارية وأصول بابلية. (الشكل 101).

ويبدو أن إقامة هذه الصلاة ليس له علاقة بطقس تقديس الأسلاف من الملوك:

«سيدي، الحياة، رجا تكون أيامك أطول. رجا سنواتك تجدد نفسها. رجا انليل لن يغير مصيرك. رجا موليل تباركك وتعلن تسامحها. قد تباركك آلهة الأرض. رجا سيدة الآلهة، السيدة العظيمة تمنحك القوة.



الشكل رقم (101) منحوتة رب الجبل - عين دارة -

رجا مردوخ سيد المياه الجوفية يبلج ينبوع المياه الجوفية من أجلك. رجا آنو يتخمك بوفرة الحياة. رجا سين يعطيك نفس الأشياء. رجا شمش راعي الأرض ينيك كها ضوء النهار. رجا نبيوم سيد المرقمين يرسم مستقبل أيامك. رجا نينورتا المنتصرة تجعل بأسك عظيما إلى أقصى الحدود. رجا نرجال أمير الآلهة العظيمة عنحك سلاح البأس. رجا عشتار السيدة، تمنحك مظهر المهابة المتوحشة. قد عنحك الظلام المهابة الروحية. قد تمنحك البادية فزعها، لتمتلك الرعب كفيضان النهر. لتكن مثل المياه، الحياة بالنسبة للأرض. رجا الأمطار، تنهمر عليك من السهاء. رجا العشب، مبهج القلوب، ينمو من أجلك. رجا الجبال تجلب غلالها لك. رجا الأنهار تجلب فاكهتها لك. عام بعد عام، شهر بعد شهر، يوم بعد يوم لتكن حياتك» (161).

لقد شملت الدعوات مباركة الآلهة العليا للملك، ويلاحظ في النص تضرعاً للآلهة بشكل إفرادي، ليمنحوا الملك بركاتهم. وقد ورد في القائمة اسم كل الآلهة التي تستطيع منح الملك شيئاً من القوة، ومنها آلهة رافدية مثل الإله الأول مردوخ الذي يُعطى هنا لقب والد إنكي/إيا<sup>(62)</sup>. كما يتم التضرع لعدد من الآلهة الأخرى، والمعبودات الطبيعية طلباً للمساندة. وإذا ما استجابت الآلهة أصبح الملك مباركاً، وعندئذ يكون قادراً على الحكم بالقسط. وما رأيناه في النص هو ترنيمة من التقاليد البابلية السومرية، حيث يبارك لانليل وموليل، ويبدو واضحاً أن انليل يُعدُّ فيها ملكاً للكون. أما مردوخ فعالما يتم ذكره يرد معه ذكر المُنشِدْ

<sup>161</sup> Dietrich, 1994, P. 43, 44.

<sup>162</sup> إنكي: يعني في السومرية سيد الأرض، ويقابله بالأكادية اسم إيا، ويعرف عنه أنه إله الحكمة، وإله الخير والعذوبة، ومانح الخصب، ومفجر الينابيع، وزوجته هي الإلهة دمجلنونا، ويقابلها في الأكادية دمكبنا. ولم يستخدم إنكي العنف مطلقاً للوصول لغايته، حتى في الأوقات التي يلجأ فيها إلى الغش والخداع، كما في ملحمة التكوين التي تصوره مقاتلاً.

«أسالوخي Asalluhi»، الذي يتلو التعاويذ، بينما يصغى إليه.

ويرينا مضمون هذا النص، ونصوص أخرى، أن الأوغاريتين نهلوا الكثير من معارف إيار، وأعادوا صياغتها بطريقتهم، وفق ما كان يسمح به تفكيرهم الديني، وتقتضيه الصياغة الشعرية. ومن المهم أن نعرف أن الأدب المسماري كان قد وطّد تقاليد راسخة في إيار، عندما انفتح الأوغاريتيون على هذا الأدب واستعاروه منها، والنصوص التي ذُكِرتْ تظهر لنا، أحد جوانب الأدب البابلي التقليدي في أوغاريت (163).

في الحقيقة ليس هناك معرفة دقيقة بالحركات الواجب القيام بها لأداء الصلوات، لكن؛ وحسب النصوص، هناك بعض الحالات التي ترفع فيها الأيدي إلى السماء. كما أن الجثو والسجود أمام كل ما يمثل القوى الإلهية من تماثيل ومظاهر طبيعية، كان أمراً شائعاً. فطالما جثى الناس وسجدوا لحكامهم، كما جثى صغار الملوك أمام كبارها، فمن الطبيعي أن يسجدوا لآلهتهم. وفي رسائل العمارنة؛ يظهر الملوك والأمراء المحليون الصغار في المناطق السورية، خائفين، مثيرين النخوة، وطالبين النجدة من الصغار في المناطق السورية، خائفين، مثيرين النخوة، وطالبين النجدة من بعضهم البعض. ونرى فيها الكثير من عبارات التذلّل، ومنها الجثو سبع بعضهم البعض. ونرى فيها الكثير من عبارات التذلّل، ومنها الجثو سبع مرات مكررة، ويتم ذلك بعد أن يشبّه سيده الملك العظيم بالشمس المشرقة وبالإله، وأكثرها يتكرر فيه الرقم سبعة مرتين بما يعني مجموعاً قدره (14) مرة، وهذا ما نجده في رسالة «عبدي أشيرة» ملك أمورو إلى المنص سيدي، هكذا يقول عبدي أشيرة خادمك، غبار قدميك، لقد جثوت لدى قدمي الملك، يقول عبدي أشيرة خادمك، غبار قدميك، لقد جثوت لدى قدمي الملك، سيدي، سبعاً فسبعاً فسبعاً فسبعاً فسبعاً فالعبد ذلك في الرسالة (EA261)، المرسلة سيدي، سبعاً فسبعاً فسبعاً فالعبد ذلك في الرسالة (EA261)، المرسلة

<sup>163</sup> Dietrich, 1994, P. 45.

<sup>164</sup> إسماعيل، 2010، ص 552، 258.

من الملك «دشروا» إلى الملك «أمنحت الرابع» بعلمه تلقى معلوماته: "قل للملك، سيدي، شمسي، هكذا يقول دشرو خادم الملك الوفي: لقد جثوت لدى قدمي الملك، سيدي وشمسى سبعاً فسبعاً". وكذلك الرسالة (EA241)، المرسلة من روصمانا حاكم مدينة شرونا إلى نفس الملك المصرى، يؤكد فيها وفاءه، ويشتكي من حوادث قتل تحصل في منطقته: "قل للملك سيدي، إلهي، شمسي: هكذا يقول روصمانيا حاكم مدينة شرونا خادمك، غيار قدميك، طن وطئك، مسند قدمي سيدي (لقد جثوت لدى قدمى الملك) سبعاً فسبعاً». وهناك رسائل أخرى مشابهة مرسلة من "أكيزي" ملك قطنة (EA54) و(EA54)، وغيرها من الرسائل (165). فهل يعنى هذا الرقم وجود حركات جسدية معينة لها شكل محدد يتم تكرارها سبع مرات على دفعتين. ونحن نعلم أن الرقم سبعة عند البابليين كان تعبيراً عن أعظم قوة وعن كمال الرقم، كما كان لمضاعفات الرقم سبعة في الفكر العراقي القديم تعبير شعائري لطيف يدل على قدسية، وله دلالة رمزية تشر إلى الكثرة والاندماج والتضخيم. وإن التعبير (14) بالقول سبعة وسبعة هو تعبير طقوسي، بـدلاً من القول (14)، وهو يدل على التأكيد وزيادة الثقة والاطمئنان، حيث يرد بأسطورة تركال وايرشيكال عن رؤية عالم الجحيم ما نصه:... لا تخف (يابني). سأعطيك سبعة وسبعة حراس أخصاء ليذهبوا معك (166).

<sup>165</sup> إسماعيل، 2010، ص 552، 527، 246، 240، 248.

<sup>166</sup> الأسود، 2007، ص 11.

### الفصل الرابع: الـ (مـرزح)

يتردد في الوثائق التي وصلت من أوغاريت ذكر جماعات مرزح/ مارزيخو، التي عُرفتْ في المنطقة منذ القدم وحتى سقوط الديانات الوثنية، وهي كلمة تظهر في كثير من الأزمنة والأمكنة، ووردت في العهد القديم مرتين، ووصف المظهر الجنائزي لـ (مرزح)، عندما يتنبئ النبي بكارثة مميتة يعاني فيها شعبه قطع السيف والجوع والأمراض، فيعلن أنه من المفيد الزواج، وإنجاب الأولاد، والذهاب إلى (دار مرزح) وبكاء الموتى، واقتسام الخبز، وشرب كأس التعازي بالأبوين الراحلين.

ويمكن الاستنتاج أن الكلمة تتعلق بـ (مناسبة)، يؤكل ويشرب فيها في جو من الفرح أو الحزن. وهو المكان الذي يُعرف بعبارة (بيت ميشة) أي (دار الوليمة)، مع ذكر حالة البهجة والفرح والأغاني. وليس هناك ما يوحي بخلاف رئيسي بين (بيت مرزح) و(دار الوليمة)، وهاتان العبارتان هما تقريباً مرادفتان لـ (دار الخمر) المذكورة في (الإنشاد 2:4)، حيث يتضمن نشاطها بوضوح شرب الخمر (167)، ومعظم الوثائق التي تعالج (مرزح) تتحدث عن استهلاك الخمر والطعام حتى الثمالة. وفي هذا النص فإن إيل «أبو الآلهة» بصفته ضيف المائدة الإلهية، يشرب حتى الثمالة، ويصل لمرحلة الهذيان والانهيار والإغماء. ويأتي مضمون النص (RS)

<sup>167</sup> بوب، 1980، ص 79.

24.258) ليؤكد هذا الزعم الذي يحصل على هامش الممارسة الشعائرية التي مّت في المرزح/مارزيخو، حيث تضمن وصفة طبية لمعالجة الانهيار الناتج عن الإفراط في شرب الكحول حتى الثمالة (168).

وهذا يثير قضية اشتقاق كلمة (مرزح)، وبالعودة لمصدر (رزح) في العربية نرى أنه يعني سقط (على الأرض) إعياءً أو هزالاً، و(المرزح) المقطع البعيد، وما اطمأن من الأرض (موزح)، وعبارة (مرزح) في العبرية تعني (قرخ)، كما توجد لمرزح معاني مشابهة في اللهجات الآرامية القديمة، كما عرف هذا التعبير في فينيقيا ومستعمراتها (البونية) خلال الألف الأول ق.م، وكان يرتبط بالموائد المقدسة، ويشير لنوع من المؤسسة الدينية، وهناك نص فينيقي نقش على إناء برونزي يعود للقرن الرابع ق.م «عقب عند عربت لمرزح شمش (qb' (nh 'rbt lmrzh sms)» قدمنا إلى مرزح شمش»

وفي تدمر استخدمت كلمة mrzh في القرون الأولى للميلاد للدلالة على جماعات مهنية تجمعها عبادة إله واحد، لكن مثل هذا التغير (في المعنى)، لم يصبح ممكناً إلا نتبجة لمرحلة طويلة من التطور (171).

كان المرزح/المارزيخو، يتمتع بملكيات متفاوتة الحجم، تتألف من مساهمات نقدية كان يتبرع بها بعض الأعضاء، ومن عقارات كالبيوت والأراضي. وقد أعطت هذه الملكيات المارزيخو القدرة على المشاركة في العمليات التجارية، وعقد صفقات البيع والشراء والتبادل. وكانت المارزيخو تحل كل الخلافات التي تنشأ بين أعضائها وتضبط علاقاتهم، وتنظم الولائم المشتركة لهم، ومن هنا جاء استخدام كلمة مارزيخو

168 Pardee, 2002, P. 231.

169 الفيروز آبادي، 2003، ص 219.

170 Heltzer, 2006, P. 345.

171 شىفمان، 1988a، ص 229.

بمعنى وليمة. ونشير إلى أن الوجود اللاحق لما يسمى بتعرفة القرابين المرسيلية لبعض الجماعات القرطاجية، فُهمت أنها جماعات من الناس كانت تُقيم ولائم مشتركة ذات طابع ديني ضمت أشخاصاً اعتادوا على إقامة هذه الولائم المشتركة بشكل دوري وعلى تقديم القرابين للآلهة (172).

وما أن هذه الجماعات كانت تملك ثروات معينة، فقد تحولت إلى قوة اجتماعية ضاغطة ومؤثرة (<sup>(73)</sup>، كما كانت في المراحل المبكرة من تاريخها (منتصف الألف الثاني)، عبارة عن اتحادات لمبجلي هذا الإله أو ذاك، وقد ظهرت مبادرة من أفراد أو جماعات خارج إطار العلاقات المباشرة مع المعبد.

كان للمارزيخو تنظيمها الداخلي الذي وقف على رأس هرمه (عظيم)، وهو الشخص الأكثر شهرة وقدرة على تنظيم الاتحاد، وكثيراً ما أولم قادة (المرزح) للآلهة، كما يظهر ذلك في مقطع من الأسطورة: «يجلس إيل في مارزيخه»، ثم يتضح من محتوى النص حينما توصف وليمة الآلهة التي أقيمت عند إيل أن كلمة mrzh تعنى وليمة (174).

وفي أحد النصوص، كانت تقام تلك الولائم - القرابين - كصلاة لبعل عندما يحاصر أعداء المدينة: "سوف يقيم وليمة لبعل"، غير أنه يشار إلى الوليمة هنا بكلمة SRT، كما أن التقاليد التوراتية حملت لنا أخباراً عن مثل هذه الولائم.

ونرى هذا في وثيقة تتضمن حفلة أو اجتماعاً للمرزح، أقيمت من قبل أحد الوجهاء:

«مرزح mrzhالـذي أقامـه. شامامانو. في بيتـه. وأسـكن أبسـانو. لاكامـو

<sup>172</sup> شىفمان، 1988a، ص 229.

<sup>173</sup> شيفمان، 1988a، ص 90.

<sup>174</sup> شىفمان، 1988a، ص 229.

وماعاغو. بصفتهم راشكوم. في بيته. خمسين وزنة من الفضة. فعلاً دفعها. وشامامانو. عظيم حقيقة إنه محبوب. من قبل رجال مارزيخو. وقالو. امامانو: اعط. فضة، الوزنة التي معك. لكنه أعطى وزنتين. الشهود: أخي رشب. بن أوجينيني. وعيدانو. بن ساغلادو» (175).

إن المميز هنا هو واقع إقامة المارزيخو في بيت فرد أُطلق عليه اسم شامامانو، ولا ريب أن ذلك جرى تحت قيادته، الأمر الذي أشير إليه في الوثيقة بالصفة «رب rb» (عظيم). وتظهر هذه الحقيقة أنه كان يمكن تنظيم المارزيخو بمبادرة فردية بعيداً عن العلاقات المباشرة مع المنظمة الحكومية، أو منظمة المعبد. تُجيزُ مقارنة الرواية التوراتية الاعتقاد أن الناس الذين اجتمعوا في بيت شامامانو قد أدُّوا في المارزيخو وظائف جماعية كهنوتية ما، وان مصطلح rsku استُخدم للدلالة على الأفراد الذين أُنيطت بهم هذه الوظائف، أما وجودهم عند شامامانو، فيفترض طبعاً أنهم يعيشون على نفقته.

وما يثير الاهتمام حقاً هي مدفوعات شامامانو النقدية التي تحدثت عنها الوثيقة، ويرجح أن المقصود بهذه المدفوعات المساهمات النقدية التي دفعها شامامانو لصالح خزنة المارزيخو، ويبدو أن الكرم غير العادي الذي اتسم به سلوك شامامانو هو الذي ضمن له قيادة المارزيخو.

هناك من ينفي وجود برهان واحد مباشر يدعم ما تم معرفته عن (مرزح) وعلاقته بالإنشاد، لعدم وجود برهان مباشر أو نص يحصي ويشرح كل مظاهر هذه المناسبة، من إمداد، وعناصر فاعلة، وأعمال، بما في ذلك الأنشطة التي تجري فيها مراسم الحزن أو التهليل والشرب (حتى الثمالة)، والطقوس الجنسية المقدسة، وحتى السفاح والتضحية بالأطفال

<sup>175</sup> شىفمان، 1988a، ص227.

الديانة السورية القديمة

وتناول اللحم البشري والدم. وبالرغم من ذلك فإن وجودها فرضية ليس فيه مبالغة.

وإذا كان المعنى الأساسي لـ (مرزح) هـ و المـكان الـذي يقع فيـ ه (الإنسان)، فإن بعـض الباحثين يـرى في معبـ د الريتونـات مكانـاً لاجتـماع أعضاء المرزح/مارزيخو، وهـذا يجعـل مـن غير الممكن أن نُطلقَ عليـه اسـم معبـ د بالمعنـى التقليـدي للكلمـة، سـيما أنـه لا يوجـ د مذبـح للأضاحـي في فنائـه، وكذلـك تغيـب عنـه الأضاحـي التـي تُميّـز العبـادة الشـعبية التـي لا تكتفـي بالهبـات والهدايـا، مـما يعنـي أن هـذا المبنـى رجـا اسـتُخدمَ بديـلاً عـن العبـادة الرسـمية وإن حظيـت بتمثيـل فيـه (176)، وبذلـك عكـن اعتبـار (الصالـة ذات المقاعـد) في هـذا المبنـى المقـدس بمثابـة القسـم المركـزي مـن بيـت (مـرزح)(177).

وتروي لنا وثيقة من عهد «نقميبا بن نقمد/نقمادو»، أن المارزيخو تلقى هدية من الملك:

"من هذا اليوم اقتطع نقميبا بن نقمد ملك أوغاريت بيت المارزيخو ووهبه إلى المارزيخو نفسه وإلى أولادهم إلى الأبد. لن يأخذ أحد منهم هذا. خاتم الملك العظيم شاماشاري الكاتب".

ويتضح من نصوص أوغاريت شيئ مهم يتعلق بالمرزح/مارزيخو، فقد قام الملك بانتزاع إقطاعات من أراضي المرزح، وأعاد تقسيمها من جديد، ومنحها لمرزح آخر، والسبب في ذلك هو أنه كان مطعوناً بشرعية امتلاك المرزح لها. ومن المهم أن نعرف أن أراضي الآلهة التي قسمت على مؤسسة الدمرزح» الجديدة أعطت فرصة لأعضائها لاستثمار الأرض، والتمتع باستخدام المنتجات الزراعية التي جاءت من تلك الأراضي (178).

176 Michel, 1993, P. 204.

177 بوب، 1980، ص 80.

178 Heltzer, 2006, P. 346.

وقمة عمليات أكثر تعقيداً نقلتها الوثيقة، فقد قام رابيسو الملك بأخذ بيت المارزيخو الذي يدعى شاترانو وجعله ملكاً له (للرابيسو)، وقد تم ذلك (بحضور الملك) أميشتمارو الثاني، ثم أعطى جماعة المارزيخو هذه بدلاً من هذا البيت بيتاً آخر يُدعى بيت إبراموزا، وتضم الوثيقة صيغاً معروفة تُثبت حق كل من الطرفين في الملكية التي حصل عليها، ويشهد على ذلك خاتم أميشتمارو الثاني المثبت في نهاية الوثيقة، وتجدر الإشارة هنا إلى أن المارزيخو هنا مالكاً جماعياً بوصفة أحد طرفي عملية تبادل البيتين.

لا بد أن الصورة التي عكستها الوثيقة كانت واضحة: فلم يكن البيت الندي استخدمته جماعة المارزيخو ملكاً لها، بل للملك - على الأغلب - طالما لا توجد معلومات مغايرة، والآن أعطاه الملك لهذه المجموعة، فأصبح ملكاً لها يحق أن تورثه لأحد أبناء أعضائها. يتضح من ذلك أن الملكية داخل جماعة المارزيخو كانت وراثية أيضاً، والوثيقة لا تُحدد بالضبط أي من المارزيخو هو الذي حظي بهذه المنحة الملكية، ولكننا نعتقد أنها مارزيخو أوغاريت، فقد كانت جماعة المارزيخو تتمتع فيها بسمعة طيبة وشهرة واسعة، الأمر الذي لم يكن يتطلب تسميتها بالاسم. يبدو أن هذه الملكيات الضخمة التي تمتعت بها هذه المؤسسة وسعت من مجال نفوذها على المستوى الإقليمي، ولم يَعُدْ دورها مقتصراً على والاتفاقيات القولمات، هذا ما تثبته وثيقة مذيلة بخاتم ملك سيانو والاتفاقيات القليمية، هذا ما تثبته وثيقة مذيلة بخاتم ملك سيانو

المدعو «بيدايو» (179)، والتي يتم فيها اقتسام كرم العنب التابع لعشتار الحورية الواقع في شوكسو بين مارزيخو مدينتي آرو وسيانو، ويبدو أن المجموعتين في كلا المدينتين، كانتا تضمان مبُجِّلينَ لعشتار الحورية، الأمر الذي سمح لها امتلاك نصيب من أوقاف وأملاك هذه الآلهة. كما يذكر نص آخر المارزيخو في موضوع يتعلق بتسوية علاقة ملكية بين أخوة مارزيخو، وإذا كان الأمر كذلك فقد كان لمنظمة المارزيخو، التي يتقاضى الأخوة أمامها، وظائف قضائية (الشكل 102).

يُشارُ إلى مشاركة الـ (مرزح) بالشعائر الجنائزية، ومناسبات الخصب، التي كان يدعى إليها «الربوم»، وهذا ما نراه في أسطورة (دانيل – أقهات)، إذ أن (ربوم)، الذين كانوا من المدعويين من قبل (دانيل) للطعام والشراب في (مرزح) هم أرواح الأجداد (١٤١).

ومن هذا المنطلق يمكن فهم من افترض توازناً بين (مرزح) و(كيسبو) الرافدي، فالمدعوون إلى المائدتين هم الأجداد - أرواح الموق - الذين جرت تسميتهم في لغة أوغاريت (ربوم)، وفي اللغة الأكادية (إتيممو). وكان يُخصَّصُ لإقامة هذه الموائد الكثير من الوقت والمال. وإن عدم التعرف على الطبيعة الأساسية لـ (مرزح) كوليمة للموق والأحياء قد حال دون فهم هذه المؤسسة الواجب مقارنتها باحتفالات مشابهة في مختلف

<sup>179</sup> مملكة سيانو أو شيانو، ورد اسمها في نصوص أوغاريت، وكانت تقع تحت سلطة أوغاريت أحياناً أو دائماً، تنفصلان وتتحدان. كما ورد ذكرها في رسائل العمارنة، وجاءت بصيغة تيانا بعد امنحوتب الرابع، ثم ذكرها الملك الآشوري شلمنصر بحولياته، عندما شاركت بالحلف الذي تزعمته مملكة دمشق ضده في معركة قرقر بسهل الغاب (853 ق.م)، والرأي السائد أن مملكة سيانو تتوضع في تل سيانو الحالي الواقع (8 كم) شرق جبلة، وتبلغ مساحته (10 هـ)، وهو واحد من أهم خمسة تلال منطقة الساحل السوري. جرت في الموقع تنقيبات أثرية منذ أواخر فترة الثمانينات بإدارة عدنان البني، ومنذ فترة التسعينات وما بعد بإدراة ميشيل المقدسي، وبسام جاموس.

<sup>180</sup> شىفمان، 1988a، ص227، 228.

<sup>181</sup> بوپ، 1980، ص 80.

الثقافات (182)، وهذا لا يُقللُ من الدور الذي لعبته على المستوى المحلي والإقليمي، ورجا شكلت «لوبياً» ضاغطاً على الملك وأرغمته على اتخاذ الكثير من القرارات، أو على الأقل؛ استطاعت استغلال موقعها لتحقيق الكثير من المصالح الخاصة بها.



الشكل رقم (102) تنقيبات تل سيانو

<sup>182</sup> بوب، 1980، ص 81.

#### الفصل الخامس: الكهانـة

يحتاج القيام بشؤون العبادة إلى مجموعة كبيرة من الموظفين المدربين من الجنسين الذكور والإناث. وقد كان على الملك أن يحافظ على الأداء الصحيح للطقوس والاحتفالات التي يتوقف عليها انسجام العلاقة مع الآلهة. وسرعان ما عهد إلى كهنة متخصصين ببعض الواجبات الخاصة تحت إشراف رئيس لهم كان يقوم بالدخول إلى الحرم وقدس الأقداس، يصحبه أولئك الكهنة الذين يقومون بتقديم القرابين وصب السكائب، والتطهير ومسح (تمثال المعبود) بالزيت، في حين ينشغل آخرون بتلاوة التعاويذ والرقى، أو عن طريق الغناء والإنشاد والموسيقى، ويعمل كهنة التعاويذ والعرّافون (البارو)(183) داخل المعبد وخارجه، وكثيراً ما كانوا يذهبون إلى المنازل الخاصة (184). وكان من أهم واجبات الكهنة القيام بالشعائر اليومية الصباحية، وعند الظهيرة وعند المساء، فعادة ما كان بالشعائر اليومية الصباحية، وعند الظهيرة وعند المساء، فعادة ما كان

183 حاول الإنسان القديم معرفة ما سيحدث في المستقبل، واخترع الكثير من تقنيات العرافة للتنبؤ به، وضمن مكتبة في أحد مواقع شمال العراق، عثر فيها على 1200 رقيم طيني، كان من بينها 300 رقيم ليني، كان من بينها 300 رقيم له علاقة بالعرافة، مما يشير لأهمية هذا الموضوع. وقد عرف الكاهن العامل بهذا المجال بالبارو، الذي يجب لكل من يشغل هذه الوظيفة أن يكون خالياً من العيوب الجسدية، وأن يكون من أصل حر، ونظراً لحاجتهم لاستعمال وقراءة النصوص المسمارية في عملهم؛ فقد انتموا للأقلية المثقفة التي نالت حظ الاقتراب من سلطة الدولة، ومن إدارة المعبد، ولذلك كان الكثير منهم هم من أبناء الشانجو. والبارو هو الفئة الأعلى من العرافين، وهناك فثات أخرى منها شا إيكو، التي تعني الشخص المصاب بجنون مؤقت، وهناك الماكو الذين كان يحق لهم الاشتراك في حفلات المعابد. انظر: ساغز، عظمة آشور، 2008، 200، 201.

184 بارندر، 1993، ص25، 26، 27.

الكهنة والعاملون في المعبد يستيقظون منذ الفجر بناء على إشارة الكاهن الذي يقوم بمراقبة النجوم، حيث تبدأ طقوس التطهر وأداء الصلوات، ومع شروق الشمس تزداد الحركة والنشاط الدائب في أنحاء المعبد من المخازن والمخابز والمطابخ لتحضير الطعام والتزيين والتعطير، إضافة للتطهير والتبخير، وتنتهي طقوس الصباح برش الماء على تمثال المعبود، وعلى قدس الأقداس تأكيداً للطهارة، ثم يتم إغلاق قدس الأقداس لينصرف الكهنة لتأدية واجباتهم الأخرى. ولا تختلف ممارسات الظهيرة والمساء عن الصباح، سوى أن الليل يشهد قيام بعض الكهنة بعملية رصد فلكي للنجوم (185).

بلغ أنواع الكهنة حوالي الثلاثين صنفاً، وكان هناك إلى جانب ذلك، طبقات من الكاهنات، وقد ارتدى الكهنة والكاهنات أردية خاصة، وأجريتْ عليهم مرتبات من إيرادات المعبد (1860)، كما كانوا يأخذون من المواد الغذائية، التي لا تُستهلك أثناء التضحية، ومن النواتج الجانبية للأضاحي كالجلود وغيرها. لقد شكّل المعبد كمبنى ومؤسسة مركزاً عمرانياً وروحياً للمملكة الشرقية القدية، بحيث ارتبط مع الملك والسكان بشبكة من العلاقات الوثيقة (1871). وكان حول المعبد، الخدم والعبيد، فضلاً عن التجار والحرفيين والجزارين والخبازين، وعمّال المعادن والفضة والخشب الذين يقومون بإعداد القرابين وصيانة المبنى وما يحتويه من تماثيل، كما يقوم الرعاة بالعناية بقطعان المعبد، والفلاحون بالحقول. وكان لبعض المعابد مجموعة من الكهنة أو الكاهنات، ويساند هذا النشاط كله هيئة إدارية كبيرة من الكتبة وأمناء المخازن والحراس.

<sup>185</sup> نور الدين، (الجزء الثاني)، 2009، ص 30.

<sup>186</sup> زاىد، 1967، ص 150.

<sup>187</sup> ريم، 2009، ص 83.

والوصول إلى طبقات الكهنة العلب بحدده الكهنة الكبار، وبتطلب أن بكون المرشح سليماً من الناحية الخَلْقيّة صحيح اليدن جيد التعليم (188). وتحتاج الآلهة، كالبشر، إلى مؤن منتظمة من الطعام والشراب توضع أمامها على الموائد في الصباح والمساء، واللحوم المفضلة عندها هي لحوم القرابين، ولا بد أن يصب الدم أولاً في فناجين، ثم تختار الأجزاء الممتازة كالرئتين والكبد لمعرفة الطالع. وتُقدم إلى الآلهة الفاكهة والسمك والطيور والعسل والزيدة واللين، إلى حانب الأطعمة الرئيسة كخيز الشعير والبصل وغيرها. أما الزيت والخمور والبخور فهي تُقدم بسخاء وكل شيء يسجله الكتبة بدقة شديدة ثم تودع تقاريرهم في أرشيف المعبد، وتحظى تماثيل الآلهة بزينات جديدة وزخارف حديثة في العيد الخاص بها (189). كان الكهنة يتولون وظائف مختلفة في المعابد الصغيرة، أما في المعابد الكبيرة فكان العاملون أكثر تخصصاً، وكانت الطهارة الدينية شرطاً لا بد منه للأشخاص العاملين في المعد (190). كان المرشحون نُنتقونَ بعناية، بواسطة عملية الكشف عن الكيد الحيواني ومن ثم يخضعون لامتحانات ودورات تأهيلية، وكان حلق الشعر يشكل خطوة حاسمة لمن يُعيِّنُ كاهناً. هناك نص حول تعيين كاهنة في مدينة إمار يصف بالتفصيل مراسم التعيين

<sup>188</sup> للانخراط في سلك الكهنوت؛ تطلب الأمر ثقافة دينية معينة، وقضاء فترة من التدريب على طقوس العبادة الصارمة، علماً أن حقوق الوراثة أو التعيين من قبل الملك، أحد أهم المتطلبات لشغل هذه الوظائف.

<sup>189</sup> بارندر، 1993، ص 25، 26، 27.

<sup>190</sup> كان الشيء الأول الذي يُطلب من كل كاهن، وكل من يقترب من الأشياء المقدسة هو وجوب الطهارة، وقد ذكر هيرودوت أن الكهنة في مصر كانوا يغتسلون بالماء مرتين في النهار، ومرتين في الليل، وغالباً ما كان الاغتسال يتم في البحيرات المقدسة الملحقة بالمعابد، ولذلك نجد في ساحات المعابد؛ وخاصة عند مداخلها الأحواض الحجرية التي خصصت لهذه الغاية. وهناك ضرب آخر من الطهارة المادية، وهي حلق الشعر. وقد ذكر هيرودوت أن الكهنة في مصر كانوا يحلقون أجسامهم بأكملها، حتى لا يتوالد بها القمل، أو غيره من الحشرات أثناء قيامهم بخدمة الإله. انظر: عبد الحليم نور الدين، (الجزء الثاني)، 2009، ص9.

التي تستمر سبعة أيام تُقام خلالها المواكب الاحتفالية والصلوات، وتقدم الأضاحي المرافقة للشعائر الدينية، وكانت الكاهنة المقبلة تتلقى هدايا كالعروس تتكون من جهاز كامل، منها الملابس ومنها الأثاث المنزلي(1911).

ويبدو أن الكهنة السوريين نالوا مراتب وشهرة مرموقة حتى خارج بلدانهم، فتظهر نصوص حاتوشا أن بعض الطقوس التي كانت تجري في معبد حاتوشا، ذكر فيها الكاهن المختص بالتعاويذ، طارد الأرواح الشريرة، وسمي بدخال HAL» الحلبي، مع اسم "ايخال تيشوب Ehal Teššup". كما جاء ذكره بعدة نصوص أخرى (192).

# أولاً: الكهانة في أوغاريت

تبرز عمليات الطقوس السحرية الدور الخاص للكهنة، وهي توضح كيف كانوا ينظمون الأنشطة العملية للناس بحيث يتوافق مع متطلبات ممارسة طقوس العبادة (193).

عُرف الكاهن الذي يقوم بأمور السحر باسم «شامان» وكثيراً ما كان منشداً ومغنياً في المعبد إضافة لوظيفته كساحر، وهو أمر كانت قد عرفته مجتمعات المشرق القديم، ولهذا التقليد ارتباط بموضوع الإيمان بالقوة السحرية وبالطبيعة المقدسة للروايات الشعرية (194).

تتوضح المعلومات عن الممارسات الكهنوتية في أوغاريت أكثر من خلال ممارسة تفحص أكباد الأضاحي الحيوانية، فبعد التضحية بالحيوان يتم الحصول على أعضائه الداخلية لفحصها، لقد كان هذا الشيء عملاً علمياً متطوراً أعدت له الكتب وضاذج من الأكباد لأغراض تعليمية.

192 Hoffner, 1992, P. 102, 103.

<sup>191</sup> ريم، 2009، ص 83

<sup>193</sup> شىفمان، 1988b، ص 92.

<sup>194</sup> شىفمان، 1988b، ص 55.

تضمنت الكتيبات الأوغاريتية طيفاً واسعاً من الممارسات الكهنوتية، التي تتراوح مواضيعها من النظر بالولادات البشرية والحيوانية المشوهة إلى الأحلام. وليس من المستبعد أن يكون الكهان الأوغاريتيون، قد أطلعوا على العلوم الكهنوتية الرافدية بشكل كامل. والسؤال المطروح هو معرفة مدى التأثير الذي وصلت إليه الطقوس الكهنوتية الرافدية ومدى الحماس الذي لاقته في أوغاريت (1955).

إضافة للتأثير الرافدي فقد كانت نصوص أوغاريت «العلمية»، انعكاساً لتجارب فردية سابقة، ساهمت في خلق خبرة، زوّدتْ العرّاف بالمعلومات اللازمة في قراءته للظواهر، و أصبحت تقليداً أوغاريتياً أصيلاً ومتوارثاً بعد نسخها على كتيبات طينية ليَفيدَ منها المتخصصون الجدد (196).

# ثانياً: الكهانة في إيار

اشتهر في إيمار الكاهن (lu HAL. LU MAŠ. ŠU.GID. GID)، الذي كان يُدير المنشأة التي عثر فيها على الألواح الرئيسة (ما يشبه المكتبة)، وهذه الحالة توضح أن وظيفة الكاهن، تجاوزت المعنى العملي المتوجب عليه شغله، لكنه لم يتخلّ عن واجباته، والقيام بدوره النشط في إدارة العبادة الشعبية في المدينة.

ويبرز أحد الكهان الذي بقي مركزه حكراً عليه، وهو الذي ينتمي لعائلة زو بعلا Zu-Ba'La، وقد بقي في منصبه طوال الفترة التي تُغطيّها النصوص، شم ينتقل المنصب لوريثه كجزء من الإرث.

وفي وصية لكاهن آخر يدعى: بعل قاراه qarràrd - Ba'al كشفت النصوص (عثر عليها في أرشيف هذا الكاهن) عن كميات من المؤونة،

<sup>195</sup> Pardee, 2002, P. 229.

<sup>196</sup> Pardee, 2002, P. 130, 132, 134.

تضمنت موادً من الزيت والخبز والبيرة والنبيذ والخرفان، إضافة لبعض أشكال الدفع كتقدمة للآلهة، ظهر فيها هذا الكاهن منظماً ومراقباً رسمياً لهذا العمل (197).

فيها يتعلق بنظام حل المشاكل الشخصية، كان الكاهن على اتصال مباشر مع حاشية معاون الملك في كركميش، فتمكن من تجاوز الملك الحالي. ونرى البيروقراطي الحثي (آغال شيميجي) يكتب للكاهن عن أحد الأشخاص ويدعى «زو بعلا» قائلاً: "ألم أقل لك أن هذا الرجل رُسِّح للعمل الكهنوتي في "نين. كور NIN. KUR"؟. دعه يعمل في الكهنوت، لِمَ لم تضعه هناك؟ قلت لي عينه عندما تصبح هناك. والآن أنا لست قادراً على المجيئ، ولما لم تعينه. الآن عندما يتغيّر الكهنة ضع (أدا ابن أشدي دجن) في كهنوت NIN. KUR".

لا يوجد إلا القليل من المعلومات عن نشاطات أعضاء آخرين من مخدمي دور العبادة، ولكنّنا نصادفهم أكثر في القوائم الإدارية والنصوص التي تصف المراسم الاحتفالية. ويبدو أنه كان للنسوة العاملات بشكل رسمي بدور العبادة مكانة مرموقة في إيمار. ويأتي بشكل خاص، ذكر الكاهنة «إيتو» أو «إنتو» إله العاصفة NIN. DINGIR والتي كان لها دور كبير في العمل الكهنوتي. ومن الكاهنات المهمات أيضاً نذكر الكاهنة «ماس آرتو»، التي يبدو أنها كانت متخصصة بأمور الحرب، وهناك الكاهنة «نوغاغ تو» التي تطلق الصرخات الشعائرية، والكاهنة «كاديتستو»، والكاهنات المبتهلات «مونابياتو» والكاهناة.

تتضمن المهن المذكورة المعترف بها في النصوص الشعائرية الكاهن اللحام «زابيهو» لدجن ولنينورتا، وهناك المغنون «زمامرو»، والكاهن

<sup>197</sup> Lete, 2008, P. 9.

<sup>198</sup> Lete, 2008, P. 9.

المبتهل «لونابي» حامل التماثيل، و»إيبيليا»، وكاهن «سانجا».

إن آلية الانخراط في الخدمة الدينية ضبابية بعض الشيء، ولكن وكما رأينا أعلاه؛ فقد سمح للكاهن بجباية بعض الأجور، وقد أعلمنا نص قديم - رما من الحقبة الزمنية التي سبقت الغزو الحثي - أن تنصيب الكاهن يتم بأمر من القادة الملكيين والمدنيين.

أحد الكهنة ويدعى «إريب - بعل Ir'ib - Ba'al"، كان قد دفع من ماله الخاص مبلغاً هائلاً باسم المدينة، مقابل قيام الملك ومعه مدينة إيار، بجعله الكاهن الأساسي في معبد «نيرغال» الواقع قرب السوق، وسيبقى إلى الأبد كاهناً مسؤولاً عنه، ومن بعده، ابنه، وحفيده، وخلفه، وخلف خلفه.

يبدو أيضاً أنه كان متاحاً للأشخاص بناء هيكل ما من مالهم الخاص، فيوهب له، ويضمن بقاء كهونته في حيازة من يخلفه من ذريته: "وهكذا، بيلسو - دجن، ابن...، وبناء معبد صخري في نيرغال. دعي قدماء إيمار ليجلسو فيه وكتابة الوثائق.منذ ذلك اليوم سيكون بيلو - دجن كاهن معبد نيرغان دوروشي الصخري، وسيعطى لسلالته كهنوت معبد نيرغال للأبد» (ووا).

### ثالثاً: الكهانة الفينيقية

تذكر النقوش وجود كهنة من الجنسين، ويبدو أن المجمع الكهنوي كان مسؤولاً عن العبادة وإدارة المعبد، وكان الكهنة موظفين ينتمون لأكثر العائلات نفوذاً في المدينة، والمراتب الأكثر تأثيراً، فوظيفة الكاهن الأعلى كانت بيد العائلة المالكة (200)، لا بل اضطلع الملوك في صيدا وصور وبيبلوس بمهام الكهنوت (201)، وتظهر عدة نصوص من صيدا تقلّد

<sup>199</sup> Lete، 2008, P. 11.

<sup>200</sup> Aubet, 1999, P. 129.

<sup>201</sup> Hutter, 1995, PP. 128-136.

"تبنيت" منصب كاهن عشترت، إضافة لمنصبه ملكاً على الصيدونيين: "أنا تبنيت كاهن عشتروت ملك الصيدونيين، ابن أشمون عزر كاهن عشتروت ملك الصيدونيين، أبن أشمون عزر؛ أن أمه أم عشتروت ملك الصيدونيين...". ونجد في نقش أشمون عزر؛ أن أمه أم عشترت تقلدت منصب كاهنة عشتروت إضافة لكونها ملكة (202). كما كان للملوك والملكات في فينيقية وظائف كهنوتية (203)، وهذا ما فعله القادة الأرستقراطيون أيضاً، مثل ملخوس في قرطاج بالقرن السادس، كما يرى بعضهم أن الكهنة علوة على واجباتهم الدينية، كانوا أعمدة الحياة الفكرية والتقاليد الفينيقية، وأن الكهانة هي التي رسخت العادات واللغة الفينيقية طويلاً في شمال إفريقيا (204).

أما المناصب الكهنوتية الخاصة فكانت في بعض الأحيان حكراً لعائلة محددة على مدى أجيال عدة، ففي قرطاج يوجد نقش حجري يذكر سبعة عشر جيلاً من الكهنة، وهناك نقش آخر على ضريح يذكر خمسة أجيال دفنت في قبر واحد.

لقد احتفظ الملك بصفته كاهناً أعلى وملكاً، بعلاقات وثيقة مع الآلهة، قدم لها الهدايا والهبات، وبنى لها المعابد، ووقف لها الأشياء المختلفة لكسب ودها، والحصول على رضاها ومباركتها. والنصوص كثيرة

<sup>202</sup> حامدة، 1994، ص -129 160.

<sup>203</sup> لم يكن شغل الملوك وعائلاتهم والمقربين منهم خارجاً عن المألوف في المشرق القديم، فمن المعلوم أن الفرعون في مصر بوصفه ابناً وخليفة للأرباب، فإنه كان يقدم لهم القرابين باعتبارهم أسلاف له، كما كان مثل بقية أفراد المجتمع يقدم قرابينه لأرواح أجداده، ومن ثم كان هو الكاهن الأول لكل معبود في البلاد، ومع الزمن تنازل عن الكهانة لمتخصصين انتدبهم عنه، ومنهم أولاده أو أحد الأمراء من أسرته، أو أحد خلفائه في البلاط الذين كانوا نوابه الدائمين في منصب كبير الكهنة. كما كان من حق الأسر الكبيرة القديمة أن تشارك بشرف إدارة المعبد، وأصبح هذا المنصب الديني وراثياً، وما دام الكاهن قد ورث وظيفته عن أبيه؛ فإنه يستطيع عمل التقدمات، وأداء كل الاحتفالات، وذكر هيرودوت أنه عندما كان يموت أحدهم، فإنه كان يتم تنصيب ابنه محله، (وهذه ليست القاعدة بل تقليد متبع)، ولهذا تذكر النصوص عدة أمثلة لأسر حقيقية من الكهنة، ونجد الشيء نفسه في الكثير من المواقع السورية. انظر: نور الدين، (الجزء الثاني)، 2009، 10.

<sup>204</sup> دونالد، 2007، ص 121.

بهذا الخصوص منها، لوحة نذرية جلبها «أبي بعل» ملك جبيل من مصر لآلهته بعلة جبيل، لتعطيه المدد:

أنا يحاو ملك ملك جبيل، ابن يحار بعل حفيد أورو ملك ملك جبيل، الذي نصبتني الربة بعلة جبيل ملكاً على جبيل. وناديت أنا ربتي بعلة جبيل هذا المذبح النحاسي (البرونزي) الذي في هذا....، وهذا الباب الذهبي الذي أمام بابي هذا، وهذه الأروقة وأعمدتها والتيجان التي فوقها، وسقفها، وسقفها أنا يحاو ملك جبيل لربتي بعلة جبيل، كما دعوت ربتي بعلة حبيل، وسمعت دعائي، وجعلت لي النعم (الخيرات) لتبارك بعلة جبيل جيل، وسمعت دعائي، وجعلت لي النعم (الخيرات) لتبارك بعلة جبيل مادق هو، وتعطيه الربة بعلة جبيل الرحمة (الحنان) أمام الآلهة وأمام صادق هو، وتعطيه الربة بعلة جبيل الرحمة (الحنان) أمام الآلهة وأمام شعب الأرض هذا وحنان شعب الأرض هذا، والحنان أمام كل الملوك وكل إنسان (الذي) يجمع لينجز العمل لهذا المذبح والباب الذهبي هذا الهذا العمل؟ لكن إذا لم تضع لنفسك السماً، أو تبعد هذا العمل أو تنقل هذا .... مع أساسه من هذا المكان وتزيل مخبأه فعندئذ ستهلك الربة بعلة جبيل الإنسان هذا وكل نسله أمام كل آلهة جبيل "(105).

وتذكر النقوش كهنة متزوجين من كاهنات، وبعض الكهنة الذين كانوا مجرد خدم الديانة وليسوا كما في بعض البلدان حكاماً أو قضاة أيضاً بحكم مناصبهم، ومع ذلك، يبدو في بعض الأحيان أن أشخاصاً معينين قد زاوجوا بين هذين الدورين، كما تذكر موظفين آخرين غير الكهنة، كتبة، خدم، موسيقيون، حلاقون. إن وجود الحلاقين يشير إلى أن الحلاقة وإزالة

<sup>205</sup> حامدة، 1994، ص 129-160.

الشعر كان جزءاً من الشعائر. ومن بين الخدم أله عاهرات دينيات من النساء والغلمان، فقد زعموا أن هذه الممارسة كانت شائعة في المقامات الفينيقية ولا سيما في المشرق، ويشير هيرودوت إلى وجودها في قبرص، كما كان لدى الآباء الأوائل الكثير مما يقولونه عن ذلك في فينيقية، غير أن هذه الممارسة كانت موجودة في الغرب الفينيقي أيضاً، ذلك أن تصوير غلمان المعبد تكرر أكثر من مرة على الأعمدة الحجرية القرطاجية (206).

206 ونالد، 2007، ص 122.

### الفصل السادس: التنجيم والسحر

لم يكن من السهولة بمكان وضع حدود دقيقة بين السحر والمعتقدات الدينية لاختلاطهما في الكثير من مجالات الحياة الاقتصادية والاجتماعية والمعرفية. لقد كان التنجيم يعتمد على ملاحظة النجوم والكواكب، ومراقبة الأحداث الفلكية مراقبة دقيقة، وهي تنبئ عن الأحداث التي سوف تحدث على الأرض. وبما أن كل ما يحدث يعود السبب فيه إلى إرادة الآلهة وفعلها، فقد كان للتنبؤ بما تريد الآلهة أهمية حاسمة، إذ أن حالات الشؤم والتعاسة كالطاعون والمجاعات والحروب، وأيضاً في المجال الشخصي كالعقم والفقر وغير ذلك، كانت تُعدُّ مؤشرات تدل على غضب الآلهة. ومن أجل الحصول على المساعدة كانوا يبحثون عن الأسباب التي أدت إلى غضب الآلهة، ومعرفة الطرق التي يمكن من خلالها تهدئتها وإرضائها، وكان التنجيم من الأشياء المساعدة على ذلك. ولجلب عطف المالسات ومساعدتها في حالات الشدة؛ كان لا بد من اتباع بعض المهارسات السحربة، ونذر النذور والقرابين (207).

كان أشهر وأنشط العاملين من الكهان في هذا المجال هم الخبراء بالتعاويذ السحرية، وقد عرفوا في آشور باسم الأشيبو (ماش ميشو) التي تترجم بطاردي الأرواح الشريرة. وكان معظم هؤلاء يعملون خارج المعبد،

<sup>207</sup> نىر، 2009، ص 77.

وكان بعضهم يعمل بخدمة الملك، وموظفاً في ملاك القصر (208).

وكانت آليات التنجيم تشمل مشاهدة الكبد والرئة، وتفسير مناظر النجوم والكواكب، وطيران الطيور، وحالات التشوه الولادي لدى الإنسان والحيوان، واستجواب الموقى، وطلب البركة من الأموات، والعرافة والشفاء من الأمراض. والتنجيم نوعان: أولهما رصد الأجرام السماوية، ومراقبتها، ومحاولة الإفادة من هذه الملاحظات بما سيحل بالملك أو الدولة. أما النوع الثاني فهو طالع الإنسان بالنسبة للبرج منذ ولادته.

إن لكل حادث يحدث في السماء له ما يشابهه على الأرض، ولهذا تشاءموا من خسوف القمر، وكسوف الشمس. وعدّوها من فعل الشياطين، نتيجة قتالها مع الآلهة، كذلك راقبوا الزهرة، وكانت تمثل الإلهة عشتار واستخدموها في التنجيم، كما اعتمدوا على قراءة المشتري في التنجيم، الذي استخدمت له قراءة ظواهر طبيعية أخرى، رأوا فيها فألاً و شؤماً، ومنها المطر وهبوب الرياح والزوابع والصواعق (209).

واعتمدوا على الرؤية والأحلام، وعلى بعض المخلوقات التي يظهر فيها بعض الشذوذ، مثل فحص كبد حيوان الأضحية. والأصل في هذا اللون من العرافة هو وجود علاقة بين الحيوان المضحى به وروح الإله، وكانت تظهر بعض العلامات على الكبد مثل الفقاقيع والتشققات. وتوجد بعض الألواح الطينية، عليها صور الكبد وأسماء أجزائه، وتعليمات خاصة كان يتم الاستعانة بها، خاصة إذا ما أُريد القيام باختبارات خاصة بالتنبؤ.

كما كان لزجر الطير، وتموج الماء، واللهيب، مغزىً عندهم. واستخدموا للعرافة صب الماء مع الزيت في الإناء، فيلاحظ العرّاف ما ينشأ من حلقات من الزيت، ومقدار طوافها فوق الماء واتجهاتها (210).

<sup>208</sup> ساغز، عظمة آشور، 2008، ص 316.

<sup>209</sup> زايد، 1967، ص 151.

<sup>210</sup> زايد، 1967، ص 151.

لقد ظل السحر والتنجيم وكل ما يرتبط بهما، من عرافة وتنبؤ وغيره، الشغل الشاغل لسكان مشرقنا القديم والمناطق المجاورة، وأكثر المناطق التي نجد فيها صدىً لهذا الفكر المشرقي، هي بلاد اليونان وجزرها المختلفة

# أولاً: التنجيم والسحر في أوغاريت

#### 1 ـ التنجيم

تعكس لنا نصوص العرافة في أوغاريت الممارسات اليومية للسكان، بما تتضمنه من أحداث وظواهر فُسرت على أنها تشي بالشؤم أو بشيء حسن. ورصدت النصوص لحظات التنبؤ، وهي من المواضيع النادرة في أرشيفات مشرقنا القديم، ومن هنا تأتي قيمتها. وغاية هذه الطقوس هو التكهن، وتزويد الناس الذين يطلبون الاستخارة، بالإرشادات المطلوبة لإدارة شؤونهم الحياتية. (الشكل 103).

وقد نسخت نماذج من النصوص على أشكال طينية تأخذ شكل أكباد الحيوانات التي كان تجرى عملية الاستخارة من خلالها، ولم تقتصر عملية التفحص على كبد الحيوانات المضحى بها، بل شملت أحياناً أعضاءً أخرى كالكلى والخصت والرئة.

يقوم بهذه العملية كاهن مختص يفسر كافة التشكيلات التي يشاهدها، وتظهر النصوص براعة هؤلاء وقدرتهم على تفسير الإشارات التي

<sup>211</sup> لقد خيل إلى أهل ذلك الوقت الذين كانوا يعيشون في عالم ملي، بالقوى العليا غير الطبيعية، أن حوادث الحياة رهينة بإرادة الشياطين والآلهة، ولم يكن أمام اليونان الذين يريدون معرفة هذه الإرادة إلا اللجوء للعرافين والمتنبئين ليستشيرونهم في أمرهم، وكان هولاء ينبئون بالمستقبل من خلال النظر إلى النجوم وتأويل الأحلام، وبحث أحشاء الحيوان، وزجر الطيور، وكان العرافون المحترفون يؤجرون أنفسهم للأسر والجيوش والدول. من ذلك أن نسياس Nicias استخدم قبل أن يسير حملته على صقلية طائفة كبيرة من مقربي القرابين، وزاجري الطيور، وقارئي الغيب.



الشكل رقم (103) أكباد طينية تستخدم للتنجيم

تتراءى لهم على العضو المفحوص. هذه المهارة ترتكز على معارف وخبرات موجودة سابقاً وموضوعة ضمن كراسات صغيرة مكتوبة، وهي تتضمن تفاصيل ملاحظة كل حالة، وربطها مع الوقائع التي نتجت عنها، وقد برع من بين الكهنة أولئك الذين اعتمدوا في تفسيراتهم على المعارف السابقة التي وجب أن يكونوا قد اطلعوا عليها. وإضافة للكتابة التي حملتها هذه الأشكال الطينية فقد حملت أيضاً رسوماً مختلفة تشابه تلك الموجودة على الكبد الحقيقي للحيوان وكل شكل يعكس أيضاً قراءة لحالة مختلفة موجودة، كما في النص (RS 24.312) الذي يحمل إشارات ورسوم، دون أي كتابة، تعطي تفسيراً له علاقة بالكون والطبيعة. (الشكل 104).

أما النص (RS 24.277)، وهـو على شكل رئة حيوان من فئة الغنم أو الماعز، فيحمل بعض العبارات النصية، التي لا تقتصر فقط على كونها استخارات تنبؤية، بل تعبر عن أداء أنواع معينة من الطقوس التكهنية. وهـذا النص وما يشابهه ينتهي بذكر أعداد القرابين (أغلبها من الماعز) التي ضُحِّيَ بها في عملية التنبؤ<sup>(212)</sup>. لقد كانت ملاحظة الرئة في الحيوان

212 Pardee, 2002, P. 127, 128.



الشكل رقم (104) كبد طينى - أوغاريت -

المذبوح طريقة شائعة الاستخدام في بلاد الرافدين عندما تكون الدولة على وشك إصدار قرارات مهمة كالاتفاقات الدولية أو شن الحروب<sup>(213)</sup>. ترى هل كان النظر في رئة الأضعية خاص بهذه القضايا المشابهة في أوغاريت؟.

في الحقيقة لا تفصح نصوص أوغاريت عن هذا الموضوع بوضوح، ولكن من المحتمل جداً أن يكون هذا الأمر سارياً أيضاً هنا، ما دامت طريقة التفكير واحدة ومتقاربة جداً في كل مشرقنا القديم، التي اعتمد سكانها في التنبؤ على تطيير الطيور (214) وكانوا ينطلقون في التشاؤم أو التفاؤل على اتجاهات طيرانها.

### 2 ـ النبوءة

التنبؤ؛ فنٌ نشأ لقراءة إشارات الآلهة لمعرفة رغباتها من خير أو شر، فقد اهتم الناس منذ القدم بمعرفة الغيب، ورغبوا في معرفة مستقبلهم ليتجنبوا الأخطار، وهم في ذلك يحاولون معرفة إرادة الآلهة. وحتى يصلوا

<sup>213</sup> بارندر، 1993، ص 29.

<sup>214</sup> نشط في الألف الأول ق.م عرَّافون في آشور عُرف واحدهم بـ"ملاحظ الطيور"، وهو شخصية رسمية يخدم الملك، ويقدم تقاريره له، بحيث تتضمن تنبؤات فلكية معتمدة على حركات الطيور واتجاه طرانها.

إلى غرضهم، كان يقوم بالعرافة خبراء لديهم مجموعات من الكتيبات المتنوعة التي دُونت فيها المعارف والقواعد القديمة لدراسة هذه الحالات المتنوعة من الظواهر التي تمكنوا من تتبعها بدقة شديدة، ووضعوا لها قواعد الحلول التي تعتمد على مشيئة الآلهة (215).

يقدم أحد النصوص الشائكة، شيء عن الوحي الإلهي: "عندما اقترب سيد الآلهة العظيمة العديدة (إيل) من ديتان، التمس، ديتان، وحي بخصوص الطفل". والمعنى هنا، أنه يمكن الوصول إلى إيل عن طريق وسيط وحي، هو هنا ديتان، حامي الأسلاف المؤلهين المعروفين باسم مجمع ديتان. ثم يتابع النص سلسلة من التعليمات المتقطعة وغير الواضحة في النقش، من شأنها تمكين السائل من الحصول على الكثير من الإجابات المطلوبة. إذا أُخذت هذه النصوص مجتمعة، فإنها تدل على مدى الاهتمام بفنون الكهانة في أوغاريت، ولكن هذه النصوص وغيرها لا تقدم لنا من الناحية العملية معلومات بخصوص القائمين على تلك الفنون، وربا يرجع السبب في ذلك إلى أنهم كانوا يمارسون فنونهم بشكل هامشي بالنسبة للمؤسسات الدينية الرسمية (216).

والعرافة واحدة من أهم العلوم التي مُورست في بلاد الرافدين، وقد جمعت هذه الظواهر ضمن مجموعة من النصوص، وصنفت وفق المواضيع التي تحدث فيها هذه الظواهر غير الاعتيادية (تغيرات القمر، وأشكال النجوم، والأحلام...الخ). وهي تعود، في الأصل، لفترة أبكر من العهد البابلي القديم. والأوغاريتيون لم يبتدعوا هذه الأشياء من عندهم، ومن الوارد أنها تعود لعصر السيادة الحضارية والسياسية الأمورية

<sup>215</sup> زاید، 1967، ص 151.

<sup>216</sup> كوبر،2007، ص 73.

العظيمة فوق كامل منطقة الهلال الخصيب من بابل إلى حاصور (217) منذ بداية الألف الثاني قبل الميلاد. ورجا كان الأموريون السبب في انتشار علوم العرافة في كل بلاد الرافدين ومشرقنا القديم، لكن النصوص الأوغاريتية تظهر اختلافاً عن النصوص الرافدية والأناضولية السابقة لها، من حيث أنها تحاول تقديم احتمالات متعددة في التعاطي مع الحالة المدروسة. فكل حالة لها تقييم مختلف أو أكثر من تفسير، فولادة عجل بخمسة أرجل رجا كان له أكثر من تفسير، كما يتبين من أحد النصوص. وقد جرى تصنيف هذه النصوص على أنها «علمية» كونها شكل من أشكال الملاحظة التجريبية (إذا ما لوحظت نفس الظاهرة فإنه سيكون لها نفس النتائج)، وأيضاً بسبب تشابهها مع العلوم التجريبية الطبية الطبية. (إذا حدثت هذه الأعراض، يعطى ذاك العلام) (218).

## 3 ـ تقرير تنجيمي

يشير النص (RS 12.061)، إلى حدوث كسوف للشمس، كما يرصد مشهداً متكرراً لمارس (المريخ) «رشب» عند غروب الشمس لستة أيام متنالية، فيتم وصف خمسة أيام متواصلة من رؤية الكوكب عند غروب الشمس، بدءاً من المساء قبل ظهور القمر الجديد، وفي اليوم السادس، يظهر مشهد فلكي جديد على سطح المريخ (219) يبدأ السكان عندها بنوع

<sup>217</sup> حاصور أو حازور، هي تل القدح الحالي، يقع في فلسطين، شمال بحيرة طبريا، مساحته 82 هكتاراً، مساحة المدينة العليا فيه 12 هكتاراً، يعود السكن فيه للفترة الممتدة من عصر البرونز الباكر حتى العصر الهلنستي، أما المدينة المنخفضة فمساحتها 70هـ سُكنت في عصري البرونز الوسيط والحديث. كانت حاصور مدينة كنعانية مهمة، ومحصنة، ومن أكبر مواقع المنطقة، وقد ورد ذكرها أولاً في نصوص ماري، ثم في قوائم مصرية للمدن السورية تعود لعصر البرونز المتأخر، وكذلك في رسائل العمارنة.

<sup>218</sup> Pardee, 2002, P. 130, 132, 134.

<sup>219</sup> ترجم الباحث سولدت الشهر القمـري «هــر» حسـب النــص الأوغاريتـي عـلى أنــه الشـهر القمـري الـذي أق في شـهري شباط وآذار مـن عـام 1223 ق.م. وحسـب التقويـم المـصري ظهـر هــلال القمـر الجديـد في اليـوم الســادس مـن شـهر آذار، وهكـذا تأكـد للباحثين أن الكسـوف الـكلي للشـمس المذكـور في النـص قد حــدث يـوم الخامـس مـن آذار، في الســاعة الثالثة عـشر ظهـراً، ودام حــوالى خمـس دقائـق.

من المشاورات (كبدم kbdm)، ثم يسعى الرجال من بين الحضور إلى حاكم المدينة، طالبين منه القيام باختيار الكهنة المختصين بالتنبؤ في معنى هذا المشهد وهذه الظاهرة، وتقديم الأضاحي المكرسة لهذه الحالة من التكهُّن، ويبدو أن هؤلاء المنجمين كانوا أعضاء ضمن مجموعة أكر (220).

من الحالات التي تتعاطى مع الظواهر الطبيعية في قضية التنبؤ، ما ورد في النص (14\87 87)، وهو من ضمن سلسلة نصوص مرتبطة بسين (إله القمر). وينطلق من أشكال القمر للتكهن بما سيقع من أحداث: "في ذلك الوقت إذا كان القمر جديداً... سوف يكون هناك فقر. وإذا كان القمر عند طلوعه أحمر، فسوف يكون هناك إزدهار خلال هذا الشهر. إذا كان القمر عند طلوعه أصفر مائلاً للأخضر... سوف تموت القطعان. إذا كان القمر عند طلوعه أحمر...... سوف يموت... إذا القمر جديداً... إذا كان القمر عند طلوعه أحمر..... وإذا ... (يم يه يرخ كسلم)، سوف يبقي الملوك أعينهم على (يرقبون) بعضهم البعض. إذا تمت مشاهدة القمر ثلاث مرات في الشهر وفيما بعد... سوف تطير. إذا سقط نجم في اليوم الثلاثين فإن الملك... "(221).

إذاً، لم يقتصر موضوع العرافة على النظر في المظاهر غير العادية التي يشاهدها الناس في محيطهم، بل تعداه للنظر في الظواهر الحيوانية والبشرية غير الطبيعية أيضاً، وفي حالات الأجنّة الحيوانية؛ لا بل وحتى اللشرية المشوّهة.

ويبدو أن الأجنَّة المشوهة كانت تثير الاهتمام، وتشكل نذيراً لفأل سيقع، يختلف توقعه باختلاف شكل الجنين المشوه. ولكن في الأغلب

<sup>220</sup> Pardee, 2002, P. 132.

<sup>221</sup> Pardee, 2002, P. 143.

كان الجنين المشوه هو نذير شؤم، والحدث المرتبط به والمتوقع وقوعه كان سيئاً في الأغلب. ولهذا يُعَدُّ النص الأوغاريتي (RS 24. 302) شديد الأهمية لأنه يشير لهذا النوع من الأجنة، والتوقعات التي ترافق كل نوع منها، والتي تظهر وجود تقاليد قديمة في التعامل مع مثل هذه الحالات، وهذا ما يتوافق مع ما يُعرفُ باللغة الأكادية والسومرية بسلسلة «شوما سينيشتو»، وهي تعني: أنه إذا أنجبت المرأة جنيناً مشوهاً بكذا وكذا.. الخ، فهذا يعني افتراض وقوع مجموعة من الأحداث الشخصية أو العامة أو الطبيعية: "عندما تلد إمرأة... الأرض...، عندما تلد إمرأة... أرض الأعداء سوف...، عندما تلد إمرأة المدد (الإغاثة)...، عندما تلد إمرأ... سلاح الـ..، سوف عندما على ذرية» (122).

## 4 ـ طوالع الحلم

الحلم أحد الوسائل التي كان يتم من خلالها فهم إرادة الإله والتنبؤ بأوامره ورغباته وتفسيرها، وكان للأحلام احترامها عند السكان، خصوصاً تلك التي يراها الصالحون، وكان بعضها يحتاج إلى من يعبر عن مدلول تلك الرؤى إذا كانت غامضة. ووفقاً للنصوص الرافدية، كانت الأحلام قناة تواصل لـ (رسائل إلوهية قصيرة)، وتحتاج لمنهاج وتقنية كهنوتية من أجل تفسيرها. وهناك العديد من النصوص الرافدية عن الأحلام (يدءاً من جلجامش وليس انتهاءً بآشور بانيبال، الذي يبدو أنه كان مولعاً بنفسير الأحلام، التي كانت تتراءى له في قصره في نينوى، ومنها حلمه برؤية الإلهة عشتار (224).

<sup>222</sup> Pardee, 2002, P. 141, 142.

<sup>223</sup> Bienkowski, 2000, P. 95.

<sup>224</sup> نظراً لاهتمام الملوك الآشوريين بتفسير الأحلام، فقـد جلبـوا بعـض مفـسري الأحـلام مـن مـصر، لإضافـة هـؤلاء إلى مـا عندهـم مـن جماعـة المتنبئـين في المسـتقبل.

من المعروف أنه كان للكهان والمتنبئين دور مهم في ماري، ودعي واحدهم «نبو»، وهو الذي كان يَنْقلُ للملك رؤاه، ولاسيما في الحالات المصيية والخطيرة في حياة المملكة. وتحتوي وثيقة على رؤية العرّاف التي نقلتها شيبتو الملكة إلى زوجها الغائب في المعارك، حيث تطمئنه إلى أن الإله وملائكته مصمّمون على حماية مدينة ماري وأن أحداً لا يستطيع المساس بها. كما تحدثنا عن استخدام الاستخارة من قبل العرافين في ماري، حيث تتم استشارة الإله من أجل اتخاذ قرارات مصيية في حياة المملكة (225).

توضح نصوص أوغاريت وجود تفسير لكثير من الأحلام، فلكل حلم تفسير معين، وهذا ما نلمسه من مضمون النص (RS 18.041) رغم عدم القدرة على معرفة ماهية تفصيل تفسير كل حلم بسبب التخريب الذي تعرض له النص: "وثيقة الأحلام: ثور عمره سنة و... سنتان، الثور البالغ: (تفسيره)...، الثور: الثور الصغير لبعل... العجلة أوشكت أن تذبح، سنة واحدة، حصان عتارتو وحصان ش... وحصان... وإذا وقع الحصان: (تفسيره)... وصول الرجل يكون. والحمار... الحمار... والشيء نفسه... وابن... إلى عضو من الموظفين... الولد، نسل... الخروف... ابن بعل... الفتاة الخادمة... الفأس... عندئذ الفأس... يتكلم، الخادم كي...، العامل (أو العمل) الـ hrmtt أيضاً... وأكواب شقيم/ت... أبناء حاملي الكؤوس... تكبد الموظفين... الصنادل... في حلم... وجه... الموظف الذكر، المرأة...، و... في..» (226)...

225 خلىف، 2005، ص 253.

## 5 ـ التمائم (التعاويذ) والسحر

التمائم؛ (جمع تميمة)، هي كل ما يُعلَّق في بيت أو مكان أو على جسم إنسان (في العنق أو في المعصم أو في الألبسة) أو حيوان، بهدف دفع البلاء والأذى وطرد الأرواح الشريرة، وجلب المنفعة والخير لواضعها، ودرء كل مكروه. ولها أشكال متنوعة (خرزة، حلق، دمية، قلادة...الخ)، شغلت من مواد مختلفة كالطين والحجارة والمعدن والعظام وغيرها، وغالباً ما كان يكتب عليها بعض العبارات الواضحة أو الطلسمية. وقد استخدمت التمائم للحماية من العين الشريرة (الحسد) وبغرض أن تمنح حاملها صحة وعافية أفضل. كما أنها قد تستخدم لدفع ومحو ألم ما قد يصيب الانسان. إلا أن الأمر يتطلب في الأغلب تلاوة بعض التعاويذ والصيغ فوق التميمة، من أجل أن تكون ذات فعالية (227).

استخدم السحر، وما يزال، في كل الحضارات، ويهدف لإبعاد غضب الآلهة، واستقراء المستقبل لإبعاد الشرور، أو تحقيق الأماني. ويُظن أن الجن، يؤدي دوراً خيِّاً أو شرِّيراً في هذا الطقس، ويمكن تلخيص وظائفه لدى جميع البشر وعبر العصور بالتطهير والطهارة، وتحقيق المآرب الخيرة ودرء الأذى والشر. ويؤدي الكلام والتعبير الدور الأساسي فيه، ويجب معرفة أسماء الجن والجنيات ومخاطبتها بعبارات خاصة (228). ويوجد العديد من النصوص السحرية التي كانت تُتلى من أجل أن ينفذ مفعول السحر المعمول به، أو لكي يتم الحماية والتخلص من السحر المضاد.

عالجوا مرضاهم بالسحر لأنهم كانوا يعتقدون أن الأمراض نتيجة أرواح خبيثة، وانطلقوا في المعالجة من قاعدتين: قانون التشابه، وقانون المصاحبة أو العدوى. ففي القاعدة الأولى يقوم الساحر بإحداث شيء،

<sup>227</sup> نور الدين (الجزء الثاني)، 2009، ص331.

<sup>228</sup> عبد الله، ومرعى، 2008، ص، 54.

وذلك بتقليد حدوثه فإذا أُريدَ إيذاء أحد الأعداء تُعملُ دمية أو صورة، ويعيِّن الساحر المواد التي تصنع منها الدمية أو الصورة، وتُكسر أو تحرق مع تلاوة بعض التعاويذ، ومقتضى هذه القاعدة؛ وهي كسر أي عضو من أعضاء التميمة أو الصورة، يحدث الضرر لهذا العدو الذي كانت مثله الدمية أو الصورة. أما القاعدة الثانية فهي القيام بإحداث خير أو شر ببعض أجزاء من الإنسان مثل شعره أو أجزاء من ملابسه، ومن الطريف أن هذا اللون من السحر لا زال قامًا في كثير من القرى وبين كثير من الناس (229).

لابد للذين يريدون أن يكفروا عن خطاياهم المقترفة، من تلاوة تراتيل التوبة، والصلاة أو الندبة، والنواح. كما يمكنهم التحرّر منها بتقديم قربان الغفران، الذي يحل فيه الحمل مكان الإنسان، رغم أن ثمن هذا القربان كان مكلفاً بالنسبة لعامة الشعب. ويقوم (الخطاؤون) بدعوة الكاهن المتخصص لطرد الأرواح الشريرة بتلاوة التعاويذ المناسبة. وعندما يكون سبب المرض مجهولاً، أو عندما تكون حالة المرض ناتجة من غضب الإله أو الأرواح أو دخول الشيطان، فيجب على الطقوس المصاحبة أن تتوجه في هذه الحالة لتحويل الشرّ، وقلبه إلى شيء جامد لا حول له ولا قوة. ويتم ذلك بالقيام بفعل رمزي، كربط تمثال صغير من الطين أو الخشب للمريض المعذّب، أو إذابة تمثال من الشمع أمام النار. كما يتم استدعاء الكاهن كلما كان ذلك ضرورياً، للتغلب على قوة عدو، أو السيطرة على أخطار قوي مُحدقة، فوق طبعية (200).

وهناك من يرى في التماثيل المعدنية الصغيرة، التي يظن إنها تمثل الآلهة والإلهات، أنها استخدمت كتماثيل نذرية، وطلاسم وتعاويذ ذات

<sup>229</sup> زايد، 1967، ص 152.

<sup>230</sup> بارندر، 1993، ص 28.

الديانة السورية القديمة

غرض سحري في العبادات المنزلية والجنائزية، وأنها كانت نسخاً مصغرة لتماثيل إلهية خشبية، قد ضاعت الآن(231).

## أ ـ تعاويذ للحماية

لقد كانت أعداد التمائم في أوغاريت قليلة نسبياً، وكان لها أشكال مختلفة، واحتوت بعض النصوص على عناصر قائمية عكست صيغاً من الكيانات القدسية التي كان الناس يعتقدون أنها تحمل قوة مؤثرة على حياتهم، وهي تحتوي على عبارات أساسية، تحدّد الأهداف المراد تحقيقها.

هناك تعاويذ مخصصة للحماية من الكثير من أنواع الأخطار، من بينها الخطر الآتي من العين الحاسدة، ومن لسعات العقارب، ولدغات الأفاعي، وبعضها مخصص لطرد الأمراض من الأطفال والكبار، وتعامل بعضها مع حالات خاصة مثل الضعف الجنسي، والإنجاب، وحتى الاكتئاب النفسي.

كانت التعويذة تُوجَّهُ ضد أعداء (مفترضين)، وهناك تعبير «دبم «للمتكلمين، والكيان المهاجم هو عدو من نوع مختلف، إنه "عين الشر" (العين الحاسدة)، (النص 22.225 RS).

وقد تم تسمية عدة فئات من الأشخاص على أنها من الممكن أن تتعامل مع العين الحاسدة، وهم: كشب ولائم، غلم glm، دعتم mlp، دعتم (وتعني المألوف)، وخبرم hbrh (المصاحب)، ويستطيع وكيل واحد من هؤلاء على الأقل، العمل والتكلّم باسم الفئة المهاجمة، وبالتالي كان يُعدُّ وبثابة الكاهن «تعيا y،t؛ أما الشخص المستفيد من التعويذة فقد كان في النص (RS 91.2014) فرد عادي وهو «أورتينو Urten U» مالك البيت الذي وجد فه النص (232).

232 Pardee, 2002, P. 157.

<sup>231</sup> كوىر،2007، ص 72.

ونشير في هذا السياق؛ إلى أن النصوص توضح أن التلاوة أثناء هذه الطقوس لم تكن مقتصرة على الرجال، فكثيراً ما كانت النسوة يشاركن في مجموعات الإنشاد، كما يبدو ذلك واضحاً من نص تؤدى فيه الأناشيد طلباً لصدِّ خطر خارجي (233).

# ب ـ تعاويذ ضد الأفاعي والعقارب

يوسع مضمون النص (RS 92.2014) فهمنا لأشكال التفكير في مشرقنا القديم منذ نهاية عصر البرونز الحديث، فهو يتعلق بتعويذة ضد الأفاعي والعقارب، ونرى فيه بضع عبارات تبين كيفية تجنب خطر الثعابين والعقارب، كما يوضح كيفية جعلها غير مؤذية، وصد هجماتها بشكل شفوي باعتبارها عدواً، ومن فعل سحري (رص/بن نشم rš/bn بشكل شفوي باعتبارها عدواً، ومن فعل سحري (رص/بن نشم nšm)، (دبم كسبم... كسبم دم dbbm kšpm...kšpm dbbm -) يحرض العراف المخلوقات السامة ويحضها على الأذى. لقد صِيغَ النص كحوارية بين ممارس السحر الأبيض (أنا)، الذي سوف يقود الهجمات الشريرة، ووكيله (أنت)، الذي هو موضوع الهجوم الذي سيرد الشر أو الشيطان، وتتم الإشارة لكل أشكال الشرور بالشخص الثالث (الغائب). ويتبين من النص أن الخدمة المراد تحقيقها من التعويذة هي حماية أورتينو:

"عندما يناديك مجهول ما ويهدد، أنا من جهتي، سوف أناديك. سوف أهز قطعاً من الخشب المقدس، لكي لا يأتي إليك الثعبان، لكي لا يأتي العقرب تحتك. سوف لن تأتي الأفعى تحتك، العقرب سوف لن يأتي تحتك، وهكذا رجا العذاب، السحرة رجا لن يعطوا أذناً لكلمة الرجل الشرير، لكلمة أي رجل (ابن أي إنسان). عندما يبدو صاعداً من فمهم على لسانهم.. رجا السحرة، اسكب العذاب على الأرض. من أجل أورتينو، وحسمه، وأعضائه "(234).

<sup>233</sup> شيفمان، 1988b، ص 89.

تستخدم كلمة «ديم dbmm» لتعبر عن أحد الأعداء الرئيسين. إن أدوات الهجوم هي كلمات يدفع مفعولها الزواحف السامة للهجوم وجلب الأمراض. كما أن «عين السوء/الحسد» تعمل ككيان مهاجم آخر، وتفعل الفعل نفسه.

هناك من رأى في شخصية «حورون»، رباً يحمى ويقدر على مواجهة قـوى الـشر التـي تُعـدُّ الثعابـين أحسـن صورهـا، ومنـه الشـفاء أيضـاً، ويبـدو وكأنه الرب الوحيد الذي يلبى نداء من لسعه ثعبان سام، في ظل اختفاء بقية الآلهة، النص (RS. 24،241). كما ينسب النص (RS. 24،251) إلى حورون انتزاع سم الثعابين (235).

مضمون النص المذكور (RS. 24،244) هـو رقية سحر ضد الأفاعي السامة ترد على شكل قصة في أقبل من مئة سطر، عرضت بشكل ميثولوجي. وتتألف من عشرة ابتهالات موجهة من قبل امرأة تسمى أم الفحولة الكافال، التي هي ابنة ربة الشمس (شبش)، إلى آلهة أوغاريت وغيرها. وتطلب من كل منهم منحها القدرة على إبطال سم الأفاعي، ويذهب حورون وهو الإله الثاني عشر المبتهل إليه لتلبية طلبها، فبعدما زارته شبش بنفسها، أخذ الأمور بيده وانطلق إلى أعمال عديدة، تهدف إلى جعل السم غير فعال، وكجائزة على إحسانها حصلت أم فحل بنت شبش، على جعل سلطة حورون على الأفاعي تنتقل إليها:

"تديـر وجههـا نحـو حـورون فهـي بـدون طفـل. في ميادينهـا وقـد تـرك مدينـة الـشرق. وهاهـو يتجـه نحـو أراسـيخ الكبـيرة. ونحـو أراسـيخ المرويـة حِيداً وانتزع الأثلة بين الأشجار. إن نبات الموت بين شجيرات دغال، وقد هـز غرسـة الأثلـة مـن أجلهـا المبتهلـة. وقطـف عنقـود التمـر في سبيلها وجعل الضرر يمضي وذلك في سبيلها. واختطف معها الوبال في سبيلها، 235 کاکو، 1980، ص 97، 98، 99.

ووصل حورون إلى بيتها. فاتجه نحو غرفتها ففقد السم قوته كالسيل. وذاب كشبكة ماء. عليه طهرت البيوت، وعليه أغلقت البيوت. عليه صفحت باب سحر الأذى. باب البيت وأحجار القصر وذهبت. أعطني كهدية الأفاعي، والحردون السام، أعطني إياها. كمهري وصغار الزواحف هدية. أعطيك الأفاعي مهراً وصغار الزواحف هدية».

إن تلاوة هـذا النـص أو وجـوده في بيـت مؤمـن بـه يطمـح لحمايتـه وأسرتـه مـن لدغـات الأفاعـي السـامة، ولا سـيما الخطـيرة منهـا التـي تظهـر في فصـل الربيـع، وهكـن الذهـاب أبعـد مـن ذلـك، وتفسـير هـذه الوثيقـة ككتيـب صغير لطقـس سـنوي يهـدف لحمايـة أوغاريـت وشـعبها من لسـعات الأفاعـي (236).

كما وردت إشارة للإله «حوران Hôranu»، في النص (20\RIH 78)، وعرف بوصف وجهاً قوياً ضد الهجوم السحري، وقد يكون استدعي باعتباره وكيلاً للآلهة، للدفاع وصد هجوم السحرة. وقد ورد اسم الإلهة عتيرات Atiratu في نهاية الجزء السليم من النص، لكن حالة النص السيئة، حالت دون معرفة دورها بدقة (237).

كما وجد على رقيم مسماري، في بيت أحد الكهنة نص آخر لتعويذة ضد لدغة الأفعى، ورغم أنه نص فريد ومكتوب بالأبجدية المسمارية الأوغاريتية، لكنه يُفهم بكل تفاصيله:

"أم الحصان. الفرس. ابنة الينبوع. ابنة الحجر. ابنة العالم السفلي. والعالم السماوي تنادي آلهة الشمس شبش، أمها: شبش، يا أمي. انقلي كلمت(ي) لإيل عند منبع النهرين وملتقى الواديين. إنها تعويذة ضد لسعة الأفعى. واسم الأفعى ذات الحراشف أيها الساحريا قارئ التعويذة، أبعد السم

<sup>236</sup> انظر: بوردروي، 1984، 277، 278.

عنها وأبطل مفعوله (ولكن) انظر، هاهو يرفع الأفعى إلى الأعلى ويطعم الأفعى ذات الحراشف. ويأخذ كرسياً ويجلس عليه».

تناجي هذه الأبيات، المنظومة نظماً محكماً على إيقاع موزون، عدداً من الآلهة منهم: بعل صفن/سابون، ودجن توتول، وعناة وعشتار إلهتي جبل الآلهة، وإله القمر ياريخ الأوغاريتي، وإله الأوبئة (رشب)، والآلهة عشتار من ماري، وزيزو، وكاموشو بن حريات، ومليكو، وإله الحرفيين كوثار/كوثر، وشاسيش من جزيرة كريت، وإلهات السماء شاشار وشالم (238).

## ج ـ تعاويذ ضد عين الحسد

كان الحسد من المواضيع التي انتبه إليها الناس منذ القدم، وقد أدركوا ذلك عندما اقترنت بعض أنواع الشرور والأذى الذي يلحق بهم، بعضور بعض الأشخاص ونظراتهم، وكان لا بد من مواجهة هذا السحر بسحر مضاد للتخلص من الحالة والالتفاف على العين الحاسدة لتلافي الأذى الذي على منها. ويرينا النص (RS 22.225) هجوم العين الشريرة (الحاسدة) والهجوم المعاكس الذي وُضِعَ ضدها ويتضمن تفاصيل الخروج من الأزمة:

"العين تذهب، نعم إنها تحوم، رأيت أخيها، الذي هوالخير، أخيها المحبوب. لقد بدأت تلتهم ألقه بلا مدية، تشرب دمه بلا فنجان، أنها عين بطي BTY (رجا جاءت من اللغة السومرية وترمز إلى الشخص الشرير) تلك المرأة التي رأته، للعين ثمن محدد (تشير لتفسير دنيوي وللشخص الذي يضع سعر التكهن)، عين الملأ (من يجمع المواد)، عين

<sup>238</sup> كولماير، 1985، ص 160.

<sup>239</sup>تعرف العين الشريرة في مصر القديمة باسم (عين أبو فيس الشريرة)، وأبو فيس هو الثعبان الذي يهدد بالخطر مركب إله الشمس. وعادة ما كان يطلب من المعبودات أن تحمي شخصاً ما من العين الشريرة، ومنها الربة سخمت، وهناك تمائم وشعائر ضد هذه العين، في حين كان المعبود ست على رأس قائمة المعبودات، والمردة الشياطين التي كان يخشاها المصري.

مراقب البوابة (الشخص المسؤول عن حفظ البوابات ومعه مفتاحها يقفلها ويفتحها لهم). عين مراقب البوابة، إلى مراقب البوابة دعها تعود. عين الملأ إلى الملأ دعها تعود. العين المحددة السعر إلى سعرها المحدد دعها تعود، عين المرأة (بطي) إلى بطي دعها تعود، عين المرأة (بطي) إلى المرأة بطي دعها تعود، عها تعود».

ومن الواضح أن شخصية بطي، تجسد العين الحاسدة، سواء كانت لرجل أو امرأة، أما التصدي لها فيتم بجعلها تعود لصاحبها ليرجع أذاها عليه.

لم تقتصر المعالجة بالتعاوية السحرية على أهالي أوغاريت، بل استخدمتها الجاليات الموجودة فيها أيضاً، وهذا ما يظهر من قطعتين مثقوبتين من العقيق، عثر عليهما في أوغاريت، وكانتا تعلقان في الطوق (على العنق)، ولهما شكل الصقر وأبي الهول الصغير، ويبدو أنهما تخصان المعتقدات المصرية، رغم أن أوغاريت لم تكن من المناطق الخاضعة للإدارة المصرية ورغم عدم معرفة طبيعة هاتين التعويذتين، والهدف منهما، إلا أنه من الواضح أنهما تشيران لوجود جالية مصرية فاعلة في المدينة، كما الكثير من الجاليات والأقليات التي كانت تتمتع جميعها بممارسة كافة المعتقدات والشرائع التي تؤمن بها.

## د ـ تعاويذ للمعالجة الطبية

توجد بعض التعاوية التي تتعامل مع أنواع معينة من الأمراض، وربها كان لكل مرض تعويذته الخاصة، فمنها ما هو مخصص للأطفال، ومنها ما كان مخصصاً للضعف الجنسي وخدمة الفحولة، ومنها ما له علاقة بالخصوبة والإنجاب (242)، ووصل الاهتمام حتى الأمراض النفسية فعالجت الكثير من أنواعها، ومنها الاكتئاب النفسي. وتظهر النصوص على شكل

240 Pardee, 2002, P. 162.

<sup>241</sup> انظر: كونتانسون، 1975، ص 213.

<sup>242</sup> عبد الله، ومرعى، 2008، ص 164.

وصفات طبية يجب على المريض اتباعها ليبرأ من سقمه ويتماثل للشفاء كما هو حال النص (RS 24،272)، وكذلك النص (RIT 78\20) المكتشف عام 1978م، وهو رقية لمعالجة الضعف الجنسي، صيغت بشكل أخلاقي ضمن قالب شعرى:

"هذه التلاوة تطرد العذاب من الرجل الشاب: الألم، بفضل صولجانك تصراع إبعاده، مسببات الألم، من صولجانك، تخرج عبر صوت الكاهن، كاللخان من النافذة، كثعبان من عمود (السقف)، مثل تسلق الماعز الجبلي إلى القمة، مثل تبختر الأسود نحو عرينها. هل تقترف إثماً ضد جسدك، هل يجب أن تلحق شراً بجسدك. يجب أن تأكل خبزاً متعفناً، وتشرب، بأسى، عصير التين، فوق المرتفعات في الوديان (التي يرويها) بئر الماء، في الظلال حتى في الحرم. عندئذ، الاكتئاب، كما السحرة، (حورانو) سوف يسوقه خارجك. في الحرارة، لا تعمل على خفضها. رجما يتلعثم لسانك. يستطيع فيما يتعلق بالحرارة، لا تعمل على خفضها. رجما يتلعثم لسانك. يستطيع الإله أن يكسيك. يستطيع الإله أن يعريك، للرجل، الذي يهبط عن الصولجان إلى الأرض. لابن الرجل، أشف من مرضك. انظر في حنجرة السيدة (عتيراتو)، اصنع... مع العصير إلى... أنا سوف أميزك... المنزل الذي يدخل، يجب أن لا تدخل... لا تدر رأسك» (243).

ومن بين المواضيع التي وردت ضمن نفس السياق موضوع استشارة طبية لـ «دايتانو» مع تعويذة الشفاء (النص RS 24،272). إضافة لموضوع RS تطهير الأرض من الأفاعي على يد شبش وبمساعدة حورانو (النص RS 24،258). وهناك وصفة طبية لصداع تناول الكحول (النص RS 24،258)، تقدم في بدايتها الأضاحي لإيل، وتجري بعدها الطقوس والصلوات والخطوات الطبية اللازمة للوصول إلى الشفاء المطلوب:

243 Pardee, 2002, P. 159, 160.

"بذيح إيل (أضاحي)، يلهو في بيته، يصلي ضمن قيصره، دعي الآلهة لمشاركته، شريوا الخمر حتى الشبع، خمراً جديداً حتى الثمالية. باربيو أعدَّ طاسه، سحبها كالكلب، تحت الطاولة. أي إله بعرفه بعد له حصة من الطعام، ولكن واحداً من الذين لا يعرفهم ضريه في العصا، تحت الطاولـة. صعــد لعتراتــو وعنــاة، عتراتــو تعــد لــه قطعــة nšb مــن اللحــم، عتراتو قطعة الكتف. بواب بيت إيل يصرخ عليهم. هناك لا بجب أن بعدوا قطعة «نشب nšb» للكلب، ولا قطعة الكتف لكلب الصيد. انتهل لايل، والده، بأخذ إيل مقعده ويناديا سوية مجموعة الشرب، بأخذ إيل مقعده في نادي شريه. شرب الخمير حتى الشيع، خميراً حديداً حتى الثمالة. يعود إيل إلى بيته يصل إلى بلاطه. توكامونا - وا - شوناما تحمله طوسلًا، ويلتقيه «خبى HBY»، (هـذه الكلمـة غـر محـددة المعنـي بعـد، رمـا كان لها علاقة بعبادة الثور المصربة القدمة حيث تبدل على من بقوم بيدور دله الأرواح نحو مكان الموت، أو ناقه الأرواح إلى العالم السفلي). هو من كان له قرنان وذيل، بضربه في غائطه وبوله. بسقط إيل كأنه ميت، إيل يسقط مثل هؤلاء الذين ماتوا في الأرض. عناة وعتراتو بذهبا، لقضاء عطلة، في الصيد... قدش QDŠ....عترات وعناة... وفيهم تعيد...، عندما تشفيه، يصحو. ما الذي سيوضع على رأسه، شعر الكلب. ورأس الـ PQQ ونبتة، هـو يشرب مشروباً ممزوجاً مع زيت زيتون طازج (العبارة هنا تأتي بصبغـة دم زت dm zt معنـي دم شـجرة الزيتـون)»(244).

244 Pardee, 2002, P. 169, 179.

ونعلم في أسطورة «الملك قيرت» (245)، أن هذا الملك كان قد مرض حتى شارف على الموت ووجب تهيئة القبر له، وتشاركه الطبيعة مرضه، فيعم الجدب والقحط البلاد، وتنفذ مخزونات القمح والنبيذ، حتى خشي الناس غائلة الجوع. فيحزن عليه الإله إيل، وينادي الآلهة ويسألهم من يداوي قيرت ويطرد الشيطان، فترسل له شعثقات، ويعتقد أنها ساحرة أو جنية، ويدل اسمها على أنها تعتق من مرض، فتقدم لقيرت شراب الخطمي، فيشرب وينضح جسمه عرقاً، وتفارقه الحمى من مرضه، وتعود إليه شهية الطعام:

"تناول كأساً بيده، كوراً بيمينه قائلاً: أنت يا شعثقات، طيري خلسة الله المدينة، طيري خفيفة عبر القرى، استهد شراب الخطمي، سيخرج

<sup>245</sup> وصلتنا ملحمة قيرت على ثلاثة رُقُم فخارية من الحجم الكبير نسبياً، وقد اكتشفتها بعثة رأس الشـمرا في موسـمي 1930–1931م ضمـن مكتبـة الكاهـن الأعـلي (محفوظـة في متحـف حلـب)، تـدور الأحداث حول ملك عاش في سالف الأزمان يدعى قيرت، عصفت به الكوارث، ففقد أخوته السبع، وزوجاته السبع أيضاً تباعاً دون أن يرزق منهن بولد يرثه على العرش، فبقى وحيداً مقه وراً يسأل الآلهة أن ترزقه ابناً. وفي إحدى الليالي عرضت له رؤيا تجلى له فيها الإله إيل ليسأله عما يحتاج، فطلب أن يرزقه بولد يرثه، فطلب منه الكف عن البكاء، والتطهر، وتقديم القربان، وتجهيز جيشه للتوجه نحو أدوم الواقعة جنوب البحر الميت للحصول على ابنة فابل ملك أدوم التي ستكون له زوجة تولد له ذريته، وهكذا فعل قيرت. وفي طريقه زار معبد عشيرة في صيدون وصور، ونذر لها إذا مـا ظفـر بالعـروس أن يقـدم لمعبدهـا ضعفـي مهرهـا فضـة، وثلاثـة أضعـاف مهرهـا ذهبـاً، وحـاصر أدوم ستة أيام، وفي اليوم السابع أرسل له ملكها عرضاً بأخذ ما يريد من الذهب والفضة والعبيد والعربات وغيرها مقابل أن يدع أدوم بسلام، فقال له إنه جاء من أجل الحصول على ابنته البكر حورية التي تشبه عناة وعشتارت بجمالها فقد وهبها له إيل في الحلم، وبعد ممانعة يوافق الملك على إعطائه ابنته التي يفتقدها الجميع لأنها كانت تطعم وتسقى العطاش، وتأخذ بيد الضعيف. و أصبحت زوجة لقيرت، وأنجبت له سبعة أولاد ومنهم يصب، ولكن «قيرت» نسى نذره لعشيرة، فأصابه المرض، وكاد أن يحوت، فطلب من زوجته أن تعد وليمة- - وتدعو لها أعيان الدولة، ثم يصيب القحـط البـلاد، ويجمـع إيـل الآلهـة طالبـاً منهـم مـداوة المريـض وطـرد الـشر ولم يلـق جوابـاً، فيبدأ إيل بعمل سحرى، ويقبض على روث ناعم يحرقه، فتخرج منه الإلهة شعتقات شافية المرض التي جلبت لقيرت الأعشاب من القرى والمدن، وجعتله يتعرق حتى اغتسل بعرقه، وفارقته الحمّي وانهزم الموت. وعاد لممارسة سلطته، فيخرج ابنه يصب عن طاعته، ويطلب منه التنازل عن العرش لعدم قدرته على الاضطلاع بمسؤولياته، فتثور ثائرة قيرت، ويلعن ابنه، ويدعو حورون وعشتارت للانتقام منه، وعند هذه النقطة تضيع القصة لعدم وضوح بقية النص. انظر: السواح، 2006.

المرض من صدغيه، والوباء من رأسه، وتجلسين حتى يجلله العرق...." ثم تصف الأسطورة انتصار شعثقات على المرض:

"هنيئاً لشعثقات المظفرة، لأن الموت سيندحر، وغادرت شعثقات، عمت وجهها شطر منزل قيرت، لقد طارت خفية إلى المدينة، طارت خفية عبر القرى، تطلب الخطمي لتطرد المرض، وداوت المريض في رأسه، وجلست حتى جلله العرق، وفتحت شهيته للطعام".

وهكذا اندحر الموت، وشعثقات باتت منتصرة. ثم أمر قيرت زوجته حورية أن تعد له طعاماً فاخراً من لحم الخروف المسمن، فقامت الزوجة الوفيَّة بإعداد الطعام وعادت إلى قيرت قوته وبعد يومين جلس على كرسى العرش ليسوس البلاد من جديد (246).

لقد جاء ذكر «حورون» مشتركاً مع الآلهة رشف وعناة، وكان يبتها كالراعي الحامي الطارد للحيوانات المتوحشة التي تحدد المؤمن. وهو الحرب الشافي من لسعة الثعابين السامة، حسب النص (RS 24،244) المشار إليه آنفاً. ويتضمن النص أسطورة حورون بفعله السحري، إذ نرى الأضحية تطلب الشفاء عبر شخصية (عوم باهال: الفرس) ابنة (شبش) التي توسلت لأمها ربة الشمس، في تتوسط لدى مختلف الآلهة. فتستطيع (شبش) الحصول على مديد العون لحورون، الذي قام بقطف النباتات الشافية، وأخذها معه لعيادة المريض. ليدور حوار في الفقرة الأخيرة بين حورون و(عوم باهال) يفيد: «أن الربة المتضرعة؛ قد حصلت على قوة تقهر الثعابين، وذلك كهدية زواج، أو مكافأة حُبٍ قدّمها (حورون)... وغدت (عوم باهال)، زوجة حورون، وكمكافأة على لطفها حصلت على أن يهارس الرب تجاه البشر قدرته على الشفاء. ولهذا

<sup>246</sup> مصطفى، 2006، ص 70.

أصبح الإله (حورون) رباً، ومنه شافياً وحامياً وقادراً على مواجهة قوى الشر، التي تُعدُّ الثعابين أحسن صورها. ويبدو أن توحيد (حورون) مع حوروس (المصرى)، ليس أكثر من لعب بالألفاظ (247).

اكتشف نص في رأس ابن هانئ عام 1978م، وهو ذو خصائص سحرية دينية، غني ممفردات جديدة، يتحدث عن طرد سحرة وكائنات مؤذية ذات مظاهر شيطانية، ويذكر أحد المقاطع الأكثر وضوحاً في النص الرب «حورون» بطريقة لا تترك أى مجال للشك بوظيفته الوقائية:

"فليطرد حورون المشاركين والفتى الشريك». إن النص يتعلق حسب الظاهر بالمؤذيين المتجمعين ضد من تكفًّلَ «حورون» بحمايته.

وقد عرفنا «حورون»، في رأس الشمرا في مظهرين يقومان على الربط بين مظهره القتالي ومظهره الشفائي الذي يتجلى باستخدامه ضمن النصوص السحرية كخصم يواجه الكائنات المؤذية. فهل هو مقاتل بقدر ما هو شاف، ويعاقب قوى الشؤم التي يسعى السحر لإضعافها، أم أنه المنتصر على هذه القوى لأنه بشكل عام رب حافظ؟.

إن الوثيقة الموجودة تميل بالرأي إلى الجواب الأول. بحيث أن حورون لم يكن رباً حربياً، ولم يمارس شجاعته - مثل بعل - ضد أعداء عموميين، وعندما هدّد قيرت، يصب بضربات من «حورون»، لجأ لصيغة اللعن التي يحتمل أنها كانت دارجة، لحماية الأفراد وردِّ الخصم الشيطاني (248).

خضعت منطقة الفرات الأوسط خلال عصر البرونز الحديث لسيادة الملوك الميتانيين، الذين امتدت دولتهم من الساحل السورى وحتى

<sup>247</sup> كاكو، 1980، ص 97، 98، 99.

<sup>248</sup> انظر: كاكو، 1980، ص 102.

زغروس، ومن أهم مواقعهم تل بازي (249) المعاصر لأوغاريت، والذي عُثرَ في أكروبوله على مركز للعبادة ومساكن للكهنة، وفراغات تقدم فيها جملة من الأشياء، منها الأضاحي الحيوانية. ونجد هناك الكثير من اللقى الأثرية المخصصة للاستخدامات الشعائرية والوظائف السحرية، تطلعنا على التصورات الدينية لدى سكان الموقع والمنطقة، ومنها إناء من الطين المشوي، توضعت على محيطه المجوف، خمسة صحون صغيرة، ورأس كبش، يمكن أن ينساب من فمه الشراب المقدم خلال الأضاحي.

وفي مجال الشعائر الخاصة بملكوت السحر توجد بضعة تماثيل، أحدها له رأس ووجه ذو شكل أسطواني وجسم غليظ، كان مخباً تحت عتبة أحد البيوت، ويبدو أنه وضع لطرد الأرواح الشريرة، وهي العادة التي كثيراً ما جاء ذكرها في النصوص المسمارية (250).

وفي موقع ممباقة؛ ذكر أحد النصوص عدداً من الآلهة أغلبها له صلة باللعن والقَسَمْ، ومنها الإله «دجن» و«أدو» (251) ومن المؤكد أنها تأتي في نفس السياق للحماية من القوى الشريرة والمؤذية التي تهدد الأفراد والمجموعات.

251 Werner, 1998, P. 128.

250 أينفاك، 1999، ص 11.

<sup>249</sup> يقع تل بازي على الضفة الشرقية لنهر الفرات (منطقة غمر سد تشرين)، نقبت فيه بعثة ألمانية، تبين لها أن الموقع كان أحد المراكز المدنية المهمة التابعة للمملكة الميتانية في القرنين الخامس والرابع عشر ق.م، ثم تبع للمملكة الحثية، وظل الموقع مسكوناً خلال العصر الروماني. وقد تم الكشف ضمن مساحة هكتار فقط عن واحد وخمسين بيتاً مع الشوارع والأزقة والساحات. تتخذ البيوت الشكل الذي يطلق عليه نموذج بازي، وهو موحد جداً، فدائهاً توجد قاعة رئيسية متطاولة، ويقوم على جنباتها صف من الحجرات الثانوية الصغيرة. كذلك فإن محتوياتها متجانسة، بحيث تسمح بإعادة تصميم الفعاليات في البيوت إلى حد بعيد. استخدم أحد البيوت كموقع للاتصالات الاجتماعية، وكموقع لأداء الأمور الدينية – الطقسية. وكان في الكثير من البيوت طابق ثان للسكن. وكشف مبنى مميز بشكله وأبعاده، وهكن أن يكون معبداً، عثر فيه على لقى نادرة تشير لأهمية المبنى، ومنها إناء من الألباستر، وهو قطعة ثمينة مستوردة من مصر أو فلسطين.

# ثانياً: التنجيم والسحر في العصر الآرامي

يبدو أن هذا الموضوع كان واسع الانتشار، ويمكن أن نلمسه من خلال بعض النصوص، كما في نص تعويذة من أرسلان طاش «خدو» في شمال سورية، تعود إلى القرن السابع ق.م، تشير إلى تصدي سزام وحورون للربة الطائرة ولخانقى الليل.

التعويذة: "يا أيتها الربات الطائرة، يا سزام بن بدر يشيشا، رب، ويا خانقي الحملان، البيت أدخل، أما يي فسوف لن يطأه، القصر أطأ، أما يي فسوف لن يطأه، القصر أطأ، أما يي فسوف لن يدخله، الواحد الأبدي عقد معنا عهداً، عاشرة عقدت معنا حلفاً، وكا أولاد إيل، والكبير في مجلس كل الآحاد المقدسين، مع عهود السموات والأرض القدية، مع عهود بعل سيد الأرض، مع عهود حورون الذي كلمته حق مع جواريه السبع، ومع زوجات بعل قدس الثمانية "(252).

عشر في قلعة حلب على كتلة ضخمة من حجر البازلت لجنيين مجنحين، من المعتقد أن لهما علاقة بموضوع السحر، (253). كما انتشرت الرقى خلال هذه المرحلة، وربما كان لها علاقة بالسحر، ومنها رقيّة جيرية وجدت في تل آفس كانت مصنوعة بروح الصناعة الحجرية التي سادت في سورية طيلة العصر البرونزي الحديث على نطاق واسع، ونحن نعلم أن أول ظهور لها كان في العصر البرونزي الوسيط الأول والثاني.

كما كان لتفتيش أحشاء حيوانات القرابين لأغراض العرافة والتواصل مع القوى الخارقة شعبية كبيرة في المنطقة، وكان مفسِّرو الأحلام والعرَّافون عنصراً أساسياً في الحياة الدينية الآرامية، ونقرأ في النقوش الآرامية عن

<sup>252</sup> فرزات، 1992، ص 51.

<sup>253</sup> خياطة، 1999، ص 131.

الملك بنموا الذي أقام تمثالاً لحدد بناء على طلبه، وعن الملك زكير الذي أعانه بعلشمين عبر العرافين والرسل (254).

وخلال الألف الأول، استمر استخدام التعاوية والتمائم التي تحمي الإنسان من الأخطار التي تحدق به من كافة الجهات، ويبدو أن هذه الثقافة شملت جميع الأراضي السورية ومنها دور كاتليمو (تل الشيخ حمد)، حيث عُثرَ هناك على دمية لبيزو الشيطان، وهي شكل رمزي مركب من ثور وأسد وطائر جارح وعقرب وأفعى، يرمز لإله الطقس، والحرب، والحب، والعالم السفلي بازوزو وهو جنّي خيّر، ميال للإنسان الذي يقدم له الحماية من الأمراض والأرواح الشريرة. والعلل والأمراض المختلفة (255).

254 تیکسیدور، 2007، ص 138.

# الباب الرابع: الموت وتقديس الأسلاف

## الموت وتقديس الأسلاف

الموت؛ هو اللغز المحيّر، والحق المكروه والوحش الشرس الذي يخطف الأحبة، ولا يمكن أن يفلت من أنيابه أحد. وقد أدرك سكان مشرقنا القديم هذه الحقيقة الرهيبة، فابتدعوا الكثير من الأفكار والعقائد المساعدة على تخفيف وقعها في نفوسهم، والتي صاغوها في قوالب ميثولوجية وأدبية جميلة، فرأوا فيه انتقالاً للروح من جسدها المادي، إلى أبديتها في العالم السفلي، حيث تحتاج لجهود من ظلً حياً من المقربين، للقيام بالشعائر المطلوبة تجاهها، وإن لم يُوفوا بالمطلوب تتعب هذه الروح، وتشقى في عالمها السفلي، وتُتعب وتُشقي الورثة في عالمهم الأرضى الذي يعيشون فيه.

لذلك كانت العناية بالأموات، وإقامة الشعائر لهم، والمواظبة على تقديمها، من أهم مرتكزات العقيدة الدينية لسكان المشرق القدماء. ولأهمية هذا الموضوع فقد حرص الآباء، في وصاياهم، على تذكير ورثتهم بضرورة إقامة الشعائر من أجلهم. لأن في عدم إيفائهم بإلتزاماتهم، إلحاق للأذى بروح الميت في عالمه السفلي، وأيضاً بكل الأحياء المقربين الذين تلاحقهم أطياف هذه الأرواح، جالبة لهم كل أنواع الشؤم والقلق والفأل السيء (1).

<sup>1</sup> اعتقد سكان بلاد الرافدين والمشرق أن بعض الأرواح لم تكن تنزل الى العالم السفلي أو أنها تغادره لسبب من الأسباب، مثل تعرض قبر صاحبها لتخريب أو عدم دفن جسده بعد الموت. وفي هذه الحالة تكون تلك الأرواح مصدراً لإزعاج الأحياء، أو إلحاق الأذى بهم، والتسبب بإصابتهم بأمراض شتى. وكانت أضرار هذه الأرواح تعالج بالتعاويذ وتعزيم الكهنة. وهناك إشارات عديدة في نصوص التعاويذ المسمارية الى الحالات التي كانت تعزى للأرواح الشريرة وتلبسها للأحياء. انظر: حنون، 2005، ص 213.

قد يكون ما خلّفه الموت من فجائع في نفوس الناس، الدافع الأكثر أهمية لظهور ما أُطلق عليه عبادة تقديس الأسلاف، والتي رجا لا تعدو أن تكون طريقة لإيجاد حالة روحية عاطفية تربط بين الأحياء والراحلين من أحبتهم، بما في ذلك الملوك الذين نسجوا لأنفسهم هالة استطاعت أن تُقنع الناس أنهم خلفاء الآلهة على الأرض. لقد كانت هذه العبادة من أقدم وأهم العبادات التي عرفتها مجتمعاتنا المشرقية، منذ العصر الحجري الحديث ونشوء القرى الزراعية الأولى في العالم، ثم انتشرت على نطاق واسع خلال العصور اللاحقة، فعرفناها في الكثير من المواقع الأثرية ومنها أوغاريت وقطنة وألالاخ وإيار والمواقع الفينيقية والآرامية.

## الفصل الأول: الموت كما رآه قدماء السوريين

في ديانة سورية القديمة، ويبدو أنه في كل مشرقنا القديم، كان هناك ميل لتمثيل إله الموت كواحد من الآلهة التي تستحق العطف إن لم يكن بعض الحب، وهي إحدى الطرائق التي واجه من خلالها المؤمنون حتمية القدر. وطبقاً لنصوص أوغاريت فإن الحب والموت قريبان من بعضهما، ومرتبطان منذ بدء الخليقة. إله الموت «موت» وحش مرعب، شَرِه، وهو ورغم غريزته التي لا يستطيع كبتها، فقد كان يمتلك الكثير من ملامح اللطافة، ومنها الصفة التي عُرفَ بها، وهي حاصد الحبوب الذي ينقل الإنسان من ضفة الخوف إلى قدره ومستقره الجديد<sup>(2)</sup>.

وهكذا، فالآلهة التي تحكم العالم السفلي ليست بالسوء المطلق، وقد قدم لها الناس الأضاحي في مصر وبابل وخاتي، وهي تقوم ببناء الجسر الذي يملأ الفراغ بين عالم الحياة وعالم الموت الذي يبدو أنه وتحت كل الظروف، يمكن أن يكون محبباً كما الحب يمكن أن يكون مميتاً(3).

## أولاً: الموت عند الأوغاريتيين

يدل وجود الطقوس الجنائزية في مشرقنا القديم على أن المجتمع أحاط الأموات باحترام شديد. فقد ترافق خروج الإنسان من الحياة

<sup>2</sup> Moor, 1990, PP. 233-245.

<sup>3</sup> Moor, 1990, PP. 233-245.

بمراسم واحتفالات خاصة، كان البكاء يبدأ عادة عند فراش المحتضر (كما في ملحمة قيرت) ثم يبكون الميت في البيت والحقل (كما في ملحمة أقهات)، ويستمر البكاء لمدة سبعة أيام (في الملحمة مدة سبع سنوات). يترافق النواح والندب مع منح كثير من العطايا، التي كان من الممكن أن تؤدي إلى إفلاس العائلة (4). وخلال إقامة المراثي غالباً ما كان المفجوعون يؤذون أجسامهم بإحداث جروح عميقة وعاهات. وإذا كان ذوو الميت من أغنياء القوم؛ فإنهم يستأجرون نوًاحين ونوًاحات محترفين، ويذكر هولاء في ملحمتي قيرت وأقهات (5). ولا يبتعد هذا الفهم للبكاء لدى الأوغاريتيين عن فهم سكان بلاد الرافدين له، حيث كان الاعتقاد السائد لديهم أن دموع الأحياء ومراثيهم، يمكن أن توفر للموتى بعض الراحة (6). الشكل 105).

كان الموت طبقاً للتقاليد الكنعانية؛ مرتبطاً بالحب منذ بدء الإنسانية،

<sup>4</sup> كانت المراسم الشعائرية والجنائزية تقسم بحسب مواعيدها لنوعين، يتضمن الأول منهما ما كان يقام بعد حدوث الوفاة مباشرة، ويشمل الثاني الشعائر التي كانت تؤدي في أوقات معينة مختلفة لمدة طويلة بعد موت الشخص. إن مراسم النوع الأول وشعائره، كانت تختلف بحسب اختلاف مكانة الشخص ومنزلته الاجتماعية، كأن تكون قصيرة وبسيطة للفقراء وذوي المكانة الدنيا في المجتمع، وأكثر وقتاً وفخامة، وتستغرق وقتا أطول للميسورين. كانت القرابين الجنائزية إما أن تدفن مع جثث الأموات في داخل القبور، أو توزع على الناس بعد الانتهاء من عملية دفن المتوفي. وفي كلتا الحالتين كانت كميات الطعام المقدمة كقرابين جنائزية تختلف باختلاف مكانة المتوفي ومقدرة عائلته الاقتصادية. ويبدو أن الشخصيات المهمة لم تكن تُدفن بعد الوفاة مباشرة، وإنما كانت أجسادها مُّدد في قصورها لفترة من الزمن، فيما يستمر العمل في إقامة الشعائر. وكان هناك موعدان لإقامة هـذا النـوع مـن الشـعائر الجنائزيـة، أحدهـما شـهرى؛ والآخـر سـنوى. والموعـد الشـهرى كان في اليـوم التاسع والعشرين من الشهر، يوم تجتمع فيه أرواح الموتى في العالم السفلي، ويتوجب فيه على الأحياء أن يقدموا لأجلها القرابين، ويقيموا الشعائر الجنائزية. وأطلقت عليه نعوت مقترنة بالشعائر التي كانت تقام فيه ومنها (يوم وليمة الموق)، (يوم الكور)، (يوم الندب)، أما الموعد السنوي لإقامة الشعائر الجنائزية؛ فكان في شهر آب، وهو الشهر الخامس في السنة البابلية التي تبدأ في نيسان، وكانت القرابين تقدم لأرواح الموتى في ذلك الشهر، وترفع المشاعل من أجلها. انظر:حنون، 2005، 178، 188.

<sup>5</sup> شيفمان، 1988b، ص 17 – 18.

<sup>6</sup> حنون، 1978، ص 292.



الشكل رقم (105) مدفن أوغاريتي

فالحب قادر على مدً الجسور بين الموت والحياة، وهو ينتج الربيع والحياة. وكثيراً ما كانت دونه الأهوال، وكم من مرة أوصل صاحبه للهلاك. وتظهر هذه الطبيعة القاتلة للحب في أهزوجة قصيرة تصف حب عناة لبعل في النص (5 -2 ،196، KTU): «جمال أخيها، حسن أخيها، كم كان مبهجاً، ألتهمت لحمه بلا مدية، شربت دمه بلا كأس. فتاة عاشقة تلتهم عشيقها بعينيها، تذبحه مثل الأضحية".

نَفيدُ من كسرتين تتضمنان نصاً أسطورياً، أن الكنعانيين آمنوا بأن أصل الموت هو خطيئة ارتكبت في نوع من الجنة في شمال بلاد ما بين النهرين، بين رافدين من روافد نهر دجلة، أما في أوغاريت فلم يكن سبب الموت تناول أحد أنواع الطعام، ولكن لأن رجلاً لمس شجرة محرمة فلدغته الأفعى.

ويُصوِّر إله الموت الأوغاريتي كوحش شرس: «بكلتا يديه يغترف كتل

اللحم ويضعها في فمه الكبير، فكاه المرعبان يمضغان الناس كما يمضغ الغنم. هو يعيش في حفرة مملوءة بالطين، عميقة في عالم سفلي مظلم وبارد. يبدو موت الأوغاريتي بعيداً عن محبوبه»(7).

ونرى أنه مكن تفسير مسألة إعطاء مثل هذه الصورة البشعة للآلهة انطلاقاً من افتراض أن الطبيعة الإلهية الخاصة التي اتصفت بها الآلهة أعفتها من الالتزام بالمعايير الأخلاقية السائدة في المجتمع البشري، وخاصة المحرّمات الأخلاقية، ولذلك فالآلهة التي تسلك سلوكاً لا أخلاقياً لا تستدعي موقفاً سلبياً منها، لكن هذا لا يلغي الموقف الأخلاقي لما يُعدُّه المجتمع سلوكاً لا أخلاقياً (8).

الضد الذي يظهر حُسنَ الحبّ، هو الشرُّ والقبح والأذى، الذي عثله «موت»، بوصفه إلهاً لهذه الأشياء، النص (11 -8، 123، 133): «موت وشارو جالسين، مع مجموعة الحزن بيد، ومجموعة الأرامل بيد أخرى. يجب على مشذب (مُقلّم) الكرمة أن يشذب كرمه. حازم أغصان الكرمة يجب أن يوثِقَ حِمْلَهُ، يجب أن يُدعى إلى المصطبة مثل الكرمة". لا شك أن المشهد يرمز لمدى الأذى المقترن بإله القبح والشر، هذا هو المعنى الذي كان سكان أوغاريت يرمزون به لإله الموت «موت» وإلى مساعديه. وتعكس نصوص أوغاريت إمكانية أن الحب القوي يستطيع أن يَكُونَ جسراً يصل الفجوة بين عالم الحياة والموت، ويكون ذلك عند الإيفاء بالواجبات وقيام الأقارب بالطقوس المطلوبة لأمواتهم إلى أبعد حد.

تتضمن الأسطورة الأوغاريتية تمريراً لحالة يعتذر فيها إله الموت عن جشعه فيظهر لطيفاً بشكل مستغرب، وقد أراد الشخص الذي كتب هذه النصوص، وهو كبير الكهنة «إيلي ميلكو ili milku»، أن يبرِّر

<sup>7</sup> Moor, 1990, PP. 242.

سلوك "موت"، فشهية «موت» لفريسته الحيَّة تقارن بتلك التي للأسد، أو بحوت مبتهج في البحر، وبكلمة أخرى فإن "موت" مضطر للامتثال لغريزته، وهو ليس إلهاً سيئاً دامًا، وقد دُعيَ مراراً وتكراراً محبوب (مد، يد ydd، mdd) والده إيل<sup>(9)</sup>.

من هذ المنطلق نفهم دور بعل كإله للعاصفة والمطر، وكذلك عليان (شديد القوة)، كإله للينابيع والأنهار، وأيضاً إله للفيضان يغمر الأرض. أما «موت» فهو خيرٌ أيضاً ويرمز للحصاد. وقد كان كل من الإلهين (عليان وموت) إذا ما اجتمعا، عكسا تعاقب الفصول، وفق أسطورة عشتار وأدونيس، وأسطورة الربيع والشتاء، والتي تقسم لأربعة مراحل: أولها موافقة إيل على أن يبني معبداً لبعل، وثانيها اختياره المهندس المسمّى كوثر ليبني المعبد، وإخلائه مكاناً لموت فينزل إلى الجحيم حيث تنعيه أخته (عناة)، وثالثها وقت الحصاد فيقطع سنبلة ويذري ويخبز ويأكل، ورابعها بعث بعل عليان من مكان اختفائه، وكان مكلفاً بالبحث عن الهة الشمس (شبش) والشمس هنا مؤنثة (10).

الموت بهذا المعنى هو انتقال إلى حالة لا يراها الإنسان، وهو الذي يعطي إمكانية إدراك الآلهة ويجعلها حتمية، أي معرفة القوى المحركة للعالم(111).

إن المعركة بين بعل وموت تعني إقامة التوازن بين قوة الموت والمياة التوازن بين قوة الموت والحياة، بين القوة التي تهدم والحياة التي تبني القوة التي تبني أنه الموت والموت قهر الحياة والتغلب عليها، فإن 9 Moor, 1990, PP 242.

<sup>10</sup> زايد، 1967، ص 289.

<sup>11</sup> شىفمان، 1988b، ص 57.

<sup>12</sup> فيصل، ومرعى، 1999، ص 300.

<sup>13</sup> السواح، 1996، ص 198.

الولادة هي إحدى طرق خداع الموت والتغلب عليه. عندما يبتلع موت إله الحياة بعل، فإن حب عناة يدفعها للانتقام بقتل «موت» بطريقة قاسية. وفي أسطورة أقهات هناك الفتاة «بوغاتو Pughatu» التي تنتحل شخصية «عناة" وتحاول أن تقتل قاتل أخيها، فالحب يقتل الموت، وفي العالم الكنعاني الأوغاريتي تتجدّد الحياة ثانية بعد سبع سنوات من الموت. بعدها يتراجع موت عن قراره، ويُظهرُ نفسه ميّالاً لتحرير بعل من العالم السفلي إذا ما أُعطى البديل، النص (KTU q.6، v- vi).

وهكذا ينجح بعل بخداع موت، وعندما يكتشف الإله المخدوع «موت» ذلك يغتاظ، وبشكل مكن تفهُّمه، لكن في النهاية يجب عليه أن يُطلقَ خصمه بعل (14).

لقد كان الحب هو الذي دفع عناة للبحث عن زوجها بعل في المجال اللذي يسيطر عليه موت، النص (9 -4 KTU 1.6،11. 4): "مريوم، يومان، والفتاة عناة تسعى إليه، مثل قلب بقرة تبحث عن عجلها، مثل قلب نعجة تبحث عن حملها، هكذا كان قلب عناة وراء بعل".

إن وصف الآلهة في الروايات الشعرية الأوغاريتية مغاير لوصف الملوك والقادة، ففي ملاحم بعل الجبار توصف بطولاته القتالية: (يقتل الأفعى لأتانو وينتصر على موت ويم وينتقم من أعدائه شرَّ انتقام)، غير أنه يصور في الوقت نفسه وقد أقرَّ بسلطة عدوه موت عليه (15).

يُعـدُّ مـوت أحـد الخصـوم الرئيسـيين في الـوادي السـحيق، أي في العـالم السـفلي الـذي يحكمـه هـو نفسـه، ويصـوِّرُ «مـوت» بشـكل مخيـف: "شـفة إلى الأرض، وشـفة إلى السـموات، أمـا اللسـان فـإلى النجـوم". وشـهية مـوت لا تشـبع، إنـه في جـوع دائـم أبـدي ويسـتطيع أن يبتلـع كل واحـد تسـوَّلُ

<sup>14</sup> Moor, 1990, PP. 242.

<sup>15</sup> شيفمان، 1988b، ص 49.

له نفسه أن يقترب منه. فعندما أرسل بعل رسله إلى موت حدِّرهم: «احذروا يا رُسلَ الآلهةِ، لاتقتربوا من ابن إيل، موتو، كي لا يبتلعكم، كما يُبتلعُ الجدي».

في ملحمة قيرت يُوصفُ موت بأنه دموي، وما الشفاء من الأمراض سوى انتصار على موت، وفي مشهد يظهر موت مجسّداً للعقم: «يجلس موتو وشارو، وفي يده عصا العقم، وفي يده عصا الترمل»، وهذا ما يرمز في الطبيعة للجفاف والقحط. لكن هلاك موت يعيد الحياة للطبيعة وعلامات هذا البعث: "السماء تسكب الزيت مطراً، والأنهار تسيل عسلاً". ولقد أشرنا إلى أن نثر نتف جسد موت هو الحافز المباشر لبعث الخلق من جديد. ويجيز لنا أن نفترض بأن موت يحمل في داخله بذرة الحياة أيضاً أن الكون المادي ليس وجوداً ساكناً بل كينونة تتحرك الحياة أيضاً أن نهاية الزمان، وطاقتين متناوبتين تنشأ كل واحدة عن ضدها، الطاقة الأولى سوداء سالبة تحمل الموت، والثانية بيضاء موجبة فيها الحياة، ولا موت بلا حياة، ولا نهار بلا ليل، ولا ليل بلا نهار، ولا خير ألك.

لقد تم تجسيد «موت» في أسطورة بعل كنوع من الفزاعة، وذلك في بداية الاحتفال السنوي في فصل الخريف، وبعد الانتصار على بعل. لكن للموت وجه آخر أيضاً، صحيح أنه يبدو في نصوص أوغاريت بشكل تراجيدي حزين، حتى أن وصفه دائماً يترافق مع كتلة دافقة من الوجدانيات، لكن لا غنى عنه في ميكانيكية الطبيعة (١٤)، وربا كان سبيلاً لإصلاح المؤمنين وخلاصهم، هذا الشيء دفع سكان أوغاريت إلى

<sup>16</sup> شىفمان، 1988b، ص 82.

<sup>17</sup> السواح، 1996، ص 197، 198.

<sup>18</sup> يرمز الموت لفصل الصيف حيث تنقطع الأمطار وتجف الينابيع والأنهار.

مناداة العالم السفلي الكئيب بأسماء لطيفة أحياناً، مثل «أرص، حشن ars hšn بعنى أرض النعيم (الجنة)، و«نعماي m'my» بمعنى النعيم، و"يسمت ysmt" بعنى السرور أو البهجة، و"بت حبت bt hptt" بمعنى بيت الحرية.

ونشير أخيراً إلى ورود بعض الأسهاء الشخصية والكلهات الأمورية المركبة في أوغاريت، التي تضمنت أسهاء إله الموت، ومنها «بن مت» التي تمت ترجمتها بد «ابن موت»، وكذلك كلمة «أومت ummt» التي تُرجمت «أمي تكون موتو» (19). وهذا ما قد يؤكد اعتقاد السكان بوجود وجه لطيف ومحبب لـ «موت".

يُجَيزُ لنا ما تم عرضه هنا أن نطرح سؤالاً حول الدور المميز الذي يلعبه إله الموت «موتو». ومن المعلوم أن عناة بعد أن قتلت موت قطّعت جسده إلى أجزاء صغيرة ونثرتها في الحقل، ونقرت الطيور عظامه كما تنقر حب البذار الذي لم يُطمرْ بالتراب، وإذا نظرنا إلى الصورة التي رسمها الراوي لرأينا أنها تشبه أعمال البذار العادية شبها مذهلاً، ومن المعتقد أن نثر أجزاء جسد موت هو أهم مقدِّمات بعث الحياة في بعل، أي بعث الحياة نفسها، فدفن البذار هو بداية نموها. وهناك جانب أخر في الرواية يتحدث عن صراع بعل وموت على السلطة، في هذا النص يُقدَّمُ بعل لنا ملكاً سيداً على الأرض، وكما أن ملك كل مجتمع معين يعد ضمانة لرخاء هذا المجتمع وازدهاره، كذلك يُعدُّ بعل ضمانة لخير الأرض فارغاً، فقام إيل وازدهارها. لكن بعد هلك بعل أصبح مكان سيد الأرض فارغاً، فقام إيل كبير الآلهة وزوجته عشيرات بجعل عشتارو ملكاً على الأرض، وعشتارو هذا هو، خضوع

19 Moor, 1990, PP. 245.

عشتارو لإرادة إيل وعشيرات، في حين لم يتصف بعل بصفة الخضوع، كما أن صفة «المرعب» الذي وُصفَ بها عشتارو، ليبعث الخوف في الأشخاص والملوك الذين يزرعون العنف في كل مكان لم يتم توظيفها بالمعنى الإيجابي إلا نادراً. وعليه فمن المعتقد أن عشتارو، إله الجدب والقحط في الأساطير الأوغاريتية، لم يكن أهلاً لأن يصبح ملكاً، فقد رأينا أن جلوسه على العرش لم يبعث التوازن على الأرض، ولم يكن لهذا التوازن أن يعود إلا في ظل حكم بعل الجبار، وهذا ما يحدث في الأسطورة فعلاً. أن يعود إلا في ظل حكم بعل الجبار، وهذا ما يحدث في الأسطورة فعلاً. النعاص العبادة الزراعية واضحة في الأسطورة، فهلاك بعل يجر وراءه سبع سنوات من الجفاف، وينتهي المقطع بحوار بين ابنة إيل وشخص آخر: "سوف أخرج إلى القوي، واسكب الزيت كي يحييه" «اسكبي الزيت للملك العادل! اسكبي الزيت الذي أخذته من النبع! اسكبي الزيت قرب النبع بابنة إيل، واعزف على القبثارة بابنة الخالق!».

ولكن لا بدّ من قيام بعل ليعود التوازن إلى الأرض. ويشار إلى أن للكواسر والضواري في الملحمة أهمية ملحوظة، وهي توصف بأن (لها قرون كالثيران، وسنم كالجواميس)، ويمكن مقارنة هذا التوصيف بالمشهد الذي وجد محفوراً على جدار في إبلا، وكان يمثل كائناً مخيفاً له قرون وسنم يصارع ثوراً، وهذا التشابه الواضح مع الرواية الأوغاريتية، قد يدل على منشئها (20).

#### 1\_ النفس والروح

كانت الحياة بالنسبة للأوغاريتيين وظيفة لجوهر خاص، يبقى الإنسان حياً ما بقي هذا الجوهر فيه، ويموت لحظة مغادرته لجسده (هكذا وصف الموت في ملحمة أقهات)، أحد عناصر هذا الجوهر هو الروح، أما

<sup>20</sup> شىفمان 1988b، ص 60، 61.

العنصر الآخر فهو النفس الأوغاريتية وهو العنصر الذي يختنق لحظة الموت وهي تشبه الزفير (21). ويُكننا أن نرصد وجود تصوري مماثل خارج أوغاريت أيضاً في زنجرلي بنقش كتمو المكتشف حديثاً (سيرد الحديث عنه لاحقاً)، وعند الأنباط الذين أطلقوا تسمية (ن ب س) على الشاهدات التي توضع على المدافن لأنهم تصوروا أنها تمثل شخصية الميت، وفي العهد القديم يرد أن المكان الذي تتواجد فيه النفس هو الدم، وهذا ما غدا أساساً لتحريم استخدامه في الأكل.

ويحدد نشاط الفرد، وخاصة دوافعه الداخلية، الوظيفة التي يقوم بها كل من هذين العنصرين الروحيين، فإذا تصرف الإنسان بها يوافق روحه، فهذا يعني بأنه يتصرف وفق رغباته، ويختلف هذان العنصران الروحيان عن الجسد بأنهما كانا موجودين قبله وسوف يستمران بعده. ويُعدُّ تحررهما من الإطار الجسدي الزمني واحد من أهم عناصر الولادة من جديد التي تتمثل بالموت. لكن الروح لا تقطع صلتها بالجسد الفاني

<sup>21</sup> اعتبر سكان الرافدين والمشرق القديم أن الإنسان كائن مركب من عنصرين؛ مادى وهو الجسد، وشفاف وهو الروح. وتنفصل الروح عن الجسد بالموت، لتخلد في عالم الأموات أو العالم السفلي. -- ولم يكن وجودها يعتمد على حالة الجسد بعد حدوث الموت، وبهذا تختلف معتقدات هذه الحضارة عن معتقدات حضارة بلاد النيل التي كانت تعتبر وجود الروح وخلودها في عالم ما بعد الموت متوقفاً على حالة الجسد، وبقائه محتفظاً بشكله الطبيعي قدر الإمكان. وهذا ما دفع المصريين القدامي إلى بـذل العنايـة الشـديدة بأجساد الموق، وتحنيطها للمحافظة عليها؛ وبالتالي ضمان خلود الروح. وهناك إشارات تدل على وجود معتقد لدى سكان بلاد الرافدين بأن الآلهة مكنها أن تحل في بعض الحيوانات فيصبح الواحد منها روحاً (أطيم) للإله الذي حل به. وكان القدماء يؤدون القسم بأرواح الموق. واعتقدوا أن الروح تكون ملازمة للبدن بصورة غير محسوسة أثناء حياة الشخص، وتنفصل عنه في لحظة الموت. وكان وجود الروح (أطيم) لا يتحقق إلا بانفصالها عن الجسد أى بالموت فإن ما يكمن في الانسان ويستمر معه في حياته هو النفس، وقد استعملت لها في اللغة الآكدية كلمة «نبشتُnapistu"، بدلالة كلمة نفس العربية ذاتها، وكان دور النفس ينتهي بحدوث الموت. وأطلقت بالسومرية كلمة كدم GIDIM للدلالة على روح المتوفى أو شبحه، ورما كانت مركبة من كلمتين كد GID بمعنى ظلام ودم DIM بمعنى كائن مخلوق فيكون معناها كائن الظلام، وفي الأكادية أطلق على الروح الهامَّة مصطلح أطيم متجِّش etemmu muttaggisu. ـ الروح بعد الموت. انظر: حنون، 2005، ص ص212، 213.

الديانة السورية القديمة

بعد الموت، وبهذا التصوُّر فقط نستطيع أن نفهم العناية الفائقة بالجسد الميت وخاصة الرأس منه، وهو السلوك الذي فرضته التقاليد الأوغاريتية، ومن كلمات أقهات عن حتمية الموت "سينثرون الحوّارة البيضاء على رأسي والذهب سينثرونه فوق جمجمتي"(22).

# 2 ـ الأرواح الطائرة

الطائر عثال الروح وكثيراً ما تتقمص الروح صورة الطائر، وهذا معروف في حضارات مشرقنا العربي القديم (23)، ووفقاً للبابليين فإن أرواح الموق كانت مكسوة علامح تشبه الطيور، كما كان للحكماء وجوه وأجنحة تشبه الطيور. ووفقاً لنص سومري؛ فإن الروح تترك الجسم «مثل الصقر عندما ينقض على طائر». وفي الطقوس الأكادية استخدمت الأحصنة مع عربة النقل كرمز عثل الروح في أسطورة الطير أنزو (24). وفي "الآفستا" الأرواح تكون محلقة باحثة عن بعضها بعضاً مثلما تكون متداخلة مع بعضها كونياً (25).

في الديانة المصرية تأخذ الروح «با ba" بعد الموت شكل الطائر، وعلى الغالب توصف جالسة على شجرة بجانب القبر. المخلوقات الهجينة مع رأس وسواعد بشرية تظهر انتقالاً هادئاً بين شكل وآخر بعد الحياة.

في الديانة الفلسطينية القديمة نجد تقاليداً مشابهةً، فأرواح الموق تُمثَّلُ على شكل طيور، ويُفترض أن هذه التقاليد تشير إلى الديانة الكنعانية القديمة التي نعرفها في أوغاريت (26). هنا نجد أن أرواح الموق تُصوَّر على شكل كائن يذكِّرُ بالنحلة (27)، أو تبدو على شكل طيور لها أجنحة ترفرف

<sup>22</sup> شىفمان، 1988b، ص 74.

<sup>23</sup> فنطر، 1980، ص 116.

<sup>24</sup> Korpel, 1994, P. 99.

<sup>25</sup> عبد الرحمن (خليل)، 2007، ص 694.

<sup>26</sup> Korpel, 1994, P. 100.

بها، النص (KYU 1.22i): "هناك، كان الأخوة يقفون كتفاً على كتف، جعلهم إيل يقفون بسرعة، هناك اسم إيل جلب الموت، مبارك إيل باسمه خلقت الأبطال. الصعود، هناك الأرواح المخلصة من بعل، جنود بعل وجنود عناة. هناك يندفع الضيف البذيء، الأمير، والملك، المغتصب، مثل عناة عندما تسببت بهرب الطريدة، أطلقت طيور السموات» (32) إن مطاردة عناة للطّير بشكل سنوي، تشبه مطاردة الأرواح وتطييها في العالم السفلي، وقد يكون في هذا الكلام تلميح لأصلها، وأصل الكثير من الآلهة، فجرى تصويرهم على هيئة بشر يركبون العربات. كما تظهر

نصوص «رابي أوما Rabi uma» أن الديانة الكنعانية كان لها وجهٌ سحريٌ،

وأنها تتضمن مطاردة الطرائد، وجعل أرواح الموتى على أشكال طيور (29).

## ثانياً: الموت عند الآراميين

ليس لنا اطلاع كاف على معتقدات الآراميين القدماء بخصوص حياة ما بعد الموت والرتب التي كانوا يعطونها للموتى، لكن الكتابات المأتمية في نصبي النيرب، توحي لنا أن الآراميين بشكل عام تميزوا في هذا الشأن عن الآشوريين والبابليين والفينيقيين والعبرانيين؛ فالميت يعيش في القبر الذي دفن فيه، ومنه يلتحق بشكل سرى ببلاد الموتى السفلية، أي الجحيم (٥٥).

اشتهر في العصر الآرامي نوع خاص من المنحوتات لم يكن معروفاً من قبل، وهي على شكل أنصاب تحمل صورة إنسان واحد أو أكثر، يتناول الطعام المعدَّ فوق مائدة، وعُرِفتْ هذه الأنصاب في أوساط البحث؛ على أنها شواهد قبور تحمل صورة الميت نفسه، وهو يتناول الطعام خلال

<sup>28</sup> Korpel, 1994, P. 100.

<sup>29</sup> Korpel, 1994, P. 100.

<sup>30</sup> سومر، 2007، ص 144.

الديانة السورية القديمة

مأته الجنائزي، ويستدل من هذه الشواهد على المكانة التي كان يتمتع بها السلف، والتي تصل إلى درجة العبادة. وقد عُثرَ على مثل هذه الشواهد في قبور الموق المدفونين بطريقة الحرق في حماة، والكثير من المواقع العائدة لهذه المرحلة. ويحتفظ متحف حلب بنصب ضخم جداً من البازلت، طوله 85 سم، وهو عثّل تقدمة مأتمية، ويعلو المشهد نسر ذو رأسين، كما حصل المتحف على نصبين من الحجر الكلسي عن طريق الشراء، ويعتقد أنهما من تل رفعت. (الشكل 106).

كما وجدت شواهد مشابهة في النيرب (قرب حلب)، منها نصبان موجودان في متحف اللوفر، وفي البريج (قرب حلب)؛ عثر أيضاً على نصب الرب ملقارت الذي يفترض أن برحده الأول ملك دمشق هو الذي أقامه، كما عثر على شاهدتين جديدتين عليهما بقايا نقش آرامي قرب زنجرلي عامي 2006 و2008م(10). والأهم من هذا؛ شاهدة زنجرلي الأخيرة (2008م)، التي تحمل تصاوير الموظف كتموا، وأمامه طاولة عليها الكثير من الأطعمة، في تمثيل للوليمة الجنائزية ((الشكل 107)).



الشكل رقم (106)

تل رفعت

31 Boyd, 2009, PP. 73-80. 32 Struble, 2009, PP. 1-49. ومن تل فريج (غير المنقب) الذي يقع حوالي 20 كم شمال خان

شیخون، حصل متحف حلب علی نصب (شاهدة قبر) نقش علی القسم العلوی

منها مشهد وليمة، وعلى القسم السفلي حيوان يذبح (33).

ويبدو أن تقديم القرابين الجنائزية للأموات، ووضعها أمام تماثيلهم عادة قديمة في مشرقنا القديم، وقد حفظت لنا النصوص المسمارية من بلاد الرافدين إشارة

عن هذه الممارسات، فأحد النصوص الذي

الشكل رقم (107) منحوتة كتمو - زنجرلي يعود لعصر سرجون الأكادي لتضمن قائمة من الأطعمة،

من بينها خروف، وقد وُضعت أمام تمثال لأمير لجش المتوفى أنتمينا (من عصر فجر السلالات الثالث)، وعلى الأرجح إن قرابيناً مماثلة قُدِّمتْ إلى تمثال جوديا أمير لجش بعد وفاته. وتذكر نصوص عصر سلالة أور الثالثة، ونصوص أخرى من عصور لاحقة مختلفة، أن تماثيل ملوك متوفين كانت تتلقى حصصاً من القرابين في المعابد، وكانت تلك الشعائر تستمر لعصور طويلة بعد الوفاة، ويؤكد نص بابلي حديث إلى إقامة مثل هذه الشعائر (34).

تؤكد النصوص الخاصة بالدفن على وجود حرمة للقبر، وإنها لجرية أن يُقلقَ أحد ما الميتَ في قبره، أو أن يُلحقَ ضرراً به، أو أن ينهب شيئاً

<sup>33</sup> خياطة، 1999، ص 134.

<sup>34</sup> حنون، 2006، ص 192.

من محتویاته، ولهذا فقد تلفظت الكتابات بأسوأ اللعنات ضد من يتجرأ وينتهك حرمة القبر، أما إذا ما حمى إنسان ما هذا القبر وحافظ عليه فإن الآلهة تحميه. ونجد هذا واضحاً في النقش الرائع المكتوب على ضريح أحد كهنة النيرب، السالف الذكر، العائد لبداية القرن السابع ق.م: "(سين زر ابني) كاهن،... أياً تكون أنت، (الذي) ستحرك التمثال، هذا والمدفن، من مكانه، ليفن شهر وشمش ونكال ونشك، اسمك وأثرك من (بين) الأحياء، وميتة شريرة، يقتلوك (عيتوك)، ويبيدوا نسلك. وإن، تحم التمثال والمدفن هذا، (ففي) آخر (الأمر) يحمى، الذي لك "(55).

ونرى الشيء نفسه في نقش شاجبار: "شاجبار كاهن الإله شهر في نيرب، هذا تمثاله، بفضل إخلاصي تجاهه، سمَّاني اسماً جميلاً، وأطال أيامي، في اليوم (الذي) مُتُ (فيه) ما توقف فمي عن نطق كلمات، وبعيني كنت مبصراً أبناء (الجيل) الرابع. لقد بكوني، واضطربوا اضطراباً، وما وضعوا معي إناء، فضة أو نحاس، وبلباسي وضعوني كي، في آخر (الأمر) لا تحرك مدفني. أياً تكون أنت (الذي) ستؤذيني، وتحركني، ليت شهر ونكال ونشك يعسرون، مماته. وتفنى ذريته "(66).

وتعبر هذه الكتابة بكلمات واضحة ومؤثرة عن الأهمية التي كانوا يعطونها للحياة الأبدية التي اعتبروها خير مكافأة للتقوى تجاه الآلهة، أما الموت العاجل والحرمان من الدفن فكان يعتبر قصاصاً هائلاً. وكان يحق للمرء أن يبتهج ويغتبط إذا ما بلغ الشيخوخة وهو يتمتع بنظر جيد، ويستطيع الكلام بسهولة، ويحيط به أولاده وأحفاده، ويحتفل أكثر بالمراثي الصاخبة التي رافقت جنازته، وتمثله النقوش البارزة جالساً على مائدة عليها أصناف الأطعمة بأكل منها وبشرب، بنما بقرّبُ شخص آخر

<sup>35</sup> إسماعيل، 2001، ص 315.

<sup>36</sup> أحمد، 2000، ص 55، وانظر: إسماعيل، 2001، ص 319.

- وقد يكون أحد أولاده - التقدمات الجنائزية، وبفضل هذه التقدمات سيواصل الميت حياته في ما وراء القبر (37).

تُزيح كتابة بنموا الأول المكتشفة في «شمأل» النقاب عن أبدع الأماني الخاصة بحياة ما بعد الموت. فقد بنى الملك لنفسه، وكان ما يزال حياً، معبداً جنائزياً (راجع نص بنموا في تقديس الأسلاف عند الآراميين). وهكذا وبفضل الوليمة التي يقيمها ابنه في هذا المعبد الملوكي، ستشترك نفس الملك الراحل، في الحياة الآخرة، في الأكل مع الإله الأكبر، وهي عنتهى السعادة الأبدية!.

## ثالثاً: الموت عند الفينيقيين

يعكس اهتمام الفينيقيين الكبير والمميز بمدافنهم، نظرتهم للموت، وكان وتفكيرهم بالحياة الآخرة، حيث كان الموت محاطاً بطقوس خاصة. وكان الفينيقيون الكنعانيون (38) يعتقدون بأن الجسد لا تسكنه روح فحسب، بل هناك (نفش) أي نفس (مادية أو نباتية)، وهناك (روح)، والمتوف لا يفقد لدى موته سوى الروح، ويحتفظ في قبره بالقرب من جسده بنفسه (المادية أو النباتية) التي تحتاج لأن تأكل وتشرب، وحتى تتنزّه أو تتأمل الطبيعة، ولذا أقيمت المقابر الفينيقية عموماً في أماكن عظيمة توحي بالمهابة، وغالباً على الشواطىء الصخرية المطلة على البحر. وكانوا يعملون على تأمين نقل الماء للمتوفى. ومما يسترعى الانتباه اختلاف

<sup>37</sup> لم تقتصر الشعائر وطقوس التقدمة على معابد الآلهة فقط، بـل وجـدت شعائر وطقوس جنائزية تتعلـق بالموق، وإمدادهـم باحتياجاتهـم مـن الطعـام والـشراب في العـالم الآخر ضمانـاً لأبديتهـم، وكان المشهد المألوف للمتوفى أمام مائدة القرابين، أهـم مظاهـر هـذه الشعائر، كتجسيد يتضمن شـتى أنواع القرابين التـى يحتاجهـا المتـوفى. انظـر: نـور الديـن (الجـزء الثـاني) 2009م، ص155.

<sup>38</sup> قد تكون أقدم الإشارات على عبارة كنعان قد جاءت من إبلا وماري، ثم من نصوص ألالاخ، ثم من نصوص الالاخ، ثم من نصوص العمارنة (في مصر). وهي تشير إلى سكان سورية الجنوبية والساحلية، التي يُزعم أنهم جاؤوا قبل هذه المرحلة من الجزيرة العربية، وسكنوا بلاد الشام والرافدين، فسمّي من سكن الداخل بالأموريين، ومن سكن الساحل بالكنعانيين، وأشادوا فيها حضارة متميزة خلال الألف الثاني ق.م، أهم مدنها المكتشفة أوغاريت.

نهاذج القبور، إذ أن المقابر الكبيرة في جبيل وقرطاجة وأوتيكا وسردينيا وإيبيزا وطنجة كان لها تصاميم مختلفة.

والفينيقيون؛ أولئك الناس الواقعيون الذين يعلقون أهمية كبيرة على التراث المادي، كانوا نادراً ما يدفنون مع موتاهم في القبور أشياء ذات قيمة كبيرة، والاستثناء الوحيد من ذلك هو تلك الأشياء الجنائزية التي وجدت في التوابيت الحجرية لبعض ملوك جبيل والتي دُفِنَتْ مع شعاراتهم الملكية، ومن بينها حلي، وأمتعة ثهينة، وهبات جنائزية، وهدايا من أحد فراعنة مصر (٥٩).

وهناك شواهد أثرية عن بيت النوح، أو المجمع الجنائزي (بالكنعانية والعبرية والآرامية المصرية = مرزح = MRZH) وتوجد حول هذه المسألة ثلاث منحوتات عليها نقوش لها دلالتها، وهي: صورة لكأس من المحتمل أن يكون مصدرها منطقة صيدا، وهي تعود لبداية القرن الرابع ق.م، وقد قُدمت قرباناً خلال اجتماع ديني كان مكرساً لإله الشمس، كما أنها معاصرة للنقش الثاني الذي جاء من مرسيليا، وهو يحوي نصاً يتضمن إعفاء الفقراء من التكاليف الطقسية، لكنه يتطلب تقديم القرابين، وهدايا من الجماعات، والعائلات، والمحافل، تكريماً للآلهة، وطلب مغفرتها.

وهناك نقش ثالث وجد في أثينا، وهو يعود إلى القرن الأول ق.م، يشير إلى رئيس المحفل الجنائزي، ويحدد اليوم الرابع من موت الإله موعداً للاحتفال الديني، وكان الاحتفال السنوي يتميَّز بالشَّراب (كما يشير إلى ذلك القدح البرونزي)، وقرابين تذكارية أخرى، وأضاح، وتخصيص صندوق لتقديم مبالغ تساهم في جبايتها مؤسسات تجارية محلية (40).

<sup>39</sup> مازىل، 1998، ص 37.

<sup>40</sup> فرزات، 1992، ص 50.

## الفصل الثاني: تقديس الأسلاف والملوك

### أهمية الطقس

انصبَّ اهتمام الأعمال الأثرية وراء البحث عن المعايد والقصور في الحواض المدنية القدمة، وتجمعاتها السكنية الكبيرة، منها ساهم في تقديم مادة وافية عن العبادات، والممارسات الدينية الرسمية، أو التي تمثل الطبقات العليا من المجتمع، وأغفلت بالمقابل الممارسات الدينية للطبقات الدنيا من المجتمع، وكذلك السكان العاديين، ولاشك أنه كان له ولاء أماكنهم المقدسة، ما فيها بعض المنازل، التي أقاموا فيها طقوسهم الخاصة، والتي رما لم يستطيعوا القيام بها في المعابد المركزية لأسباب اجتماعية طبقية أو بسبب تمركزهم في تجمعات سكانية نائية ومبعثرة. وقد جرى الكشف عن كثير من أماكن العبادة التي غالباً ما وُجدتْ في العراء، وخارج المدن، في الجبال، والينابيع، والغابات الصغيرة المقدسة. من المؤشرات المهمة الدالة على وجود العبادات المنزلية، العثور على نماذج للمعالد، وعلى تماثيل للآلهة والأسلاف مصنوعة من الفخار أو المعدن، وغيرها من المقدّسات، وقد عثر على هذه التماثيل أو ما يشابهها في عدد من المواقع السورية، ومنها تل منباقة/ممباقة (إيكَلتي)، التي عشر في معابدها وبيوتها، على دمي تشهد على تكريم السلف الـذي أشارت إليه النصوص المكتشفة بالموقع، حيث كان الناس يصلُّون في السوت، ويقدِّمون القراسي.

لقد كان الغرض الرئيس من العبادات المنزلية استعادة الصحة والدعاء من أجل الخصوبة، والحصول على الأولاد، وكذلك مرافقة بعض الحالات التي تحصل في الأسرة، كالزواج، والولادة، والموت، والميراث فعندما تحين قسمة الميراث؛ كان يجب أن يحضر الوارث ممثلاً بدميته (41).

أثبتت أعلى التنقيب والوثائق الأثرية، أن طقوس العناية بالموق وتقديسهم، كانت موجودة في سورية في الألف الثاني ق.م، وذلك في كل من ماري وإبلا وأوغاريت وكوميدي (كامد اللوز) وقطنة وجبيل (٤٠٠). كما كان تقديس الملوك موضوعاً للعديد من نصوص أوغاريت الملحمية ومنها، الملك قيرت والأمير أقهات.

لقد كان الإنسان في النصوص السورية والرافدية القديمة، مخلوقاً عابراً، ولم تكن حياته أبدية، فالبقاء فقط هو للملوك والأبطال، الذين يتمتعون بشهرة دائمة فيدخلوا سجلً الخالدين. وبالتالي يجب أن يعيش الإنسان حياة مليئة بالمتعة والبهجة والفرح، ويزدري الحزن ويترك التذمُّر، دون أن يبتعد عن صراطه المستقيم وارتباطه بآلهته، وقد وُجدت الكثير من النصوص التي تحمل مثل هذا المضمون في الرافدين وإيمار وأوغاريت (43).

كان الهدف من عبادة تقديس الأسلاف متمثلاً بتمتين الأواصر بين أبناء المجتمع الواحد، وتقوية الروح المعنوية بينهم، لمواجهة شراسة الموت الذي ما انفك يخطف أعزاءهم من بين أيديهم غير عابئ بقريب أو بعيد أو حبيب، فاهتم هؤلاء بالعناية بأرواح الموق، وأدُّوا لها الشعائر، وقدَّموا لها الأضاحي بحثاً منهم عن تحقيق راحة دائمة لهذه الأرواح عند بارئها واستحضاراً لذكراها، لتبقى مستقرة لا تعكر عليهم صفو الحياة.

<sup>41</sup> أبو عساف، 2011، ص 278.

<sup>42</sup> نىر، 2009، ص 77.

كما كانت الغاية من تقديس الأسلاف، تنظيم خلافة المتوفى لانتقال التركة بشكل منظم، وللقيام بالواجبات تجاهه. ولهذا السبب كان الابن البكر يتولى غالباً مهمة العناية بالأسلاف، وبذلك يؤكد بشكل ظاهر بأنه الخليفة الشرعي للشخص المتوفي، ويستولي على أملاكه وحقوقه بطريقة شرعية. وكان هذا مهم جداً داخل الأُسر العادية، كأهميته داخل الأسرة المالكة التي كانت تَحدثُ فيها في كثير من الأحيان صراعات على الخلافة. بهذه الطريقة كان تقديس الأجداد يساهم جوهرياً في تثبيت الخلافة. بهذه الطريقة كان تقديس الأجداد يساهم جوهرياً في الألدف ونظراً للبنية الاجتماعية القبلية التي كانت سائدة في سورية في الألف الثاني قبل الميلاد، يصبح مفهوماً لماذا كان لهذا الطقس العبادي مثل هذا الدور المهم في ذلك الزمان.

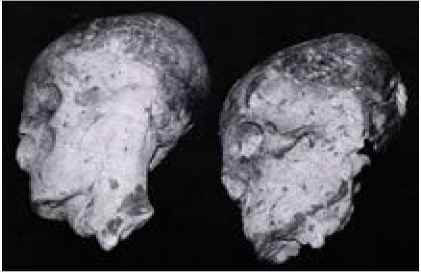
إن أقدم الاكتشافات التي جاءت من سورية حول تقديس الأسلاف جاءت من القرى الزراعية الأولى في العالم ومنها تل الرماد (44)، الذي اكتشف فيه عدد كبير من الدمى الصغيرة التي تمثل الانسان والحيوان صنعت من الطين، إضافة لنماذج من الجماجم (45) المتكلسة أو المليسة.

<sup>44</sup> تل الرماد: يقع فرب مدينة قطنا (20 كم غربي دمشق)، اكتشف الموقع عام 1960م على يد الباحث الفرنسي فان لير، وهـو مـن أطلـق عليـه هـذا الاسـم لأن لونـه رمـادي، نقبـت فيـه بعثـة فرنسـية بـين 1960 و1970م بإدارة الفرنسي هـنري دو كونتانسـون، وتبـين وجـود سـويات أثريـة يعـود أقدمها لــ 6250 - 6000 ق.م، والثانيـة للفـترة 6000 - 5500 ق.م، وأحدثها لــ 5500 - 5000 ق.م، سـكن أهلها بيـوت طينية دائريـة الشـكل، محفـورة حتـى منتصفها في الـتراب، عـثر في الموقع عـلى دمـى حيوانيـة وبشريـة، وعـلى مايزيـد عـن 40 جمجمـة، دفنـت تحـت الأرضيات مـما يشـير لعلاقـة بطقـس عبـادة الأسـلاف.

<sup>45</sup> ىىتارد، 2008، ص22.

ومن تل أسود (46)، إذ عُشَر هناك على جماجم بشرية مليسة ومقولبة وملونة، دفنت تحت أرضيات المنازل يرجع تاريخها للألف الثامنة ق.م. (الشكل 108).

مع تطور المجتمعات وظهور المدن انتشرت هذه الثقافة الدينية لتصل إلى مواقع جديدة مختلقة، ومنها تل خويرة (شمالي شرقي سورية)، الذي عُثرَ في بيوته على طاولات أضاحي وعلى هياكل لأشخاص عاديين



الشكل رقم (108) تل الرَّمــاد

46 تل أسود: يقع جنوب شرقي دمشق (30 كم)، في قرية جديدة الخاص، بين بحيري الهيجانة والعتيبة، مساحته 5 هـكتاراً تقريباً، شكله دائري، قطره 725م، نقبت فيه بعثة فرنسية بداية السبعينيات من القرن الماضي؛ أدارها هـنري دو كونتانسون، ثم تابعت بعثة سورية فرنسية التنقيب فيه لعدة مواسم - بين 2001 و2005م، بإدارة بسام جاموس ودانييل استوردور، وتم الكشف عن سويات تعود لعصر النيوليت ما قبل الفخار (الألف الثامن والسابع ق.م)، وهي متزامنة مع سويات موقع المريبط (3) و(4A). نشأت في الموقع إحدى القرى الزراعية الأبكر في العالم، عاش سكانها في بيوت وأكواخ دائرية بنيت من اللبن والطين وجذوع الأشجار والقصب، وزرعوا القمح النشوي والشعير البري والبقول كالعدس والحمّص والخضار، وعرفوا الفواكه البعلية، مثل العنب والتين والفستق واللوز، وأفادوا من بحيرة العتيبة المجاورة في ري المزروعات. وكُشف في الموقع جماجم مليسة ومحنطة مدهونة بالمغرة الحمراء، وقد دفنت الرؤوس بشكل جماعي، ومنفصل عن الجسد.

تم تقديسهم، كما وجُد في المعابد مكان خاص لتقديس الأسلاف ذوي المكانة المرموقة. (الشكل 109).

يعود معبد نيني - زازا في ماري لنفس الفترة، ويمكن اعتباره حرماً لتقديس الأسلاف، إذ وجد في باحته حجر مخروطي الشكل، وفي حجرة العبادة مقاعد لتقديم القرابين، كما أن تماثيل المصلين التي عُثرَ عليها هنا والمصنوعة من الحجر الكلسي، والمعروفة أيضاً في كثير من الأماكن المقدسة للممالك القديمة في بلاد الرافدين، كانت على الأرجح صوراً للأجداد ترمي إلى تقديسهم.

وفي إبلا عُثرَ على دليل يعود إلى تلك الفترة (الألف الثالث) يثبت عبادة الأجداد الملكيين، وقائمة طويلة بأسماء الحكام المؤلهين. الشيء نفسه في قطنة، وفي إيمار/مسكنة (47)، وفي ممباقة التي جاءت منها إشارة لوجود «إله البيت» ضمن سياق فض نزاع خاص داخل الأسرة (48).



الشكل رقم (109) جماجم من تل أسود

47 بفيلتسنر، 2009، ص 85.

48 Werner, 1998, P. 129.

# أولاً: تقديس الأسلاف في أوغاريت 1ـ تقديس الأسلاف

كان من ألح واجبات الابن البكر إقامة صرح حجري لتقديس الأجداد، واستدعاء أرواحهم من العالم الأسفل طلباً للمشورة، لا بل إن الجدَّ الميثولوجي للأسرة الحاكمة في أوغاريت «ديتانوا»، كان يُسأل في المناسبات المهمة عن الأحداث التي ستحصل في المستقبل. وفي القصر الملكي في أوغاريت، كان هناك جناح خاص مع ردهة واسعة محاطة بالغرف، موجودة فوق المدفن الملكي مباشرة، وكانت مخصصة لأداء شعائر الدفن، وطقوس تقديس الأجداد (49).

يطابق الإله رشب، في النسخة الأكادية لقائمة الآلهة الأوغاريتية، الإله الرافدي نيرجال ملك العالم السفلي، وهذه المطابقة إذا أضيفت إلى بيانات كنعانية ومصرية أخرى، تقود إلى افتراض أن رشب هو الإله نفسه الذي يُدعى في أحد النصوص رابيو، أي الشافي، وهو حامي الموق المؤلهين من البشر وهم الرابيوم (الرفائيون/الرفائيم) ولكن بعض الباحثين يعدُّ «رابيو» لقباً لإيل (50).

يبدو أنه كان في معتقد الكنعانيين عامة؛ والأوغاريتين خاصة، عقيدة مضمونها أن الأموات يتعايشون في مدينة خاصة بهم، مدينة الأموات. ولكن ليس في الرُقم ما قد يفيد بما فيه الكفاية للإجابة عن الكيفية التي كان بها الكنعانيون وسكان أوغاريت بالذات يتصورون تلك المدينة (15). ولكن ومن خلال رواية «بعل وموت» يتَّضح أنه يوجد وسط للخلق يتمثل في العالم السفلى مملكة الموت، حيث ينبغي لبعل أن يلبي دعوة «موت»

<sup>49</sup> بفيلتسنر، 2009، ص 85.

<sup>50</sup> كوبر،2007، ص 70.

<sup>51</sup> فنطر، 1980، ص 115.

إلى الوليمة، وينزل إليه حيث يسكن. وبلاد موت هي واد سحيق. كما يُدعى بعل للنزول إلى مكان آخر، هو بيت العزلة الموجود في الأرض. لقد كان الأوغاريتيون يميزون بوضوح بين العالم العلوي (السموات، عالم الآلهة) والعالم السفلي (مملكة الموت)، وكان هناك عالم آخر يتوسطهما هو العالم الأرضي حيث يعيش الناس. وتسمح الوثائق بالقول أيضاً: إن الأوغاريتيين كانوا يملكون تصوراً معيناً عن محور العالم، وقد انعكس هذا التصور في ملحمة قيرت بالصعود الطقسي إلى كتف الجدار (أي مدخل السماوت) لتقديم القربان (52).

كانت الشعائر التي تلي الموت من المواضيع التي عكستها الديانة الرسمية وسط العائلة المالكة، وانعكست في الاعتقادات الشعبية الأوغاريتية على حد سواء.

كانت الأسرة مسؤولة عن العبادة والحفاظ على الآلهة الحامية للعائلة وأرواح أسلافها، وتنتقل هذه المهمة على ما يبدو، للوارث الرئيس في كل جيل، ويقوم بهذه المسؤولية أكبر الأشخاص في العائلة الصغيرة إذا ما رحل رب المنزل، وإذا لم يكن موجوداً، أو مات أيضاً، فيقوم بالمهمة أخوه الأصغر أو الزوجة أو الابنة. يكون البيت عادة من حصة الابن البكر الذكر الذي عليه واجب تكريم هذه الأرواح مباشرة، وعلى رب الأسرة الجديد مواصلة نفس الطقس. فقد تضمنت إحدى الوصايا من قبل أحد الأشخاص الشرط الآتي: إذا توفي ابني «إبي دجن» من دون خلف فتنتقل (الأمور) لزوجتي (آهاتو) في تمثال ذكري وأنثوي، هي من سيبتهل لآلهتي وأمواتي وستكون وصية على ثرواتهم. وأفاد شخص آخر: جعلت الآن ابنتي «آهاما دو» الكاهنة (كاديستو/قاديستو)، ليكن الأمر في تمثال واحد، رجل وامرأة.. ستكرم (Liplah) آلهتي وأرواح أسلاف.

<sup>52</sup> شىفمان، 1988b، ص 55.

لا يُعرفُ بالضبط كيف كانت تُكرَّم الآلهة وأرواح الأموات، ولكن وفق شهادات مماثلة، فإنها كانت تتلقى الطعام والشراب خلال فترات دورية منتظمة كما في طقوس «كيسبو Kispu» في بلاد الرافدين، التي تعني الولائم والأضاحي التي تقدم من أجل الأموات (53). كما توجد في إيمار إشارات لأعياد في المدينة يتم خلالها تكريم الأموات خلال شهر (أبو إشارات لأعياد في المدينة يتم خلالها تكريم الأموات خلال شهر (أبو (abu) أكبر من العائلة العادية، وكانت تجري ضمن احتفالية متكاملة يُقدَّمُ فيها خبزُ "خوكو" المجرب والزيت، إضافة لمواد المائدة الأخرى. ويبدو أن نفوس المجموعة العائلية كانت تهدأ بعد المشاركة بوليمة مشتركة تشهدُ تقاسمَ الخبز وإراقة الزيت (55).

لكن النعمة لا تكتمل عند الأوغاريتي إلا عندما تقوم الآلهة، قبل كل شيء، في إهدائه الخلف الصالح، وخاصة من جنس ذكر، ليكفل استمرار نسل العائلة، وهذا الشيء واضح في ملحمتي قيرت وأقهات (56).

وكانت احتفالات تقديس الأسلاف الراحلين من العائلة المالكة، تستمر لمدة سبعة عشر يوماً، وتشارك البيت الملكي خلال هذه الشعائر بعض الآلهة المبجلة، ومنها «بعلاتو - باخاتيها» سيدة القصر، و «بيتو بيتي» ابنة المنزل، ورجا إلهة البرج «علاتو - ماجدالي» و«عتاراتو - هوري»، ويتم الدخول إلى القصر الملكي بشكل شعائري، ويظهر أن الملك (الجديد) يعد من أهم القائمين على هذا الاحتفال، النص (Rs 24.256). في حين تمثل شخصية «إيناصو - إيليما» الأسلاف الراحلين (57).

<sup>53</sup> Soden, 1965, P. 487.

<sup>54</sup> Lete, 2008, P. 12.

<sup>55</sup> Lete, 2008, P. 12.

<sup>56</sup> شيفمان، 1988b، ص 46.

#### 2 ـ تقديس الملوك وتتويجها

كان الملك بالنسبة للأوغاريتيين وأسلافهم كائناً مقدساً، يربطه مجتمعه رباط سحري لا تنفصم عُراه، وهو ضمانة للرفاه والاستقرار في البلاد. ولهذا كان عليه التطهر والوضوء بشكل دوري ومنتظم ضمن طقس تُقدَّمُ فيه الأضاحي. وتذْكرُ وثائقُ الشعائر والطقوس وجود ما يشبه الرقصة التي يؤديها الملك عند قيامه بطقس التطهُّر.

وقد يُشير مشهدٌ وُجدَ على خاتم ملكي يُمثّلُ رجلاً عارٍ مسلحاً برمح يصارع أسداً، للامتحان المقدّسِ الذي يخضع له الملك. ونقلت الوثائق حالات أخرى لامتحان الملك الذي كان عليه أن يتميز أيضاً بالقوة العضلية المناسبة، والحالة الصحية الجيدة التي تُساعد على تحقيق النصر في كافة الحالات، فسقمُهُ يؤثر على الوضع العام للمجتمع. ففي ملحمة قيرت كان مرض البطل السبب الرئيس الذي دفع ابنه يصب ليطلب من أبيه التخلى عن العرش: «غدى المرض أختاً لمضجعك».

أما حُراسُ الملك فقد كانوا أهم سند للسلطة الملكية، وهولاء عبارة عن مجموعة من الجنود الذين تربطهم بالملك علاقات شخصية، وتصف ملحمة قيرت هذه المجموعة بالعظيمة والجبارة، ويبرز من بين هولاء الحراس شريحة عليا (الجبابرة)(58) و(حاملو السيوف) فهم يشاركون في المناولة المقدسة التي يُقيمُها قيرت عندما كان مريضاً، ثم يبكونه منتظرين وفاته الوشيكة(59).

وفي أوغاريت قدَّس الأوغاريتيون أرواح الملوك المتوفين، وقدَّموا لهم القرابين جيلاً بعد جيل، وكانت هذه الأرواح تسكن حسب اعتقادهم في

<sup>58</sup> هـم الرفائيم، وهي لفظة أطلقها العهد القديم على سكان أرض كنعان الجبابرة، ومنهم عوج ملك باشان، (الذي طوله تسعة أذرع).

<sup>59</sup> شىفمان، 1988b، ص26، 27.

العالم الأسفل، لكن يمكن أن تُستدعى في المناسبات المهمة، مثل حضور مراسم دفن الملك.

لقد كان هناك عدد من المراحل لا بد أن يمر فيها طقس تقديس أرواح الأسلاف وهي:

- 1 \_ الغسل الشعائري.
- 2 ـ التحمير (الدهن بالمغرة الحمراء أو بالورود الحمراء).
  - 3 ـ الدخول إلى الحرم.
  - 4 ـ تقديم الأضاحى المتنوعة وسكب الإراقة.
- 5 ـ الصعود إلى الجزء الأعلى من المعبد (البرج) وإطعام الآلهة.
- 6 ـ رفع الأيادي إلى السماء (الابتهال) في إشارة إلى أن التواصل قد أنجز.
  - 7 ـ تقدمة الأضحية الرسمية، وإطعام الآلهة.
- 8 ـ الهبوط مـن المـكان العـالي، وبالتـالي وصـول العمليـة إلى نهايتهـا المرسـومة، النـص 1.18 III 52-IV8

تقود المراحل السبعة الأولى من الطقس الاحتفالي إلى ذروة الطقس، في حين تتضمن المرحلة الثامنة والأخيرة النهاية الرسمية والنزول. إن الصعود نحو الأعلى، ثم النزول نحو الأسفل أمر مهم، فهو هنا نوع من الاستعارة الأدبية، فالصعود نحو الأعلى (المرحلة السادسة والسابعة) يعبر عن السمو الكوني، والاتصال المباشر للملك مع عالم الآلهة، ويُحققُ من خلاله الفائدة المرجوة، وتجعله بعدها حاكماً مباركاً وممجّداً، ثم ينزل من عندها لبتابع وظيفته الأرضية (60).

إن مشاركة الآلهة للملوك في شعائر تقديس الملوك من المواضيع التي تتحدث عنها النصوص بشكل واضح، فقد كان «السلف المقدس أله الأب ألله الأب أله الأب أله

<sup>60</sup> Wyatt, 2006, P. 708.

الديانة السورية القديمة

وورد اسمه على رأس قائمة مجمع الآلهة الرسمي، النص (\$24.264 + 280 + 24.264)، حتى أنه ورد قبل إيل وقبل دجن، كما ذُكرَ بأساليب متنوعة في نصوص أوغاريت الأخرى، ومنها النص (1.161 KTU 1.161) وهو أحد أهم النصوص لمعرفة هذا الطقس في أوغاريت، رغم أنه لم ترد فيه عبارة (ilab). ويصف النص طقس وليمة جنائزية ملكية تلعب فيها إلهة الشمس شبش الدور المركزي، وتتعلق بمصير الملك الراحل حديثاً نيقمادوا، الذي يذهب لينضم لأسلافه في العالم السفاي، كما تتعلق بطلب الخير لأوغاريت وملكها المتوج حديثاً حمورايي(60)، ويُذكر أن عبادة أرواح الأسلاف كانت دائماً تترافق مع ذكر أسماء أصحابها(60)، وهنا نرى الهة الشمس «شبش» تلعب دوراً مهماً حاولت من خلاله إنزال الملك الميت حديثا (نقمادوا) للعالم الأسفل لينضم للسلف المقدس (الاال)

- "1 ـ سِفْرُ ( وثيقة) وليمة الظلام،
- 2 ـ أنت تبتهل، يا رب الأرض(الملك المدفون)،
  - 3 ـ أنت مدعو، با مجمع ديدانو،
    - 4\_ (أولكن Nulk) مدعو،

<sup>61</sup> وجد هـذا الرقيم فيـما يعـرف الآن ببيـت أورتينـو الموظـف الكبـير في بيـت الملكـة، وكان موظفـاً سياسـياً مسـؤولاً عـن المراسـم.

<sup>62</sup> Tsumura, 1992, P. 42.

<sup>63</sup> Moor, 1990, P. 243.

<sup>64</sup> تمّ التعرف على أسماء ثمانية من ملوك أوغاريت، وهم حسب الترتيب؛ وسنوات حكمهم: نيقمادو الأول - ايبيرانو الأول - أميستمرو/عمشتمرو الاول (حوالي 1350ق.م) - نيقمادو الثاني (1349 - 1313ق.م ابن عاصر الملك الحثي شوبيلو ليوما) - أرخالبا (1315 - 1313ق.م) - نيقميبا (1312 - 1260ق.م ابن نيقمادو الثاني، وهو الذي وقع اتفاقية مع الملك الحثي مورشيلي الثاني) - أميستمرو الثاني (1260 - 1235ق.م) وهو ابن نيقميبا) - إيبيرانو الثاني (1235 - 1232ق.م) - نيقمادو الثالث (1220 - 1215ق.م) - حمورابي (حكم من1155 ق.م وحتى دمار أوغاريت حوالي 1185 ق.م).

<sup>65</sup> Tsumura, 1992, P. 42.

- 5 ـ (ترمن Ntrm) الرب مدعو،
  - 6 ـ (سدن ـ و ـ ردن) مدعو
    - 7 ـ (أولكن nulk) مدعو
- 8 ـ (ترمن Ntrm) الرب مدعو،
  - 9 ـ (سدن ـ و ـ ردن) مدعو
- 10 ـ أنت مدعو، يا مجمع ديدانو(الملوك القدماء)،
  - 11 ـ الملك أميتامورو مدعو،
  - 12 ـ الملك نىقمادو مدعو أيضاً.
  - 13 ـ يا عرش نيقمادو ابكي لأجله،
  - 14 ـ ربا ستصل دموعه إلى مسند قدمي العرش،
- 15 ـ ربا طاولة الملك تبكى من أجله قبل تجهيزها
  - 16 ـ ربا ستبتلع دموعها،
  - 17 ـ البؤس، بؤس التعاسة،
    - 18 ـ يحرقه شبش،
  - 19 ـ يحرقه الضوء العظيم،
  - 20 ـ ربا شبش تصرخ من عل:
- 21 ـ إلى قـصر سـيدك، قبـل عرشـه، إلى مـكان سـيدك، النـازل إلى العـالم السـفلى،
- 22 ـ النازل للعالم السفاي (ملوك العالم السفاي)، ليكون بالأسفل في التراب،
  - 23 ـ انزل، یا سدن ردن، انزل، یا تر ـ لمن،
    - 24 ـ انزل، أيها الرب الأزلي.
  - 25 ـ أنزل، أيها المك أميتامارو (أميستمرو)،

الديانة السورية القديمة

- 26 ـ أنزل أيضاً أيها الملك نبقهادو،
- 27 ـ أولاً قدم تقدمة، وثانياً قدم تقدمة،
- 28 ـ وثالثاً قدم تقدمة، رابعاً وقدم تقدمة،
- 29 ـ خامساً وقدم تقدمة، وسادساً قدم تقدمة،
- 30 ـ وسابعاً قدم تقدمة، قدم طيراً كتقدمة (سلام šlm) السلام على حمورابي،
  - 31 ـ والسلام على أولاده، السلام على (تارى إيلي Tariyelli)،
    - 32 ـ السلام على بيته، السلام على أوغاريت،
      - 33 ـ السلام على بواباتها " (66).

من خلال النظر في النص يلاحظ أن هوية الشخصية التي أمرت بالنزول إلى العالم السفلي غير معروفة، ولكن من الممكن أن تكون «شبش» هي التي أمرت العرش بالنزول إلى هذا العالم (السطر 20)، ومن الممكن أيضاً أن يكون الملك المتوج حديثاً «حمورايي»، هو الذي أمرته «شبش» للنزول بشكل شعائري إلى العالم السفلي، كما يمكن أن يكون هبوطه لهذا العالم إشارة تعبيرية لبدء الحداد العميق، أمّا نزول العرش (السطر 13) فقد يُشير إلى أهميته وضرورته بالنسبة لأرواح الموقى السابقين. والحاجة لوجود عرش للأرواح واحد في هذا العالم، أمر معروف في الطقوس الأوغاريتية والبابلية. وفي أوغاريت كان الهدف من إنزال العرش، هو تخفيف مصير حكام سلالة أوغاريت، ولهذا أنزل العرش بشكل شعائري إلى العالم السفلي من أجل نيقهادو و(أشقائه) من الملوك القابعين في هذا العالم، فالعرش مهم جداً بالنسبة لنيقهادو وسيُحسِّنُ كثيراً من وضعه في هذا العالم.

إن ما يَعْلُق بالأرواح من بؤس وتعاسة، تتولى أمرُ معالجته والتصدي

<sup>66</sup> Tsumura, 1992, P. 43.

له «شبش»، فهي تحفظ للأرواح نورها ودفئها عندما يتم نقل الميت لظلمة العالم السفلي (السطران 18 و19)<sup>(67)</sup>.

ومن الشخصيات الملفتة التي جاء ذكرها في النص «طارييلي» الملكة السابقة لأوغاريت التي كانت تدعى في ذلك الوقت «الملكة الأم».

وهكذا يتبين أن حمورابي ملك أوغاريت واظب على القيام بالطقوس المتوجبة عليه تجاه سلفه نيقهادو الثالث، الذي مات أواخر العقد الأخير من القرن الثالث عشر قبل الميلاد، وفي قيامه بهذا الفعل حفظ المملكة وسكانها بما في ذلك العائلة المالكة، من الإزعاج والأذى والغضب الذي قد ينزل على الجميع، إذا ما تم تجاهل واجباته تجاه الأرواح التي نزلت للعالم الأسفل وبقيت هائمة به.

#### 3 ـ من هم الـ «ربانو»

ترد في نصوص أوغاريت عبارة ربانو أو رفوئيم/رفائيم (68)، ومفردها رافي، والتي قد يصح ترجمتها بالوفاة. إذ يبدو أن اللفظ منحدر من مادة (رفي) و(رفو)، وله دلالات مختلفة بعضه يتعلق بالأموات وبعالم الأموات، ولعل اللفظة العربية (رفات) تحمل نفس المدلول، وقد وردت عبارة (مدينة الرفوئيم) في أحد النصوص بمعنى مدينة الأموات. ونحن نعلم أن إيل دعاهم لكي يحضروا إلى هيكله على جناح السرعة، وهناك يعلن تتويج البعل ملكاً. ثم يولمون ويأكلون ويشربون وينتهي النص دون أن نكون صورة عامة عن حقيقة شخصيتهم، وعن وظيفتهم في ديانة أوغاريت (69).

<sup>67</sup> Tsumura، 1992، P. 49.

<sup>68</sup> تـم اكتشـاف منــزل في أوغاريـت مسـاحته 800 م2، يحتـوي عـلى 34 غرفـة موزعـة عـلى طابقـين، وكان مالـك وسـاكن هـذا البيـت يدعـى رعبانـوar 'apa ، واحتـوى البيـت عـلى أغنـى مكاتـب أوغاريـت التـي زادت عـن 200 لـوح طينـى مكتـوب بالأكاديـة.

<sup>69</sup> فريحة، 1966، ص 68.

في النص (RS 24.257) تحت دعوة عدد من الشخصيات التي شاركت في أحد الاحتفالات، ومنها شخصية غير واضحة تماماً، وردت باسم «رابا أوما»، والتي ربحا كانت تدل على مركب إلهي غير معروف بعد، جرى تصنيفها ضمن الآلهة التي تمثل ظلال العالم الأسفل، كما نجد من بين المدعويين شخصيتن ملكيتين تم دعوتهما هذه المرة باعتبارهما آلهة.

تتم دعوة «رابا أوما» من أجل ندب الملك الذي غاب عن عرشه، ثم تدعى شبش للقيام بدورها، كما تمت دعوة الملوك الراحلين للحضور. ويتبع ذلك نزول الملك الذي يترافق كل مرة بتقديم أضحية عادية، ثم أضحية من الطيور. كل ذلك من أجل جلب الرفاه والبركة للملكة الأم، والملك الجديد، ولأوغاريت كلها. ومن الواضح أن هذا النص يعكس طقساً يسمح للملك الراحل بالالتحاق بأسلافه بسلام، وهو بذلك ليس طقساً خاصاً أو حفلة تتويج للملك الجديد، كما أنه ليس للتذكير بالأسلاف الراحلين، أو استحضاراً للأموات كما اعتقد بعضهم، بل إن استدعاء الأسلاف هو للمشاركة وللتأثير في «رابا أوما» لمساعدة الملك الذي رحل مؤخراً. ومن الواضح أيضاً أن الد «رابا أوما/رفائيم»، في نص (دانيل - أقهات)، وهم من الذين دعاهم دانيل لتناول الطعام والشراب في مرزح، كانوا أرواح الأجداد (71).

كما كان هـؤلاء الـ«ربانـو/ رفائيـم» من زمـرة المدعويـن بوليمة «إيـل»، التي شـاركت شـخصيات أساسـية أخـرى منهـا مجموعـة قبليـة، وأبطـال محاربـين، وبعـض الآلهـة الصغـرة، إضافـة لظـلال المـوتي، النـص (1.17 T19-KTU).

وإذ رأى الكثير من الباحثين بشخصية «ربانو» تمثيلاً لسكان العالم السفلي، من الأسلاف المؤلهين الذين عادة ما يكونوا من العائلة المالكة 70 Pardee, 2002, P. 87.

<sup>71</sup> بوب، 1980، ص 80.

أو من الأبطال، أو هم الموق المميزين، وبشكل خاص الملوك منهم، فقد رأى آخرون في هذا النوع من الشخصية آلهة صغيرة «ربوم»، أو ببساطة محاربين أبطال (<sup>72)</sup>. ولكن، وبغض النظر عن الهوية الحقيقة لـ «رابا أوما» أو «رب أوم rp.um»، يبدو واضحاً أنه كان لها طبيعة نفعية، فهي مخلصة ومُعينة وغير مؤذية.

وهكذا فال «ربانو» هم من سكان هذا العالم الذين يقطنون في الوقت نفسه العالم الآخر، أي عالم الآلهة، أي أن لهم وجوداً مزدوجاً في نفس الوقت، وجود في عالم البشر وووجود في عالم الآلهة، وبمعنى أخر كان الد «ربانو» الزمنيين أناساً منحوا قدرة خاصة حصلوا بواسطتها معارف روحانية مقدسة فتحت لهم طريق الحياة في ميادين لا يصلها عادة سوى الموق المقيمين في العالم الآخر قرب مجمع الآلهة مباشرة. وبما أن الجذر (رب/رف)((75)، يعني، من جملة ما يعني يشفي (يطبب)، فإن إحدى السمات التي يتمتع بها الد «ربانو» برأي المجتمع، هي القدرة على شفاء المرض، الأمر الذي يترتب عليه بالطبع اكتساب معارف خارقة. ويبدو أن انتشارهم الواسع هو الذي سمح للتوراة، أن تؤكد أنهم شعب خاص عاش ويعيش في مختلف بقاع منطقة آسيا المطلة على المتوسط.

يُستنتجُ من كل ذلك، أن المجتمع، الذي نحن بصدده، رأى في الموت مجرد انتقال من عالم البشر إلى عالم الآلهة، حافظت شخصية الميت على وجودها الواقعي عندما تُدركُ عالم الآلهة، وبالتالي فهي لا تعرف الموت، ولكنها خلافاً للبشر تتجدد دائماً في العالم الآخر حيث موطنها. ويبقى الميت بعد أن ينتقل من عالم البشر إلى العالم الآخر محافظاً على علاقاته

<sup>72</sup> Lewis, 1994, P. 117, 11.

<sup>73</sup> في العربيـة يوجـد لــ «ر ف أ» ثلاثـة جـذور متقاربـة وهـي: رفـأ، ورفـه، ورفـا(أو رق) وفي السريانيـة رفـا ورفـاه تعنـي شـفى والـرافي أو الرافـئ هـو الشـافي.

العشائرية والعائلية ويلعب دور الحامي لذويه. وهذا ما يفسر تزويد الميت بالأدوات والطعام في المدافن التي بنيت في أوغاريت، وفق تقليد محلي تحت البيوت مباشرة، وخاصة بيوت الأغنياء التي كان لمدافنها بوابات تحت مدخل البيت لها ممر له في بعض الأحيان عدد من الدرجات يقود إلى المدفن المؤلف من قاعة مستطيلة، بنيت جدرانها من حجارة كبيرة متراصة فُتحتْ فيها كوىً ونوافذ (الشكل 110).



الشكل رقم (110) مدفن أوغاريتي

<sup>74</sup> شىفمان، 1988b، ص 74.

### 4 ـ طقوس الشرب الإلهى والتبرك

ورد ذكر عدد من أسماء الآلهة التي شاركت بشرب الخمور الأوغاربتية خلال الطقوس كما تروى النصوص، واقترن هذا النشاط دامًاً مع فعل «يشت tyš» (رما يشرب)، ولأن النص (RS 24.252) يركز على الشرب، فرما يعكس أجواء «المرزيحوس Marzihus» (مرزح)، أو طقس "الكيسبو Kispu" المعروف في بلاد الرافدين. ولا نجد في النص ذكراً واضحاً للترانيم والصلوات، بينها نرى فيه دعوة مشفوعة بالتضرع للآلهة للمشاركة بالوليمة، ومن (الشخصيات) الآلهة التي ورد ذكرها نجد «رابيو Rapiu»، التي تطلب من بعل أن يبث قوة «ربوما Rapa uma» في الملك الحي. وانطلاقاً من ذلك، نفهم أن الطقس له علاقة بإمداد الملك الجديد بالقوة اللازمة له في حكمه، ومن المتوقع وجود صلاة (اختفت من النص) مع الوليمة. ورغم أنه لم يرد في النص أسماء ملكية، فمن المعتقد أن هذا الطقس إذا لم يكن عارس عند الانتقال من مرحلة ملك لآخر، فرما كان طقساً دامًا ينظم بشكل دوري لتزويد الملك بالنجاح المستمر. وبكلمة أخرى، إن مضمون هذا النص يعكس طقساً موازياً لما تضمنته النصوص التي تتعلق بالاحتفالات التي تقام من أجل الملوك الأموات، إذ يعبر عن جزء من سلسلة شعائر للعبور من نيقمادو الثالث إلى حموراني آخر ملك معروف في أوغاريت، أي أنه يرتبط عراسم الملك حمورايي: "الآن رما ربيو ملك السرمدية، يشرب، رما يشرب، الإله العظيم والنبيل. الإله الذي يقيم في عتراتو، الإله الذي يحكم في "هدراياي Hadrayi"، الـذي يغني ويعـزف الموسـيقي عـلى القيثـارة والنـاي، عـلى الطبل والدف المزدوج، والصنجات العاجية، وسط الأصحاب الطيبين لـ "كوتارو Kotaru". رما عناة، لعظمتها، أيضاً تشرب، سيدة الملوكية، سيدة

السلطة، سيدة السموات العالية، عناة قبعة الـ "كبطو Kuptu"، عناة جناح الشراع الورقي، المحلق في السموات العالية. الذي التهم العجل من إيل على الوليمة، الحملان الوديعة... رجا الإله... يشرب أيضاً... الإله «جنت Gnt"، عجل إيل... الإله "شاداياياو Šaddayyu" صائد الـ "ملك «جنت KLM"، رجا عيلانو يشرب... رشب،... يصل... عهده، خلفك، سوف يسأل بعل، ماذا طلبت هو سوف يجلب لك (ربيو) ملك السرمدية، سوف يجلب لك، من أجل نجاحك، كل ما طلبت، بقوة ربيو ملك السرمدية بقوته، بعظمته، برعايته الأبوية، بألقه الألوهي، قوتك سوف تكون من قوة (ربوما Rapa'uma) الكونية، كما تكون قوتك، عظمتك، رعايتك الأبوية، ألقك الإلهي، ضمن أوغاريت، لأيام شباشو وياريبي، لسنوات إيل الخيرة» (75).

ونجد في النص (RS 24.257) شعائر تتضمن أطيافاً إلهية للملوك الموتى:

"... وعال يكون طبله،... الناس، للشخص الخير،... وعال يكون المزمار المزدوج،... ب ر، للشخص الخير،... يصل،... وعال المزمار المزدوج... للشخص الخير،... الإله الذي هو نيقميبا، الإله الذي هو عميتامورو، الإله الذي هو نيقميبا، للإله الذي هو مابخو للإله الذي هو ياعدورادو...».

أما النص (RS 94.2518) فيتضمن شيئاً مشابهاً: "الإله الذي هو أوغارانو، الإله الذي هو عمقوني، الإله الذي هو ربعانو (ربانو)، الإله الذي هو ليم - إيل - شاري، للإله الذي هو عموتامار، للإله الذي هو عميتامرو، للإله الذي هو نيقميبا، للإله الذي

75 Pardee, 2002, P. 192,193,195.

هو عيبيرانو، للإله الذي هو عموراي، للإله الذي هو نيقميبا، للإله الذي هو عيبيرانو، للإله الذي هو ياقارو - للإله الذي هو نيقمادو، للإله الذي هو نيقميبا، للإله الذي هو نيقميبا، للإله الذي هو نيقميبا».

يشارك الأولاد من الأحفاد الملكيين مع أولياء أمورهم في الشعائر التي ترافقها المعزوفات الموسيقية وشرب الخمور، النص (RS 24.257) و(النص RS 24.126). ويتضح من مضمون النص الأخير أن الاحتفال هو شعيرة جنائزية معروفة، تتعلق بدفن ملك أوغاريتي. إن الرابط بين هذه النصوص، وموت نيقمادو الثالث، وافتراض تنصيب خلفه حموراي على العرش، هو أمر معقول (76).

## ثانياً: تقديس الأسلاف في قطنة

#### 1 ـ المجمع الجنائزي

اكتشفت البعثة السورية الألمانية المشتركة العاملة في موقع تل المشرفة، خلال موسم 2002م، مجمعاً جنائزياً ملكياً، يرجع تاريخه لعصر البرونز الحديث (1500 - 1200 ق.م تقريباً) قدم أدلة أثرية رائعة، تتضمن في آن معاً بنية جنائزية ذات صلة بقصر ملكي، وعدة منحوتات بازلتية، تشكل التعبير عن ممارسة عبادة الأجداد.

توضّع المدفن القبوي الشكل، والأول من نوعه في سورية، تحت القصر الملكى من الجهة الشمالية (الشكل111).

حفر قسم منه المدفن في الصخر، وهو يقع على أعماق تصل لحوالي سبعة أمتار من أرضية قاعة العرش (الشكل112).

76 Pardee, 2002, P. 202, 204, 231.





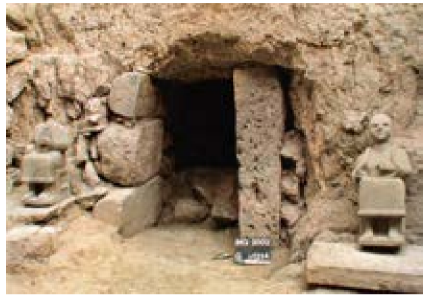
الشكل رقم (112) مخطط مدفن قطنا - المشرفة -

يتم النزول إليه عبر درج عريض يقع في القسم الشمالي من القاعة، يؤدي عبر بوابة إلى ممر طويل، كُشفتْ في نهايته فتحة جانبية (مدخل) تصل إلى المجمع، ووضع على جانبي هذه الفتحة تمثالان متشابهان من البازلت، يرتكزان على قاعدة حجرية، يُثلُ كل واحد منهما ملكا في وضعية الجلوس على العرش، تم تنفيذ النحت بشكل كامل ومتقن، وكان الرأس ملتحياً، والعينان منزلتان بحجر أبيض، في حين حملت اليد اليمنى آنية صغيرة، ووضعت اليد اليسرى على البطن. ويبين التحليل النمطي لهذه التماثيل، أنها عبارة عن إنتاج محلي يرقى للنصف الثاني من الألف الثاني ق.م، والانتاجات المشابهة الأقرب كانت موجودة في ألالاخ (تل عطشانة)، وفي إبلا (تل مرديخ). (الشكل113).

ومن الملاحظ أن الممر الواصل إلى المدفن لم يكن يضم أي تجهيزات خاصة للإغلاق، مما فسح الإمكانية لمرور مباشر إلى الغرفة الرئيسة المصمّمة بشكل بسيط، حسب مخطط متناسق تقريباً طوله 8 أمتار، وعرضه 6 أمتار، وقد وُضعَ في الزاوية الجنوبية الشرقية تابوت حجري بازلتي بلا غطاء يضم بقايا الهياكل العظمية لملوك ذكور، معهم متاع جنائزي، مكونٌ بشكل رئيسي، من الأواني الخزفية (77).

من هذه الغرفة، تُفضي ثلاثة ممرات، مهيئة بشكل متوال، في منتصف الواجهات الجنوبية والشرقية والغربية، إلى ثلاث غرف صغيرة ثانوية، لها الشكل نفسه تقريباً. تضم الأولى (الغرفة 3) في أرضيتها بقايا منصة خشبية مختلطة مع بقايا عظام حيوانات ومع مجموعة أوان مرمرية، صناعتها مصرية. ويمكن أن نرى في هذه الغرفة قاعة وليمة جنائزية مع سرير جنائزي. (الشكل114).

<sup>77</sup> مقدسي، 2007، ص 31.



الشكل رقم (113) مدخل مدفن قطنا



الشكل رقم (114) داخل مدفن قطنا

الغرفة الثانية (الغرفة 2) تضم كمية كبيرة من العظام البشرية والحبوانية الملقاة بشكل جزئ على بقايا هاتين المنصتين الخشيبتين. الغرفة الأخبرة (الغرفة 4) تشتمل على تابوت حجري بازلتي ومقعدين حجريين، وينطوى هذا التابوت الحجري على نفس السمات الرئيسة للتابوت الحجري الأول: فهو بلا غطاء، وكان بضم هبكلين عظمين (على الأرجح لإمرأة ورجل)، ومتاع غنى بالمواد الذهبية والفضية والخزفية أيضاً، كما كان يوجد على المقعد الحجري الموجود قبالة التابوت الحجري، أجزاء من هيكل عظمى شبه كامل، في وضعية ممدودة، ومغطى مادة كيميائية سميكة، وهذا الهيكل العظمي مختلط مع عقد ضخمة من ثلاثة خيوط ذهبية مزينة باللآليء الذهبية، وبالأحجار الكرمة وبقطع صغيرة (خواتم). وتبقى وظيفة هذا المقعد الحجري غامضة نسبياً، لكن التفسير الأول المستخلص من وضعية الهيكل العظمي، والمادة التي تغطيه، يفسح الإمكانية لنرى فيها مكاناً مخصصاً لعملية مراقبة تحلل الجثـة، مَكِّـن مـن الحصـول عـلى البقايـا العظميـة، التـي سـيتم وضعهـا لاحقـاً في التابوتين الحجريين وعلى بعض اللوحات الخشبية الموضوعة بشكل مباشر على أرضية الغرفة الأولى في المدف القبوي.

ويتيح تحليل مجمل هذا التوثيق المعروض، من وضع محصلة لعمل هذه الآبدة الجنائزية، وفي الواقع يمكن التمييز على الأقل بين نمطين من المراسم الجنائزية، التي لا بد أنها كانت تجري في شروط مختلفة، وهي ذات صلة مع عبادة خاصة بالأجداد: مراسم الدفن، والزيارة المراسمية.

لاشك أن التمثالين الموضوعين في المدفن الملكي والمعبرين عن ملكين سابقين ميتين، عِثلان أكثر الشواهد تعبيراً عن تقديس الأجداد في الألف

الثاني ق.م في سورية، وكما يتبين من الحالة غير الاعتبادية التي وُحدوا عليها، فقد كانوا تُقدسونَ من خلال تقديم القرابين والطعام لهم بصورة منتظمة. ومن المحتمل أنهم كانوا يقومون هنا أيضاً بتحضير أرواح الأجداد التي مكن أن تسكن بعد ذلك في التماثيل البازلتية. ومن الشواهد الأخرى الدالة على تقديس الأجداد في المدفن الملكي في قطنة تزويد الموق بصورة منتظمة بالغذاء بصبغة ما يسمى شعائر (الكيسبو) التي تؤدى داخيل حجرات المدفن. إضافة إلى ذلك كانت القاعة الكبيرة (A)، أو ما يسمى قاعة الاحتفالات، في القصر الملكي في قطنة، تُستعملُ كمكان لتقديس الأجداد، ومن هناك كانوا يذهبون إلى المدفن الملكي، وإلى حجرة العبادة الموجودة تحت الأرض، بحيث أن القاعة كانت تشكل الجزء المكمّل الموجود فوق الأرض، وكانت تقام فيها حفلات تقديس الأموات الأكثر عمومية والتي تضم دائرة أوسع من الأشخاص ويؤكد هـذا الاسـتنتاج دلائـل عـثر عليهـا في القـصر الملـكي في مـاري. كانـت قاعـة الاحتفالات هناك - وهي موجودة في المكان نفسه كما في قصر قطنة ومجهزة بالطريقة نفسها - تستعمل، حسب النصوص التي عُثر عليها في القصر، (كقاعة ملكية) لتقديس ملوك مارى المتوفين، وكانت تقدم لهم هناك المواد الغذائية بصيغة شعائر الكيسو (78).

حسب النصوص الأوغاريتية، لا بد أن تبدأ المراسم الجنائزية، بالابتهال لأرواح الأجداد (الرفائيم)، الذين يشاركون في الدفن، وله شابشو»، الذي لا بد أنها تتحمل مسؤولية إنزال المتوفى إلى عالم الموقى. ويرافق التمثالان المتوفى في الغرفة الأولى من المدفن القبوي في دخول يتّسم بالأُبّهة، والذي يتطلب حضور أهم أعضاء العائلة المالكة. ومن المرجح جداً أن مجمل

78 بفيلتسنر، 2009، ص 86.

الموكب، كان يضع المتوفى في وضعية متطاولة، على المقعد الحجري، الموجود في الغرفة الرابعة، كما كان يُطلى كامل الجسد بمادة الغرض منها بدء التحلّل السطحي السريع والنظيف، وكان هذا العمل الأخير يُتبع بوليمة شعائرية، من المفترض أنها تتم في فسحتي التجمُّع، وفي قاعة المقعد الحجري. وكان هذا المقعد الحجري مصممًا للربط ما بين عالمي الموقى والأحياء، ويمكن من نسج وشائج روحية مع الأجداد (79).

كانت المرحلة الثانية تبدأ حينما يتحلل الجسد، ويتم استهلالها بعد مرور شعائري في فسحتي التحضير إلى فسحة التجمع. في الغرفة الرابعة، إذ كان يقوم بصورة رئيسية، على مراسم وضع عظام المتوفى في التابوت الحجري. وتؤكد بعض العناصر المتوفرة لدينا أن هذه المرحلة تتسم بحدثين حاسمين وهما: جمع العظام، ثم نقلها إلى التابوتين الحجريين أو وضعها على بعض الألواح الخشبية. ولم تكن العظام الملقاة في وضعية اعتباطية غير تشريحية، كما كانت مصحوبة متاع جنائزي غني لا بدأن يتبع المتوفى في العالم الآخر، من جهة، ولتأمين مشاركته في الولائم الاحتفالية من جهة ثانية. وتُختم المراسم بوليمة في طقس شعائري الحنائزي الـ «كيسبو» (الشكل 115).

## 3 ـ زيارة احتفالية

ترمز الزيارة الاحتفالية إلى لقاء العائلة المالكة مع أجدادها بمناسبة عيد ديني، لإحياء ذكراها بشكل قد يكون سنوياً. وتدلل البقايا الأثرية المكتشفة بشكل رئيسي في الغرفتين الأولى والثالثة، على سبب إقامة الطقوس الغذائية «الكيسبو» والولائم الجنائزية، إذ خُصِّص هذا الطقس لإطعام الموتى، ولقضاء وقت مع ملوك الأسرة الحاكمة في السلطة، وهو يُشرعن وراثة ملك قطنة للتاج.

<sup>79</sup> مقدسي، 2007، ص 32.

كانت زيارة تقديس الأجداد تُستهل في القصر، بقاعة العرش، وكان الزائر يجتاز الممشى لتبدأ المراسم أمام تمثالي الجدود، ومن ثم يتم الاحتفال في مساحة التجمُّع، وفي قاعة الوليمة توجد المواد (80). (الشكل 116).



الشكل رقم (115) داخل مدفن قطنا

## ثالثاً: تقديس الأسلاف في ألالاخ

لا تعطي مداف ألالاخ الكثير من المعلومات حول طقوس عبادة الأسلاف، ولا حول التصوّرات الدينية التي كانت قائمة لدى السكان، وكل ما تم الوصول إليه هو بعض الملاحظات عن تقاليد الدفن، إذ لم تتمكن أعمال التنقيب في نطاق بيوت السوية (14) وحتى (9) من إثبات وجود قبور منزلية، وحتى هذه القبور لم تصادف كثيراً في السويات الأثرية المتأخرة. ويبدو أن الدفن في المنازل كان متبعاً بشكل رئيسي من الطبقات

<sup>80</sup> مقدسي، 2007، ص 33.



الشكل رقم (116) أثاث جنائزي في مدفن قطنا

الفقيرة؛ وللأطفال. لذلك افترض المنقب (وولي) وجود مقبرة خارج المدينة، وعلى الأقل من أجل الأثرياء، وفي وقت لاحق دفنوا موتاهم في أباريق فخارية إلى جانب القبور الأخرى، واعتقد (وولي) أنه وبدءاً من فترة أواخر السوية الأثرية الخامسة (القرن الخامس عشر) ظهرت في ألالاخ إضافة إلى طريقة الدفن العادية طريقة حرق الجثة، وكان ذلك شيئاً

غريباً في هذه المنطقة، ويفترض أن هذا التقليد من الدفن كان متبعاً في أنحاء أخرى من مناطق سورية وفلسطين (81).

جاء تمثال الملك أدريمي بمعلومات مهمة جداً عن عبادة تقديس الأسلاف، إذ يصوِّرُ الملك جالساً على كرسي العرش، ويضع يده اليمنى على صدره، واليسرى على حضنه، يُغطِّي تاج يشبه الخوذة رأسه، حتى لا يظهر منه شيء، ويشدُّ على رأسه عصاباً، أما ذقنه فقد كانت قصيرة وناعمة، تبرز قليلاً فوق الوجه. ورغم صعوبة التعرف على نوع ملابسه، فمن المرجَّح أنه كان يرتدي ثوباً طويلاً، فوقه جبة، ثم يلتف ببردية أهدابها سميكة أو مجزفة، وتظهر البردية لأول مرة في هذا العصر. العينان والحاجبان من حجر أسود منزَل في الحجر الأبيض الذي صنع منه التمثال (28)، وهو حجر يتكوّنُ من خليط من الدولوميت والمغنيزيت (موجود حالياً في المتحف يتكوّنُ من خليط من الدولوميت والمغنيزيت (موجود حالياً في المتحف مفصولاً عن جسده. كذلك وجد في البناء عرش من البازلت ارتفاعه 65 مضم، وأمام العرش وُجدَ مذبح مربّع الشكل من البازلت أيضاً، ارتفاعه 89 سم، ومن إعادة تصوّر تكوين وضع العرش يتبين بشكل واضح أن تمثال أدريمي، كان مُقاماً في البناء الملحق والمذبح أمامه.

عندما هدم معبد السوية الأولى كان التمثال منتصباً على الكرسي، ولكن رجليه تحطمتا عندما هوى بقوة من على كرسيه الذي اندمجت فيه الرجلان المذكورتان، وبعد سلب ونهب المعبد، فمن المعقول أن يكون أحد الأشخاص قد رجع وأخذ ما بقي من التمثال، ومن ثمَّ طمره بسرعة في الأرض، على أمل أن يعود فيما بعد ويجده. ولكن كل ألالاخ كانت قد انتهت، ولم يبق منها شيء، والشخص المذكور الذي طمر تمثال الملك

81 Oesch, 1995, P. 63.

<sup>82</sup> أبو عساف، 1988، ص 423.

إيدرهي لم يعد أبداً، وقد بقي هذا التمثال محفوظاً في المعبد قرابة مئتي عام (83)، أي إلى العصر الذي حدث فيه التغيير الكبير في سورية الشمالية، بدخول شعوب البحر، وانتشار الآراميين، وانهيار الإمبراطورية الحثية (84).

تكمن أهمية التمثال في الكتابة التي يحملها، المؤلفة من مئة وأربعة سطور منقوشة بالخط المسماري واللغة الأكادية، قثل سيرة ذاتية، يروي فيها أدرهي قصة حياته والأعمال التي قام بها(85).

حكم الملك أدريمي بداية القرن الخامس عشر ق.م (حوالي 1475) بعد انهيار مملكة يمحاض (حلب)، وهروبه إلى فلسطين، وإلى أخواله في إيمار. وقد كان الابن الأصغر في السلالة الحاكمة من حلب، اسم أبيه إيليم - إيليما، وكان حاكماً على ألالاخ بموافقة الحاكم الحوري (باراتارنا) واستطاع أن يُجنِّب المدينة الدمار في المنطقة الحثية ويحقق لها الحياة الرغيدة (86).

إضافة للأهمية التاريخية للنقش؛ هناك أهمية كبرى من ناحية التاريخ الديني أيضاً، لأنه يُثبتُ للمرة الأولى كتابياً في سورية وبالاه الرافدين والأناضول عبادة تقديس الأسلاف من خلال أبناء أحد المتوفين. كما أن العثور على تمثال ادريمي مع عرش ومذبح يشير إلى أن التمثال كان منصوباً في معبد السوية الأولى (ب1)، بغاية استمرار تقديس الأسلاف، وقد استمر وجوده في المعبد منذ السوية الثالثة (المعبد 3)، ويؤيد ذلك ما ورد في النص من إشارات واضحة لهذه العبادة:

"عملت مُدني كما أجدادنا عملوها، كآبائنا (الذين عينوا علامات آلهة الالاخ) والأضاحي التي قدمها آباءنا، (قدمتها أنا بانتظام هذا ما عملته)

<sup>83</sup> وولى،1992، ص 109، 110.

<sup>84</sup> مرعى، 1988، ص 107.

<sup>85</sup> مرعى، 1988، ص 105.

----- الديانة السورية القديمة

وعهدت به إلى يد ولدي تيشوب نِراري "(87). إن وجود التمثال مع طاولة التضحية في المعبد الصغير إلى جانب القصر الملكي يُعَدُّ مؤشراً على ممارسة شعائر تقديس الأجداد (88).

أما مضمون النص فنجد فيه الملك وقد جدّد المدينة كما فعل آباؤه، وعين الإشارات للآلهة، وأدى لها قرابين الإراقة مثلهم، كل ذلك من أجل الآباء (الذين كانوا قد قاموا بنفس الطقوس)، ثم جعل منها طقساً دورياً دأب على القيام به قبل أن يأتمن عليه ابنه تيشوب نراري ليقوم به من أجله بعد رحيله (89). ويحتوي النص على الكثير من الصيغ التي نشاهدها في الألف الأول قبل الميلاد في النقوش الآرامية، وتحتوي على تهديد كل من يتطاول وينال من النصب الذي أقامه الملك، متوعداً بانتقام الآلهة منه ومن نسله:

"فليسـتأصل نسـله وليلعنـه إلـه السـماء، ولتسـتأصل الأرض السـفلى سلالته، ولتقسـم آلهـة السـماء والأرض مملكتـه وأرضـه، مـن يغـيره أيضاً أو يعمل بـه شيئاً، ليحطـم تيشـوب سـيد السـماء والأرض والآلهـة الكبـار اسـمه، وذريتـه في بـلاده شـاروو هـو الكاتب الصغير عبد تيشـوب، شـمجي، كوشـوخ وشاووشـكا ميشـاروو الكاتب الـذي كتب هـذا النصب لتبقيـه آلهـة السـماء والأرض، حيـاً ولتنـصره ولتكـن طيبـة معـه شـيمجي سـيد العـالم، والأسـفل، سـيد أشـباح المـوق ليحفظـه عـلى قيـد الحيـاة"(90).

#### رابعاً: تقديس الأسلاف في إيار

هناك الكثير من العبارات في إيار التي تزودنا بالأدلة على وجود عبادة تقديس الأسلاف، ففي عدد من النصوص يعبر الموصي (المورِّث)

<sup>87</sup> مرعى، 1988، ص 113.

<sup>88</sup> بفيلتسنر، 2009، ص 87.

<sup>89</sup> Oesch, 1995, P. 58.

<sup>90</sup> مرعي، 1988، ص 109 - 114.

عن رغبته بتلاوة أو مناداة «نبو» أو رجا النواح والبكاء للآلهة. وفي نص آخر نجد ابنان ورثا ممتلكات والدهم الميت، ومنها عدد من الواجبات والفروض التي عليهم القيام بها، أحدها لإكرام وإجلال كونو (kunnu) آلهة أبيهم أو إيلانو (Ilanu) والميت (Metu). وفي نصين آخرين نرى المورّثَ يصف ابنته كابن وابنة، مما مكنها من أن تطالب بحقوق الإرث في غياب الأولاد، فتقوم بأداء عدد من الواجبات التي ذكرها لها والدها (أو من ضمن هذه الواجبات؛ مناداة نبو والتضرع له، والنوح والبكاء لـ (إيلانو) والميت.

ويفترض بعض الباحثين أن مدلول عبارة نبو وذكر الاسم معها هو خلفية لعبادة السلف. فالميت كان يؤلّه ويُستحضر ليبارك حياة الأحياء. وقد ورد التضرع للإله والنواح على الميت في نصوص إيار بشكل واضح، وكان من الطقوس الأساسية في المدينة.

لكن بعض الباحثين يرون في نطق اسم الأسلاف، بالشكل الذي عُرفَ في بلاد الرافدين، ما قد يُشير إلى عمل تذكاري أكثر من كونه تبجيلاً للأسلاف أو عبادتهم. و يُعبِّرُ نص آشوري عن هذه الفكرة مبيِّناً أن الأمر يتعلق بحفلات الذكر لأولئك الذين وافتهم المنية منذ فترة بعيدة:

"أنا تلوت اسمك مع أشباح الموت "إطيم" etemmu (وتعني الروح)، أنا تلوت اسمك بينما كنت أقوم بتقديم الكيسبو (kispu)"(92).

والكيسبو يعني بالمصطلح الأكادي تقديم القرابين الجنائزية، والفعل كسب يعني قدم القرابين الجنائزية، وكان هذا المصطلح يطلق على الشعائر التي تقدم فيها الأطعمة المختلفة من أجل أرواح الموق، وتنحر فيها الخراف، ويقدم النبيذ الأبيض والجعة وجميع أنواع الفاكهة.

<sup>91</sup> Schmidt, 1996, P. 149.

<sup>92</sup> Schmidt, 1996, P. 150.

والطريقة التي كانت متبعة في إقامة الولائم الجنائزية، هي أن تصف المقاعد للناس حول الأطعمة المقربة، ويترك مقعد فارغ لروح المتوفى الذي أُقيمتْ الوليمة من أجله، ويُطلق على هذا المقعد كرسي الروح ((93)).

ويرى باحثون في ما يعرف بإيلاني ilani التي وردت ضمن نصوص إيمار ونوزي ما هي إلا الآلهة المنزلية أو الآلهة الراعية للعائلة، ومن المحتمل أنها كانت تُمَثَّلُ بدميً صغيرة تُستخدمُ في طقوس تنظمها العائلة، في حين أن الأشباح (في نوزي) والأموات في إيمار هي أرواح الأسلاف التي مازالت تطلب التغذية، والغاية المرجوّة منها يقطفها الوريث الأساسي (94).

لقد كان للشعائر المتعلقة بذكر إيلانو (ilanu) إلى جانب ميتو (metu)، قواعد دقيقة في إيمار. فاستخدمت شعائر الندب عبارة نبو (نبو النواح)، وتظهر إيلانو (ilanu) أو إيلنا، وهي الآلهة، ضمن هذا المشهد لتنشر الرحمة والخير على الموق. وقد كان الاستخدام الشائع لإيلانو يشير للآلهة الرئيسة والآلهة الشخصية، ولكن نفس العبارة كانت تستخدم في إيمار عندما بتعلق الأمر بالمنت (metu).

كان الدور الذي لعبه الميت أو الفعل الذي قام به باعتباره أحد أفراد مجموعة كبيرة من الأرواح المقدسة صغيراً نسبياً، فقد ورد ذكر الأموات فقط كحضور لهم تمثيل، في حين لا توجد حالة مؤكدة امتلكت فيها أرواحهم (أو أشباحهم) قوة روحانية فائقة.

من الآلهة التي ذُكرتْ في إيمار خلال تأدية هذه الطقوس هناك: دينجير - لي ي - جال (Gal -ile - Dingri)، آلهة البيت الرئيس، وكذلك: دينجير - لي صالو ميش أخ - خي (hi-li sa lu.mes ha -Dingir) آلهة الأخوة.

هذه الآلهة كانت آلهة العائلة والعشيرة الذين أُسكنوا في مصلّيات

<sup>93</sup> حنون، 2006، ص 191.

<sup>94</sup> Pitard، 1996, p. 126.

<sup>95</sup> Schmidt, 1996, P. 151.

خاصة في إيار، وتتضمن الممارسات الواجب القيام بها في إيار تكريماً للآلهة والأموات (كونو kunnu)، الابتهال للعائلة أو للآلهة الشخصية، وكذلك الاهتمام بإطعام الأموات وإحياء ذكرهم. وكل من النشاطين يتضمن سلسلة من الممارسات، من أهمها المناداة بأسماء هؤلاء الأموات على الملأ بشكل شفهي، وهذه الممارسة مشابهة لما كان يجري في إبلا وأوغاريت حيث مَثَّلت أحد الطقوس الشرعية المتعلقة بإله السلالة الحاكمة وأفرادها، بالإضافة للملوك الأموات.

وقد كانت أسماء الآلهة الأسلاف تتبدل كل حين في المناداة، فيجري ذكر أسماء الموتى الجدد بدل القدامي.

نشير أخيراً إلى وجود إشارات من النصوص في إيمار تدعًم فكرة وجود شعائر عبادة الأسلاف في إيمار، حيث يتم التطرق لطقس مرتبط بما سُمِّى بالقبر العائلي (quburu) (96).

كما قد يكون من المفيد ذكر بعض نماذج البيوت المصنوعة من الطين المشوي، التي عثر عليها في إيمار، وفي غيرها من الأماكن، ومنها سلمية، الواقعة بالقرب من قطنة (تل المشرفة)، وهي تُعدُّ رمزاً للبيت العائلى الرئيس، ومن الممكن أن تكون قد استخدمت كمذابح منزلية لتقديس الأسلاف، حيث كان يوضع عليها القرابين المقدمة لهم (70).

#### خامساً: تقديس الأسلاف عند الآراميين

لقد كانت رعاية الأموات من الأمور المهمة للآراميين الباقين على قيد الحياة، وهو تعبير عن اعتقاد راسخ عميق بالحياة الآخرة. وكان الخوف من أرواح الموق التائهة كبيراً، لدرجة تدفع الناس لتقديم النذور بشكل دوري منظم بغية تهدئة الروح(89).

96 Schmidt, 1996, P. 152,153.

<sup>97</sup>بفيلتسنر، 2009، ص 85.

<sup>98</sup> مارتن، 2006، ص 15 و16.

الديانة السورية القديمة

ويمكن التعرف على هذا الطقس من خلال دراسة طرق الدفن، ومحتويات المدافن، والنصب الجنائزية، وما حملته من نصوص وتصاوير وغيرها. وقد استمرت تقاليد تصوير الأجداد في سورية حتى العصر الحديدي، أي حتى الألف الأول ق.م.

ومن التماثيل المشهورة في هذا الصدد تلك التماثيل الكبيرة من تل حلف (جوزن)، وهي لأشخاص جالسين، وكان كل تمثال منها منصوباً فوق قبر دُفن فيه جثمان، وهي تحمل في اليد اليمنى بطريقة معبرة وعاءً لاستقبال القرابين، ومها يلفت الانتباه أن تماثيل الأجداد هذه كانت لشخصيات نسائية. كما وجد في نفس الموقع تمثال حجري، لزوجين راحلين، كان موضوعاً في حجرة صغيرة خاصة لتقديس الأجداد، تسمى حجرة العبادة (99).

يُعدُّ نقس بنموا بن قرل، من شمأل، من أهم النقوش الآرامية على الإطلاق كونه يشير إلى طقس تقديس الأسلاف، وهو وثيقة مليئة بالمعلومات التي تتناول الحياة الدينية في هذه المملكة أو ماسمي الإديولوجية الملكية. ويذكر النص أسماء العديد من الآلهة التي نقلت بنموا إلى السلطة بعد والده وعملت على رفاه البلد وإسعاده من خلال ما أضفته من بركة على حكومة بنموا، ويتمنى استمرار البركة على من اعتلى العرش بعد وفاة الملك، ولمن تابع شعائر تقديس الأسلاف، ويدعو بالشؤم والموت على من لا يفعل ذلك (110). (الشكل 117).

من النقاط الملفتة للنظر في النص، التسليم الشديد بقدرة الآلهة على فعل كل شيء، فهي إذا ما رضيت عن أفعال إنسان معين، تمنحه المجد والرفعة وكل ما يطلب. وكذلك اعتقاد الملوك بأنهم بمنزلة قريبة

100 Kreuzer, 1995, P. 101-115.

<sup>99</sup> بفيلتسنر، 2009، ص 87.



الشكل رقم (117) تل حلف

من الآلهة التي لا ترضى عن المقصرين بواجباتهم من أجل راحة الملك الراحل. فعلى الورثة القيام بالواجبات الدينية المطلوبة من تقديم الأضاحي والطعام والشراب، وإقامة جلسات الذكر الدورية، لكي ترتاح روح الملك التي انضمت إلى فصيلة الآلهة في الأعالي، فإذا رضيت روح الملك عن أبنائه وخلفائه رضيت الآلهة عليهم. أما إذا ما عق الولد الوريث، أو من حل محله، ولم يقم بالمطلوب تجاه أهله الراحلين، فسوف يثير سخط الآلهة. ويمكن أن نرى في تركيز الملك الشديد على هذه النقطة، أنه نابع من شعوره بعدم الثقة بالورثة، وقدرتهم على الإيفاء بالتزاماتهم تجاهه هذا ما دفعه لتهديدهم علناً. ومن الممكن أن يكون هذا الأمر مؤشراً على وجود حالة من التذمّر لدى الجيل الجديد من السكان، ورفضهم السير خلف ما درج أباؤهم على القيام به. (الشكل118).

لكن نقوشاً أخرى لاحقة تنبؤنا باستمرار

أداء هذا الطقس خلال مراحل لاحقة، وهذا ما نلمسه من نص لملك لاحق، هو

بنموا الثاني (حكم حوالي 743

- 733 ق.م) أقامـه برراكـب مـن أجـل أبيـه، ونجـد فيـه ممارسـة عقيـدة تقديـس الأسـلاف. حيـث يقـوم ابـن الملـك ووريثـه، بعـد مراسـم التشـييع والتعزيـة، بإقامـة النصـب

الشكل رقم (118) نقش بنمو لوالـده (بنمـوا بـن برصـور) ويقـدم لـه الأضاحـي

المناسبة في ترضى روحه وترضى الآلهة عنه. ويظهر النصُّ أن راكب إيل هو الإله المخصّص لحماية السلالة الحاكمة، وتأتي أهمية هذا الإله كونه إلهاً للبيت الحاكم.

"النصب هـذا أقام برراكب لأبيه، لبنموا بـن برصور ملك يأدي......
سنة موته... مات أبي بنموا عنـد رجاي سيده تجلـت فليسر ملك آشـور)، وبكيه
خلال الحملة. عنـد ذلك (بكيه سيده تجلـت فليسر ملك آشـور)، وبكيه
أخوته الملـوك. وبكيته (عناصر) حملة سيده ملك آشـور كلها. وأخذ سيده
ملـك آشـور (........ وجعـل تأكل وتـشرب؟)، روحـه، وأقام لـه تمثالاً في
الطريـق. وسـار بـأبي مـن دمشـق إلى آشـور. في أيامـي...، وبكيـه بيتـه كلـه.

101 Kreuzer, 1995, P. 101-115.

إيل فسيدي تجلت فليسر على عرش)، أبي بنموا بن برصور، وقد أقمت النصب هذا لأبي، لينموا بن يرصور. و....، وخروفاً مشوياً (مشواة). وليضع الملك (يديه) على كبش موثوق (ذي أمان)، ولبرسل الكبش شرقاً إلى قدام قبر أبي بنموا....، والذكري هـذه. هـا! فليت حـدد وإيل وراكب إيل - سيد البيت (السلالة الحاكمة) وشمش وكل آلهة يأدي (برضون عني، أنا، ابن بنموا، وليت راكب إيل يعطيني الرحمة)، قدام الآلهة وقدام البشر »(102). ويبدو أن هذا الاعتقاد لم يكن حكراً على الملوك، ولكن على كبار شخصيات الدولة أيضاً، ما فيها موظفى القصر الملكي الراحلين، الذين كان مقدورهم أيضاً، الادعاء بالجلوس مع الآلهة على مائدة جنائزية واحدة يتناولون من خلالها مختلف أنواع الأطعمة والأشربة، وهذا ما نجده في نقش كتمو الخادم عند الملك بنموا المكتشف حديثاً على يد البعثة الأمريكية في موقع زنجرلي صيف 2008م. (راجع الشكل 107)، والذى يدور موضوعه حول موظف ملكى يقوم بإشادة نصب وتقديم الأضاحي لعدد من الآلهة ولروحه التي تسكن في النصب، ويوصى أبناءه متابعة تقديم القرابين له ويطلب حصة محدّدة من الأضاحى لنفسه، وهي الفخذ:

"أنا كتمو، خادم بنموا، الني كلفني بنفسي (هنه) المسلة بينها مما زلت حياً. وضعتها في غرفتي الأبدية (؟) وأقمت وليمة (على) - هذه الغرفة (؟): ثور من أجل حدد ق راد ب دار ل، وكبش لأجل ن ج دار- ص و دار ن، وكبش لشمش، وكبش لحدد حامي الكروم - وكبش لكوبابا، وكبش لروحي التي (سوف تكون) في هذه المسلة - منذ الآن أي من أبناي - أو أي ابن من أبناء الآخرين يتوجب عليه امتلاك - هذه الغرفة (؟) دعه يأخذ من - أفضل (ما تنتجه) هذه الكروم (تهنح) - كل سنة.

<sup>102</sup> إسماعيل، 2001، ص 307.

يجب عليه القيام بتقديم القرابين (الوارد أعلاه) بـ (لأجل) روحي - وأن تخصني - بقطعـة الفخـذ (مـن الذبيحـة)»(103).

قبل اكتشاف نص كتموا؛ كان من الصعب أن نتخيل أن موظفاً ملكياً مهما علا شأنه يتجرأ على وضع نفسه على مائدة جنائزية بموازة الآلهة. فقد أطلعتنا النصوص على ملوك قاموا بهذا الفعل وليس أحد غيرهم. وهكذا تتسع دائرة الشخصيات المؤلهة لتصل إلى الناس العاديين أيضاً. ومنطقياً يبدو الاقتناع بمزاحمة الملوك في القداسة والولائم الإلهية أمراً صعباً، ولهذا ربما كان علينا أن نفهم الأمر كما يلي، إما أن تقديس أرواح الأسلاف الراحلين اتسعت لتشمل فئات أخرى في المجتمع غير الملك، وهذا ما لم يُعرف حتى الآن حتى في النصوص اللوفية، وإما أن الأمر لا علاقة له بالتقديس بمعناه الحرفي، بل ربما لا يعدو كونه طلباً للمغفرة والسكينة والراحة من آلهة راعية وكافلة له ولعائلته، يتم التواصل معها عبر الولائم والقرابين والأضاحي المقدمة، وبالتالي هذا لا يعني تقديساً لروح الميت، وهو هنا موظف في القصر الملكي.

الجديد في نص كتموا هو قضية الروح التي خرجت من الجسد، وسكنت الحجر، كما يقول النص، فمن المعروف أن الروح في الديانات المشرقية القديمة تفارق الجسد بعد الموت، بينما هنا نجدها تخرج منه لتسكن في النصب الذي وضع قرب القر.

يبدو أننا مع الإله الحامي للسلالة الحاكمة أمام عنصر آرامي خاص، فراكب - إيل يرمز إلى الآلهة الفعالة العاملة على مساعدة الحاكم، أو بالأحرى الموكَّلة بالقيام بهذا الواجب من قبل الآلهة، وتتجلى أهمية راكب في قدرته على حسم أي صراع على العرش ومنح الحياة، وهذه إشارة لوريث العرش. كما تتجلى هذه العلاقة بين الإله والبيت الملكي

### ثانية في أحد نقوش السفيرة:

أما تل أيم وقراها وسادتها ومقاطعتها فهي لأبي ولسلالته إلى الأبد. ومثلها ضربت الآلهة بيت أبي... وعادت تل أيم لبرجاية ولابنه ولابن ولابنه ولابن. النه ولنسله حتى الأبد "(104).

لعل من خصوصيات ديانة الآراميين، هو اعتناقهم المعطيات الثقافية والدينية التي كانت سائدة في المناطق التي سكنوا فيها، وفي هذا المجال يمكن ذكر حدد إله الطقس السوري، ومعه الآلهة الحامية، وإلهة الحب عشتار، التي أصبحت فيما بعد عترغاتس. ظل مجمع الآلهة على ما يبدو صغيراً نسبياً، سهلٌ الوصول إليه من قبل الناس، ولم يقتصر الوصول إلى أفراده على الملوك لوحدهم، الذين كانوا يتوجهون للآلهة طلباً لعونها أو لتقديم الشكر لها. ومن الوارد جداً وجود علاقة تجاه آلهة خاصة بمعنى (الإله الشخصي)، أو بالأحرى الأسلاف التي تحمي العشيرة (والعائلة) (والعائلة)

في نقـش قـره تبـه نجـد الإلـه الحامـي لسـلالة ملـك أزتـودي هـو بعـل كرنتيـش:

"بنيت المدينة هذه وجعلت لها اسم أزت ودي وأقمت فيها الآلهة هذه. بعل ك ر ن ت ي ر ش. فبارك بعل ر ن ت ر ي ش أزت ودي في حياة وسلام وفي عز قدرة على كل ملك إذ أعطى بعل ك ر ن ت ر ي ش لأزت ودي طول أيام وربوة سنوات وقمة نعم "(106).

في حماه يخبرنا الحاكم الآرامي زكير في نقشه (حوالي 800 ق.م) عن تحالف الدول الآرامية التي حاصرته بقيادة برحدد الثالث ملك دمشق. هنا نجد ثانية الارتباط الوثيق لهذا الملك مع ربه بدءاً من التتويج 104 إسماعيل، 2001، ص 269.

105 Kreuzer, 1995, P. 115.

106 الىستانى، 1985، ص 120.

وحتى النجاة من هجوم أعدائه، وهذه البنية مماثلة لما في شمأل، لكن الإله الحامي في مملكة حماة ولعش هو بعلشمين، إلا أن مكانته غير واضحة ضمن مجمع الآلهة في حماة (107). يتوجه زكير بالشكر الخاص إلى بعل الذي كان الإله الحامى لبيته:

'أنقذني بعل شمين وقام معي وجعلني بعل شمين ملكاً على حزرك.... فرحت أرفع يدي لبعلشمين، وبدأ يجيبني بعل شمين. ويتحدث بعلشمين إلي بوساطة العرافين وبوساطة الرسل ويقول لي بعلشمين، لا تخف، لأنني جعلتك ملكاً، وأنا سأقوم معك وأنا سأنقذك من كل هؤلاء"(108).

يتضح على الوجه الثاني من النصب أن الملك يحذِّرُ الذين يفكرون بالعبث بنصبه أو نقله، ويتوعدهم بغضب الآلهة، ثم يدعو في النهاية بالخلود لاسمه ولسلالته:

"حـزرك... وبنيت بيـوت الآلهـة في كل (مـكان مـن)، أرضي وبنيـت...، وبنيـت آفس وأسكنت، الآلهـة في بيـت إيـل ور، بآفس وأقمـت قـدام إيـل ور، النصب هـذا، وكتبـت عليـه أثـر يـدي مآثـري... وكل، مـن يزيـل أثـر، يـدي زكير ملـك حـماة ولعـش، مـن هـذا النصب، ومـن، يزيـل هـذا النصب مـن، قـدام إيـل ور، ويحركنـه مـن، مكانـه، أو مـن يرسـل ابنـه،.... ليقتـل بعـل شـمين وإيـل ور، و... وشـمش وشـهر و... وآلهـة السـموات، وآلهـة الأرض وبعـل،... الرجـل وابنـه وكل نسـله...، ليكـن حتـى الأبـد، اسـم زكـير واسـم بيتـه (سـلالته)» (سـلالته)» (سـلالته).

يبدو أن كلمة «أم amm» تشير إلى شعائر تقديس الأسلاف ضمن القبيلة أو العشيرة، فهذه الكلمة لم تصل لحد أصبحت فيه اسماً لإله

107 Kreuzer, 1995, P. 101-115.

<sup>108</sup> إسماعيل، 2001، ص 211.

<sup>109</sup> إسماعيل، 2001، ص 212.

آرامي رئيسي، ولكن اقترنت بأسماء بعض الحكام والشخصيات، مثل حاكم بيت زمان في القرن التاسع ق.م الذي أطلق عليه لقب «أمي بعلي». كما نجد في منطقة البليخ لقب «جيا أمو giy ammu»، وكان يخص القائد «أماتا a-a-mat-a». وفي بداية القرن الثامن نجد اسم «بعلي أمو bali ammu»، وبعد ذلك يظهر عدد من أسماء الأشخاص التي اقترنت بكلمة "أم mmm"، والتي لم توجد بشكل مستقل، ولكن يبدو أنها كانت تُستخدمُ للأشخاص الذين جرى تقديسهم. إن عبارة "أم mmm" قد تدلُّ على طقس له شكل مثالي، يشير إلى الإله. كما يظهر في بعض الأسماء مثل «أمي - عتر Attarammi» (سلفي هو عتر)، أو "عتر أمو" (عتر هو السلف) (100). ويبدو أن تقديس شخصية ما، دون غيرها، كان من المسائل التي بعود تقديرها لأفراد العشرة أو العائلة وتعلقها بها.

اكتشفت في تل آفس حفرة واسعة بعمق 4 م، كانت مكدسة بالنفايات المحتوية على عظام حيوانات مختلفة (ماعز، ثيران، جمال)، وقد بلغ عددها المئة، بالإضافة إلى مجموعة كبيرة من الفخار المطلي بطبقة رقيقة من الطينة الحمراء، وعدد قليل من الزبادي، وإن دل على شيء؛ فإنما يدل على عملية تكديس مقصودة لا تخلو من أغراض دينية، ولا يستبعد وجود ضريح رجل دين في هذه المنطقة. ويمكن فهم هذا الأمر في سياق الفكر الديني للآراميين بتقديس الأسلاف، وربا تقديم النذور لهم.

وفي تل حلف كشف المنقبون جنوبي الحصن عن ثلاثة مدافن تتضمن إشارات إلى عمليات دفن مصحوبة بالحريق، وعثر على تمثالين بازلتيين يمثلان امرأتين جالستين، وهناك قاعة عُرفت بقاعة الشعائر، وهي شاهد معماري من عصر الحاكم كابارا، وتدفع تجهيزاتها الوفيرة جداً التي

<sup>110</sup> Lipinski, 2000, P. 605.

تشمل قثالاً لكائنين بشريين في حالة الجلوس وقاثيل رجال، ومقعداً من الطين الأحمر المشوي، ومحراباً دينياً مربع الأضلاع، إلى استخلاص مظاهر دالة على نوع من شعائر تقديس الأسلاف، ولكن لم يُعثر على أي بقايا من العظام أو علامات دالة على حرق الأجساد، رغم العثور على جرار تحتوي على رماد الموق برفقة بعض التقدمات الدينية المتنوعة، ومن المفترض أن هذه الجرار وما تحتويه تخص الامرأتين اللتين وضع تمثالهما قرب مدخل المدفن بوضعية الجلوس، ورها كانتا أميرات أو كاهنات ذات رتبة عالية.

كما تم الكشف عن ثلاثة أمكنة على شكل مدافن بُنيت بشكل كامل فوق الأرض، واحتوت مدخلاً وحجرة أو حجرتان للدفن، بنيت باللبن وغُطِّيت بقبوات (القرنين التاسع والعاشر ق.م)، وُجد فيها القليل فقط من بقايا الجثث، ومن التقدمات. ويبدو أنها ليست مدافن خالصة، بل هي أماكن نُفِّذت فيها الطقوس التذكارية لمغادرة الأسلاف، وهي تذكرنا بموقع مشابه يحتوي نفس هذا البناء الشعائري وُجدَ في بلدة (كولتر أوم - تركيا) رها كان لها نفس الهدف (١١١).

111 Lipinski, 2000, P. 638.

## الباب الخامس: التفاعل الديني بين سورية وجوارها

#### التفاعل الديني بين سورية وجوارها

طالما كانت الأرض السورية ملتقى للحضارات، وجسراً للتواصل بين ثقافات العالم القديم، لا يجوز له أن ينقطع كيلا يتصحر التاريخ، وينضب المعين الذي تنهل منه الأمم في كل أصقاع المعمورة إكسير حياتها. لقد كانت سورية هبة الطبيعة، وما وراءها، فبدت بموقعها؛ وكأنها الميزان الذي تُقاس عليه أشياء الكون، فجمعت كل المتناقضات لتصيغ منها قوس قزحها الذي فتن ألباب كل من نظر إليها من الخارج، ممّا استجلب عليها الكثير من النقمة والمتاعب والويلات، وجعلها ميداناً يتصارع عليه الطامعون، ويتحارب فيه الجاهلون. ولكن رغم كل ما حصل؛ فهذا لم يمنع سكان البلاد من تحقيق الكثير من الإنجازات الحضارية، لا بل دائماً ما كانت الأزمات دافعاً لأهلها نحو مزيد من التحدي، وخلق أفاق جديدة لم تكن لتصلها لولا ما أصابها.

إن الـثراء الثقـافي الناجـم عـن التنـوع الديمغـرافي في المجتمـع السـوري القديـم، أمر ليس لـه مشابه في كل بقـاع العـالم. فعـلى سبيل المثال؛ تشكّل مجتمع أوغاريت عـلاوة عـلى السـكان الكنعانيين، مـن الحوريين، والحثيين، والمصريين، والإيجيين، واليونانين وغيرهـم. وبقـدر مـا حافـظ هـؤلاء عـلى خصوصيتهـم الثقافيـة، بقـدر مـا انخرطـوا مـع أقرانهـم، مـن أبنـاء المملكـة في بنـاء عـزة أوغاريت ومجدهـا. إن هـذا النـوع مـن الانصهـار الاجتماعـى،

والتمازج الديمغرافي الأوغاريتي، ينسحب على كل الأراضي السورية التي ضمت تنوعاً إثنياً وديمغرافياً لا يقل عن أوغاريت. ويمكن أن نلمس مظاهر هذه التعددية في بعض الجوانب من العبادات، وفي أسماء الآلهة، ووظائفها، والطقوس، والممارسات الدينية.

وما يؤكد المكانة السامية التي تبوأتها الثقافة السورية القديمة، هو انتشار الكثير من أشكال العبادة السورية، في مناطق قريبة وبعيدة، فنراها في مصر، وبلاد اليونان، والاناضول، ومناطق أخرى. وفي الألف الأول ق.م؛ وصلت إلى أمكنة أبعد، ومنها شمال أفريقيا، وأوروبا، وجزر المتوسط، وبلاد الرافدينن ومصر، وغيرها. وبالمقابل لم ينغلق السوريون على أنفسهم، بل تلقفوا ثقافات الآخرين، ونهلوا منها، وتعاملوا مع ديانات من دخل مدنهم بكل محبة، واحترام، وتسامح، قلَّ نظيره.

## الفصل الأول: التفاعل الديني في أوغاريت

## أولاً: التأثير الحوري الحثِّي

خالط الحوريون والحثيون السكان المحليين، وشاركوهم الحياة نفسها بكل مجالاتها، عا في ذلك الدين. ونجد في ثقافة المنطقة خصائص وملامح يردّها الباحثون إلى الحوريين والحثيين. وقد امتزجت المعتقدات الحورية والحثية مع المعتقدات المحلية. فلم يطرأ أي تغيير على مكانة رب الطقس في منطقة يعتمد اقتصادها على الزراعة، وتعتمد في ريّها على المطر. والذي حدث أن ايم mi رب الطقس (حدد أو بعل) قد لازمه الاسم الحوري تيشوب. وقد صُنِّفَ جبل صفن/الأقرع، الذي عرفه الحثيون والحوريون باسم خزي (خازي)، مع جبل غني الذي لم يُحدَّد موقعه، بدقة بعد، ضمن المظاهر الملازمة للإله تشوب.

وقد صوَّر الفنانون هذا الإله شاباً قوياً يتسلح بالفاس أو الدبوس، ويمسك بيده حزمة من الخطوط تمثل البرق. وكانت خيبات/هبات قرينته في المناطق الغربية، وسميت شوشكا في الجزيرة وجوارها، وهي الربة الأم. وسميت الشمس شميكا، والقمر كوشوخ. أما رب الشعير (الحبوب) والعالم السفلي، فكان اسمه كوماري الذي نُسجت حوله الأساطير المشابهة لأساطير المنطقة المعروفة، وقد وُصفَ بأنه ملك الأرباب، وأن عرشه على

<sup>1</sup> فيلهلم، 2000، ص 100.

قمم الجبال يربط السماء بالأرض، وقد احتل منزلة الرب دجن، بوصفه رب الحبوب $^{(2)}$ ، وهناك من طابقه مع الإله الأوغاريتي إيل $^{(3)}$ .

أما الإلهة شاوشكا، فكانت وظيفتها الجنس والحرب، وهي حسب التقاليد السومرية والأكادية والسورية والأناضولية أخت إله الطقس، ولا ندري فيما إذا كان هذا يتفق مع موقعها الأصلي في مجمع الآلهة الحوري، فقد ذُكرتْ في ألالاخ والعبادات الحورية في أوغاريت، ونجدها مع تيشوب في قمة مجمع الآلهة، وتتحدث النصوص الأكادية المكتشفة في أوغاريت عن عشتار الحورية. وتظهر (لاحقاً) باسم عشتاروت الحورية في أوغاريت عن عشتار الحورية. وتظهر (لاحقاً) باسم عشتاروت الحورية عُترَ عليه في مرسيليا، واختلطت صورة شاوشكا في شمال سورية بشكل جزئي مع صورة الإلهة إشخارا ذات الملامح المشابهة، وقمت مطابقتها في أوغاريت مع الإلهة عشتروت.

يعـدُّ الإلـه نبتيـك مـن الآلهـة الحوريـة الأساسية أيضاً، وقمـة شـواهد وافيـة عـلى ذلـك في أوغاريـت وحاتوشا، ولكن صفاتـه ووضعـه مـن حيـث النسـب غير واضح. وتحتـل الإلهـة نيـكال قرينـة الإلـه كشخ مكانـة مهمـة في العبـادات الحوريـة في أوغاريـت، وهـي ترجع في أصولهـا إلى إلهـة القمـر السـومرية نيكّال/نينجـال أي: السـيدة الكبيرة. ونلاحـظ أن الملـكات الحثيّات خلال القـرن الرابع عـشر ق.م كـن يحملـن اسـمها كجزء مـن أسـمائهن المركبة (نيـكال - مـاتي، أشـمو - نيـكال). وتشـير نصـوص المناطـق الغربيـة مـراراً إلى إلهـة الأبـاء (إنـا أتنونـا)، ورجـا يشـير ذلـك إلى ظاهـرة عبـادة الأسـلاف، وقـد يكـون ذلـك تبنيـاً لمفهـوم حثّي أو سـوري. كـما أنـه مـن المؤكـد وجـود شـهر باسـم أتنشـو (شـهر الأبـاء)، في تقويـم مدينـة نـوزي، كـما وردت في نصـوص باسـم أتنشـو (شـهر الأبـاء)، في تقويـم مدينـة نـوزي، كـما وردت في نصـوص

<sup>2</sup> أبو عساف، 2011، ص 264.

<sup>3</sup> فىلھلم، 2000، ص 103.

المدينة ظاهرة لها علاقة مع أرواح الموتى وهي أشكال تعبدية كانت تمارسها الأسم (4).

كان هناك مجموعة من الآلهة السورية القديمة التي سمّاها الحثيون الآلهة المبكّرة، وسمّاها الحوريون الذين هاجروا إلى سورية آلهة الأعماق (الأرض)، وهي تتكوّنُ من مجموعات عددية سبعة، وتسعة، وإثنا عشر، وتوضع على قدم المساواة مع إلهة العالم السفلي للسومريين والبابليين والآشوريين «أنانكو». ولا توجد لهذه الآلهة عبادات خاصة (باستثناء الإله كوماريي)، وفي أكثر الأحيان كانوا يُستحضرون لطرد الأوساخ، والرياح السامة، وأسباب الأمراض الأخرى في العالم السفلي. وكانوا كذلك آلهة (قسم وعهود) في الاتفاقات الحثية الرسمية مع أمراء شمالي سورية (ق)،

أما تأثير التقاليد الدينية الأسطورية والشعائرية الحورية في أوغاريت فهو واسع وموثق، وقد شهدت به النصوص المتعددة المكتوبة بتلك اللغة أكثر من النصوص ثنائية اللغة على سبيل المثال. والملاحظ أنه تم دمج التسميات (السامية) مع الحورية، كما لوحظ دخول رسمي لبعض التسميات الدينية الحورية في مجمع الآلهة الديني لأوغاريت ومنها، الإلهات: إشهارا ودادميش و بيدراي، اللواتي أثبتت شعبيتهن من الشعائر التي كرست للإلهة إشخارا، النص (TF. MRSO IPP. 262S 115، ktu1).

كـما كان مجمـع الآلهـة الحـوري معروفاً في أوغاريـت بقامًـة لاهوتيـة، النـص (1.116). وأعيـد ذكرهـا في نصـوص شـعائرية أخـرى، النـص (1.116

6 Lete, 2008, P. 48.

<sup>4</sup> فيلهلم، 2000، ص 101، 110.

<sup>5</sup> فولكيرت 1985، ص 349.

ktu 1.110 /1.111)، والنـص (13 -17 Ktu)، والنـص

وبالمطابقة بين القوائم المختلفة، وبالرجوع للبانثيون الحوري وللديانة الحورية، التي ملكت رصيداً كبيراً لها في الأراضي السورية، من الممكن كتابة قائمة مجمع الآلهة الحوري التي كان يُبتهلُ إليها في أوغاريت، مع ما يقابلها من آلهة أوغاريت على النحو التالى:

إن تلن/إن(؟) ويقابلها في أوغاريت «شالاني»

عناتن/إن = أتانو إيليب

إل = إيل

تشب/تیشوب = دجن

کمرب/کومارب/وی = بعل

کدج/کوشوه = یاریخ/یرخ

إرو/برز = ميلكو

نكل/نيكال = نيكال

تاوتك/شيووشكا = عشتارت

وهذه القائمة تمثل مجموع الآلهة الحورية الكبرى التي تتكرر بتشابه ملفت في النصوص:

(KTU1.110, 1-5, 1.111,3 -6, 8 -10,11 -14) و (KTU 1.42)

ويلاحظ غياب أسماء مثل شاووشكا والإلهة الأم خيبات، في حين لا يحتل تيشوب مكانة مميزة فيها. وتضم سلسلة النصوص الثانية

(CF.KTU1.110.6 -10. 1.111. 10 -12. 1.11)

الآلهة التالية:

إن خمن =؟

تهج/شیمجی = شبش

نوباديج =؟ إي = كوثر أشتابي = أثتار أنت/عناة = عناة إن أرد =؟

تتكامل هاتان السلسلتان مع عدد من القوائم الأخرى التي وردت في النصوص (KTU 1.116،18 -23 ERI .132.412)، لكن من الصعوبة محان مقارنتها أو معرفة الأسماء الموازية لها في مجمع الآلهة الأوغاريتي:

أشيرا، إشارا، خبت/خيبات، سبدر، بدّبد/بيشاشافي، دقت/داقيت، خدن/ هودينا، خدلر/هوديلورا، حنَّج، إشار/إشخارا، ألن/ألتانا، ننت/نينيتا، كلت/ كوليتا، آدم/آدامَا، كبب/كوبابا.

تجدر الإشارة إلى أن بعضاً من هذه الآلهة كانت معروفة منذ الألف الثالث في إبلا، ومنها (آدام - ما)، وأشتايي (آداماتوم)، التي يمكن أن تكون صيغة مؤنثة اكتسبت طابعاً سامياً، وقد وردتا إضافة لنصوص أوغاريت في نصوص حثية كونهما إلهتين حوريتين. إن وجود ربتين من عصر أحدث ضمن مجمع الآلهة الحورية في أوغاريت أو الأناضول، جاء بسبب تبني السكان الحوريين المقيمين في المناطق الغربية لهما، في حين لم تتواجد هاتان الربتان ضمن مجمع الآلهة الحورية في المناطق الشرقية (7).

<sup>7</sup> أركي، 1980، ص 95.

# قائمة بأسماء آلهة حورية أوغاريتية وردت في النصوص (KTU 1.110، 1 -5، 1.111، ، 3 - 10، 11 -14) و(KT 1.42)

| IN TLN/IN      | SHALANNI(?) | شالني       | إن تلن/إن (؟)  |
|----------------|-------------|-------------|----------------|
| IN ATN/IN      | ATANUILIB   | أتانو إيليب | عناتن/إن       |
| II / IL        | EL          | إيل         | إيل            |
| TŠB/TESHUB     | DAGAN       | دجن         | تشب/تيشوب      |
| KMRB/KUMARB/WI | BAAL        | بعل         | کمرب/کومارب/وي |
| KDG/KUSHUH     | YARHU       | يارخو       | کدج/کوشوه      |
| IRW PRZ/(?)    | MILKU       | ميلكو       | إرو/برز        |
| NKL/NIKKAL     | NIKKAL      | نیکال       | نکل/نیکال      |
| TUTK/SHEWUSHKA | ASTARTE     | أشتارتي     | توتك/شيووشكا   |

## قائمة بأسماء آلهة حورية وردت في النصوص (12،1.11-10;10،1.111-CF.KTU1.110;6)

| IY/EY       | إي        | KOTHAR | كوثار | IN HMN (?)      | إن خمن       | (?)     |     |
|-------------|-----------|--------|-------|-----------------|--------------|---------|-----|
| AHB/ASHTABI | أشتابي    | ATHTAR | أثتار | TMG/<br>SHIMEGI | ةج/ شيمجي    | SHAPASH | شبش |
| «NT/ANAT    | عنت/ عناة | ANAT   | عناة  | NBDGLNUBUDG?    | نبد جان بودج |         |     |
| IN ARD/(?)  | إن أرد    | (§)    | (§)   |                 |              |         |     |

8 Lete, 2008, P. 48.

9 Lete, 2008, P. 49.

قائمة بأسماء آلهة حورية وردت في النصوص الأوغاريتية (10)(23ER1.132:412-KTU1.116:18

| HBT/HEBAT         | خبت/خيبات      | (?) ASHERA | أشيرا /عشيرة  |
|-------------------|----------------|------------|---------------|
| SBDR(?)           | سبدر           | (?)        |               |
| PDDPD/PISHASHAPHI | بدّبد/بيشاشافي | (?)        |               |
| DQT/DAQ I T       | دقت/داقیت      | (?)        |               |
| HDN/HUDENA        | خدن/هودينا     | (?)        |               |
| HDLR/HUDELLURA    | خدلر/هوديلورا  | (?)        |               |
| HNNG/(?)          | حنَّج          | (?)        |               |
| IŠAR/ISHHARA      | إشار/إشهارا    | ISHHARA    | إشهارا/إشخارا |
| ALN/ALTANA        | ألن/ألتانا     | (?)        |               |
| NNT/NINITA        | ننت/نينيتا     | (?)        |               |
| KLT/KULITTA       | كلت/كوليتا     | (?)        |               |
| ADM/ADAMMA        | آدم/آدامًا     | (?)        |               |
| KBB/KUBABA        | كبب/كوبابا     | (?)        |               |

#### ثانياً: التأثير البابلي

ما يزال النقاش دائراً منذ اكتشاف أول رقيم طيني في أوغاريت عام 1929م وحتى الآن حول التأثير البابلي على أوغاريت، وقد صدرت الكثير من الدراسات التي عالجت هذا الموضوع، وبحثت في المدى الذي وصله التأثير الفكري والديني الرافدي في أوغاريت. وقد رأى بعضهم أن النصوص الأدبية، والتعاويذ البابلية التي وجدت في مكتبات تعليم الناس والكهنة في أوغاريت، ربها جاءت من بابل بشكل مباشر أو غير مباشر عن طريق مواقع أخرى مثل إيار. ورغم أن أسماء الآلهة السومرية البابلية في أوغاريت تَرِدُ خارج قوائم الآلهة وقوائم الأضاحي، لكن وظائفها أوغاريتية أكثر منها رافدية. ويمكن تلمس التأثير البابلي وكذا الآسوري في الفكر الأوغاريتي من خلال نصين هما: نص «حياة بلا بهجة» (823. 034)،

10 Lete, 2008, P. 50.

ونص «صلاة من أجل الملك» (RS 79.025)، فقد وجد نفس مضمون هذين النصين في إيمار، قبل أوغاريت التي استعارت هذه الأدبيات من مدارس إيمار، لكن مصدرها كان بابلياً بالأساس(11).

وقد كان لقصيدة «حياة بلا بهجة» (وهي من أدب الحكمة)، شعبية كبيرة لأنها تتعامل مع موضوع فناء الإنسان، وتَعِدُ الحياة قصيرة مثل الومضة. وتدعو الشخص الحي لقضاء أيامه الدنيوية برباطة جأش داخلي والاستمتاع بالحياة، فالإله إيا (I EA)، يتحكم بكل المصائر، ودار الموق تتبع له، إن حياة الإنسان ليست أبدية، والبقاء هو للملوك والأبطال الأوائل:

"في المكان الذي حكم فيه ألولو Alulu الملك الذي حكم 36000 عام. المكان الذي المكان الذي أنتينا، الملك، كان فيه منذ أول الزمان. المكان الذي خو جلجامش الذي أحب زيوسودرا، فكر بما بعد الحياة، المكان الذي خو واوا.../حيث إنكيدو مارس القوة بيده، حيث بازي، وحيث زيزي، وحيث الملوك السبعة الذين عاشوا من بداية الزمان وحتى الآن. لم يكن لديهم اعتقاد ولا ولد... حياة بلا متعة - ما المزايا التي تعلو على الموت. الحياة يجب أن تكون بهيجة. لمن يريد الشاب أن... إلهك في الطريق الصحيح. دفع وطرد التذمر، ازدراء الحزن. يوم مليء بمتعة القلوب يمكن أن يعوض يوماً مليئاً بالأسى من الـ 36000 ألف عام الطويلة. الإندماج الثنائي الختامي: زيراش ziras راض معك كما مع الابن. ذلك هو قدر الإنسان..»الخ (12).

وهكذا يفترض هذا المثال أن الإنسان مخلوق عابر، بينما تبقى الشخصيات العظيمة في التاريخ الرافدي خالدة متمتعة بشهرة دامّة بعد موتها.

<sup>11</sup> Dietrich, 1994, P. 42.

<sup>12</sup> Dietrich, 1994, P. 42.

ومن المؤثرات الرافدية التي جاءت بشكل غير مباشر إلى أوغاريت، نص صلاة من أجل الملك، الذي صِيغَ بقالب روائي ترتيلي بابلي، كُتِبَ بالسومرية، ولكنه حمل تقاليد إيمارية، يتم فيه التضرع للآلهة طلباً لبركتها، وطمعاً في مساعدتها للملك. ويرد فيه ذكر للآلهة الرافدية انليل وموليل، والتي يُفهم منها أننا أمام ترنيمة من التقاليد البابلية السومرية، حيث انليل يُعَدُّ فيها ملكاً للكون، كما يرد ذكر مردوخ الإله الأول الذي يُنادى في النص بلقب والد إنكي/إيا. ومن الواضح أن سردية النص في أوغاريت اتبعت خط نص إيار، لكنها وسعت من نطاق حريتها، وأصلحت الصباغة عندما كان ذلك ضرورياً (13)

لقد دعيت المراسي الحجرية للعصر البرونزي، بالكسر الفخارية لعلم الآثار الغارقة تحت المياه، لأنه بجساعدتها، أمكن رسم مسار الطرق التجارية التي كانت جميعها تحاذي الشواطئ، وقد جرت بعض الأبحاث في المرافئ القائمة على شواطئ سورية وفلسطين وتركيا لدراسة المراسي، من حيث خصائصها الزمنية ومكان صُنْعَتِها، واستناداً لنوع الحجر المستخدم وأشكالها والعلامات الموجودة عليها. وتوصًلت للتعرُّف على المراسي أمام معبد بعل في أوغاريت بصورة صحيحة، وبيَّنت أن من بين التجهيزات، كان هناك مرساة سفينة قُدمت للإله من قبل قباطنة كانوا قد نذروا لسيدهم الإلهي قرباناً من أجل نجاتهم من البحر. كما وُجِدت بقايا قبر يُعتقدُ أنه يخص أحد القباطنة، عُثرَ عليه فيما يُعرف بالحي الإيجي في أوغاريت، تشكّل بابه من عضادتين حجريتين أصلهما مرساتان ضخمتان، يتوضع فوقهما ساكف طويل يستند على الجدران. وقد عُثرَ تحته على أشياء كان قد أحضرها القبطان معه من الغرب البعيد، ومنها جزءٌ من جريّة جميلة من نوع (كماريس الكريتية). وقد شُوهِدت المراسي الحجرية بما Dietrich, 1994, P. 44-45.

لعصر البرونز في غربي البحر المتوسط أيضاً، في جزيرة مالطة وعند بارمو وفي خليج نابولي وأمام مصب نهر التيبر، وقد تم هذا التواصل البحري عبر الدردنيل<sup>(11)</sup>. أما على جزيرة قبرص فيعكس نقش كتابي مصور الصلة الوثيقة بين تجارة النحاس والديانة المحلية، وتظهر الشذرات المتبقية من السبائك الثقيلة، مع النماذج المصغرة التي تحاكيها في سورية وفلسطين، وحتى في عاصمة الدولة الحثية، أهمية ودور تجارة النحاس في صياغة العلاقات التي قامت بين المناطق آنفة الذكر.

وليس من المصادفة أن تشكّل رأس الشمرا (أوغاريت)، مركز التقاء شعوب وأجناس مختلفة، شهدت حركة فكرية رفيعة تُوِّجَت بتحقيق القفزة الثقافية النوعية في نظام الكتابة من المسمارية المقطعية المعقدة إلى الكتابة الأبجدية (15).

<sup>14</sup> بوخهولتز، 1985، ص 321.

<sup>15</sup> بوخهولتز، 1985، ص 324، 325.

#### الفصل الثاني: التفاعل الديني في إيار

تُقدِّمُ طقوس إيار نظرة داخلية عن الثقافة السورية بشكل عام، والديانة بشكل خاص، وذلك خلال النصف الثاني من الألف الثاني قبل الميلاد. لقد كان الجزء الأكبر من طقوسها تقاليد محلية أصيلة، بما فيها بعض الطقوس التي كانت تؤدى للآلهة الحثية في المدينة، والتي رغم السيادة السياسية الحثية؛ فقد ظلت ذات طابع سوري. ولهذا تبدو طقوس إيار وكأنها لم تكن مستعارة، أو متأثرة بأي من التقاليد المعروفة في المشرق العربي القديم (10). ورغم أنها مكتوبة باللغة الأكادية، فقد وردت في تفاصيلها الكثير من الكلمات والممارسات التي لم تكن معروفة سابقاً في بلاد الرافدين، ومن أمثلة ذلك ورود عبارات تشير للاحتفالات (ذكرناها أنفاً)، وهي: السيم شماراتو (الكاهنة)، و"زوكرو" وبعض ممارسات التي لم تكييسو".

إلا أن كثرة الشعائر في إيمار تفرض وجود الكثير من العناصر الحثية والرافدية القديمة فيها (غير المحلية). وقد كانت بعض الممارسات الشعائرية الحثيَّة تتكامل مع المناسك المحلية، وتُؤدى جنباً إلى جنب معها (17).

<sup>16</sup> Fleming. G. 1992, P. 279-289.

<sup>17</sup> Fleming, 1992, P. 54.

من الممارسات التي كانت تُؤدَّى للآلهة الحثية، وعرفت كأحد مظاهر السيادة الحثية، عادة تقديم بعض الأنواع من كسر الخبز التي صُنِّفتْ على أنها تقليد حثي بحت (18). فيما نُظِّمَت بعض الاحتفالات على أساس اندماج وتماهي الممارسات الطقسية الحثية بالمحلية، بعد تبني الحثيين لجميع العادات الإيمارية القديمة (19). ويبدو أن الكاهن الذي قام بجمع ونسخ الطقوس المحلية الإيمارية، كان له اتصال مباشر مع الكتاب الحثيين. أما عبارة "إيزين EnEz" (الأكادية) والتي تعني الاحتفال، فقد كانت تصنَّفُ على أساس أنها عبارة حثية أيضاً.

#### المساهمة الرافدية الحثية

تأكد التأثير الرافدي على النصوص الدينية في إيمار من خلال استخدام الحثيين للكتابة الأكادية السومرية، وعدم كتابتهم بالحثية أو الحورية (إلا القليل من النصوص). لكون الأكادية لغة التعامل اليومي في العلاقات الاقتصادية. أما سكان إيمار فقد تكلَّموا لهجة (سامية) غربية مختلفة عن الأكادية الشرقية، لكنهم بكتابة طقوسهم بلغة أكادية فقد عمَّقوا التأثير الرافدي، مما جعلهم ينظرون لممارساتهم الدينية بعدسات رافدية.

كما نجد التأثير الرافدي في النصوص الحثية الإمارية التي تُرجمت عن شرائع بلاد الرافدين المكتوبة بالأكادية ومن بينها مجموعة من النصوص الطبية والكهنوتية (20).

ويُلاحظ هذا التأثير من خلال استخدام العديد من أسماء الآلهة والطقوس الرافدية. فقد حمل بعض أعضاء مجمع الآلهة البارزة في إيار أسماءً سومرية. ومنهم على سبيل المثال، إله مدينة إيار الذي

<sup>18</sup> Fleming, 1992, P. 55.

<sup>19</sup> جاموس، 2004، ص 86.

كتب بصيغة «نين. أورتا nIn.urta»، وهو البطل والابن البكر لانليل أحد رؤساء مجمع الآلهة السومري، علاوة على أنه إله مدينة نيبور. وقد لعب نينورتا دور إله المدينة في إيار، في حين أخذ دجن رئيس مجمع الآلهة في المدينة مكانة انليل الرافدي بمنطقة الفرات الأوسط، أما مجيء نين أورتا السوري باسم سومري، فقد كان لعدم وجود مواز سوري له (12).

أما ظهـور إلـه العاصفـة بعـل في احتفـال تنصيـب نـين دينجـير، فقـد جـاء أمـراً متمـماً للإلهـة «خيبـات HEBAT». ويتطابـق التعريـف بالكاهنـة الرئيسـة في المعبـد، كونها زوجـة الإلـه مع «نـين. دينجـير» الرافديـة أو «إنتـو entu»(وتعنـي بالأكاديـة الكاهنـة المرموقـة (22)). وهـذا يؤكـد أن لـ " نـين دينيجـر" إهـار جـذوراً رافديـة (23).

ويبدو أن الطقوس الرافدية أضاعت الكثير من ملامحها فيما بعد، فإذا كان احتفال نين. دينجير، واحتفالات التقاويم ذات أصل رافدي، فمن المفترض أن يكون قد مضى مدة طويلة من الزمن على وجودها، الأمر الذي سمح لها بالتكيف مع الواقع المحلي السوري عند ظهورها لاحقاً، (حوالي القرن الثالث عشر ق.م).

أما بالنسبة للنصوص المتعلقة بطقوس الأضاحي والقرابين في إيمار فهي، كما في أوغاريت، ترصد الممارسات التي كانت تقام خلال عدة أيام من شهر محدد، أو أشهر محددة من العام، في حين كانت القرابين الرافدية تتحرك ضمن كل يوم من أيام أشهر محددة. وهنا قد لا نجد تطابقاً حقيقياً بين طقوس أوغاريت وإيمار والطقوس الرافدية (24)

أخذت المملكة الحثية القدمة الكثير من الأشياء المادية والمعارف

<sup>21</sup> Fleming. G. 1992, P. 248-252.

<sup>22</sup> Soden, 1965, P. 487.

<sup>23</sup> Fleming, 1992, P. 57.

<sup>24</sup> Fleming, 1992, P. 57.

والعلوم والممارسات من البلدان التي استولت عليها، وكان الفن الخارجي عثابة الملهم للمبدع المحلي الحثي (25). فإلى جانب الغنائم؛ جاء الأسرى الذين امتلكوا مهارات مختلفة، فكان هناك الكتبة، والمشعوذون، والكهنة، والحدادون، وسائسو الخيل، وغيرهم. والأكثر أهمية في هذا العصر؛ كان جلب نظام الكتابة المسمارية التي جلبت معها بالضرورة طريقة التفكير والتعبير عن الذات، خاصة وأن تَعَلُّم الكتَّاب الحثيين لتقاليد المدرسة الرافدية وأشكال التعبير المختلفة، قد تم على أيدي معلمي المسمارية السوريين والرافديين. كما تعلَّمَ الحثيون كيفية تصوير ووصف حملات الصورين والرافديين. كما تعلَّمَ الحثيون كيفية الحوليات في المملكة ملوكهم، ومن هنا جاءت المحاولات الأولى لكتابة الحوليات في المملكة الحثية القديمة، وكان من أبكرها حوليات (حاتوشيلي الأول) التي كُتبتْ بالأكادية مع ترجمة حثية، علماً أنه لم يتم اتقان هذا النوع من الوصف بالأكادية مع وولي قرن من الزمن، أي مع فترة حكم مورشيلي الثاني (60).

عند نهاية المملكة الحثية القديمة وبداية المملكة الحديثة الباكرة (أو الحثية الوسيطة)، جرى تغيُّرُ في السلالة الحاكمة، فظهر ملوك وملكات يحملون أسماء حورية. في هذه المرحلة نجد التأثير السوري والرافدي في نوع من الصلوات الرسمية التي تسمَّى توبوي «topoi» التي اقترنت بفترة حكم أمير اسمه «كانتوزيلي Kantuzzili». رغم وجود مؤشرات على أنها كانت تجري خلال فترة حكم عدد من الملوك السابقين، ومنهم مورشيلي الثاني، وموفاتالي الثاني، وحاتوشيلي الثالث. ومن المثبت أن الكثير من تراتيل وترانيم هذه الصلوات كانت قد انتقلت حرفياً من الترانيم الأكادية.

في القرن الخامس عشر وبداية القرن الرابع عشر كانت أول النصوص

26 Hoffner, 1992, P. 102-104.

<sup>25</sup> جرى الحديث في الصفحات الأولى من هـذا البحث، عـن الحثيين، وأصلهـم، والمملكـة التي أسسـوها في الأناضـول، وكانت عاصمتهـا خـاتي (حاتوشـا).

الحورية قد بدأت تُكتب في خاتي، وأغلبها نصوص معجمية (حورية حثية)، وكان من ضمنها أول القصص الأسطورية الحثية التي تضمنت أسماء لآلهة في المجمع الحثي مثل، تيشوب، خيبات، شاروما، شاوشجا، وآلهة أخرى. أما النصوص الحثية في هذه المرحلة؛ فتزخر بممارسات أصلها خارجي، ومنها ما يتعلق بالتدرُّب على أحصنة العربات التي نُظمت على يد الخبير الحورى «كيكولى Kikkuli».

ورأى باحثون أن المعابد الأربعة في إيار كانت حثية، بحيث تداخلت مع الأناط السورية، وجاء ذلك نتيجة السيطرة الحثية على البلاد، ورغم أنها لم تترافق مع تدفق سكاني، لكنها أدَّت إلى إنتاج تغيُّرات مهمة في حياة إهار.

لقد أظهرت النصوص أن القليل فقط في إيار، هو الذي كان مشتركاً مع تلك الطقوس، والتقاليد الحورية والحثية المعروفة في العاصمة بوغازكوي. مع التنويه إلى حقيقة أن الكاهن الناسخ في إيار، والذي جمع الطقوس بشكل مجزأ، كان له اتصال مباشر مع الكتاب الحثيين، فالأرشيف يتضمن مجموعة من نصوص الفأل والطب الرافدية باللغة الحورية (28).

في المملكة الحثية المتأخرة، ومع حملات شوبيلوليوما الأول بداية القرن الرابع عشر على سورية، ظهرت المعاهدات الأولى بين الحثيين والمدن السورية الخاضعة لهم، ومنها نسخ حثية؛ وأخرى أكادية. وشهد هذا العصر بداية دفع الجزية السنوية النظامية من المدن السورية إلى خاتي. وخلال الفترة الممتدة بين شوبيلوليوما الأول والثاني؛ هناك دلائل على إقامة سفراء سورين بشكل مؤقت في خاتي، لا بل أقام هناك أيضاً ملوك

<sup>27</sup> Hoffner, 1992, P. 102-105.

<sup>28</sup> Fleming, 1992, P. 55.

سوريون منفيون من بينهم تيشينا من عمورو (و2). كما كان هناك ملكات ذات أصول سورية ورافدية في خاتي، ومنهن الزوجة الأخيرة لشوبيلوليوما الأول، وكانت بابلية الأصل، وهي التي ذكرتها النصوص باسمها الحثي تاونًانّا Tawannanna، دون أن يُعرفَ اسمها البابلي الأصلي. وقد ظلت تحمل لقب ملكة حثية خلال السنوات الأولى من حكم ابن هذا الملك وخليفته مورشيلي الثاني، وعُرف عنها أنها مارست تاثيراً كبيراً وقوياً في العاصمة الحثية. وبسبب أعمال بعض موظفيها الرسمين بدت وكأنها شكلت تهديداً على ابن زوجها مما أدى لإزاحتها من مكانها حيث لم يعد لها أي ذكر، مع عدم معرفة التهم الموجهة لها بدقة، رغم أن أحد الأسباب المعروفة يتعلق بهدر أموال المملكة والمعبد على عبادات وطقوس دينية غير حثية، ولكنها معروفة في وطنها الأم.

كما وجدت الكثير من الشخصيات الملكية الحثية التي تزوجت من نساء سوريات أو بابليات، وقد افتخرت الملكة بودوحيبا Puduhepa زوجة حاتوشيلي الثالث في رسالة وجهتها للفرعون المصري رعمسيس الثاني، أنها كانت قد جلبت بنات يافعات من بابل وأمورو كعرائس لأبنائها. وغالباً ما بنى الملوك (الحثيون) معابد صغيرة لزوجاتهم الأجنبيات كنوع من المجاملة أو المصليات، لتتمكن من عبادة آلهتها الرئيسية في الوطن الأم (300) من الطقوس التي عرفتها خاتي خلال هذه المرحلة، وكان لها صلة مع الحياة الدينية السورية، طقس عشتار نينوى، النص (CTH716 i23ff)، وفيه دعوة لحضور الآلهة عشتار نينوى من عدد كبير من المدن في الفرات الأعلى. وقد ترافق ذلك مع دعوة العديد من الآلهة في سورية ومنطقة المشرق العربي ها فيها: ميتاني، ألشي، تونيب، أوغاريت، ألالاخ،

<sup>29</sup> Hoffner, 1992, P. 102-105.

<sup>30</sup> Hoffner, 1992, P. 90-91.

كنعان (كيناخا)، صيدون، صور (زوزورخا)، نوخشي، والعمق. وفي نصوص أخرى (CTH483 i52ff) استدعيت مجموعة أخرى من الآلهة من أماكن مختلفة تقع في مدار العالم الحثي: ميتاني، قادش، تونيب، أوغاريت، زينرز، دونابا، أي داروكاتا، جاتانا، ألالاخ، كنعان، أمورو، صيدون، زونزورخا، نوخشي، أوجولزيت، عرابخا.. الخ

أما طقس «خلب HALAB» الذي كان يقام لإله العاصفة في حلب، فكان يُحتفلُ به من حلب إلى حاتوشا على يد حاتوشيلي الأول، وفي عصر شوبيليوما الأول كان لهذا الإله مكان ثابت في قائمة الآلهة الحثية، حيث كان يتم دعوته وفق مراسم خاصة. و نرى ذكراً له «إله العاصفة في حلب» في نص يُعرفُ بالحكيم محاور الأفعى.

في النصوص التي تصف طقس تيشوب وخيبات حلب، والذي كان يُقام في العديد من المدن الأناضولية، توجد مجموعة أُطلق عليها: رجال يُقام في العديد من المدن الأناضولية، توجد مجموعة أُطلق عليها: رجال قصر حلب «لو ميش إي جال MES E. GAL»، وقد ورد ذكر «أورو حلب هلات العاصفة في حلب وفي نص واحد يتضمن طقس "إله العاصفة في حلب" جرى في منطقة من الأناضول، تم فيه رصد /13/ احتفالاً في كل عام. في اليوم التاسع والعشرين من احتفال «أنتاخشوم ANTAHSUM» والمكرّسة للإله "إيا EA"، نجد أن الشخصية البارزة في الصلوات؛ هي كاهن «إله العاصفة في حلب» (32).

31 Hoffner, 1992, P. 102-103.

32 Hoffner, 1992, P. 102-103.

# الفصل الثالث: التفاعل السوري المصري

يتجلى التأثير المصري على سورية بأوسع معانيه في الأعمال الفنية، فكثيراً ما كان يتم تقليد الأعمال الفنية الواردة لدرجة يصعب فيها أحياناً التفريق بين الأصل والتقليد، بسبب عملية الاقتباس، بشكل جزئي أو كامل، لعناصر تصويرية أو تشكيلية مصرية. وهذا الأمر ينسحب على الناحية الفكرية ومنها الديانة الكنعانية، التي تأثرت بالديانة المصرية خلال انتشار النفوذ المصري في المناطق السورية، وهذا ما توضحه تماثيل الآلهة الصغيرة التي تحمل خصائص ألبسة وزخارف مصرية، كما يتجلى التأثير المصري في العمارة والمباني الدينية الفينيقية التي اقتبست كثيراً من مصرية.

أما تأثير سورية الحضاري على مصر؛ فيمكن إثباته في كثير من الأماكن خاصة في عهد الدولة الحديثة. فقد أدخل المصريون آلهة سورية في مجمع آلهتهم، وعلى سبيل المثال: قام رعمسيس الثاني بتأسيس معبد للإلهة السورية عناة في عاصمته، كما أن كثيراً من الكلمات السورية الغريبة أغنت اللغة المصرية، وعمل كثير من السوريين في أجهزة الدولة المصرية، ومارس السوري «بيا» تأثيراً مباشراً على التاريخ المصري، عندما قام بوصفه (كبير خزنة المال للبلاد بأجمعها) بجعل الفتى القاصر

<sup>33</sup> الأحمد، 1988، ص 261، 262.

«سبتاح» ملكاً في نهاية حكم السلالة التاسعة عشر، وعندما زال الوجود المصري في سورية في منتصف القرن الثاني عشر، حصل ركود في التبادل الثقافي إلى حد كبير. أما في القرون التالية فقد اقتصرت الصلات بين المنطقتين بصورة رئيسية على التبادل التجاري الذي تراجع إلى الوراء بالنسبة للعصور السابقة (34). وتأتي من العصر الآشوري الحديث وتحديداً (650 - 600 ق.م) دميتان عثر عليهما في تل الشيخ حمد (دور - أدوك ليم)، تمثل الأولى أحد الآلهة المصرية، فيما كان واضحاً أن الثانية تمثل الإله أوزيروس (35). ومن المعتقد أن سبب وجود هاتين الدميتين هو أن التجار المصريين قاموا بجلبهما معهم كتعاويذ لأغراض الحماية الإلهية في سورية التي طالما كان فضاؤها مفتوحاً أمام كل أفكار وثقافات الأفراد والمجموعات.

كثيرة هي الآثار والرسوم المصرية التي تدل على عمق العلاقات الحميمة والقوية التي كانت قائمة خلال بداية الألف الثاني ق.م، من بينها عدد من تماثيل الحيوان الخرافي أبو الهول (السفينكس)، وقد حمل أحدها رمز الفرعون المصري أمنمحت الثالث، وهناك لوح حجري جاء من قبر عليه صورة إلهة مجنحة تحمل رمحاً بيدها، وتلبس زياً مصرياً. وعلى لوح آخر هناك صورة واضحة لإله يضع على رأسه تاجاً من الميور، وفي عنقه ما يشبه العقد، وبيده اليمنى صولجان من النموذج المصري. كما عثر على تمثال بازلتي صغير للأميرة خنوميت من النموذج المصري. كما عثر على تمثال بازلتي صغير للأميرة خنوميت وهناك تمثال لرجل عليه رموز تبين بعد فك رموزها أنها تعني»رئيس المدينة، الوزير والقاضي سيسوستريس - أنكه». وبجانب هذا التمثال؛

<sup>34</sup> بوخهولتز، 1985، ص 319.

هناك تمثالان لامرأتين، الأولى زوجته هينوتسن Henutesn والثاني ابنته سات - أمن Sat- amen، وهذا ما أوقع الباحثين في حيرة فيما إذا كانت أوغاريت كانت تحت السيطرة المصرية. أم أن تحالفاً كان قامًا بين أوغاريت ومصر خلال المملكة الوسطى (36).

أما الأعمال الفنية المصرية التي وجدت في أوغاريت، وتعود لمنتصف الألف الثاني (عصر البرونز الحديث)، فمنها تمثال غرانيتي عليه كتابة هروغليفية، ولوح من الحجر الكلسي عليه رموز هروغليفية أيضاً، وأجزاء من ألواح قبر من الحجر الكلسي، نقش عليها صورة شخص في وضعية التعبد لأحد الآلهة، عليه نص هروغليفي يحمل اسم الإله المصرى سيت الذي من دابونا Dapuna، وسيت يعادل بعل ودابونا هـ و جبل سابون. كما عُثرَ على لوحة عاجية تُصوّر إلهة مجنحة يحيط برأسها الجليل ذي القرنين قرص دائري مليء بالنجوم والصواعق. تحيط ضفرتا شعر مجدولتان بوجهها الجميل ذي العينان الشبيهتين بحبات اللوز، وكانت تمسك بيديها طفلين يرشفا الحليب من ثدييها. هذه الفكرة الفنية -أى الحاكم الذي يرضع من ثديى الإلهة- هي فكرة مصرية قدمة تعبر عن التبني الرمزي لشخص بشرى من قبل الإلهة الأم، وهذه الإلهة تحمل في ملامح شخصيتها التمازج بين الإلهة المصرية حاتور وإحدى إلهات البانثيون الأوغاريتي التي قد تكون عناة أو عشيرات. ومن الأعمال الفنية التي تحمل خصائص مصرية، هناك لوحة تصور الملك أثناء قنصه ومطاردته لأحد الأسود، وهو يضع على رأسه ما يشبه العمامة المحاطة بالأفعى البدائية. وهذه الصورة تذكرنا مثيلاتها من عهد الفرعون أخناتون (37). وهناك الكثير من التماثيل التي تشبه مثيلاتها

<sup>36</sup> عبد الرحمن، قصى، 2008، ص 106، 111، 121.

<sup>37</sup> عبد الرحمن، قصى، 2008، ص 96، 151.

المصرية أو تدخل فيها عناصر فنية مصرية، ومنها بعض تماثيل بعل التي يشبه غطاء الرأس فيها ما يُعرف بالتاج الأبيض في جنوب مصر. وهناك النصب المشوه الذي يعتقد أنه يخص بعل عليان أو الإله موت، والذي يظهر فيه وهو يحمل صولجاناً يشبه صولجان أوزيريس المصري، وعلى رأسه قرن أو ريشة تشبه التاج المعروف في مصر السفلي (38).

وما يشير للوجود المصري المباشر في جنوب سورية أواخر العصر البروني الحديث، وخاصة بعد معركة قادش الشهيرة، وتقاسم النفوذ على سورية مع الحثيين، بعض المسلات التي تحمل نقوشاً وتصاوير أرَّخَت لبعض الأحداث التي قام بها الملوك المصريون، وخاصة رعمسيس الثاني. وتأتي أهمية هذه المسلات: من ندرتها أولاً، وثانياً مما تضمنته من معلومات مهمة، ومنها بعض الإشارات الدبنية.

#### أولاً ـ مسلة الكسوة

تم العثور عليها في بلدة الكسوة (25 كم) جنوب دمشق (39) وهي من الحجر البازلتي. حملت كتابة هيروغليفية مصرية مؤلفة من ستة أسطر أفقية، وبعض التصاوير، وهي تعود لعهد الملك رعمسيس الثاني (1290 - 1294 ق.م)، الذي كتب اسمه وألقابه الملكية إلى جانب أسماء بعض الآلهة، مثل الإله «سيت». أبعاد المسلة 90×70×30 سم، الصور البشرية

<sup>38</sup> أدزارد، 2004، ص245.

<sup>39</sup> عُثَرَ على المسلة عام 1996م، وكانت تغطي أحد القبور العائدة للعصر الروماني، ورجا جُلبت من أماكن مجاورة، مع التنويه إلى أن أعمال المسح الأثري الذي تقوم بها البعثة الوطنية في دائرة آثار ريف دمشق، لم تتمكن حتى الآن من العثور على موقع يعود لهذه المرحلة في بلدة الكسوة أو محيطها، باستثناء تل مخرب مغطى بمقبرة معاصرة يقع قرب دوار الكسوة، على ضفة نهر الأعوج، ولكن التحقق من هوية التل، وتاريخ السكن فيه، يحتاج لإجراء بعض الأسبار. قام بدراسة هذه المسلة بشكل أولي الدكتور محمود عبد الحميد أحمد، من قسم التاريخ، بجامعة دمشق.

وعددها ثلاثة، موجودة في الأعلى، وتُمثل رجلين يسيران نحو اليسار، وهما متجهان إلى رجل ثالث قادم من الجهة الأخرى (40). إن شخصية الرجل الواقف في الوسط، مؤكدة للفرعون الذي يمكن التعرف إليه من خلال ملابسه واسمه الصريح (ضمن الخرطوشتين). أما الشخصية التي يتجه الملك نحوها فيبدو من مشيتها أنها إله ذكر، يرتدي مئزراً حتى منتصف الساق. وأمّا الشخصية الثالثة الموجودة على يمين النصب فهي تتبع الملك، وتبدو مرتدية المئزر القصير الذي يشترك في ارتدائه الأرباب وبنو البشر. والواضح أنها شخصية من غير ذوات الشأن كمفوض الملك في البلدان الأجنبية، وقد يكون هو من صنع النصب. ويجوز لنا أن نتصور وقد أل الإله الذي يتجه إليه «رعمسيس الثاني» هنا هو أحد آلهة المنطقة، وقد ألبس رداءً آسيوياً طويلاً. وسنرى أن نص النصب ذاته يشير إلى الهين: إله الشمس «رع آتوم» الخالق، وابنه «سيت» الذي تحاذيه بعض

الرسوم مع بعل وآلهة العواصف الأخرى التي عبدها السوريون. (الشكل119).

«في السنة 56، في الشهر الرابع من الصيف، وتحت عظمة (حوروس) الشديد البأس المنتصر، والصحة، والازدهار، والصحة، والمسرات، كأبيه (بتاح) الذي من نسل الأسياد، الحامي لمصر وأعالي البلاد الأجنبية، (رع) الذي



الشكل رقم (119) مسلة الكسوة - ريف دمشق -

<sup>40</sup> طرقحي، 2000، ص 239.

هو من نسل الآلهة، وموحّدُ القطرين، (حوروس الذهبي) صاحب النفوذ، لسنوات الانتصارات الكبرى، ملك مصر العليا والسفلى، (أوزير- ماعط رع)، (سيتإنرع) ابن رع (واهب السلطان)، (رعمسيس) محبوب (آمون). الإله الذي ملك هيليوبوليس، موهوب الحياة الأزلية والأبدية، مثل (رع) الإله الكامل، ابن (سيت) وهذه البذرة التي أوجدها (آتوم) لأجل التحكم مصير كل الأرض، مثل أبيه (سيت)، عظيم القوة، محبوب (رع)».

نقرأ الأسماء الخمسة من التسمية النظامية لرعمسيس الثاني، والتي اعتمدت في العام 34 ق.م من حكمه. رعمسيس بن سيت، وسيت محبوب رع. فهذا النص المكتوب باللغة المصرية القديمة، يخبرنا عن رعمسيس أنه «الإله الكامل»، ابن سيت، بذرة رع، وقد أتى به الإله آتوم إلى الوجود كي يكون سيد الأرض كلها مثل أبيه سيت، العظيم المقدام محبوب رع.

إن معظم التجسيدات الأسطورية التي تضمها الصفة «محبوب رع» التي يوصف بها سيت، وما ذكر عن رعمسيس من كلمات مقتضبة، يدفع إلى القول: بأن نصب الكسوة هو من حيث النص إعلان بسيط يقع في الأراضي السورية، يؤكد على ذكرى رعمسيس الثاني، وهو - من حيث الإرادة الإلهية - وريث سيت ونظيره الذي يدعى «بعل» في المنطقة، والذي يسعى إلى البقاء سيداً وربًا لهذه المنطقة (المكم، أسست وأقامت في الأسرة التاسعة عشرة، عندما تربعت على سدة الحكم، أسست وأقامت في العديد من النقاط ببلاد «حوز» مراكز لمدن تضم كتاباً مقيمين وحرفيين دائمين، ومما يؤكد لنا وجود هذا في المواقع، الحقائق الأثرية واكتشاف الصروح الفرعونية في بلاد كنعان. وهناك نصوص تخبرنا أن رعمسيس الثاني قد أسس عدة مدن باسمه تعود إلى مناطق نفوذ حكمه، وبعض هذه المدن كانت مراكز مهمة. وحتى الوقت الحاضر لا تزال الأمثلة في بيسان،

<sup>41</sup> طرقحي، 2000، ص 240، 241.

ومجِدو من أهم المنشآت المصرية المعروفة، ولم يعرف أي أثر مثيل لها في منطقة دمشق (بلاد UPE" أو APUM). علماً أن الرسالة المتعلقة بقدوم الخطيبة الحثية (لرعمسيس) تؤكد وجود مدينة رعمسيس - محبوب آمون في بلاد أوبي UPE.

ويدفعنا نصب الكسوة إلى البحث عن موقع المدينة في غوطة دمشق. وهناك شيء جدير بالاهتمام في هذه المسلة، وهو تاريخها العام «56 الشهر الرابع»، فهذا التاريخ يعرف بالفترة التي تقرر فيها إعلان النص من خلال كتابة منقوشة، وهذا التاريخ يقدم معلماً تاريخياً مهماً عن فترة السيادة لرعمسيس في بلاد الشام: فهو يؤكد أنه بعد 22 عاماً من سنة الزواج الحثي، وقبل 10 سنوات من موت رعمسيس الثاني كانت القوات المصرية تسيطر على النصف الجنوبي من سورية، وهذا شاهد أكثر أهمية من مجرد مصدر محدد التاريخ بشكل صريح، حول سياسة الفرعون في سورية بين العام 34 من حكم رعمسيس الثاني والعام 3 من حكم وريثه ميرنبتاح.

إن نصب الكسوة؛ يبين لنا وضع السلطة المصرية على الحدود مع خاتي، الذي يُعدُّ ميزة ونصراً لشخص الحاكم، رغم ما قد يتضمنه من مظاهر القلق. أما بالنسبة إلى سكان غوطة دمشق، فإن اللوحة كانت تظهر رعمسيس على الأقل، وهو يدخل بين الآلهة، ويتسلم منهم القوة والسلطة التي يحتاجها لتثبيت حكمه في المنطقة، وهي رسالة يدعو الغازي من خلالها البلد المحتل إلى الخضوع والولاء. ولا يُعرف الوضع الذي كان سائداً فيما إذا كانت الإرادة الضعيفة للحكام المحليين؛ أو تكتم المتآمرين، أو أية ظروف محلية أو عامة، أو أحداث خاصة هي السبب الذي أثار فيما بعد، في مملكة رعمسيس المبدأ القائل أن سيطرته

كانت تقوم على أساس لاهوتي قام على قدر قرره إله الشمس من قبل، وجعله أساساً لسلطة عتلكها بعل (42). ويدفعنا تكتم المتآمرين، أو أية ظروف محلية أو عامة، أو أحداث خاصة هي السبب الذي أثار فيما بعد، في مملكة رعمسيس المبدأ القائل أن سيطرته كانت تقوم على أساس لاهوتي قام على قدر قرره إله الشمس من قبل، وجعله أساساً لسلطة عتلكها بعل (43).

#### ثانياً ـ مسلة ميدعا

عثر عليها في بلدة ميدعا (20 كم شرقي دمشق)، وهي مشابهة لمسلة الكسوة، وتأتي شكلاً ومضموناً ضمن نفس السياق ونفس الفترة الزمنية، وهي من الحجر البازلتي، أبعادها: 68×38×48 سم. نُقش على ثلاثة وجوه منها، بعض الكتابات الهيروغليفية المصرية، فيما حمل اثنان من وجوهها مشاهد مصورة (45). (الشكل 120).

ـ الوجـه (A)، وعليـه السطح الأكثر أهميـة مـن حيـث النقـوش، يحمـل الجـزء الأعـلى منـه نقشـاً لقدمـين (الأولى متوضعـة أمـام الأخـرى عـلى الأرضية) لشخص واقـف وملتفـت إلى اليمـين بمواجهـة الشخص الآخـر الواقـف أيضـاً،

<sup>42</sup> طرقجي، 2000، ص 242، 243.

<sup>43</sup> طرقجي، 2000، ص 242، 243.

<sup>44</sup> قامت بالكشف عن هذه المسلة بعثة المسح الأثري في مديرية آثار ريف دمشق عام 2010م التي تعمل في المحافظة منذ 2002م برئاسة كاتب البحث، ومشاركة: م.إبراهيم عميري، وجهاد أبو كحلة، وتمكنت من العثور على مئات المواقع الأثرية التي لم تكن معروفة من قبل، وقد عثرت على المسلة كعنصر أعيد استخدامه في جدار المسجد القديم في قرية ميدعا، وهي محفوظة حالياً في حديقة المتحف الوطني بدمشق. وقد كانت الصدفة جميلة عندما تبين أن الجامع القديم الذي وجدت فيه المسلة يتوضع فوق تل أثري لم يكن معروفاً من قبل، ورجا كانت بعض سوياته الأثرية ترجع لنفس الفترة التاريخية للمسلّة، وهذا الأمر يحتاج لمزيد من التقصي وإجراء بعض التحريّات، والأسبار الأثرية في الموقع.

<sup>45</sup> قامت بدراسة النقش بشكل أولي الباحثة الفرنسية برينيس لاغارس.



الشكل رقم (120) مسلة ميدعا - ريف دمشق -

والذي لا يظهر منه إلا جزء من قدمه. بين الشخصين الواقفين يمر الطرف السفلي لعصا تلامس الأرضية. ونحن نعرف تماماً شكل الصولجان الإلهي واس (والذي ينتهي بمنزراة، كما هو الحال في مسلتنا هذه)، والذي يدلنا - حسب قواعد التصاوير المصرية - على أن هذا الشخص هو أحد الشخصيات الألوهية. والشخص الآخر غالباً ما يكون الملك، الذي يقدم له فروض الولاء والطاعة، كما هو الحال في التصاوير على هذا النوع من الوثائق. وكان من الصعب تحديد أي الشخصيتين هي ألوهية، ولكن من المؤكد أنها إله مذكر، قياساً على التصاوير الأخرى التي تقدم الآلهة المؤتثة بوضعية أرجلها المضمومة، والمغطاة برداء طويل وملتصق، حيث يلاحظ هنا في كلا الشخصيتين الأرجل المكشوفة من الأسفل.

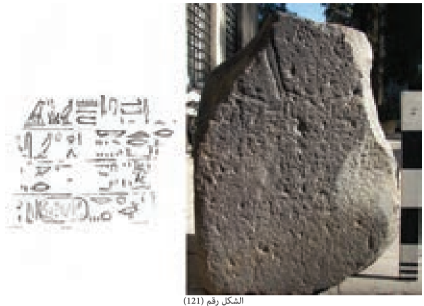
تحت المشهد المصور يوجد نقش مؤلف من أربعة أسطر، تلاش بعضها نتيجة التآكل، حيث اختفت الرموز عند البداية والنهاية. في منتصف السطر الأول تقريباً نقرأ بوضوح مجموع الإشارات مي منتشو، والتي تعني «مثل منتو» وهي تشكل جملة غطية لكتابة ملكية توضح مكانة وبسالة الفرعون، ومنتشو هو بالحقيقة إله الحرب، والذي يجعل منه إلها ذا امتياز، وهو يبدو ماثلاً، يثني على الملك المحارب أو المنتصر. هذه المقارنة غالباً ما كانت مقترنة بفراعنة المملكة الحديثة، وبالأخص السلالة التاسعة عشرة، وعادة ما يتبع هذه الكتابات اسم الفرعون رعمسيس الثاني. وهذا ما يقود للاعتقاد بأن الإله الذي تم تمثيله على أعلى المسلة قد يكون الإله منتشو.

في بداية السطر الرابع يوجد الرمز الملكي و الإلهي سا - رع - نب - خعو (ابن رع، سيد السلطة الملكية)، والذي يعطي إشارة جديدة للوقوف على هوية الملك الذي نصبت المسلة على شرفه، والذي يلحق عادة باسم - لقب - علم شخصي (الثاني من الأسماء الشرعية الملكية الخمسة) للفرعون، وهو الذي - للأسف الشديد - قد تلاشي (46). (الشكل 121).

- الوجه (B)، يحتوي على نص مجتزأ، ما عدا العمود الرابع؛ الذي يحتوي على عبارة «دي [عن] خ،» وتعني (موهوب الحياة)، والذي يكمل عادة ذكر الأسماء الملكية بصيغة الدعاء والتمني للملك المشار إليه. أما السطران في الجزء الأدنى، وهما الأكثر وضوحاً من الوجه، فهما مخصصان للتعريف بواهب النصب. فالسطر الأول يكشف عن مكانة هذا الواهب: «.... لجلالته، حياة، صحة، قوة» وهو «قائد فوج» و «المسؤول عن إدارة البلدان الخارجية». وأما السطر الثاني؛ فيكشف عن اسمه وهو «سيتي»، وذكره سهّل تأريخ المسلة بين السلالتين التاسعة عشر والعشرين، لأن

<sup>46</sup> Lagarce, 2010, PP. 53-63.

----- الديانة السورية القديمة



مسلة ميدعا - ريف دمشق - الوجه A

استخدام هذا الاسم كان كبيراً خلال فترة حكام السلالة التاسعة عشرة الذين جعلوا من الإله «سيت» إلهاً حامياً لهم، و منه جاء اسم «سيتي» الذي حمله العديد من فراعنة السلالتين المذكورتين آنفاً، وأشهرهم «سيتي الأول» والد «رعمسيس الثاني». (الشكل 122).

- الوجه (C): على الجزء العلوي منه تصاوير مشابهة لتلك الموجودة على الوجه A، غير أن الأرجل هنا لشخص واحد يتجه نحو اليسار. ومواجهة القدمين يظهر جزء من بداية عنصر عمودي على قاعدة منفرجة، ومن المعتقد أنها أقدام طاولة للقرابين. وهنالك عمود من الكتابة الهيروغليفية التي تعرضت للتلاشي ولكن أمكن التكهن مضمونها وهي»[...] عنخواسنب، كل الحياة وبكل التوفيق»، وهي صيغة ترافق بشكل معتاد صور الفرعون على النصب التذكارية والمسلات.





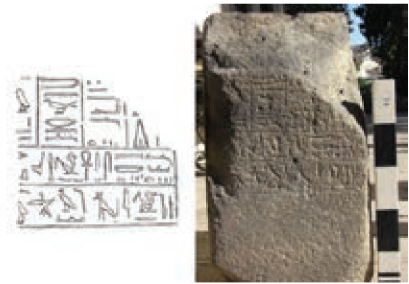
الشكل رقم (122) مسلة ميدعا - ريف دمشق - الوجه B

وهناك أسطر أخرى تم التعرف على حرفين هيروغليفيين منها غالباً ما يقترنا باسم الفرعون، ويدلان على اسم الإله حورس، أو حورس - رع. و يتكلم سطر آخر عن الملك «[...] بأيدي ذات نفوذ، وهي آمرة «[...] «([...] سخمعالدر [...])». وفي السطر الذي يليه نقرأ بشكل واضح، لقبين يليان اسم الملك المتوج وهي: «نسوتبي تينب تاوي ([...] ماعترع [...]) ملك مصر العليا و السفلى، سيد الأرضين، ([...]ماعترع [...])". وهذه الرموز التي بقيت من داخل الإطار الزخرفي لا تكفي للوقوف على اسم الملك الحقيقي صاحب هذه الآبدة، حيث أنها توجد كلاحقة لأغلب حالات تتويج الفراعنة (مثل سيتي الأول، رعمسيس الثاني، رعمسيس الثالث... الخ).

في السطر الأسفل من المسلة، يبدو أنه جزء من مقطع لاسمٍ شرقي: [...] معران [...](؟). والسوال المطروح: هل من الممكن أن يكون تل ميدعا الذي وجدت عليه المسلة هي مدينة رعمسيس - محبوب آمون في UPE، والتي كانت مقراً لمندوب الملك المدعو سيتى؟ (الشكل 123).

بالطبع من المبكر الإجابة عن هذا التساؤل في ظل غياب أي تنقيب في الموقع رغم أن الافتراض أمر مشروع، في ظل وجود فخار على سطح التل الذي وجدت فيه المسلة ورجا كان ينتمي لنفس الفترة التاريخية. وبانتظار دراسة معمقة وضرورية، إلا أن طبيعة النقش والكتابة عليه، وبناء على ألقاب واسم الفرعون الظاهر جزئياً على المسلة، بالإضافة إلى اسم واهب النصب، فإنه يمكن تأريخ المسلة بفترة حكم السلالة الملكية التاسعة عشر (47).

نشير أخيراً إلى أن قسماً من الحاميات المصرية التي قدمت إلى سورية



الشكل رقم (123) مسلة ميدعا - ريف دمشق - الوجه C

47 Lagarce, 2010, PP. 53-63.

برفقة رعمسيس الثاني، قد بقيت في الأراضي السورية بعد انسحاب رعمسيس، وعودته إلى بلده مظفراً باتفاقية سلام، وأميرة حثية. ولا شك أن قسماً من عناصر هذه الحاميات ظلوا يمارسون ديانتهم، وعباداتهم، التي اعتادوا عليها في مصر، في حين اندمج القسم الآخر في الحياة الاجتماعية، بكل تفاصيلها حتى صار جزءاً منها.

# ثالثاً \_ آلهة سورية في مصر

نلمس آثار التأثير السوري في مصر من خلال استخدام أسماء عدد من الآلهة التي وصفتها الدراسات المصرية بالآلهة الأجنبية القادمة من سورية، ويرجع السبب في تواجد هذه المعبودات إلى اصطحاب الأجانب المقيمين أو الوافدين إلى مصر لمعتقداتهم وثقافتهم الدينية، أو ربما لتأثير التبادل التجاري وما يستبعه من تلاقح ثقافي واجتماعي وعقائدي، نتج عنه تقديس وعبادة العديد من الآلهة المصرية خارج حدود مصر، ودخول عبادة عدد من آلهة هذه البلاد الأجنبية إلى مصر. ومن هذه الآلهة:

#### 1 ـ بعل

كُتبَ بعدة أشكال، ومنها «بعل سابون/صفن»، الرب الحامي والراعي للسفن والبحارة، ولعل ذلك كان السبب في تركّز عبادته في الدلتا. وقد قُدسً «بعل» رب الطبيعة في مصر، وعرف كملك للأرباب، وعُرفت الربتان «عناة» و»عشترت» كزوجتين له. وتعود أقدم الشواهد على عبادته في «منف» إلى عهد الملك «أمنحتب الثاني» الذي كان له فيها معبد وكهنوت. وإن رجعت مراحل دخول عبادته إلى عصر الانتقال الثاني وحكم «الهكسوس»، حيث عملوا على مطابقته مع المعبود «ست».

الديانة السورية القديمة

#### 2 ـ حورون

يرجع أقدم ذكر لهذا المعبود إلى عهد الملك «حور محب»، كما ورد ذكره على قاعدة تمثال للملك «رعمسيس الثاني»، وعلى عدد من الآثار من عصر الدولة الحديثة، وارتبط بالمعبود «حورس»، وبالسحر والعلاج بالسحر. وقُدِّسَ «حورون» أيضاً في جبانة «الجيزة» (48)، ورأوا فيه أبا الهول. 3 ـ رشب

وفد إلى مصر خلال عصر الدولة الحديثة، وهـو مـن ألقاب المعبود «بتاح»، وكذلك حمل لقب (الـرب العظيم). ويظهر «رشب» في هيئة آدمية لرجل يضع قلنسوة مخروطية الشكل على رأسه، ويحمل درعاً ورمحاً في يـده اليـسرى، ومقمعة أو دبـوس قتال في يمناه. وكان «رشب» يُصوَّرُ وهـو يلـوِّح بمختلف الأسـلحة لابساً تـاج الصعيد الأبيض، وفوق الجبهة قرنان، أو رأس غـزال كامـل. وقـد عُبـدَ رشف في «منف»، وفي «تـل بسـطة» شرق الدلتا، وجـاء ذكـره في معبـد «مونتـو» بالكرنـك في العـصر اليونـاني لاحقاً، ولاقـت عبادتـه قبـولاً واسـعاً بـين العامـة في «ديـر المدينـة» التي أصبحـت مـكان عبادتـه الرئيس، إذ دخـل كل مـن «رشب» و«قـدش» في ثالـوث «ديـر المدينـة» مع المعبـود «مـين». وعرفـت عبادتـه منـذ عهـد أللك «أمنحتـب الثـاني»، وذلـك مـن خلال نـص على إحـدى اللوحـات التي عثر عليهـا بحـوار تمثـال «أبي الهـول»، حيـث كتـب عليهـا اسـم المعبـود، كـما ظهـر عـلى عـدد مـن اللوحـات التـي عثر عليهـا داخـل «منـف». وقـد عُـرفَ ظهـر عـلى عـدد مـن اللوحـات التـي عثر عليهـا داخـل «منـف». وقـد عُـرفَ «رشـب» كذلـك كشـاف يقـي مـن الأمـراض والسـموم، وهـو مـا تؤكـده بعـض النصـوص السـحرية (قلـه).

<sup>48</sup> نور الدين، (الجزء الأول)، 2009، ص 367، 368.

<sup>49</sup> نور الدين، 2009، ص 37، 369.

#### 4 ـ سبدو

تباينت الآراء حول أصل هذا المعبود، وما إذا كان مصرى الأصل أم سوري، فقد ذهب رأى إلى أنه معبود سوري جاءت عبادته إلى مصر، وذهب فريق آخر إلى أنه مصرى الأصل، وأنه هو رب الإقليم الثاني والعشرين لمصر السفلي. ومن ألقابه: رب الجبال الشرقية، الذي وُجدَ على لوحة من عهد الملك «أمنحت الثالث». وقد ظهرت عبادته في «منف» منذ عصر بداية الأسرات، وكان له كهنة من الأسرة الثانية، واستمر تقديسه في «منف»، حيث عثر على عدد من الشواهد والنصوص من عصر الدولة الحديثة، والتي تدلُ على استمرار عبادته فيها. وقد مُثلَ على هيئة صقر جاثم تعلو رأسه ريشتان عاليتان، أو رجل له ذقن تعلو رأسه ريشتان عاليتان أيضاً، وقد اندمج مع الإله حورس تحت اسم حورسيد. كما عُرفت عبادة الرب الكنعاني الأصل الطفل شد (و) في منف منذ الأسرة الثامنة عشرة، ويعنى اسمه المنقذ أو المخلص، وارتبطت عبادته بالسحر، والطب، وعلاج المصابين بلدغات الثعابين والأفاعي، والحبوانات الضَّارة. وفي الحقيقة رما كان هذا الإله هو نفسه «سبدر SBDR»، الذي جاء في نصوص أوغاريت ضمن قائمة الآلهة الحورية، والذي لم تعرف وظيفته ولا المقابل (السامي) له (50).

## 5 ـ كوثر

المعبود الكنعاني (قسرتي)، كتب اسمه بالخط (القُبيل سينائي) (كوشار) مقترناً مع اسم المعبود بتاح، حيث شابهه في صفاته، وطبيعته، ومهامه، وذلك من حيث الخلق والإبداع، ورعايته للحرفيين والصناعات، كما عُبدَ في معبده المسمى (حوت - كا ـ بتاح) في منف.

50 Lete, 2008, P. 50.

— الديانة السورية القديمة

#### 6 ـ عشترت (عسترت)

وهي معبودة جاءت من بلاد الشام والعراق، ودخلت عبادتها مصر في عصر الدولة الحديثة. وقد صورت على الآثار المصرية في هيئة سيدة برأس لبوة، يعلوها قرص الشمس، وبدت حاملة درعاً ودبوس قتال، أو تُمسكُ بيدها رمحاً، وبالأخرى سهماً، وتمتطي ظهر حصان. وقد اشتهرت بقدراتها الشفائية، وعُبدت في منف، وشاركت أمنحوتب التقديس والعبادة في معبده بجبانة منف<sup>(51)</sup>.

ويبدو أن إلهة مصر العظيمة المدعوة حاتور (حتحور) قد جاءت من سورية لأن اسمها الأصيل في الهيروغليفية المصرية هو (أثير) المشتق على الغالب من أثترة، وكانت حاتور تُجسًد السماء، وكانت أما للشمس (حورس) الذي كان يأوي إلى حضنها في المساء لكي يُشرق في اليوم التالي. ومثل عشيرة مُرضعة الملوك؛ كانت حاتور أيضاً مُرضعة للفرعون الصغير (53). وهناك حلي معلقة تظهر فيها نساء عاريات، وقد اختُزلَ جسمهن غالباً بالوجه والثديين والمنطقة الجنسية، في كثير من الأحيان يكون الوجه كبيراً جداً تزينه تسريحة، تتحول نهايتها إلى جدائل حلزونية، على حين ترتبط هذه الجدائل المسماة جدائل حتحور بالآلهة المصرية حتحور. فعن طريق التقدُّم العسكري للفراعنة نحو الشمال، فكرية وبصرية. وهكذا ارتبطت التسريحة باعتبارها العلامة المميزة فكرية وبصرية. وهكذا ارتبطت التسريحة باعتبارها العلامة المميزة

521

<sup>51</sup> نور الدين، 2009، ص 371، 372.

<sup>52</sup> حتحور يعني اسمها منزل حورس؛ أو مقر حورسز وهي عن رع التي دمرت أعداءه، بالإضافة إلى أنها عُبدت كإلهة للموقى، ومثلت على أنها عُبدت كإلهة للموقى، ومثلت على هيئة امرأة تحمل تاجاً له قرنان، بينهما قرص الشمس، أو كبقرة؛ وأحياناً نراها لبوة، أو ثعباناً، أو شجرة.

<sup>53</sup> السواح، 2006، ص 78.

عند حتحور مع العري باعتباره العلامة المميزة للإلهة المشرقية عشترت. وبذلك نشأت صورة جديدة لهاتين الإلهتين المتشابهتين، وهي ترمي إلى زيادة التأثير، نتيجة توحيد العلامتين المميزتين. وهناك جوانب مشتركة عديدة بين حتحور وعشتار/عشترت. فمن الناحية الأولى كنَّ يتمتعن كلهن بصفات إيجابية، فهن مسؤولات عن الحياة والخصوبة وخاصة حتحور التي كانت تُعبد في هيئة بقرة أيضاً، وتُجسِّدُ هذا الجانب بصفتها والدة العالم. وما أن الخصوبة مرتبطة بالحب؛ فلا عجب أن تُعبد هذه الإلهات كإلهات للحب أيضاً. ومن ناحية ثانية لها جانب سلبي مدمِّر للحياة، فبينما اشتهرت عشتار/عشترت كإلهة للحرب، تولت حتحور وظيفة إلهة المهوت.

#### 7 ـ عناة

يرجع ظهورها في مصر إلى عهد الدولة الوسطى ويبدو أنها وصلت مصر بواسطة الهكسوس، لأن أحد أمرائهم كان يحمل اسم (عناة هر)، ويرد اسم عنتي في قامّة أسماء الهكسوس المدونة على ورق البردي، وكلا الاسمين مشتقان من الاسم عناة هرتي الذي يعني عناة سعيدة (55).

وكان لها شهرة ومكانة خاصة خلال عصر الدولة الحديثة. وقد خصص مكان لعبادتها كان ملحقاً معبد (بتاح) في منف، وورد ذكرها في بردية شستر بيتي الأولى مع الربة عشترت كابنتين للمعبود (رع)، كما ادعى الملك رعمسيس الثاني أنه: ابن عناة (وأطلق على ابنته اسم بنت عناة، وادعي بأنه بطل عناة السعيدة، وأطلق على سيفه اسم عناة المنتصرة، وفوق صور أحد كلابه دوَّن عبارة عناة تحمي (57). وكانت

<sup>54</sup> ريم، 2009، ص 95.

<sup>55</sup> أدزارد، 2004، ص227.

<sup>56</sup> نور الدين (الجزء الأول)، 2009، ص 373.

<sup>57</sup> أدزارد، 2004، ص227.

تُصورً في الهيئة الحيوانية للبقرة، أو بالهيئة الآدمية والقرون، ويعني السمها العذراء. وقد لاقت الاهتمام من الملوك والعامة، حيث ورد اسمها على العديد من اللوحات النذرية للأفراد. وهي ربة الحرب خلال الدولة الحديثة، لكنها بعد فترة غيَّرت طبيعتها الوحشية، حيث نراها في معبد إيزيس بجزيرة فيلة تتقمص شخصيتها ومعها المعبود حور، ومن ألقابها (درع الملك في حربه). ويشار إلى أن رعمسيس الثاني، المتعبد المتحمِّس للربة عناة، أدخل عبادتها إلى عاصمته الجديدة بشرق الدلتا (بر - رع مس)، حيث شيَّد معبداً لها، وذلك بالإضافة إلى ما تحلَّت به في منف من مكانة. وقد حملت أيضاً لقب (سيدة السماء، وسيدة الآلهة) كبقية الربات المصريات، رغم أنها في الرسوم احتفطت بمظهرها الأجنبي أيضاً (8- قدش/قادش)

ويعني الاسم حرفياً؛ المقدّس، ويبدو أنها هي عشتارت بعد أن امتزجت بالإلهتين الأُخريين في الثالوث المؤنث الأوغاريتي (عناة وأثيرة)، بعدما رحلت إلى مصر، بعد التواجد العسكري المصري على الساحل السوري، منذ عصر الأسرة الثامنة عشرة، وعُرفتْ هناك تحت اسم قُدش أو قدشو<sup>(69)</sup>.

لاقت عبادتها رواجاً كبيراً بين طبقات الشعب المختلفة في منف أكثر من أية معبودة أجنبية أخرى، وأدمجها سكان منف وكهنتها مع (حتحور)، فحملت اللقبين (سيدة السماء وسيدة الأربّاب) تماماً كالربّات المصريات، رغم أنها احتفظت في الرسوم بمظهرها الأجنبي. وكانت تُعبدُ كربّة حامية ضد الأمراض والشرور. وقد لُقّبتْ (قدش) بعين الشمس (ابنة رع) بعد أن استقرت عبادتها داخل مصر، إلى جانب اللقبين (سيدة

<sup>58</sup> نور الدين (الجزء الأول)، 2009، ص 373.

<sup>59</sup> السواح، 2006، ص 78.

السماء وسيدة الآلهة). وتتخذ (قدش) هيئة بشرية لسيدة عارية تقف على ظهر أسد، وتحمل زهوراً في إحدى يديها، وتحمل ثعباناً باليد الأخرى (600). رغم أن بعض الباحثين يرى أن ظهور الثعبان لا يرتبط بقدش، كما أنه ليس من المؤكد ارتباطها مع عشيرة، ويطرحون في هذا الإطار عدداً من التساؤلات، لعدم وجود معلومات كافية عنها مُذْ ذُكِرتْ في أوغاريت (61).

# رابعاً ـ ديانة الآراميين في مصر

تشير دراسة الوثائق الآرامية التي اكتشفت في موقع هرموبوليس في صعيد مصر عام 1954م، وهي رسائل متبادلة بين أفراد من أسرة آرامية (سورية) كانت تقيم في أسوان والأقصر، لوجود تنوع اجتماعي وثقافي ضمن أفراد الجاليات السورية المقيمة في وادي النيل في تلك المرحلة. ويُعدُّ طراز الحياة اليومية لهذه الجاليات وسماتها الأسرية، مثالاً على الأسر السورية المعاصرة لها في سورية الشمالية، وبخاصة في مناطق جبل سمعان ووادي العاصي، وفقاً للدراسات المقارنة المتعلقة بالطقوس الدينية. فقد احتفظ المجتمع الآرامي في أسوان، بمعتقداته التي حملها معه من موطنه الأصلي فيما بين الرها وجبل سمعان وجبل بركات وكفر نبو، كذلك أقام الآراميون في أسوان معابد ومزارات للأرباب «نبو بن مردوخ»، و»بانيت» (ربة الذرية والبنوة، عشتار)، على شاكلة معابدهم التي غادروها في بيت أجوشي وحماة ومناطق مختلفة من وادي العاصي (26).

<sup>60</sup> نور الدين (الجزء الأول)، 2009، ص 374.

<sup>61</sup> Wiggins, 1991, P. 378.

<sup>62</sup> فرزات، 1986، ص 38.

من بينها، إضافة لنبو والإلهة بانيت البابليين، أرباباً آراميين ومنها: بيث إيل وعناة بيث إيل، وملكات شيمن (ملكة السماء). ويظهر الإله بيث إيل في اسمين لربين آخرين لا يقلان شعبية، هما إشم بيث إيل (سم بيت إيل). ويتجلى في هذه (اسم بيت إيل) وحرم بيث إيل (حرم بيت إيل). ويتجلى في هذه الوثائق التوافق الديني الذي رعاه الآسيويون في المجتمع المصري، الذي كان تحت سيطرة الفرس، حيث عاش الإغريق والصقليون والفينيقيون واليهود والسوريون معاً. ويظهر هذا التوافق من خلال الأسماء الآرامية الشخصية التي تكشف عن عبادة بعل وشمش ونرجال وعتر، بالإضافة إلى آلهة المصريين.

أخيراً مكن القول: إن الآراميين حافظوا رغم هزمتهم السياسية على لغتهم وديانتهم، وأصبحت آلهتهم التي دعوا إليها ونصوصهم الدينية تغطى كامل سورية، وبقيت هكذا إلى القرون الميلادية الأولى.

63 تىكسىدور، 2007، ص 136.

# الفصل الرابع: التفاعل الديني الآرامي الحثي اللوفي

### أولاً: تأثيرات الجوار

اتسمت المنطقة الواقعة بين حماة في الجنوب، وسهل العمق وأراضي إمارة شمأل، وما بين البحر المتوسط في الغرب، ومدينة كركميش في الشرق، بتعايش السكان الآراميين والحثيين/اللوفيين، خاصة في القرنين التاسع والثامن ق.م، وهذا ما أنتج حالة من الانصهار الاجتماعي والثقافي، بحيث انعكست صورها بوضوح في بعض الأعمال الفنية والنصوص المكتشفة. وقد ظل الوضع على هذه الحالة حتى القضاء على استقلال تلك الدويلات جراء الاجتياح الآشوري في النصف الثاني من القرن الثامن ق.م.

لقد تفاعلت الديانة الآرامية بشكل كبير مع محيطها فتبادلت معه التأثيرات التي نتج عنها تراث مادي وشفهي غني جداً، ما كان ليتم لولا قدرة الآراميين على فهم حقيقة واقعهم، ومعرفة الإمكانات الحقيقية التي عتلكونها منذ تشكيلهم لكياناتهم السياسية. فنجد في آثارهم التأثيرات الفننقية، والحثية، والآشورية وغيرها 64).

كان الدين الآرامي ثمرة نضوج نموذج من العناصر المحلية الأصيلة تقاطعت مع نماذج مجاورة، لتكوِّنَ ثقافة هجينة أضحى من الصعب التمييز فيها بين الأصيل والهجين، وهذا هو حالهم مع الحثيين.

64 Sader, 1987, P. 287.

وتُعدُّ شواهدُ القبور والنصب الجنائزية، التي تحمل مشاهد ونصوص متشابهة، وتعبر عن طقس عبادة الأسلاف، أفضل تجليات الحالة التي قامت في كثير من المراكز العمرانية السورية آنذاك. هذا بالإضافة للكثير من القطع الأثرية وأشكال العمارة والمنحوتات البازلتية التي تزيِّنُ واجهات الأبنية الرسمية من معابد وقصور وأسوار. وقد وجدت هذه الخلطة الحضارية في العديد من المواقع منها: عين دارة (7 كم جنوب عفرين)، ومعبد حدد (في قلعة حلب)، وكركميش (جرابلس)، وشمأل/ يأدي (زنجرلي)، وتل أبو ضنة (منطقة الجبول شرق حلب)، وأرفاد/تل رفعت (شمال غرب حلب)، وقرقر (تل قرقور في سهل الغاب)، وغيرها من المواقع التي اكتشفت فيها غاذج من العمارة الأهلية والواجهات والبوابات التذكارية (65)، وتظهر فيها بوضوح التقاليد الثقافية والفنية المرموقة للحضارة الحثية الحديثة (66).

ويُعـدُّ موقع تـل أحمـر مـن أهـم المواقع التي تعايشـت فيـه هـذه الثقافات الثلاث، في حين نـرى التداخـل الآرامـي الآشـوري أكثر وضوحاً في تـل الشيخ حمـد (دوركاتليمـو)، وتـل العشـارة (ترقا)، وتـل الفخيريـة، وتـل عجاجـة وغيرهـا.

ونرى التمازج السياسي والثقافي الآشوري الآرامي، من خلال المنحوتة البازلتية التي وجدت في تل العشارة التي تصوّرُ الملك الآشوري توكلتي نينورتا الثاني وهو يقوم بخنق وقتل ثعبان. رغم أن هناك من رأى إله العاصفة السوري الحثي هو الذي يقوم بخنق الثعبان بحضور إله آخر رجا كان دجن سيد منطقة الفرات (67).

<sup>65</sup> Akkermans, 2003, P. 375.

<sup>66</sup> Schloen, 2009, PP. 2-8.

<sup>67</sup> أبو عساف، 1988، ص 456.

الديانة السورية القديمة

تأتي أهمية هذه المسلة لأنها من أوائل الأعمال الفنية الآرامية. وهي الدليل الوحيد مع بعض القبور على السكن في الموقع خلال عصر الحديد الأول والثاني، إذ عُرِفَتُ المدينة في نقوش أدد - نِراري الثاني وتوكولتي نينورتا الثاني وآشور ناصربال الثاني، باسم سيرقو بينما كانت بلدة تقع في اقليم ماري عرفت باسم ترقا في بداية الألف الثاني ق.م، كما أصبحت مقراً لللوك خانا خلال العصر البرونزي الوسيط الثالث، وبعد هجران جزئي عادت لتأخذ دورها كمركز لمملكة لاقي الآرامية في القرن التاسع التي أعادت توحيد البلدات المتواجدة على طول مجرى نهر الخابور والفرات الأدنى. كما كانت مقراً لإقامة «الشيخ مودادو» (رجل لاقي) الذي رجا كان يمثل سلطة محلية تُمثّل كونفدرالية «لاقي العليا والدنيا» من خلال علقاته مع الملوك الآشورين الذين كانوا يسيرون إلى تلك المنطقة (الشكل 124).

# ثانياً: مظاهر التفاعل الآرامي الحثي

يعد موقع زنجرلي (شمأل) خير مثال على هذا التمازج، وقد جاءت التنقيبات الأثرية بالكثير من المعلومات القيمة التي رصدت بدء وصول الآراميين إلى الشمال السوري، وتواصلهم مع محيطهم الجديد واندماجهم فيه. واستطاعوا التأقلم مع الوضع الجديد، دون أن يتم تجاوز أو إلغاء الثقافة المحلية بما في ذلك آلهة البلد الأصلية، فعاشت البلاد بسلام طيلة فترة وجودها (69).



الشكل رقم (124) منحوتة تل العشارة

68 Kuhne, 2009, P. 52. 69 Dhorme, 1945, P. 289. وتعبر الأعمال الفنية في الموقع، عن طبيعة التركيبة الثقافية والاجتماعية لهذه المملكة، وكذلك قدرته على التأثر السريع بالمتغيرات. فيمكن أن نشاهد تماثيل الآلهة والملوك والحيوانات التي تُقلّد الأضاط الحوريّة الحثيّة، ومنها تمثالا أسدين ضخمين، وتماثيل كثيرة على شاكلة أبي الهول. وبعد الدخول الآشوري للبلاد نُشاهد تأثراً بالفن الآشوري الحديث، وتنتمي لهذه الفترة صور بر راكب التي يبدو في إحداها واقفاً يحمل زهرة بيده (الشكل 125).



الشكل رقم (125) منحوتة برًاكب

وفي أخرى جالساً وأمامه خادم (أو كاتب)، وكذلك العديد من المنحوتات التي تصور أجساماً غليظة فجة تخضع لنفس التقاليد التي نجدها في فن بلاد الرافدين (70).

ويلاحظ ضمن سلالة شمأل (السامية) وجود أسماء حثية لوفية، رغم أن الأخوة أو الأبناء أو الآباء في كثير من الحالات حملوا أسماءً سامية، وهو ما يعكس نفوذاً مؤكداً للمجموعة والنخبة الحثية في المدينة. وهذا ما رأيناه في حماة التي حمل حكامها أسماء حثية (أواسط القرن التاسع)، قبل أن يؤسس زكيرسلالته الآرامية فيها (بداية القرن الثامن)، بعد استيلائه على العرش. وهذه الظاهرة نراها في كثير من المواقع الأخرى مثل، باتينا في سهل العمق، وكركميش وغيرها.

ومن أكثر المواضيع التي تُظهر حالة الانسجام بين المجموعتين السكانيتين، وانعكست في الوثائق الأثرية، هو الآلهة والأنصاب أو شواهد القبور الحجرية، أما الآلهة فأهمها حدد، الذي جرى الحديث عنه مطولاً وكذلك كوبابا:

1 ـ الإلـه حـدد: رجـا كانـت الخصائـص الفطريـة والاجتماعيـة لسـكان منطقـة الأناضـول وشـمال سـورية هـي التـي دفعتهـم لتقديـس حـدد إلـه الطقـس السـوري، بأسـماء مختلفـة كونـه مشـابهاً لآلهتهـم(71). رغـم أنـه كان معروفـاً في المنطقـة قبـل مجـيء اللوفيـين والآراميـين، وقبـل أن تتخـذه المجموعتان إلهـاً واحـداً لهـما. واحتـل المرتبـة الأولى عندهـما حسـب النقـوش اللوفيـة، التـي ورد فيهـا باسـم تارخونت/تارخونـزا (راجـع البـاب الأولى فصـل الآراميـة).

71 Dhorme، 1945, P. 290. 72 Hutter, 2006, P. 117.

<sup>70</sup> موسكاتي، 1986، ص 187.

2 ـ الإلهـة كوبابا/بعـلات: ارتبطـت هـذه الإلهـة بشـكل وثيـق بمدينـة كركميـش، دون أن تبقـى مقتـصرة عليها، فعبـدت في كل مناطـق الشـمال السـوري. وتظهرها الوثائق المصورة (المنحوتات) بصفتها أنثى معها المغزل، وهـذا الرمـز معـروف منـذ الألـف الثاني ق.م. كـما ارتبطـت أحياناً مع الأسـد حين يتوضع عرشـها عـلى أحـد الأسـود. ويذكرها النقـش الكتابي المكتشـف في أورديـك بورنـو، والـذي يعـد مـن نصـوص شـمأل، إلى جانـب إلـه السـلالة الحاكمـة في شـمأل «ركـب - إيـل". وهـذا يـؤشر إلى أن كوبابا حازت مكانـة مرموقـة عنـد آراميـي شـمأل، بـل إنها حلـت محـل الربّـة الآراميـة الأصليـة في شـمأل.

لكن بعض الباحثين يرى أن كوبابا كانت تُبجًّلُ فقط من قبل بعض سكان «شمأل» أواخر القرن الثامن ق.م، وليس جميعهم، وذلك لغيابها من قامًة أسماء الآلهة الملكية، ولأن صورتها لم توضع إلا باعتبارها عنصراً زخرفياً شكلياً في منحوتاتهم الفنية، دون أن يتواكب ذلك مع الولاء لها أو ممارسة عبادتها. ويَعْزونَ السبب المفترض، لهذا الموقف منها، لارتباطها الكبيربكركميش اللوفية (الواقعة شرقاً) المنافسة القوية لـ شمأل (74).

ويكاد لا يخلو نص لوفي من ذكر كوبابا مع عدد آخر من الآلهة وفي مقدمتهم إله العاصفة تارخونزا (تارخونت) وإله القمر في حران كما نرى ذلك في نص من تل أحمر:

"أنا حاميات ملك شرارين بن الملك خادم تارحونزاس - إني وباعتباري... (بن الإله تارخونزا) الملك إيا، والإله العظيم وماتيليس وإله القمر في حران...وإله القمر، وإله...، وكوبابا.... ـ من أجلي أعطوني قوة أجدادي.... - أنا جلست ـ ومعهم أنا جلست، ومع إله الشمس المتألق،

<sup>73</sup> Hutter, 2006, P. 118, 119.

<sup>74</sup> Schloen, 2009, P. 8.

أيضاً - بين للآلهـة.... أخذت مكاني -.... - خلال أيامـي العظيمـة حلـت قضايا، أنايتين -.... - ولكن من سيمحو اسمي -وسيعمد إلى كتابة رسائل شيطانية (سـحر) ضـد شخصي - أو ضـد أبنـائي ـ أو أحفـادي.... - أو يأخـذ زوجتي كمحظيـة؟ - أو.... - (...) أخـي أو أبنـاء أخـي - مـن السـماء سيلعنه تارخونـزا... -... سـوف يأتـون - لهـذا الإلـه تارخونـزا... -... يدعـه يدمـر سيد البيـت، ورئيسـه وزوجتـه وابنـه ويريحـه "(75).

وهناك ربّةٌ أخرى تتوافق مع الإلهة، كوبابا اسمها «سيدة البلد»، وقد صُورتْ كمتلقية لتقدمة في نقش كتابي مصور على شاهدة جاءت من محردة (قرب حماة). ونجد على وجه النصب مشهداً لأنثى مع خادم صغير، وتقوم الملكة المقدسة في البلاد باستلام هدايا (سكان) محردة. ومن المفروض أن صورة الأنثى التي وجدت على وجه النصب تمثل كوبابا، أما النص، غير المكتمل، فتظهر فيه الإلهة وهي تُهدّد من يعتدي على النصب: «هذا نصب الملكة المقدسة في هذه البلاد... سيكون ضد الملكة المقدسة للبلاد وستغضب عليه - وهذا النصب (ومن...) - ستقوم الملكة المقدسة للبلاد بإزالته... - سطره الكاتب حوزاس» (76).

تمكن ج. د. هوكنـز/ J.d Howkinz في عام 1988م من الجمع بين القسم العلـوي والقسـم السـفلي، (الـذي لم يكـن معروفاً حتى حينـه) من شاهدة محـردة، فظهـر مشـهد مكتمـل بـدتْ فيـه الربّـة كوبابـا وهـي تقـف عـلى أسـد. إن ارتبـاط الأسـد (كحيـوان حامـل للربّـة) يحسـم موضـوع البـتّ في هويـة صـورة كوبابـا. ولكـن ظهورهـا وهـي تحمـل النباتـات بكلتـا يديهـا المرفوعتين للأعـلى، وبالربـط مـع الموطـن الجغـرافي للشـاهدة، وهـو محيـط حـماه، فمـن الممكـن أن تكـون «الربّـة ملكـة البـلاد» هـي بعـلات الكنعانيـة،

<sup>75</sup> ھوكنے:، 1989، ص 275.

<sup>76</sup> ھوكنے:، 1989، ص 280.

التي تمتعت بقداسة كبرى في حماة، في حين كانت كوبابا هي الربَّة الموازية لها. ومن المؤكد أن بعلات (الساميّة) حظيت بتقديس كبير ضمن المجتمع اللوفي الحموي. فهناك نقوش كتابيّة هيروغليفية/ لوفية من حماة كانت مكرّسة للربة بهلاتيس/بعلاتيس، وما هي سوى تسمية لوفية للربّة الكنعانيّة بعلات (٢٦٠). ويصفُ ملك حماة المدعو أرخوليني في أحد النصوص عدداً من العروش التي أشادها للإلهة بعلات في المعبد الذي بناه آباؤه وأجداده لها، من قبل. ويصفُ مزاولته للطقوس الدينية وتقديه للأضاحي، التي كان يؤدّيها بشكل دوري، بعد تعرضها لفترات من الانقطاع، وتعرض المعبد خلالها لفترة من الإهمال والحرمان:

"أنا آرخوليني بن بارتياس ملك حماة - أنا بنفسي الملك.... ولكل إله أنا صنعت له عرشاً خاصاً - وهذا العرش لبعلات أنا بنيته - وأنا وضعت اسم بعلات مع اسمي عليه - ومن سيمحوا اسم بعلات واسمي من على هذا العرش والنصب - هنا تارخونزا.... - معبد بعلات كان موجوداً في عهد آبائي وأجدادي ولكن كان يحتاج إلى بناء (ترميم) - وكانوا لا يقدمون الأضاحي، من الثيران المقدسة، للآلهة في السماء والأرض - ولكن أنا وفي عهدي، سيكون المعبد غنياً - قمت بالطقوس الدينية، وجعلت لها أوقاتاً ومنذ ذلك الحين - والأضاحي المقدسة -.... خبر، وأيضاً قمت بالشعائر الدينية "(78).

كما ذكرت كوبابا كـ «ربة سيدة البلاد» في نقوش كتابية وجدت على شاهدة جاءت من كركميش، وأخرى من شيزر التي تظهر فيها معبودة من قبل إحدى النساء «عابدة كوبابا». ونراها في نفس النصب وهي تبسط يدها بحالة من التوسّل، وهي تشبه مشهداً مماثلاً على نصب عُثرَ

77 Hutter, 2006, P. 120.

عليه في كير شوغلو في سهل انطاكية، تبدو فيه وهي تتلقى العطايا<sup>(79)</sup>.

إن انتشار عبادة كوبابا إلى أغلب مواقع الشمال السوري ووصولها إلى وسط سورية، وانتشار النصوص الحثية/اللوفية في جميع أرجاء هذه المنطقة الواقعة تحت النفوذ الآرامي، يُعدُّ من أهم المؤشرات على قدرة المجتمع السوري القديم على التعامل باحترام وتسامح مع سكان آخرين يعيشون ضمنه على أرض واحدة رغم التباين في الثقافة أوالعرق.

3 ـ الولائم الجنائزية: هناك من يعتقد أن فكرة جلوس الملك الراحل على وليمة جنائزية بصحبة الآلهة، رجا كان ناتجاً عن التأثير الحثي في شمأل، ويرون في ذلك برهانا جديدا على أن الآراميين اقتبسوا معتقداتهم والكثير من عناصر حضارتهم من الشعوب التي احتكوا بها (80). ولكن ما قدمناه من سرد حتى الآن يظهر أن هذا الطقس هو عقيدة سورية أصيلة، عُرفتْ تقريباً في كل العصور القدية ومنذ العصر النيوليتي.

لقد تم الكشف عن كثير من الشواهد الجنائزية التي تدور مضامين نصوصها ومشاهدها دائماً حول المتوفي وعائلته أو خادمه، ونادراً ما ظهرت صور الآلهة عليها. وقد كان معظمها يُصوِّرُ الميت أمام الوليمة الجنائزية، في وضعية تناوله أو مواجهته للأطعمة والأشربة التي جلبها له ورثته، إلى العالم السفلي. وهذا واضح من نقش بنموا بن قرل (راجع الباب الرابع فصل تقديس الأسلاف عند الآراميين). ويفهم من سياق النص أن نسل بنموا كانوا ملزمين بأداء العبادة للحاكم الراحل، وإلا أصابتهم لعنة إله الطقس.

بالمقابل هناك نقوش لوفية تحاكى نفس التصور الديني حول الوليمة

79 Hutter, 1995, PP. 119.

80 سومر، 2007، ص 147.

الجنائزية للميت ما فيها من طعام وشراب<sup>(81)</sup>. ففي نص حثي لوفي من تل أحمر (82)، نلمس تفكيرا دينيا مشابها للنصوص الآرامية حيث يرد فيه ذكر عدد من الآلهة:

"أنا... ملك البلاد. الحفيد الأكبر لحاب تيلاس ابن أرمينياس الحاكم - إني وباعتباري.. ابن الإله ترخونس/ترخونزا، الملك إيا، والآلهة المعظمة كوبارماس وماتيلس (؟) وتيشوب وإله القمر في حران وكوبابا... الذين أحبوني - فأعطوني القوة الموروثة عن آبائي - على حدود - المدينة مسوارا، التي أقمتها ورفعتها إلى السماء كمدينة عاصمة «(88). كما عُثَر في اصلاحية (قرب مرعش) على شواهد تحمل صور إله الطقس مع الوليمة الجنائزية.

ونخلص: إلى أن ما ذكرناه من شواهد، رغم محدوديتها، كان كافياً ليظهر مدى الانسجام العقائدي الذي وصل إلى حد التمازج والتطابق بين جميع شرائح المجتمعات التي نشأت على الأراضي السورية خلال ما يسمى بالعصر الآرامي. وقد سَكَبَ هؤلاء السكان تفكيرهم الديني في صور ونصوص، حُفرت على شواهد القبور والأعمال الفنية والنحتية

8181 Hutter, 1995, PP. 112.

<sup>82</sup> تل أحمر: يقع على الضفة اليسرى لنهر الفرات (25 كم تقريباً) إلى الجنوب من الحدود التركية (منطقة غمر سد تشرين)، شكل التل شبه دائري، قطره حوالي 1200م. بدأت التنقيب فيه عام 1928م بعثة فرنسية أدارها ثورو دانجن Thureau Dangon، واعتباراً من 1988م عملت فيه بعثة بلجيكية برئاسة ج بونيينز G. Bnnens. وقد تم الكشف عن استيطان استمر منذ عصر الكالكوليت وحتى العصر الهلنستي والروماني، إلا أن أهم السويات تلك العائدة لعصر الحديد حيث عرف الموقع بتل بارسِب ويكتب اسمها أحياناً تل بورسِب، وتربوسي Tarbuse، وفي العهد الهيلينستي بيرسب مملكة بيت عدين الآرامية قبل أن يحتلها الملك الآشوري شلمنصر الثالث ويطلق عليها اسم كار- شلمان أشيرد (ميناء شلمنصر). كُشفَ في الموقع عن العديد من المنشآت المهمة، منها القصر الآسوري الذي تزيّنه الرسوم الجدارية الملونة بالأحمر والأسود، وتظهر فيها مشاهد للملك ومحاربيه. 83 هوكني، 1989، ص 275.

المختلفة، والتي أدرجوا فيها أسماء آلهتهم، وممارساتهم المختلفة، ومنها طقس تقديس الأسلاف.

ويمكننا القول: إن حالة التمازج التي وصلت حدَّ التطابق بين الفكر الآرامي واللوفي في شمال سوريا خلال الألف الأول ق.م، تُشكل ظاهرة اجتماعية حضارية جديرة بالدراسة، ورغم عدم فرادتها فهي نموذج لثقافة سورية سرمدية.

خاتمة ونتائج .....

ألقت التغيرات السياسية والاقتصادية والاجتماعية التي حصلت في منطقتنا خلال عصري البرونز والحديد بظلالها على كافة تفاصيل حياة الناس، وطالت عقائدهم الدينية. وقد جهد البحث لرصد كافة ملامح الحياة الدينية في سورية خلال هذه المرحلة لمعرفة العناصر الأساسية والأصيلة فيها وما طالها من تأثير خارجي، وكذلك التأثير الذي تركته على الآخرين، إضافة لاقتفاء أثر ديانة السوريين في الخارج.

استطاع البحث أن يُظهر القيمة العالية للعنصر الروحي في الفكر السوري القديم، الذي ترتبط به منظومة السلوك الاجتماعي التي تحكم العلاقة فيما بين أفراد نفس المجتمع، وكذلك علاقة هذا المجتمع مع المجتمعات الأخرى. إن قدرة هذا الفكرعلى الاستمرار والتطور والتكيّف والتفاعل مع محيطه الحيوي يُعدُّ أهم ملامح الفكر الديني السوري على الاطلاق.

لقد تبين أن الكثير من تفاصيل المعتقدات، بما فيها من أسماء آلهة وطقوس وممارسات دينية، لم تظهر فجأة للوجود خلال عصري البرونز الحديث والحديد، بل كان لها وجود مؤكد منذ الألف الثالث أو قبل ذلك، ومن الأمثلة على ذلك عبادة الإلهة الأم، وعبادة تقديس الأسلاف، وغيرها.

إن الكثير من أسماء الآلهة التي جاء ذكرها في ثنايا البحث، كانت

معروفة من قبل في عدد من المواقع، ومنها إبلا التي عبد سكانها حدد وإيل وكاميش وملك وليم، وفي ماري التي عبد سكانها آلهة الرافدين ومنها دجن وعشتار وشمش ونينخور ساغ وغيرها.

وإذا كان هذا الكمّ الكبير الذي وصلنا من أسماء الآلهة يعبر عن المتزام قدماء السورين وتمسكهم بعقيدتهم الدينية، فإنه قد لا يعكس علاقتهم الحقيقية بآلهتهم، ولا يعبر عنها بصورة واضحة. فمن الممكن أن يكون الكثير من هذه الأسماء ليست سوى صفات تعظيمية، وألقاب تمجيدية حُسنى، وتجسيدٌ لقيم ساميةٍ شُبّهت للبعض على أنها أسماء لآلهة متعددة متباينة. فقد أدرك الإنسان القديم وجود قوى خارقة متكاملة تنظم الكون المحيط فيه، فعمل على تقسيم هذا المخزون من القوة الجبارة على مجموعة من المسميات الأصغر، كل حسب وظيفته، فبدت للدارسين وكأن بينها الكثير من التباين. فإذا استطاع سكان مشرقنا القديم إدراك أهمية وجود حاكم واحد يسيّر أمور مملكته لا تصلح الأمور بدونه وخطورة وجود أكثر من حاكم في الوقت نفسه لهذه المملكة، بدونه وخطورة وجود أكثر من حاكم في الوقت نفسه لهذه المملكة، فمن المعقول جداً؛ ومن اليسير عليهم، أن يكونوا قد نظروا لإدارة الكون بالطريقة نفسها التي عبرً عنها نصّ آشوري موجه للإله نينورتا:

"عيناك أيها الرب هما تمثلان الإله انليل ونينليل. وشفتاك تمثلان آنو وأنتو. أما جبينك فهو يمثل الإله شالا وهي زوجته المحبوبة التي تفرح القلب. أما عنقك فيشبه ويمثل الإله مردوخ. وأما رأسك فيمثل الإله حدد. الذي خلق السماء والأرض".

وهذه مجرد إشارة نقدمها لفتح الباب نحو مزيد من الدراسات التاريخية واللغوية التحليلية المعمقة والجادة، وكي لا يقف الموضوع عند حد التأمل الفكري.

تقدم لنا غاذج العمارة الدينية دليلاً واضحاً على أصالة الفكر السوري وانفتاحه على كل فكر راق، فالمعبد الطولاني الأنتيس/الأنتين، الذي عرفناه في المواقع السورية منذ الألف الثالث في تل مرديخ وخويرة، بقي شائعاً وغوذجاً مفضلاً في أغلب مناطق بلاد الشام، طيلة عصور البرونز الوسيط والحديث وعصر الحديد، وحتى العصور الكلاسيكية، رغم إدخال بعض العناصر الجديدة فيه وإجراء شيء من التعديل عليه أحياناً وفق المقتضيات التي فرضتها الحاجة والذوق الفني، (وهذا ما نجده في أوغاريت التي ابتدع معماريوها غوذجاً جديداً في بناء معابدها استوحوها أوغاريت التي ابتدع معماريوها أوخوج على شكل أبراج ضخمة البنيان تذكّرنا بزقورات الرافدين العظيمة، لوجود تراسات على أسطحها خُصّصتْ للمارسة مقاطع معينة من الشعائر، حسب بعض النصوص، وليس لغايات إرشاد السفن المبحرة ليلاً، كما كان يُظن؛ وهو الأمر الذي استبعدته إرشاد السافن المبحرة ليلاً، كما كان يُظن؛ وهو الأمر الذي استبعدته بعض الدراسات الحديثة، كما رأينا في متن البحث.

لكن هناك نهوذجاً معمارياً جديداً ومميزاً عرفناه في عصر الدويلات الآرامية، وهو ما يُعرف ببيت هيلاني. ورغم أن الأثاريين قد أثبتوا وجوده في آلالاخ وإيار أي قبل حوالي خمسمئة عام، فقد شاع جداً خلال العصر الآرامي، وعثر عليه في تل حلف (جوزن)، وتل الفخيرية، وتل زنجرلي (شمأل)، وتل الشيخ حمد (دوركاتليمو)، والدويلات ذات الطابع الحثي (الحديث)، مثل كركميش (جرابس الحالية)، وملاطية وغيرها.

إن وجود هذا التجانس الفني والمعماري خلال هذه المرحلة التاريخية لا ينفي وجود تأثيرات المناطق والمدن المجاورة، ومنها الفينيقية الواقعة على الساحل الجنوبي، والحثية اللوفية في الشمال، والآشورية في الشمال الشرقي. ومن المعروف أن الآشورين وبعد سيطرتهم على مدينة شمأل

حاول وا وأد العالم، الآرامية فبنوا القصر المعروف بالقصر الأعلى الذي جمع بين البيت العالي، والقصر الآشوري، ذي الباحة أو الصحن المركزي. لكن هذا لم يمنع من استمرار البناء وفق غوذج بيت هيلاني في المواقع السورية، فأُعيد بناء نفس المعابد من جديد، كما في تل آفس، وطعينات، وتل الشيخ حمد، وغيرها.... رغم السيادة الآشورية المطلقة على هذه المواقع.

ويُعدُّ هذا الأمر وغيره من الأمور مؤشراً واضحاً على أن النفوذ السياسي لم يستطع أن يَحُدُّ من العقيدة الدينية للبلاد، لا بل أن ملوك آشور الأقوياء هم من تأثر بثقافة وعقيدة سكان المدن السورية المختلفة التي ظلت موضع احترام وتقدير من قبلهم. ورغم ما يُروى عن معاملة قاسية وتهجير كل من ثار عليهم من سكان الحواضر السورية، فلم نراهم يحاولون فرض الثقافة الآشورية وديانتها على السكان المحليين. ولا يوجد سبب يدفعهم لفعل ذلك، ما دام دافعهم الدائم للحملات العسكرية نحو الغرب كان غالباً المصلحة الاقتصادية.

هـذه المعاملـة للسـكان، لم تختلـف خـلال فـترة الوجـود الفـارسي في البـلاد، رغـم انتشـار مـا يُعـرفُ بدمـى الخيـال الفـارسي، التـي رمـا كانـت رمـزاً لألوهيـة فارسـية، عـلاوة عـلى كونهـا ترمـز لحضـور الهيبـة العسـكرية الفارسـية.

من التغيرات الإيديولوجية التي لعظها البحث خلال عصر العديد في سورية، هو التحوُّل في الكثير من العادات الجنائزية، سواء من حيث طريقة الدفن التي تمثلت بانتشار عادة حرق جثث الموق، أو من حيث شكل المدافن والأضرحة، واستخدام عنصر جديد فيها، وهو الشواهد والأنصاب الحجرية التي تتضمن مشاهد ونصوصاً فيها الكثير من أسماء

الآلهة والملوك والمدن، حتى يمكن القول: نهذه الشواهد؛ هي أحد أهم مصادر المعلومات عن العصر الآرامي الفينيقي في سورية.

أما عقيدة تقديس الأسلاف، فهي تُظهرُ عمق التأثير الديني في الحياة الاجتماعية للسورين القدماء، وتعكس جانباً عاطفياً مؤثراً، نشأ في بلادنا منذ عصر النيوليت، وفحوى فلسفته تقوم على محاولة استحضار روح الميت، لتبقى هائمة في فضاء الأهل والخلان تضفي على حياتهم الراحة والرض، ولذلك دفنوا أحبابهم تحت أرضيات بيوتهم، أو في فسحاتها، أو أماكن مجاورة لها. وقد أصبحت هذه العبادة أكثر تعقيداً مع الزمن، فتشعبت شعائرها، وتعددت ضوابطها، لتصبح إحدى أهم الممارسات الدينية خلال عصري البرونز الحديث والحديد، وهذا ما رأيناه في العديد من المواقع (قطنة، ألالاخ..). وفي الحقيقة تعكس هذه العبادة قوة تأثير الضوابط الاجتماعية، وهيمنة الروابط العائلية وتحكمها في سلوك أفراد مجنمعاتنا القدية.

كما تتجلى قوة هذا الفكر الديني وتأثيره على الناس، باعتمادهم على التنجيم والسحر في كثير من أمور حياتهم. فكل سلوك أو نشاط يُزمِعُ شخص القيام به، من بيع وشراء أو سفر وزواج أو معالجة مرض ما، كان لا بد من استخارة المنجمين فيه لأخذ النصيحة أو الوصفة والعلاج المناسب له. وهذا ما أعطى الكهنة دوراً كبيراً، وزاد من أعدادهم وتخصصاتهم ومراتبهم، وتحلق الناس حولهم.

إن الصلوات وقراءة التراتيل والأدعية والابتهالات للآلهة، وأساليب العبادة النظرية، لا تكفي إذا لم تقترن بتقديم الأضاحي المناسبة، التي كانت تتضمن، إضافة للحيوانات (غالباً من الماعز أو الغنم أو الثيران أو طيور)، أشياء مختلفة، مثل الزيوت والمشروبات والمواد الغذائية، وهدايا

أخرى يحتاجها المعبود والكهنة، ومنها الذهب والفضة والمجوهرات والألبسة والأواني الفخارية والمعدنية.

من الطبيعي أن تجده هذه الممارسات والعبادات الدينية، المثالية وقتذاك، صدىً لها في المناطق والأقاليم الأخرى القريبة والبعيدة عن سورية، فتلقف الكثير من سكان هذه المناطق نفس الأفكار والعبادات وففس الطقوس والممارسات الدينية، وأجروا عليها بعض التحوير الذي اقتضته التقيّة الدينية بغية إضفاء الصبغة الذاتية أو اللون المحلي عليها. لقد نهل سكان سورية القدماء الكثير من أفكارهم وعقائدهم من المناطق المجاورة وأهمها بلاد الرافدين، وكثيراً ما جاء ذلك حصيلة للتبادل التجاري الذي استتبع اختلاطاً وتعايشاً سكانياً بين أبناء مختلف المناطق والأقاليم، وإقامة ضمن حيز واحد في كثير من المدن. هذه العلاقة أدّت لخلق حالة من التسامح الحضاري الراقي بين السكان المحليين وأبناء الجاليات الذين جلبوا معهم عاداتهم وتقاليدهم وقيمهم الروحية والمادية وبنوا معابدهم جنباً إلى جنب مع المعابد المحلية. وقد حُرمَ سكان المناطق المعزولة والبعيدة عن طرق التجارة القديمة من نعمة هذا الاختلاط وما يواكبه من أفاق معرفية وحضارية كان من نعمة هذا الاختلاط وما يواكبه من أفاق معرفية وحضارية كان من

لقد كان هذا التسامح مع الأصالة والاستمرارية، أحد أهم السمات التي تحلّت بها العقلية السورية عبر التاريخ، والتي استطاعت من خلالها أن تهضمَ وتُكبِّفَ الكثير من المؤثرات الخارجية ما فيها الدينية منها.

لكن سمات التسامح هذه لم تقتصر على السوريين، فقد رأيناها في مصر خلال الألف الأولى ق.م، عندما استطاعت الجالية السورية فيها ممارسة عباداتها الخاصة بشيء من الحرية ودون قيود تذكر.

ورغم كل ما تقدّم، تبقى المعلومات المتعلقة بالحياة الدينية في سورية القديمة محدودة قياساً بالدور الذي لعبه الدين في حياة شعوب المنطقة. أما سبب محدوديتها فلأنها رهينة كمية ونوعية النصوص الدينية، وما تجود به على الآثاريين. فما زلنا نجهل الكثير من التفاصيل عن موضوع الولائم، والعناية بالآلهة وإطعامها، وموضوع الاقتصاد الديني وما يتعلق بالتقدمات واستلامها وتوزيعها ومقاديرها ونسبها، ودور الكاهن وسلوكه وحركاته وأُدعياته وواجباته، ودور الملوك والمؤسسات الرسمية والشعبية، ومعرفة القوانين التي تنظم العلاقات بين كل جانب من جوانب هذه المنظومة الدينية المتكاملة.

يضاف إلى ذلك كله غياب المعلومات المتعلقة بالحياة الدينية الشعبية التي لا يُعرف إلا النذر القليل عنها، في ظل تركيز الدراسات على الحياة الدينية الرسمية التي كانت تجري في القصور والمعابد المركزية القائمة في العواصم والحواضر، التي جاءت منها معظم النصوص، في حين تم إغفال حياة الناس العاديين ومنهم القاطنين في الأطراف والمناطق القصية. والسبب في ذلك هو أن حظ الأحياء الشعبية والمواقع الأثرية الصغيرة من اهتمام الباحثين والآثاريين عاثرٌ كحظها من اهتمام عواصمها خلال فترة وجودها القديم. فطالما انصبُّ اهتمام علماء الآثار على المواقع والعواصم الكبرى وعلى الأكروبول أو الأحياء العليا بالموقع، في حين تم تجاهل الأحياء المنخفضة فيها والمواقع الصغيرة القليلة الأهمية لأنهم لا يتوقعون العثور فيها على ما يكسبهم الشهرة والمجد الذي ينشدون. إن ما توصلتُ إليه يبقى ضمن الخطوط الرئيسة والملامح العامة الديانة السورية القديمة، وهو لا يُقدِّمُ إلا صورة مختزلة عن الحياة الدينية التي رها تُشفى غليل بعض المتشوقين والباحثين، لكنها ستكون الدينية التي رها تُشفى غليل بعض المتشوقين والباحثين، لكنها ستكون الدينية التي رها تُشفى غليل بعض المتشوقين والباحثين، لكنها ستكون الدينية التي رها تُشفى غليل بعض المتشوقين والباحثين، لكنها ستكون الدينية التي رها تُشفى غليل بعض المتشوقين والباحثين، لكنها ستكون

بلا شك محرِّضاً لإصدار المزيد من الأبحاث والدراسات القادرة على استجلاء تاريخنا، بكل ما فيه من نقائص وفضائل، وتقديمه للأجيال مادة علمية ممتعة ومؤنسة، إن لم تنفعهم لحاضرهم فلعلها تفعل لأجيالهم، وإذا كانت الفلسفة أمُّ العلوم فالتاريخ هو الأب الشرعي لها، والفطين لا يعقُّ أبويه.

## المراجع العربية والمعربة

أبو عساف، علي، مملكة بيت بحياني الآرامية، ( دراسات تاريخية، 6)، دمشق، 1981، ص147-159

أبو عساف، علي، دمية الملك هـ ديسعي ملك جوزن، (الحوليات الأثرية السورية، 32)، دمشـق، 1982. ص 35-58

أبو عساف، على، آثار الممالك القديمة في سورية من 8500 - 535 ق.م، دمشق، 1988.

أبو عساف، علي، الآراميون تاريخاً ولغة وفناً، طرطوس، 1988.

أبو عساف، على، عين دارا «1» المعبد، دمشق، 1991.

أبو عساف، علي، تمثيل إله الطقس على الأختام الأسطوانية في الدور الأكادي، (الحوليات الأثرية السورية، 16، الجزء الأول)، دمشق، 1966، ص85-92.

أبو عساف، علي، عين دارة 2-- اللقى الأثرية، دمشق، 2000.

أبو عساف، علي، نقوش انرة بلصر والي خداتو - أرسلان طاش، (الحوليات الأثرية السورية 46/45)، 2003، ص 29 - 38.

أبو عساف، علي، دمشق ومنطقتها خلال التمدد المصري في الألف الثاني قبل الميلاد، (الحوليات الأثرية السورية، 52/51)، دمشق، 2009، ص4-11.

أبو عساف، على، آثار الممالك القديمة بالجزيرة وطور عابدين، دمشق، 2011

أحمد، علي صقر، نقوش آرامية من القرنين السابع والسادس ق.م، (أطروحة ماجستير في اللغات السامية)، جامعة حلب، 2000.

الأحمد، سامى سعيد، تاريخ الشرق القديم، بغداد، 1988.

أحمد، محمود عبد الحميد، دراسات في تاريخ مصر الفرعونية، دمشق، 1996.

أحمد، محمود عبد الحميد، وعبدالله، فيصل، ومرعي، عيد، آثار الوطن العربي القديم، دمشق، 1999.

أدزارد. د، و م. بـوب، و ف. رولينـغ، قامـوس الآلهـة والأسـاطير، (الجـزء الأول والثـاني) ترجمـة محمـد وحيـد خياطة، حلـب، 2004.

إسماعيل، فاروق، اللغة الآرامية القدمة، جامعة حلب، 2001.

إسهاعيل، فاروق، نصوص سومرية وآكدية من إيار، ( دراسات تاريخية، 98/97)، دمشق، 2007، ص 3-55.

إسماعيل، فاروق، مراسلات العمارنة الدولية - وثائق مسمارية من القرن 14 ق.م، دمشق 2010.

الأسود، حكمت بشير، الرقم سبعة في حضارة بلاد الرافدين - الدلالات والرموز، دمشق، 2007.

أركي، ألفونسو، آلهـة إبـلا في الألـف الثالـث ق.م وآلهـة أوغاريـت، ترجمـة بشـير زهـدي، (الحولـات الأثربـة السـورية،30/29)، دمشـق، 1980، ص 90-97.

أركي، ألفونسو، حلب في عهد إبلا، ترجمة علي خليل، (الحوليات الأثرية السورية، 43)، دمشق، 1999، ص291-294.

آمييه، بيير، ربات أوغاريت في القرن الرابع عشر ق.م، تعريب عدنان الجندي، (الحوليات الأثرية السورية،30/29)، دمشق، 1980، ص87-90.

أينفاك، برتولـد، أمكنـة وأزمنـة - 25 عامـاً مـن الأبحـاث الأثريـة في سـورية 1980 - 2005 (معهـد الآثـار الالمـاني)، دمشـق 2005.

أينفاك، برتولد، وأوتو، آديلهايت، تل بازي: حاضرة من الألف الثاني ق.م في وادي الفرات السوري، (عشر سنوات من أعمال التقيب والأبحاث الأثرية في سورية 1989 - 1998، معهد الآثار الإلماني)، دمشق، 1999.

بارندر، جفري، المعتقدات الدينية لدى الشعوب القديمة، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، عالم المعرفة 173، الكويت، 1993.

بروس، ألكسندر، وبغدو عبد المسيح، تل الفخيرية، تقرير حول الموسم الأول لأعمال

الديانة السورية القديمة

التنقيب الألمانية السورية 2001، تعريب محمد قدور (الحوليات الأثرية السورية 48/47)، دمشق، 2005، ص 2-10.

البستاني، كميل أفرام، النصوص الفينيقية في قره يتبيه، بيروت، 1985.

بغـدو، عبـد المسـيح، مئـة وخمسـون عامـاً مـن البحـث الأثـري في الجزيـرة السـورية، دمشــق، 2009.

بفيلتسنر، بيتر، تقديس الأجداد في سورية القديمة، (كنوز سورية القديمة - اكتشاف مملكة قطنا) - متحف فورتم عن شتوتغارت، 2009.

بن ذريل، عدنان، في الآلهة السورية، نبذة للفقيه والكاتب لوقيانوس السميساطي، (الحوليات الأثرية السورية، 14)، دمشق،1964، ص 1364.

بن ذريل، عدنان، الآلهة السورية شروح وتعليقات 1- (الحوليات الأثرية السورية، 15/ الجزء الأول)، دمشق، 1965، ص 55-76.

البني، عدنان، وآخرون، تقرير أولي عن التنقيب في تل العبد وعناب السفينة (الفرات)، (الحوليات الأثرية السورية، 24)، دمشق، 1974، ص 53-75.

البني، عدنان، تقرير أولي عن مواسم التنقيب الثالث والرابع والخامس والسادس في مسكنة - إيار، (الحوليات الأثرية، 32)، دمشق، 1982، ص 201-206.

البني، عدنان، الآثار السورية : الغنى والأصالة : دراسة ميدانية، (دراسات تاريخية، 38/37)، دمشـــق، 1990، ص11-112.

بـوب، مارفـين، الــ (م رزح) في أوغاريت وغيرهـا، تعريـب: بشـير زهــدي، (الحوليـات الأثرية، 30/29)، دمشــق، 1980، ص 71-82.

بوخهولتز، هـ غ، سـورية و قبرص وكريت واليونان، (الآثار السـورية)، ترجمـة نايـف بللـوز، فيينـا، ص321-326.

بـورت، ل، ديـلا، بـلاد مـا بـين النهريـن، ترجمـة محـرم كيـال، الهيئـة المصريـة العامـة للكتـاب، ط2، 1997.

بـوردروي، بيـير، الأفاعـي والآلهـة السـحر والآلهـة السـورية في أسـطورة أوغاريتيـة هـورون والأفاعـي، تعريب: بشـير زهـدى، (الحوليـات الأثريـة 34)، 1984 ص277-280.

بـوزه، يوهانـس، حفريـات تـل الشـيخ حسـن، التقريـر الأولي عـن موسـم عـام 1988 في وادي الفـرات، ترجمـة وحيـد خياطـة (الحوليـات الأثريـة السـورية، 39/38)، دمشـق، 1989، ص 221-234.

تيكسيدور، جافير، الديانة الآرامية، ترجمة عبد الرزاق العلي، (موسوعة تاريخ الأديان، الكتاب الثاني، مصر- سورية - بلاه الرافدين، العرب قبل الاسلام)، دار علاء الدين، ط2، 2007. جاموس، بسام، مملكة إيمار في عصر البرونز الحديث (1600 - 1200ق.م)، دمشق، 2004.

حامدة، أحمد، الملك والأسرة المالكة في فينيقيا، (دراسات تاريخية، 50/49 )، دمشق، 1994، ص29-160.

الحكيم، صالح، الحياة الدينية في المجتمع الأوغاريتي في الألف الثاني قبل الميلاد، المدربة العامة للآثار والمتاحف، دمشق، 2010.

الحلو، عبد الله، سوريا القديمة، الطبعة الأولى، دمشق، 2004.

حنون، نائل، عقائد ما بعد الموت في حضارة بلاد وادى الرافدين، بغداد، 1978.

حنون، نائل، الحياة والموت في حضارة بلاد الرافدين القديمة، دمشق، 2005.

حنون، نائل، المدافن والمعابد في حضارة بلاد الرافدين القديمة، الجزء الأول، (المدافن وشعائرها)، دمشق، 2006.

حيدر، جمال، المعابد في أوغاريت، (مجلة مهد الحضارات، 11-11)، دمشق، 2010، ص 60-57.

الخطيب، محمد، الحضارة الفينيقية، دار علاء الدين، ط1، دمشق، 2006.

خليف، بشار، مملكة ماري وفق أحدث الكشوفات الأثرية، دمشق، 2005.

خياطة، محمد وحيد، الآثار الآرامية ومميزاتها في متحف حلب (الحوليات الأثرية السورية،43)، دمشق، 1999، ص 121-136.

الدالاتي، فهمى، رأس الشمرا، 1929 - 1979، دمشق، 1980.

دوبون، سومر، الآراميون، تعريب ناظم الجندي، تدقيق توفيق سليمان، طرطوس، 1988.

دونالد، هاردین، الدیانة الفینیقیة ترجمة ثائر دیب، (موسوعة تاریخ الأدیان، الكتاب الثانی، مصر - سوریة - بلاد الرافدین، العرب قبل الاسلام)، دار علاء الدین، ط2، 2007.

دونان، موريس، وصليبي نسيب، معبد عمريت، تعريب عدنان البني (الحوليات الأثربة السورية، 12/11)، دمشق، 1962 ص132-13.

ريم، إلن، سنضحي أمام أدد ببقرة وست شياه - المعابد وطقوسها في سورية، (كنوز سورية القدهِـة - اكتشاف مملكة قطنا)، متحف فورة برغ، شتوتغارت، 2009.

ريم، إلن، المذبح المنزلي والتمائم - الحياة الدينية خارج أسوار المعابد، (كنوز سورية

الديانة السورية القديمة

القديمة - اكتشاف مملكة قطنا)، متحف فورتمبرغ، شتوتغارت، 2009.

زايد، عبد الحميد، المشرق الخالد، مقدمة في تاريخ وحضارة الشرق الأدنى من أقدم العصور حتى عام 323 ق.م، دار النهضة العربية، 1967.

زودن، ف، فون، مدخل إلى حضارة الشرق القديم، ترجمة فاروق اسماعيل، ط1، دمشق، 2003.

ساغز، هاري، عظمة بابل، ترجمة خالد أسعد عيسى وأحمد غسان سبانو، دمشق، 2008.

ساغز، هاري، عظمة آشور، ترجمة خالد أسعد عيسى وأحمد غسان سبانو، دمشق، 2008.

سعادة، جبرائيل، أبحاث تاريخية وأثرية، ترجمة سلمان حرفوش، دمشق، 1987.

سليم، أحمد أمين، دراسات في حضارة الشرق الأدنى القديم: العراق - إيران، الاسكندرية، 1992.

السواح، فراس، لغز عشتار، دار علاء الدين، ط 6، دمشق، 1996.

السواح، فراس، مدخل إلى نصوص الشرق القديم، دار علاء الدين، ط1، دمشق، 2006.

سـومر، دوبونـت، الآراميـون، ترجمـة ألبـير آبونـا (مجلـة سـومر، 19) وأعيـد نـشره بـدار الـوراق للعـام 2007م.

شترومينغر، إيفا، العصر السوري الحديث (الآثار السورية)، فيينا، 1985، ص165-170.

شعث، شوقي، التنقيبات الأثرية في تل دينيت، (الحوليات الأثرية السورية، 40)، دمشق، 1990، ص 57-74.

الشواف، قاسم، ديوان الأساطير، سومر وأكاد وآشور، بيروت، 1996.

شيفمان، إ. ش، مجتمع أوغاريت، ترجمة حسان إسحق، دمشق، 1988.

شيفمان، إ. ش، ثقافة أوغاريت، ترجمة حسان إسحق، دمشق، 1988.

طرقجي، أحمد فرزة، العلاقات السورية المصرية خلال عصر البرونز الحديث، اكتشاف أثري جديد جنوبي دمشق، (المؤتمر الخامس عشر للآثار والتراث الحضاري في الوطن العربي)، دمشق، 2000.

عبد الله، فيصل، المعاني اللغوية لأسماء الآلهة، (عاديات حلب، الكتابان الحادي عشر والثاني عشر) 2008، ص29-30.

عبد الله، فيصل، ومرعى، عيد، المدخل إلى تاريخ الحضارة، دمشق، 2008.

عبد الرحمن، عمار، مملكة ألالاخ، دمشق، 2008.

عبد الرحمن، خليل، أفستا (الكتاب المقدس للديانة الزرداشتية)، الطبعة الثانية، دمشق، 2007.

عبد الرحمن، قصى محمد، أوغاريت، وزارة الثقافة، دمشق، 2008.

على، فاضل عبد الواحد، عشتار ومأساة تموز، دمشق، 1999.

علي، فاضل عبد الواحد، أناشيد الزواج المقدس لتموز ونشيد الإنشاد لسليمان، (سومر، الجزء الأول والثاني، المجلد الرابع والثلاثون)، بغداد، 1978.

فرزات، محمـد حـرب، عوامـل سياسـية واقتصاديـة في تطـور سـورية في العصر الآرامـي القديم حتـى أواخـر القـرن الثامن ق.م ( دراسـات تاريخيـة، 20/19)، دمشـق، 1985، ص 170-192.

فرزات، محمد حرب، صور إنسانية من الحياة اليومية والأسرية في بلاد الشام - خلال الألف الأول ق.م، (مجلة التراث العربي، 23)، دمشق، 1986.

فرزات، محمد حرب، الديانة الفينيقية وعناصر الميثولوجية في حضارة سورية القديمة مراجعة لمصادر دراستها وأهم ملامحها، (دراسات تاريخية، 42/41)، دمشق، 1992.

فرزات، محمد حرب، العلاقات السياسية بين مملكة آرفاد الآرامية وآشور حتى أواسط القرن الثامن ق.م، (دراسات تاريخية، 46/45)، دمشق، 1993، ص 127-139. فريحة، أنيس، ملاحم وأساطر من أوغاريت (رأس الشمرا)، بروت، 1966.

فنطر، محمد، من أوغاريت إلى قرطاج، (الحوليات الأثرية السورية، 30/29)، دمشق، 1980، ص113-113.

الفيروز آبادي، مجد الدين محمد يعقوب، القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، الطبعة السابعة، بيروت، 2003.

فیلهلم، جرنوت، الحوریون: تاریخهم وحضارتهم، ترجمة فاروق اسماعیل، دار جدل، حلب، سوریة،2000.

قابلو، جباغ، تاريخ الحضارة القديمة في الوطن العربي، دمشق، 1999.

كاكـو، أنـدره، حـورون - نظريـة نقديـة ومعطيـات جديـدة، تعريـب بشـير زهـدي، (الحوليـات الأثريـة، 30/29)، دمشـق، 1980، ص97-102.

كراوس، ماريانة، أياتون، سورية ومصر، ترجمة نايف بللوز، (الآثار السورية)، فينا،

الديانة السورية القديمة

.1985 ص 320-318

كريمر، ص، طقوس الجنس المقدس عند السومريين، ترجمة نهاد خياطة، دمشق، 2007. كلبنغل، هورست، آثار سورية القدمة، دمشق، 1985.

كلينغل، هورست، تاريخ سورية السياسي 3000 - 300 ق.م، ترجمة: سيف الدين دياب، دمشق، 1998.

كلينغل، هورست و:إيفلين، إله الطقس السوري والعلاقات التجارية، ترجمة علي خليل، (الحوليات الأثرية، 43)، دمشق، 1999، ص311-316.

كوبـر، م. آلان، وكوجـان. د. ميشـيل، الديانـة الكنعانيـة، ترجمة:فـاروق هاشـم، (موسـوعة تاريـخ الأديـان، الكتـاب الثـاني)، دار عـلاء الديـن، ط2، دمشـق، 2007.

كولماير، كاي، العصر السوري الوسيط، ترجمة نايف بللوز، (الآثار السورية)، فيينا، 1985 ص126-164.

كوهلماير، كاي، معبد إله الطقس في قلعة حلب، ترجمة فاروق اسماعيل، دمشق، 2006.

كونتانسون، هـنري، وآخـرون، تقريـر أولي لحفريـات أوغاريـت - راس الشـمرة، الموسـم الرابع والثلاثـون لعـام 1973، تعريـب عدنـان البني، (الحوليـات الأثريـة، 25)، دمشـق، 1975، ص 209-218.

كيرشباوم، إيفا كانجيك، تاريخ الآشوريين القديم، ترجمة فاروق اسماعيل، دمشق، 2008.

لابات، فرانسواز، دمشق خلال الألف الثاني ق.م، (الحوليات الأثرية السورية، 52/51)، دمشق 2009.

نادية، ولوتس، مارتين، تل حلف والمنقب الأثري فون أوبنهايم، ترجمة فاروق إسماعيل، دمشق، 2006.

مارغـورون، جـان كلـود، تقريـر أولي عـن موسـم التنقيـب الأول والثـاني في مسـكنة - إمـار 1972 - 1973، تعريب: عدنان البني، (الحوليـات الأثريـة السـورية، 25)، دمشـق، 1975، صـ221-222.

مارغـورون، جـان كلـود: إهـار، تعريب لوريـس شـهلا، (الحوليـات الأثريـة السـورية، 33)، دمشـق، 1983، ص272-272.

مازيل، جان. تاريخ الحضارة الفينيقية الكنعانية، ترجمة ربا الخش، اللاذقية، 1998.

محمد، جيهان عزت، أخبار مملكة أمورو في النصوص الأكادية، دمشق، 2011.

سلطان، آثار الوطن العربي القديم (الآثار الشرقية)، جامعة دمشق، 1988.

مرعي، عيد، تاريخ سورية القديم (-3030 333ق.م)، دمشق، 2010.

مرعي، عيد، فيلون الجبيلي، دمشق، 1993.

مرعى، عيد، إدريمي ملك آلالاخ، (دراسات تاريخية، 30/29)، ص119-118.

مصطفى، محمد، أسطورة الملك كيرت، (مجلة عاديات حلب)، 2006، ص65-72.

مقدسي، ميشيل، دورة الملوك الموقى، تقديس الأجداد في سورية في نهاية الألفية الثانية قبل الميلاد، ترجمة: غادة الحسين (مجلة مهد الحضارات، العدد الثاني)، دمشق 2007، ص 29-33.

المقدسي، ميشيل، وليربيرغ. كارل فان، تل التويني - البعثة الأثرية السورية البلجيكية، (سلسلة وثائق الآثار السورية (X)، دمشق، 2009.

مقدسي، ميشيل، تل التويني، ( موقع سيريا نيوز الألكتروني)، بتاريخ 2010/8/26.

موسكاتي، سبتينو، الحضارات السامية القديمة، ترجمة يعقوب بكر، القاهرة، 1986.

ميغوليفسكي، أ. س، أسرار الآلهة والديانات، ترجة حسان مخائيل إسحق، دمشق، 2005.

نور الدين، عبد الحليم، الديانة المصرية القديمة، (الجزء الأول - الآلهة)، القاهرة 2009.

نور الدين، عبد الحليم، الديانة المصرية القديمة، (الجزء الثاني - الكهنوت والطقوس الدينية)، القاهرة، 2009.

نير، هربرت، تعدد المعتقدات - الأديان في سورية في الألف الثاني قبل الميلاد، (كنوز سورية القدهــة - اكتشاف مملكـة قطنا)، متحـف فورةـبرغ، شـتوتغارت، 2009

هاز، فولكرت، الآلهة والعبادات والأساطير، ترجمة نايف بللوز(الآثار السورية)، فيينا، 1985، 352.

هبو، أحمد، الحضارة الكنعانية، (مجلة عاديات حلب)، جامعة حلب، 2006، ص 63-64.

هوكنــز، ج. د. النقـوش الهيروغليفيــة اللوفيــة في ســوريا، ترجمــة: منــى مــؤذن (مجلــة الحوليــات الأثريــة الســورية، 39/38)، دمشــق، 1989 ص 271-280.

ورشة العمل الخاصة بالحفاظ على معبد إله العاصفة القديم، قلعة حلب، المديرية العامة للآثار والمتاحف، دمشق، 2005. ووللى، ليونارد، آلالاخ مملكة منسية، ترجمة فهمى الدالاتي، دمشق، 1992.

وليامز، سيتون، موسم حفريات عام 1964 في تل رفعت الأثري، تعريب شوقي شعث، (الحوليات الأثرية السورية، 7)، دمشق، 1967 ص16-176.

يون، مارغريت، أعمال البعثة الفرنسية في رأس الشمرة، أوغاريت 1978 - 1983، تعريب عدنان البني (الحوليات الأثرية السورية، 33، ج1)، ص123-123

يـون، مارغريـت، أوغاريـت ومـاري - العلاقـات الدوليـة في العـصر البرونـزي الحديـث، ترجمـة بشـير زهـدى، (الحوليـات الأثريـة السـورية، 34)، دمشـق، 1984 ص247-245.

## المراجع الأجنبية

- Akkermans P. & Schwartz G., 2003; Akkermans P. & Schwartz G, The Archaeology of Syria; from complex Hunter
- Gatherers to Early Urban Societies (16000- 300B.C), Cambridg.
- Aubet. M. E 1999; Aubet. M. E: Aubet. M. Eugenia; The Phoenicians and The West politics, colonies, and trade, Cambridge. 1999.
- Bader. L., 2003; Bader. Leila., Recently Discovered Bronze Age Temples: Middle Bronze Beirut and Late Bronze Tell Kazel; P.Matthiae, ICAANE. Vol.1.
- Biggs, 2005; Biggs. R. Brinkman. J. Civil. M. Farbr. W. Gelb. I. Oppenheim. M. The Assyrian Dictionary, 2005, Vol; 12.(P), Chicago(U.S.A)
- Bienkowski. 2000; Bienkowski. P. & Millard: A Dictionary of the Ancient Near East. British Museum. London.
- -Bontaz., 1998; Dominik. B, & Kuhne. H, & As, ad. M, Rivers And Steppes (cultural heritage and environment of the Syrian Jezireh), DGAM, Damascus
- Boyd, 2009; Boyd.L. S, Hardy.H, Thomas. B, Two New Inscriptions from Zincirli and Its Environs, (American Schools Of Oriental Research, 356, 2009) P7380-.
- -Callot، O., 2011; Callot، O. Les sanctuaries de l·acropole d·Ougarit، Les temples de Baal et de Dagan،(Ras Shamra- Ougarit XIX), Paris.
- -Dhorme.Em. Dussaud.R.: 1945; Dhorme.Em Dussaud.R. Les Anciennes

Religions Orientales II. (Les religion des Hittites et des Hourrites Des Pheniens et des Syriens). Paris.

- Dietrich Manfrried., 1994; Dietrich Manfrried., Aspects of the Babylonian Impact on Ugaritic Literature and Religion, in (Ugarit, Religion and Culture, edited by; N. Wyatt. W.G.E.Watson, J.B.Lloyd, Edinburgh).
- Dijkstra, Meindert, 1991; Dijkstra, Meindert, The Weather god on two mountains, (Ugarit -Forschungen, Band 23).
- Dunand. M. et Saliby.N. 1985; Dunand. Maurice. et Saliby.Nessib Le Temple D>Amrith Dans La Peree D>Aradus. Paris. 1985.
- Felix. B. & Dittmar. M. 2011; Felix. B. & Dittmar. M: Current excavations at Tall Munbaqa Ancient Ekalte(RAQQA). in; Chronique Archeologique En Syrie. Vol; V. DGAM. Damas. pp125-129.
- Finkelstein.J.J., 1957; Finkelstein.J.J., Assyrian contracts from SultanTepe., In(ANATOLIAN STUDIES, Vol. 7, Ankara, 1957). pp137- 146
- Fleming. E. 1994; Fleming. E. Daniel The Storm God of Canaan at Emar. (UGARIT-FORSCHUNGEN Band 26 1994. pp. 127- 131).
- Fleming., G; 1992; Fleming.G, The Installation of Baal, at Imar, Hrvard semtic studies, n42, 1992.
- -Flieming. 1992; Fleming. E. Daniel . The Rituals from Emar Evolution of an indigenous tradition in the second-millennium Syria- (Bibliotheca Mesopotamica. Vol. 25- New Horizons in the study of Ancient Syria). Malibu. P. 51-63.
- -Gelb، 1961; Gelb. I. Landsberger. B. Oppenheim.A. The Assyrian Dictionary. 1961. Fourth Printing. 1998. Vol; 21.(Z). Chicago(U.S.A)
- Grayson. A. Kirk., 1996; Grayson. A. Kirk, Assyrian Rulers of The Early First Millennium B.C (II), 858 -745B.C, Toronto.
- Haider. 1995; Haider. P. W. Grundzuge der Phonizischen Religion.

(Reliionsgeschichte Syriens), Stuttgart. Berlin. Koln, P.128136-.

- Hawkins J. D., 1982: Hawkins J. D., The Cambridge Ancient History, Vol. III, Par I, second edition, Cambridge
- Hawkins J. D. 1997; Hawkins J. D. Carchemish. The Oxford Encyclopedia of Archaeology in the near east. Vol: 2
- Healey. J.F. 1994; Healey. J.F. Grain and Wine in Abundance: Blessings from the Ancient Near East. in (Ugarit, Religion and Culture, edited by; N. Wyatt. W.G.E.Watson, J.B.Lloyd, Edinburgh).
- Heltzer, M., 2006; Heltzer, M. The Lands of the Gods(Temples) in Ugarit and their Personnel, in»UGARIT-FORSCHUNGEN, Herausgegben Manfried Dietrich. Oswald Loretz, Band 38, Germany.
- Hoffner A. 1992 Hoffner A. Harry, Syrian Cultural Influence in satti, in(Bibliotheca Mesopotamica, Vol. 25- New Horizons in the study of Ancient Syria, edited by;M.W.Chavalas, J.L.Hayes- Malibu:62).
- Hutter، 1995: Hutter. Μ. Das Ineianderflieben Von Luwischen und aramaischen religiosen Vorstcllungen in Nordsyrien(Reliionsgeschichte Syriens).p. 101- 115. Verlag W. Kohlhammer Stuttgart، Berlin، Koln
- -Jad. & Arm., 2000: Jad. & Arm., Hymns and prayers, Dictionary of the Ancient Near East. British Museum, London.
- -Jl. 2000: Jl. Melqart. Dictionary of the Ancient Near East. British Museum. London.
- Korpel. C.A. Marjo., 1994; Korpel. C.A. Marjo. Avian Spirits in Ugarit and in Ezekiel. in (Ugarit, Religion and Culture, edited by; N. Wyatt. W.G.E.Watson, J.B.Lloyd. Edinburgh.
- Kreuzer، 1995; Kreuzer، K: Die Religion der Aramaer auf dem Hintergrnund der fruhen aramaishen Staaten، (Reliionsgeschichte Syriens), Stuttgart, Berlin, Koln, p.101- 115

- Kuhne. H<sub>1</sub> 2009; Kuhne. Hartmut. Interaction of Arameans and Assyrians On The Lower Khabur. In(Syria. Tome 86. Annee 2009).
- Kuhne, H. 2009a; Kuhne. Hartmut, Dur Katlimmu Der Assyrische Zentralort Am Khbour.

- محاضرة ألقبت في معهد الآثار الإلماني بدمشق بتاريخ 2009/3/22

-Lagarce 2010ಲೆ

Lagarce, B., Une stèle ramesside à Meydaa (région de Damas) et la présence égyptienne en Upé 53, Syria 87, 2010, pp. 53-63

- Lete, G. Olmo, 2008; Lete, Gregorio Del Olmo, Orientalia Lovaniensia Analecta (Mythologie et Religion Des Semites Occidentaux, Vol; II, PARIS, 2008).
- Lewis.J.T. 1994; Lewis.J. Theodore. Toward A Literery Translation of Rapiuma Texts. (Ugarit. Religion and Culture. edited by; N. Wyatt. W.G.E.Watson. J.B.Lloyd. Edinburgh).
- Lipinski. Ε<sub>ι</sub> 2000; Lipinski. Edward<sub>ι</sub> The Aramaeans<sub>ι</sub> their ancient history culture religion<sub>ι</sub> Louvain (Belgium).2000
- Margueron. J. 1985; Margueron. Jean. A propos des temples de Syrie du Nord. Paris.
- Masetti. G. M. 2009; Masetti. G. Maria Cultures in Contact in the Syrian Lower Middle Euphrates Valley: Aspects of the Local Cults in the Iron Age II. (SYRIA, Tome 86, Annee).
- Mazzoni. S. 2002; Mazzoni. Stefania. Temples in the City and the Countryside: New Trends in Iron Age Syria. (Damaszener Mitteilungen. Band 13).
- Mazzoni، 2009; Mazzoni. S. Tell Afis، Rapport la XXVII campagne archeologique a Tell Afis 2009
- Michel, J. 1993; Michel, Jean, Temples Et Pratiques Rituelles, (Le Paye d'Ougarit autour de 1200av.J.C. Ras Shamra- Ougarit XI Marguerite Yon, Maurice Sznycer et Pierre Bordreuil), Paris

- Mierse. E. W. 2004; Mierse. E. William. The A rchitecture of the Lost Temple of Hercules Gaditanus and Its Levantine Associations In(American Journal of Archaeology. Vol. 108. No.4).
- Moor, C, J, 1990; Moor, C, Johannes, Lovable Death in the Ancient Near East, in(Ugarit- Forschungen, Band 22).pp.233- 245.
- Nishiyama، 1997; Nishiyama. I. Shin, Yoshizawa. Satoru., Who Worshipped the Clay Goddess? The Late first millennium B.C Terracotta figurines from Tell Mastuma, Northwest Syria. (Bulletin of The Ancient Orient Museum, Vol; XVIII), pp73 -98
- -Oesch. J. 1995; Oesch. J. Die Religion Alalachs. (Reliionsgeschichte Syriens). Verlag W. Kohlhammer Stuttgart Berlin Koln).p. 49- 68
- Pardee, D., 2002; Pardee. Dennis, Ritual and Cult at Ugarit (Leiden. Boston. Koln).
- -Pardeem D., 2009; Pardeem Dennis, A New Aramaic Inscriptions from Zincirli, in (American Schools Of Oriental Research, 356).
- Pitard، 1996; Pitard، Wayne، Care of the Dead At Emar، in(Emar: The History، Religion، and culture of Syrian Town in the Late Bronze Age، Edited by Mark. W Chavalas, Marylan).
- Radner. K., 2004; Radner. Karen, Die Neu Assyrischen Texte Aus Tall Šiekh HAMAD, Dietrich Reimer Verlag. Berlin, P.14- 16.
- Salepy, 1997; Salepy. Nassib, Amrit, The Oxford Encyclopedia of Archaeology in the near east, Vol; 1
- Sader, 2000;Sader, H. The Aramean kingdoms of Syria origin and formation processes, Ancient Near Eastern Studies, Supplement 7, pp.61-76
- Sader 1987; Sader Helen Les Etats Arameens De Syrie Orient Institut Beirut.
- Schloen, 2009;

Schloen David and Fink.S. Amer New Exacavations at Zincirli Hoyuk in

Turkey(Ancient Sam'al) and the Discovery of an Inscribed Mortuary Stele. In(American Schools of Orient Research, Number 356, November).

- Schmidt, 1996; Schmidt. B. Brian, The Gods and dead of the Domestic Cult at Emar:A Reassessment, in(Emar: The History, Religion, and culture of Syrian Town in the Late Bronze Age, Edited by Mark.W.Chavalas, Maryland).
- -Soden, 1965, Soden, W. V. Akkadisches Handorterbuch, Band, I. A-L. Wiesbaden
- Soldi، 2009;Soldi، Sebastiano، Aramans and Assyrans in north –western Syria; Material Evidence From Tell Afis. In(SYRIA، Tome 86, Annee 2009. PP.97- 118).
- Struble, 2009;Struble, E& Herrmann. V. R, An Eternal feast at Samyal: The New Iron Age Mortuary Stele from Zincirly in Context, in(American Schools Of Oriental Research, 356).15-49
- Tarragon, 1993; Tarragon, J. M. Temples et Pratiques Rituelles. (Le Pays de Ougarit- Autour de 1200 av.H-C. Ras shamra-Ougarit XI, ed;M. Yon, M.Sznycer, P.Bordreuil), Paris. pp 203- 211
- Trokay M. 1996; Trokay Madeleine. Interconnections in Glyptic during the neoassyrian period. ABR-NAHRAIN. XXXIII. Louvain. 1996. pp.96 -112
- Tsumura. D. T. 1992; Tsumura. D. Toshio The Interpretation Of The Ugaritic Text KTU 1.161 in(Official Cult and Popular Religion in the Ancient Near East the middle eastern culture center in Japan Tokyo).
- Werner, 1998; Werner, Peter, Tall Munbaq Bronzezeit in syrien, wachholtz verlug neumuster.
- -Wiggins, 1991; Wiggins, S. A. The Myth of Asherah; Lion lady and Serpent Goddess(Ugarit Forschungen, Band 23), p. 383- 394
- Wyatt, 2006; Wyatt.N, The Religious Role of the King in Ugarit, (Ugarit Forschungen, Band 38), p. 695- 722
- Yon, 1994; Yon. Marguerite, The Temple of the Rhytons at Ugarit, in (Ugarit, Religion and Culture, edited by; N. Wyatt. W.G.E.Watson, J.B.Lloyd, Edinburgh)