Ö " " Ľ

ونهيل



مكتبة ٧٥٥

فلسفة العقل مدخل معاصر

مرت من قرأ سُر مَن قرأ

t.me/t\_pdf

|| الكتاب : فلسفة العقل « مدخل معاصر » تأليف : جون هيل ترجة : د. عادل مصطفى المدير المسؤول : رضا عوض رؤية للنشر والتوزيع القاهرة : 0122/3529628 8 ش البطل أحمد عبد العزيز - عابدين تقاطع ش شريف مع رشدي Email: Roueya@hotmail.com + (202) 25754123 : فاكس + (202) 23953150 : هاتف الإخراج الداخلى : حسين جبيل جمع وتنفيذ : القسم الفني بالدار الطبعة الأولى : 2017 رقم الإيداع : 2016/25933 الترقيم الدولي : 9-163-997-977-978

جيم الحقوق عفوظة لد رؤيسية

جـون هيل

فلسفة العقل

مدخل معاصر

مرتبة | **755** سُر مَن قرأ

«نقله إلى العربية وزوده بالشروح والتعليقات» د. عادل مصطفى



الإهداء

إلى الأخت الكريمة والأستاذة الجليلة د. يمنى طريف الخولي نابغة جيلها وآخر الكبار





أحدُ أهداف هذا الكتاب أن أُطلِعَ القراءَ الذين لديهم خلفيةٌ ضئيلةٌ في الفلسفة، أو لا خلفيةَ لديهم، على مسائلَ مركزيةٍ في فلسفة العقل؛ وأن أعمل ذلك بطريقةٍ تُبيَّن الأبعادَ الميتافيزيقيةَ لتلك المسائل. ومدخلي في ذلك يختلف عن تلك المداخل التي تركز على الروابط بين فلسفة العقل ومجالات تجريبية عديدة: مثل علم النفس، وعلم الأعصاب، والذكاء الصناعي. ليس الأمرُ أنني أعتبر العملَ التجريبي غيرَ ذي صلة بفلسفة العقل. إلا أنني بعد سنوات من الشك صرتُ على قناعةٍ بأن الأسئلة الفلسفية العقل. إلا أنني بعد سنوات من الشك صرتُ على تُفهَم الميتافيزيقيا كشيء أكثرَ من المسعى القريلية ميتافيزيقية - حيثُ فليتافيزيقا كم أراها تأخذ أقوالَ العلوم مأخذَ التسليم. والأسئلة الأساسية، بتحديد أكثر، هي أسئلة الأنطولوجيا، أيُ أفضل وصفٍ لنا، بأكثر الحدود عموميةً، لما هو موجودٌ هنالك.

وللأنطولوجيا ضوابطُ صورية، شأنها شأن أي بحث منهجي آخر: فالـدعاوي الأنطولوجية يجب أن تكون مترابطةً داخلياً. كما أن الـدعاوي الأنطولوجية ينبغي أن تكون قابلةً للتوافق مع المعارف العلمية الثابتة. غير أننا حين ننظر في كل أنطولوجيا يمكن تخيلها، والتي هي متسقة مع ذاتها ومع إقرارات العلم، يمكننا أن نرى أن المجال يظل مفتوحاً على مصراعيه. ثمة شيي

قبتكه t.me/t pdf

آخر يلزمنا إذا كان لِتقييمِنا للمداخل المتنافسة أن يكون أكثر على أي نحو من مجرد تعبير عن التفضيل. هذا الشيء الآخر يكمن في القوة النسبية للمخططات البديلة. فالأنطولوجيا التي لا تلفِتنا فحسب بمعقوليتها (بمعنى أنها مترابطة مع نفسها ومتسقة مع العلم والخبرة المشتركة) بل تقدم في الوقتِ نفسِه حلولاً لنطاق عريض من المشكلات بحيث تجعل هذه الحلولَ تبدو محتومة – هذه الأنطولوجيا علينا أن نفضلها على الأنطولوجيا التي تقدم حلولاً جزئية لنطاق ضيق من المشكلات.

تسود الساحةَ في الوقت الراهن أنطولوجيا العوالم المكنة<sup>(1)</sup> possible للمكنة<sup>(1)</sup> David Lewis لديفيد لويس، بالإضافة إلى العالم الفعلي، بعدد لانهائي من العوالم المكنة الحقيقية ولكن غير الفعلية. يختلف كل عالم من هذه على نحو ما عن العالم الفعلي وعن كل العوالم المكنة الأخرى. وباللجوء إلى ملامح هذه العوالم يدعي لويس تقديم تفسيرات لحقائق مهمة تَصدُق على العالم الفعلى.

تصدم أنطولوجيا لويس في العوالم الممكنة كثيراً من الفلاسفة (وجميـع غـير الفلاسفة) كشيءٍ غير معقول. ورغـم ذلـك فـمازال كثـيرٌ مـن هـؤلاء الفلاسـفةِ

(1) سيأتي ذكر العوالم الممكنة بتفصيلٍ مناسب في موضعه. (المترجم)

أنفسِهم يلجئون إلى العوالم المكنة لتبيانِ مفاهيمَ هامة: مفهوم التسبيب causation (العلية) مثلاً، مفهوم القوة العلية أو الاستعداد، مفهوم الضرورة؛ فهادمتَ ترفض أنطولوجيا العوالم المكنة فغيرُ مفهوم مثلُ هذا اللجوء. إن صانعات الصدق<sup>(1)</sup> عند لويس للدعاوي حول العوالم المكنة هي العوالم المكنة. فإذا كنتَ تزدري العوالمَ المكنة وتلجأ رغم ذلك إليها في تبيان العِلية مثلاً، فإذا فإذا كنتَ تزدري العوالمَ المكنة وتلجأ رغم ذلك إليها في تبيان العِلية مثلاً، فا فإذا كنتَ تزدري العوالمَ المكنة وتلجأ رغم ذلك إليها في تبيان العلية مثلاً، فا ولكن لماذا إذن أن دعاويك تتأسس في ملامح (ملامح داخلية) العالم الفعلي. ولكن لماذا إذن لا تلجأ مباشرة إلى هذه الملامح؟ ما الحاجةُ لاستدعاءِ احتمالات غيرِ فعلية؟

أعتقد أن لدينا حقاً أن نشك في كل من يتقبل الجهازَ الصوري للعوالم الممكنة بينما يرفض الأنطولوجيا. وأعتقد حقاً أننا قد نكون أكثر تـشككاً في التقنيـات الـصورية بـصفة عامـة عنـدما تُـستخدَم هـذه للإجابـة عـن أسـئلة جوهريـة في الميتافيزيقا وفي فلسفة العقل. ومادمنا متلبثين في مستوى صوري للخطاب فإن من السهل أن نفقد الاهتمام بما عساه أن يؤسس دعاوينا. وأعتقد أن هـذا قـد أدى إلى ذلك النوع من العُقم التكنيكي المميِّز لكثيرٍ جداً من الفلسفة التحليلية المعاصرة.

لستُ أنكر أن للتكنيكات الصورية مكامَها. إنها أريد فقط أن أشير إلى أن من الخطأ تصور أن هذه التكنيكات يمكن الاعتهاد عليها في كشف التفاصيل الأنطولوجية الخفية لعالمنا. وثمة مثال جيد للتأثيرات الضارة للصورية التي لا أساس لها يمكن أن نجده في الميل إلى الدمج (إن لم يكن رسمياً فعملياً) بين المحمولات- الكيانات اللغوية- والخواص. وهذا قد يُفضِي إلى أحاج خادعة: هل ثمة خواص فصلية disjunctive ؟ يرد البعض: طبعاً: إذا كان ق حاصة، ك خاصة، إذن قهك (ق أو ك) خاصة.

(1) سيأتي ذكر "صانعات المصدق" truth-makers و"حماملات المصدق" truth-bearers في موضعها. (المترجم) حقاً إذا كان ق، ك محمولين يدلان على خاصتين فإن بوسعنا إذن أن نشيًد محمولاً فَصلِياً، ق٧ك. أما الأقل وضوحاً فهو هل هذا يعطينا أي حق لافتراض أن ق٧ك تُسَمِّي خاصة من الخواص. وأنا أشك بأن فكرة خاصة الفصل لا معنى لها إلا لأننا نتخيل أن الخاصة هي أي شيء يَفِي بمحمول؛ ولكن هذا أشبه بـذيلٍ لغوي يهز كلباً أنطولوجياً!

وأنا أذكر كل هذا بقصد أن ألفِتَ الانتباء إلى غياب الوسائل الصورية، واللجوء إلى أفكار جهوية بحتة مثل العارضية supervenience واستحضار العوالم المكنة في الفصول المقبلة. لقد تنكبتُ هذه الفخاخَ التقنية؛ ومن فضائل ذلك، إن لم يكن له أي فضائل أخرى، أنه يجعل الكتابَ بالتأكيد أقربَ مأخَذا بالنسبة للقارئ غير المتخصص. وفي كل الأحوال فإن فلسفة العقل (بل الميتافيزيقا بعامةٍ في الحقيقة) ليست - أو ينبغي ألا تكون - تدريباً تكنيكياً. يجب أن تكون الدعاوي الفلسفية قابلة للتعبير عنها دون اعتهاد على المصطلحات المتخصصة، ولقد حاولتُ جهدي أن أقول ما عليَّ أن أقوله دون لجوء إلى هذه المصطلحات. يَعِنُّ لي هذا كتدريبِ هام لكل فيلسوف. فكم من شيء يمكن أن يندسَّ وشيء يبقى غير مفَشَر إذا سمحنا لأنفسنا أن نلجأ إلى الرطانة الفلسفية.

ورغم أنني كتبتُ هذا الكتاب وعيني على القارئ غير المتخصص، فقد قصدتُ أن يكون أكثر من مجرد مسح للنظريات الجارية. فأنا أتناول عدداً من المسائل التي قد تهم الفلاسفةَ المتمرسين وتهم غيرَ الفلاسفة ذوي الاهتمام المهني بالعقول وطبيعتها. وغاية أملي من هذه المقاربة أن تشجع آخرين أن ينقبوا في الأساس الأنطولوجي للخاصة العقلية.

سيتعجب بعضُ القراء من أنني أُضَمِّن كتابي آراءً معينةً وأقلل من أهمية، أو أغفل، آراءً أخرى. ولكنْ في كتاب من هذا الصنف يتعين على المرء أن يتخير: من غير المستطاع أن يُنصف المرءُ كلَّ موقف. لذا فقد اخترتُ ما بـدا لي أنـه المسائل والآراء المركزية في فلسفة العقل وركزتُ عليه. وآمل في النهاية أن أرشـد القـراءَ المتفتحين إلى ما يبلغ أن يكون منظوراً جديداً إلى هذا المجال. لي ملاحظة عملية أخرى: أتوقع من المعلمين الذين يستخدمون هذا الكتاب كجزء من منهج في فلسفة العقل أن يكملوه بقراءات في المصادر الأصلية. لـذا ضَمَّنتُ في نهاية كل فصل قائمةً بقراءاتٍ مقترَحة. يمكن أن تفيد هـذه القـراءات في سد الفجوات الملحوظة، وفي التعويض عما هو غير موفَّق في عَرضِي.

وقد خطر لي تأليف هذا الكتاب عندما كنت أُتِم عملاً سابقاً: "طبيعة العقول الحقيقية" Nature of True Minds (Cambridge: Cambridge University). Press, 1992). واسطةُ العقد في هذا العمل السابق هو شرحٌ مفصل لمشكلة التسبيب العقلي (العلية العقلية) mental causation: إذا كانت الخواص العقلية تعتمد على، ولكن غير متهاهية مع، الخواص المادية، فكيف أمكن للخواص العقلية أن تؤثر في السلوك؟ وبينها أنا مشتبك مع تفاصيل وصفي للتسبيب العقلي (وهو وصف يدين بالكثير لعمل زميلي ألفرد ميلي) تَفَتَّقَ في ذهني أن أي حل للمشكلة سوف يتطلب ترحالاً طويلاً في الأنطولوجيا. وبصفة أعم، بدأت أرى أن محاولات الإجابة عن أسئلة في فلسفة العقل التي تغفل الأنطولوجيا، أو التي تعتمد (مثل محاولاتي) على افتراضات أنطولوجية احتيالية<sup>(1)</sup>

لقد وضعني على طريق "الجِدية الأنطولوجية" محادثاتٌ (معاركُ ضاريةٌ في الحقيقة) مع مارتن C. B. Martin، وكانت أولُ ثمرة مخطوطاً بطولِ كتابٍ عن الميتافيزيقا وفلسفة العقل اكتمَلَ أثناء إجازةٍ في باركلي في 1993–1994. فالكتاب الذي بين يديك هو قريبٌ بعيد لـذلك المخطوط. وأنا مُمتَنٌّ لكلية ديفيدسون وللوَقفِ القومي للإنسانيات لـدعمهما السخي، وممتن لقسم علم النفس جامعة كاليفورنيا، باركلي، لإضافتي. وأدين دَيناً خاصاً للِين ديفيدسون

(1) ad hoc : (حرفياً: لهذا، من أجل هذا، من أجل هذا الشيء بالتحديد) أي عينية، غرضية، ما hoc (1) منتقاة لسد حاجبة محدًّدة وتحقيق غرض بعينه. وسنعرض لـذلك أيـضاً في موضعه.
 (المترجم)

وكارولين سكوت لدعمهما الإداري، ولبيوت الدعوة المشيخية بباركلي لتقديم إقامة لأسرتي.

لقد أسهم كثيرٌ من الأشخاص في فكري في الموضوعات المطروحة في هذا الكتاب. أهم هؤلاء على الإطلاق هو مارتن. وأَحَرُّ ما أتمنى من القراء الذين أثارت اهتمامَهم الأفكارُ المعروضة في الفصل السادس أن يتجشموا العَناء ويقتفوا مصادر تلك الأفكار في كتابات مارتن.

وقد أفدتُ فوائد لا تُحصَى من مناقشاتي مع جون كارول، وردولف كـلارك، وجفِن جزيدير، وميشيل لوكوود، وإ.ج. لو، وديفيد روب، ودان ريـدر، وأَمِي ثوماسون، وبيتر أنجر، وبيتر فالنتين، الذين قدم كـل مـنهم تعليقـات ثاقبـة على أجزاء من المخطوط. وأنا مدينٌ بشكل خـاص للمساهمين في حلقتـي الدراسية الصيفية NEH 1996 عن ميتافيزيقا العقل في كورنِل، شاملين (إلى جانب كلارك وثوماسون) ليونارد كلّاب، وأنتوني دارنيس، وجيمس جارسون، وهيثَر جيرت، ومحمد علي خالِدي، وديفيد بيت، وإريك سيدِل، وستيفن شـوارتز، ونيجـل ج. ت. توماس، وميشيل واتكينز. كثير من الأفكار التي تجدها في الصفحات المقبلـة انبثقت في مناقشات هذه الحلقـة الدراسية. ولا يمكنني أن أنخيـل في أي مكـان جماعةً أكثرَ من هذه انسجاماً وفطنةً فلسفية و، حقاً، جِديةً أنطولوجية.

وكان لعددٍ من الأشخاص، سواء في النقاش أو بالمراسلة، تأثيرٌ على أفكاري في مسائل معينة عرضت لها في هذا العمل. يستحق الذكر الخاص من هؤلاء ديفيد أرمسترونج، وريتشارد بويد، وجيجون كيم، وبريان مكلوجلين، وألفريـد ميلي، وبريندان أوسوليفان، وسيدني شوميكَر. وقدم فريـد دريتسكي وكيم ستيرلني تعليقات مفيدة على المسَوَّدة قبل الأخيرة للمخطوط. وأنا مَدين بشكل خاص لـ إ. ج. لو لتعليقاتٍ له تفصيليةٍ ودقيقةٍ على كل فصل. وعندي أن لو هو واحدٌ من حفنةٍ صغيرة من الفلاسفة المعاصرين الذين تعكس آراؤهم في العقول ومكانها في الطبيعة تقديراً عميقاً للأنطولوجيا. وأخيراً، وبالصفة الأهم، فإن الكتاب ما كان

13

يمكن إنجازُه لولا الدعم، الفكري والخلقي وغير ذلك، المتصل بلا انقطاع، من جانب هاريسون هاجان هيل.

وقد تم إنجاز المخطوط أثناء عام زمالة في المركز القومي للإنسانيات (1996-1997)، ودَعَمَه المركزُ بمنحةٍ جامعية لكلية ديفيدسون، ودَعَمَه الوَقفُ القومي للإنسانيات. وإنني لَيُعجِزني التعبيرُ عن مَبلغ دَيني لهذه المؤسسات.

جون هِيل

ربيع 1997





## مقدمة

شجرةٌ تَسقطُ في الغابة، هل تُحدِثُ صوتاً عندما لا يكون ثمة مِن أحدٍ لِيَسمعَه؟ هذا السؤالُ مألوفٌ لكل طالبٍ جامعي غيرِ متخرِّج. أحدُ الأجوبة هـو أن الشجرة تُصدِر صوتاً بالطبع – لِمَلا؟ تُصدِر الشجرةُ صوتاً سواء كان ثمة مَن يسمعه أم لم يكن. وعلى كل حال فحتى لو لم يكن هناك أشخاصٌ بِمَقربةٍ فهناك سَناجِب، أو طيور، أو حتى بَق لا بد أنه يسمع الشجرةَ وهي تنهار.

تأمَّلْ جواباً أكثر رَوِيَّةً، مازالت تَرشَحُ صِيَغٌ منه عبر أجيال متعاقبة من الطلاب: يُحَدِثُ سقوطُ الشجرة موجات صوتيةً تَشِيع إلى الخارج في نمطٍ كروي. إذا ما اعترضَت هذه الموجاتِ الصوتية أُذُنُ إنسانِ (أو ربها- وإن يكن ذلك أكثر خلافيةً - أذنُ كائنِ ما حاسٍّ غيرِ بشري) فهي تُسمَعُ كضوضاء انهيار. أمـا إذا ذهـبت الموجاتُ الصوتية غيرَ مُلتَقَطة، فهي تتلاشَى في النهاية. إذن مسألة ما إذا كانت شجرةٌ ساقطةٌ غيرُ ملحوظة تُحدِث صوتاً أم لا هي مسألةٌ تتوقف على ماذا تعنِي بالصوت. إذا كنتَ تَعنِي "ضوضاء مسموعة"، فالشجرة إذن (بضرب الصفح عن السناجب والطيور) تَسقُط في صمت. أما إذا كنتَ تَعنِي شيئاً ما مـن قبيل "نمط كروي مميَّز من الموجات الصادمة في الهواء"، إذن، نعم، سقوطُ الشجرة يُصدِر بالفعل صوتاً.

معظم الأشخاص الذين يجيبون عن السؤال بهذه الطريقة يعتبرون الأمرَ محسوماً. فاللغز يُحُل ببساطة بتوضيح ماذا نعني. الحق أننا لا يمكن أن ندرك السؤال الأصلي على أنه يطرح لغزاً ما لم نكن مهيئين بالفعل لتمييز معنيين للفظة "صوت". ولكن ما هما هذان المعنيان بالضبط؟ هناك، من ناحية، الصوت الفيزيائي، نمط كروي من الموجات الصادمة قابل للفحص والقياس العام - فهو على كل حال مفتوحٌ للفحص العام إذا توافرت الأدواتُ الصحيحة. وهناك، من ناحية أخرى، الصوت المدركة أو المُختبرَ. يعتمد الصوتُ المدرَك على وجود ملاحِظ؛ وهذا ليس حدثاً عاماً، أو ليس من الواضح أنه حدثٌ عام: فرغم أن الصوت يمكن أن يُخبرَ من قبل أشخاص كثيرين فإن خبرة كل ملاحظ هي أمرٌ "حصوصي" private هي أن بوسعنا أن نلاحظ ونقيس استجابات الأشخاص للصوت المدرَك فليس بوسعنا أن نلاحظ ونقيس استجابات الأشخاص للصوت المدرك فليس بوسعنا أن نقيس الصوتَ المدرك نفسَه. هذه الأشياء، وعلى طعمِها، وعلى رائحتها، وعلى ملمسها.

17

من شأن هذه الصورة عن العالم ومكاننا فيه، التي تقبع وراء هذه التأملات، أن تؤدي إلى انشعاب الواقع: فهناك من ناحية العالم المادي "الخارجي"، عالم الأشجار والغابات والموجات الصوتية. وهناك من ناحية أخرى العالم العقلي "الداخلي"، العقل ومحتوياته. يحتوي العالم العقلي على الخبرات الواعية: أشكال الأشياء المرئية، وملمسها، والأصوات المسموعة، والطعوم، والروائح. ويتضمن العالم المادي الأشياء نفسَها، وخواصَّها. وتشمل هذه الخواصُ أشياءَ من قبيل كتلة الأشياء عبر الزمن، حركاتها وتغيراتها في خصائصها المكانية).

وقد نطلق على تلك الكيفيات الملاحَظة المنتسبة إلى الأشياء المادية، اتباعاً لتقليد طويل، اسم "الكيفيات الأولية" primary qualities . أما بقية الكيفيات، "الكيفيات الثانوية" secondary qualities فهي خصائص الأشياء (يُفترَض أنها ليست أكثر من ترتيبات الكيفيات الأولية للأشياء) التي تُحدِث أنواعاً مألوفة معينة من الخبرة في وعي الملاحِظين. تَعكِس الخبرةُ الكيفيات الأولية للأشياء على نحو ثابت. أما الكيفيات الثانوية فهي، في المقابل، تَستدعي التمييزَ بين الطريقة التي تُخبَرَ بها الأشياء والطريقة التي عليها الأشياء. يُسفِر هذا التمييزُ عن نفسه في تأملاتنا عن الشجرة الساقطة في الغابة المهجورة. وبصفة أعمَّ يشجعنا التمييزُ على أن ننظر إلى خبرات الوعي على أنها تحدُث خارج العالم المادي.

قد تَشُك في هذا القول، واثقاً بأن الخبرات الواعية تحدث في الأدمغة، ومعتبِراً الأدمغة أشياءَ ماديةً ذات اعتبار. ولكنْ طَبَّق الآن تمييزَنا بين الكيفيات الأولية والثانوية على الأدمغة. للأدمغة، بها فيها دماغك، كيفياتٌ أولية متنوعة. فدماغُك له حجمٌ معين، وشكل، وكتلة، وموضعٌ مكانيٌّ. إنه بجبولٌ من جُسيهات، لكل جُسَيم حجمٌ وشكل وكتلة وموضع مكاني. وكل جسيم يسهم بنصيب صغير في الطابع الإجمالي للدماغ. بفضل هذا الطابع العام يكون لدماغك شكلٌ معين ويُفترَض أيضاً أن له صوتاً ورائحة وملمساً ومذاقاً!). يَعنِي هذا أن دماغك يمكن أن يُخبَر على أنحاءٍ شَتَى. تختلف كيفياتُ هذه الخبرات (رغم أنها بلا شك مرتبطةٌ بطريقةٍ منهجيةٍ ما بالواقع المادي الذي يُحدِثها) عن الكيفيات التي يمتلكها أي شيء مادي بها في ذلك دماغك. ولكن إذا كان الأمرُ كذلك فأين نضع كيفياتِ الخبرة؟

لقد كان مَيلُك الأول أن تضعها في الدماغ. ولكنَّ تَفَحُّصَ الدماغ لا يَكشِف إلا كيفياتٍ ماديةً مألوفة. إن فحص الـدماغ - حتى باسـتخدام أنـواع الأجهـزة المتطورة الموجودة في مختبَر عالم فيزيولوجيا الأعصاب وعالم التشريح العصبي - لا يكشف عن أي منظر أو ملمس أو أصوات مسموعة. تَخيَّلُ أنك تحضر حفل أوبرا المتاعرُ، وحتى طعوم. إن عالم أعصاب يلاحِظ دماغَك أثناء حدوث كـل ذلـك سيلاحظ مَشهداً عظيماً من النشاطات العصبية؛ ولكن بِوُسعِكَ أن تهدأ جنباً مُوقِناً بأن عالم الأعصاب لن يلاحظ أيَّ شيء يشبه كيفيات خبريتك الواعية.

فكرة أن هذه الكيفيات تُقِيم في دماغكَ، إذن، هي فكرة ّغيرُ واعدة. ولكن إذا لم تكن كيفياتُ خبراتك موجودة في دماغك فأين تُراها تكون؟ الجواب التقليدي، والجواب الذي نبدو مدفوعين لِقبولِه، هو أنها قائمةٌ في عقلك. وهذا يتضمن، بشكل مباشر تماماً، أن عقلك متميَّزٌ على نحوٍ ما عن دماغك. الحق أنه يتضمن أن العقل ليس شيئاً مادياً على الإطلاق، ليس كياناً يَجبو على أربع مع الموائد والأشجار والأحجار...والأدمغة! العقولُ كياناتٌ غيرُ مادية: كياناتٌ ذات خواص لا يمتلكها أي شيء مادي. تحمل العقولُ علاقاتٍ وثيقة بالأشياء المادية، ربها، وبخاصة علاقات وثيقة بالأدمغة. وخبراتُك الواعية بالأشياء المتادة (بها، وبخاصة علاقات وثيقة بالأدمغة. وخبراتُك الواعية بالأشياء المتادة (بها فيها جسمك نفسه) يبدو أنها تصلك "من خلال" دماغك؛ والتأثيراتُ التي لمداولاتك الواعية على العالم (كما يحدث عندما تُقَرِّر أن تقلب الصفحة وبالتالي تقلبها) تتطلب الدماغ كوسيط. ومع ذلك، تبدو النتيجة لا مَفَر منها: لا يمكن للعقل نفسه أن يكون شيئاً مادياً.

> (1) من أوبرات فَجنَر. (المترجم) (2) Bayreuth ، مدينة في شهالي بافاريا بألمانيا. (المترجم)

2

قد تَجِد هذه النتيجة غيرَ مقبولة. إذا وجدتَ ذلك فأنا أدعوك أن تراجع الاستدلال الذي أدى إليها وتكتشف أين خرجَ الاستدلالُ عن الجادَّة. وأنتَ إذ تفعل ذلك ستكون منخرطاً في فلسفة العقل. وسيلتفت انتباهُكَ لا إلى آخر نتائج علم الأعصاب بل إلى فرضيات الحس المشترك التي بها بدأ هذا الفصل، وإلى خط طبيعي جداً من الجدل يُفضِي من هذه الفرضيات إلى نتيجة معينة. عندما تبدأ تأملاتك قد تشك أن في الأمر خدعة. إذا كنتَ على صواب فإن شوطك في فلسفة العقل لن يطول. وستحتاج فقط إلى أن تحدد النقطة التي حدثت عندها الخدعة.

أعتقد أن من المستبعد أنك سوف تكتشف أي خدعة. وأنك بدلاً من ذلك ستُضطر إلى أن تعمل ما كان الفلاسفةُ مضطرين إلى عمله منذ زمن ديكارت. ستكون مضطراً إلى الاختيار من بين عدد من المكنات المختلفة، لكل منها مزاياه وعيوبه. على سبيل المثال قد تقبل ببساطةِ النتيجةَ التي خَلَص إليها ديكارت: العقول والأشياء المادية صنفان متمايزان من الكيانات، "جوهران" متمايزان. وقد تتحدى، بدلاً من ذلك، فرضيةً أو أكثر من الفرضيات التي أدت إلى هذه النتيجة. إلا أنكَ إذا اختربَ هذا المسار فيجب أن تنتبه إلى أن التخليَ عن فرضيةٍ أو تعديلَها يمكن أن يكون له تأثيراتٌ غير متوقعة وغير مرغوبة في موضع آخر. على كل من خِيرةِ العقول أيضاً من خارج الفلسفة، إلى هذه السائل، وبقيت الساح خالية من خِيرةِ العقول أيضاً من أن يكون رأياً في العقل محدًا لا منائل مناحر.

لا تَستنتِجْ من هذا أنه ليكون مَضيَعةً للوقت بالنسبة لك أن تُنَقِّبَ في فلسفة العقل. فنحن، على العكس، نستمتع بميزة الإدراك المؤخَّر. إن بوسعنا أن نتعلم من نجاحات الآخرين وإخفاقاتهم. وحتى إذا لم نستطع حل أي لغز، فقد يتسنى لنا على الأقل أن نتعلم شيئاً ما مُهِماً عن صورتنا عن العالمَ ومكانِنا فيه. وإذا كنا صادقين فسوف نُضطر إلى الاعتراف بأن هذه الصورة بها ثغراتٌ وأنها غيرُ وافية من نَواحٍ كثيرة. أعترفُ أن هذا يمثل مرحلةً هامةً في عمليةِ تَوَصُّلِنا إلى تفاهمٍ مع أنفسنا وفهم لمكاننا في نظام الأشياء.

## العلم والميتافيزيقا

بعض القراء لن يصبرَ على كل هـذا. فكلنا يعرف أن الفلاسفة يطرحون المشكلات فحسب، ولا يحلونها أبداً. فحلول الألغاز الهامة هي مِلكُ العلوم. لـذا فإن علينا أن نتجه إلى العلم إن كان لنا يوماً أن نفهم العقلَ ومكانَه في العالمَ. أما المشكلات المتبقية، المشكلات غير القابلة للإجابات العلمية، فهي في الواقع أشباهُ مشكلاتٍ زائفةٌ لا تُحدِث إجاباتُنا عنها أيَّ فـارق. وكـل "حـل" تُعنَى بتقديمه فمثله مثل أي حل آخر.

رغم أن هذه الاستجابة ربيا تكون مفهومة، إلا أنها غيرُ مُتَرَوِّية. لقد اعتمد نجاحُ العلم على تقسيم محدَّد جيداً للعمل مصحوب باستراتيجية فَرِّقْ نَسُد. ليس ثمة علم - ثمة فقط علوم: فيزياء، كيمياء، أرصاد، جيولو جيا، بيولو جيا، سيكولو جيا، سوسيولو جيا. كل واحد من هذه العلوم (وهناك بالطبع علوم أخرى) يقتطع له نطاقاً محدداً بشدة. ويستلزم تحديدُ نطاق ما تحديدَ الأستلة وهذه ممارسةٌ حيدةٌ في معظم الأحيان، لأن ترحيل المهمة سوف يتوقف في النهاية وهذه ممارسةٌ حيدةٌ في معظم الأحيان، لأن ترحيل المهمة سوف يتوقف في النهاية وتقع هذه المهمة في نطاق علم من العلوم وتُلقَى على عاتق ما تحديداً ما يترحَّل المهمة في نطاق علم من العلوم وتُلقَى على عاتقه. غير أنه أحياناً ما بصوتِ واحد. وحتى إذا كان كل علم ناجحاً تماماً داخل مجاله التطبيقي، فلا نزال بالضرورة بإزاء السؤال عن كيف تتواصل هذه المجالات، كيف تُقَيَم دعاوي العلوم العديدة بعضها تُجاه بعض. ومن الواضح تماماً أن هذا السؤال ليس سؤالاً

تَدخل الميتافيزيقا. إحدى الوظائف التقليدية للميتافيزيقا (أو، بتحديدٍ أكثر، ذلك الفرع من الميتافيزيقا المسمَّى أنطولوجيا<sup>(1)</sup>) تقديم تصور إجمالي لكيف تكون

 (1) الميتافيزيقا metaphysics هي المَبحَث الذي يتناول الوجود بها هو كذلك، في مقابل دراسة الوجود في صورة معينة من صوره (كالعلم الفيزيائي على سبيل المشال). وبتعبير آخر = الأشياء. يتضمن هذا، لا اقتفاء غايات علمية معينة، بل استيعاب دعاوي العلوم العديدة. ويتضمن أيضاً محاولة التوفيق بين العلوم والخبرة المعتادة. من ناحية فإن كل علم يأخذ الخبرة المعتادة مأخذَ التسليم. فالعلم هو أمرٌ إمبيريقي (تجريبي) بقدر ما يهيب بالملاحظة في تأييد نتائج تجريبية. ولكن الطبيعة الداخلية (الباطنة) للملاحظة ذاتِها (وبالتالي طبيعة الملاحِظين) تتركها العلومُ ولا تَمَسُّها. إن طبيعة الملاحظة - الخبرة الواعية المتجهة إلى الخارج - تقف على تُخوم العلم. وإنها عند هذه النقطة بالتحديد يُسفِر اللغزُ الذي بدأ به هذا الفصل عن نفسِه، ويَشرَئِبُ

تفترض المهارسةُ العلميةُ مسبقاً ملاحِظين وملاحَظات. ورغم ذلك فإن العلوم، في النهاية، صامتةٌ عن الطبيعة الداخلية للملاحِظين والملاحَظات. لقد رُحِّلَت المهمة. وغايةُ أملِنا من أجل صورةٍ موحَّدة، صورةٍ تشمل العالَمَ كما تصفه العلومُ وتشمل أيضاً الملاحِظين وملاحَظاتِهم، تكمن في اقتفاء أنطولوجيا جادة. هاهنا يتوقف ترحيل المهمة. إن بِوُسعِك بالطبع أن تُولي ظهرَك للمسائل الميتافيزيقية. غير أنك بقدر ما تفعل ذلك فأنت تتضاءل من الناحية الفكرية، وربما من نواحٍ أخرى أيضاً.

هذا الكتاب مَعنِيٌّ بأنطولوجيا العقل. وهو يدور حول تأملات في أسئلة عن العقل تقع، جزئياً أو كلياً، خارج نطاق العلوم. وينبغي أن أنَبِّهك إلى أن هذا ليس

=فالميتافيزيقا هي المبحث الذي يتناول السؤال "ما الوجود؟". وقد تُستخدَم كلمة "ميتافيزيقا" بمعنى ضَيَّق كمرادف لكلمة "أنطولوجيا"؛ غير أن الأكثر شيوعاً هو استخدام لفظة "ميتافيزيقا" لكي تدل على الأنطولوجيا وعلى الكسمولوجيا معا. أما "الكسمولوجيا" cosmology فتبحث أصل الكون في مجموعه وتركيبه. وأما الأنطولوجيا" ontology فتبحث الوجود في أكثر صوره تجريداً: ما طبيعة الوجود بها هو وجود؟ وما معنى أن يكون الشيء موجوداً؟ وقد يُستخذم لفظ "ميتافيزيقا" بمعنى أقل تخصصاً ليدل على دراسة الحقيقة النهائية، ومن هنا كانت الميتافيزيقا تمثل المَبحث الأساسي للفلسفة التقليدية. (المترجم) مَسعَى رائجاً. فكثيرٌ من الفلاسفة يَشُكُّون في الميتافيزيقا، وكثير غيرهم وصلوا إلى القناعة بأن خير رهاناتنا لفهم العقل ومكانه في العالم هو أن ندير ظهورنا للفلسفة كلياً. هؤلاء الفلاسفة يؤيدون فكرة أن فلسفة العقل هي، أو ينبغي أن تكون، أحد مكوِّنات ما صار يُعرَف باسم العلم المعرفي (الإدراكي) cognitive science . يشتمل العلمُ الإدراكي على عناصر من السيكولوجيا، وعلم الأعصاب، وعلم الحاسوب، واللغويات، والأنثروبولوجيا. ماذا على الفيلسوف أن يقدم للعلماء الذين يعملون في هذه الحقول؟ هذا سؤالٌ وجيه.

ربما يمكن للفلاسفة تقديم نوع ما من التأثير الموحِّد، تقديم صورة عامة تستوعب تقييماتٍ أدقَّ صادرةً من المسهمين العلميين في العلم المعرفي. هذا قـد يبدو، ببساطة، انخراطاً في نوع من الميتافيزيقا المخَفَّفة. وهي مُخَفَّفة إلى حـد أنها تستبعد الهموم الأنطولوجية التقليدية، وتستبعد أيضاً النظر في تـأثير علـومٍ مثـل الفيزياء على أنطولوجيا العقل.

إذا كنتُ أبدو شاكاً في محاولات استيعاب فلسفة العقل للعلم المعرفي، فإنني لكذلك. هذا الكتاب يقوم على القناعة بأن فلسفةَ العقل موصولةٌ بالميتافيزيقا بمفهومها التقليدي. إن الأسئلة الصعبة التي تبرُز في فلسفة العقل – وللبعض أن يقول الأسئلة الصعبة فحسب <sup>(1)</sup> – هي في صميمها أسئلةٌ ميتافيزيقية. هذه الأسئلةُ، كما يدل الظاهر، هي أسئلةٌ مشروعة ولا يمكن تجنبها. وأهم من ذلك أن بإمكاننا أن نحرز تقدماً (وقد أحرزنا بالفعل) في تناولها. وليس يعني ذلك أن بجعبتنا أجوبةً شافية تماما أمكن أن تُستعرَض بإحكامٍ في مدخلٍ إلى فلسفة العقل. إنها يعني أن لك أن تأمل في أن تجد في الفصول التالية ما يساعدك في أن تجتبي خياراتٍ وتنبذ أخرى.

تُراني أُسَلِّم فحسب بالفكرة القائلة بأن الفلاسفة يتفقون في الأسئلة لا في الأجوبة؟ كلا على الإطلاق. فالتقدم في الفلسفة، شأنه شأن التقدم في أي مجال

<sup>(1)</sup> أي الأسئلة الصعبة "بلا زيادة (على هذه التعبيرة)" tout court . (المترجم)

آخر، يمكن أن يُقاس بطريقتين. يمكن أن نركز على هدفٍ محدد ونسأل أنفسنا هل قاربنا هذا الهدف. ولكن بوسعنا أيضاً أن نسأل أنفسنا كم قطعنا من شوط. وبهذا المعنى يمكن القول بأن الفلسفة تمضي قُدُماً. على أية حال نحن ليس لنا من خيار. فالأسئلة الفلسفية حول العقل لن تنقضي. إنها لَتَقَع، حتى في سياقات المُختبَر، للعلماء العاملين. وكما تشهد الخلافاتُ الواسعة حول طبيعة الوعي فإن إغف الَ مثلِ هذه الأسئلة غيرُ وارد.



## نظرةً إلى الأمام

تقدم الفصولُ القادمة قطاعاً من الموضوعات الهامة في فلسفة العقل. وهي تفعل ذلك بطريقة لا تفترض مسبقاً أن القارئ لديه أي خلفية معينة في الموضوع. سيكون التركيز على نظرياتٍ شَكلَت أساسَ ما قد يُعَد التصور الحداثي (أو لعله بعد-حداثي؟) للعقل. وقد حاولتُ جُهدي أن أقدم كلاً من هذه النظريات بطريقة تُبرز مَواطنَ جاذبيتها. وفي رأيي أن فلاسفة العقل كانوا متسرعين كثيراً في رفض آراء يعتبرونها غريبة أو مهجورة. من نتائج ذلك أننا قد تفوتنا فرصٌ للتعلم من أسلافنا الذين، كما يتبين، كان لديهم الكثيرُ لكي يُعَلِّموه. ونتيجة ثانية نكون قد تعلمنا أن نجتنبها. وقد حاولتُ أن أصحح هذا الموقنا فرصٌ للتعلم من أسلافنا الذين، كما يتبين، كان لديهم الكثيرُ لكي يُعَلِّموه. ونتيجة ثانية نكون قد تعلمنا أن نجتنبها. وقد حاولتُ أن أصحح هذا الموقف بتقديم قراءات مؤيِّدة لمواقف تُزدرَى الآن في بعض الأحيان أو تُرفَض. وفي الوقت نفسه فقد مؤيِّدة لمواقف المُؤيَّدة أكثر مما يفعل الكثيرون. فظني أن مهمتي هي أن أضيء المجال. وأنا أترك لك، أيها القارئ، أن تقرر لنفسِك ماذا تقبل وماذا تذكر.

ليس يعني هذا أنني أتخذ موقفاً محايداً في الموضوعات المعروضة. غير أنني حاولتُ، حيثها أقدم رأيي، أن أوضح أن هذا هو رأيي؛ وهو اعتبارٌ يجب أن يوزَن إلى جانب غيره من الاعتبارات. وفي فصل ختامي أقول ما أعتقده. في هذا الفصل الختامي أقدم وصفاً للعقبول ومكانها في العبالم الطبيعي قبائم في مبا أعتبر أنبه أنطولوجيبا معقولية. وقيد كرستُ شبطراً كبيراً من الفيصل في إيضاح تليك الأنطولوجيا. ولستُ آمل بذلك أن أقنعك بتفاصيل الرأي الذي أفضله، بقدر ما آمل أن أقنعك بأهمية توافر أنطولوجيا جادة بالنسبة لفلسفة العقل.

غير أن هذا استباقٌ للقصة. فالفصل الختامي يأتي في أعقابِ فصولٍ كُرَّسَت لفحص تنويه من التصورات في العقل. وقبل أن نوغل أبعد من ذلك قد يكون جديراً بنا أن نقدم وصفاً مختصراً لما يمكن أن تتوقعه في كـلٍّ مـن هـذه الفـصول البينية.

يقدم الفصل الثاني التصور "الثنائي" dualist لديكارت في العقل، وتنويعات شتى من هذا التصور . يقسم ديكارت العالم إلى جواهر عقلية وجواهر مادية. وبعد إذ يفعل ذلك يُضطر إلى مواجهة المشكلة المشهَّرة، مشكلة العقـل-الجسم mind-body problem: كيف يتسنى للجوهرين العقلي وغير العقالي أن يتفاعلا؟ وقد أدَّى عدم الارتياح لمحاولات ديكارت لحل هذه المشكلة إلى صِيَغ منقحةٍ للإطار الديكارتي والتبي تـشمل "مـذهب التـوازي" parallelism ، و "مذهب المناسبة" occasionalism ، و "مذهب الظاهرة الثانوية" (المصاحِبة) epiphenomenalism . يسلِّم مذهبُ التوازي باستحالة فهم التفاعل العِلِّي بين الكيانين العقلي والمادي، فيفترض أن الجوهرين العقلي والمادي لا يتف علان، بـل تعتريهما التغيراتُ بالتوازي. أما أصحاب مذهب المناسبة فيُدخِلون الـربَّ كـصلةٍ رابطةٍ بين العقلي والمادي. يشاءُ الربُّ تغيراتٍ في العـالم المـادي وفي العقـول معـاً بطريقةٍ ما بحيث تصطف الأحداثُ في كلا العالمين كما لو كانا متفاعلين عِلَّياً. أما مذهب الظاهرة الثانوية فيقول بطريق اتجاءٍ واحد للعِلَية، مـن المـادي إلى العقـلي؛ فالأحداثُ العقلية "نواتجُ ثانوية" by-products خاملةٌ عِلِّياً للأحداث المادية (مرجَّحٌ جداً أنها أحداثُ في الدماغ).

أما "المثاليون" idealists فيرفضون المكوِّنَ المادي من الصورة الثنائية. ويرون أن كل ما يوجد هو العقول ومحتوياتها. لا ينكر المثاليون فحسب أن الأشياء المادية الخارجية موجودة، بل يرون أن عالماً مادياً خارجياً هو أمرٌ لا يمكن التفكير فيه على الإطلاق، وأن أطروحة أن الأشياءَ موجودةٌ خارج العقل ليست

26

زائفة بل لا يمكن فهمها. ويختتم الفصل الثاني بعرض للثنائية اللاديكارتية: فالعقول والأجسام جواهرُ متمايزة، ولكن العقول تمتلك، بالإضافة إلى الخواص العقلية، خواصَّ مادية أيضاً. هذه الصيغة من الثنائية تتجنب المزالق الواضحة لسالِفتِها الديكارتية بينما تُعَلِّل لعددٍ من الظواهر الملغزة التي لا يمكن تعليلها على أي نحو آخر.

يرفض المثاليون الجانب المادي من التصور الثنائي للعقل: فالجوهر المادي هو شيء لا يمكن تصوره. ويذهب الماديون materialists ، في المقابل، إلى أن كل جوهر هو جوهر مادي. يبحث الفصل الثالث استجابتين ماديتين للديكارتية: المذهب السلوكي behaviorism ونظرية الهوية theory theory . تحاول السلوكيةُ أن تُثبِت أن التصورَ الديكارتي للعقول كشيء متهايز من الأجسام قائم على سوء فهم أساسي لما ننخرط فيه عندما نَعزُو حالات عقلية لأنفسِنا وللآخرين. يرى السلوكيون أن الدعاوى عن العقول يمكن أن تُحلَّل إلى دعاوى عن سلوكِ واستعدادات disposition لسلوك. أن تقول إنك في ألم (تعاني من مداع مثلاً) هو بالضبط أن تقول (إذا كان السلوكيُّ على حق) إنك تمسك برأسكَ وتئن وتقول "بي صداع" وما إلى ذلك، أو هو على الأقل أن يكون بك استعداد (مَيل/ نزوع) لأن تفعل هذه الأشياء. إن كونك في ألم، إذن، ليس مسألة امتلاكك عقلاً لامادياً ينتابُه ألم؛ إنه ببساطة مسألة سلوككُ بطريقة ميزة أو نزوعك (استعدادك) لهذا السلوك.

يقف أنصار نظرية المُوِية identity theory إلى جانب السلوكيين ضد الفكرة الديكارتية القائلة بأن العقول هي جواهر لامادية، ولكنهم يقفون مع الديكارتيين ضد الرأي السلوكي القائل بأن امتلاك عقل ليس أكثر من سلوك (أو استعداد لسلوك) بطرائق معينة. ويُحاجُّ أصحاب نظرية الهوية بـأن حـالات العقـل (مثـل التَّأَلُّ، أو التفكير في فينا) هي حالاتٌ داخليةٌ حقيقية لكائناتٍ فاعلـةٍ<sup>(1)</sup> تمتلكهـا.

(1) Agents ، وسوف نترخص في ترجمتها إلى: أشـخاص، فـاعلين، ذوات- حـسب الـسياق. (المترجم) هذه الحالات، كما سوف يَكشِف علمُ الأعصاب يوماً ما، هي حالاتُ أدمغتِنا. الحالات العقلية متماهية مع (في هوية مع) الحالات الدماغية: حالات العقل هي حالات الدماغ. تَروق نظريةُ الهويةِ أيَّ شخص منجذب لفكرة أن العقول ما هي إلا الأدمغة. ولكن نظرية الهوية، في الوقت نفسه، تَرِث المشكلاتِ المرتبطةَ بهـذا المذهب والتي ذكرناها سابقاً.

أما الفصل الرابع فيتحول إلى المذهب الوظيفي functionalism ، الخلَف التاريخي للسلوكية ونظرة الهوية، والتصور الأوسع قبولاً عن العقل، بغير شك، في الوقت الحالي. يُوَحِّد المذهبُ الوظيفي حالاتِ العقل، لا مع حالات الأدمغة، بل مع الأدوار الوظيفية. فأن يكون بك صداع هو أن تكون في حالة ما لم شروطُ مُدخَل - مُحَرَج مميزة. (والمذهب الوظيفي في هذا يشبه صيغةً متأنّقة من المذهب السلوكي). يَتَسَبَّب الصداعُ عن شرب الكحوليات، ونقص النوم، وإجهاد العين، وما إلى ذلك؛ وينتج عنه استجاباتٌ مميزة تشمل، ولا يستغرقها، سلوكاً ظاهراً من الصنف الذي ركز عليه السلوكيون: مسك الرأس، الأنين، قبول "بي صداع". وإلى جانب السلوكي يؤدي الصداعُ إلى حالات عقلية أخرى. (وفي هذه الناحية يفترق الوظيفيون عن الاعتقاد السلوكي بأن الدعاوى عن حالات العقل تقبل التحليل بالكامل إلى سلوك واستعدادات سلوكية). فقد يؤدي بك صداعُل إلى "اعتقاد" بأن بك صداعاً، مثلاً، وإلى "رغبة" في الأسبرين.

في القلب من المذهب الوظيفي فكرة أن الحالات العقلية "قابلة لتعددية التنفيذ أو التحقيق" multiply realizable . أن تكون في حالة عقلية معينة هو أن تكون في حالة لها دورٌ مميز معين. غير أن صنوفاً شتى كثيرة يمكن أن تحقِّق (تُنَفِّذ) الـدورَ نفسه. فمن المكن أن تكون أنت، وأخطبوط، وأحد سكان ألفا سنتوري<sup>(1)</sup>، في ألم، رغم اختلاف وظائف أعضائك عنها اختلافاً بعيداً (افترض أن للألفاسنتوريين "بيولوجيا" قائمة على السليكون). فإذا كان التألمُ، كما يقترح

<sup>(1)</sup> Alpha Centauri : منظومة نجمية هي الأقرب إلى المنظومة الشمسية. (المترجم)

أصحابُ نظرية الهوية، هو فقط كون الشيء في نوع معين من الحالة النيورولوجية، تكون الأخطبوطات و الكائنـات الألفاسـنتورية، المفتقـرة إلى فيزيولوجيـا مثـل فيزيولوجيتنا، غير قادرة على التألمُّ. ولكن هذا يبدو باطلاً.

من الصعوبات الظاهرة بالنسبة للوظيفيين صعوبةٌ يشاركون فيها السلوكيين وأصحاب نظرية الهوية، وهي صعوبة إيجاد مكان لكيفيات الخبرة الواعية: منظر الأشياء، الأصوات المسموعة، الملمس، وما إلى ذلك. اقترحَ بعضُ الـوظيفيين أن هذه الكيفيات يمكن إقصاؤها بالتحليل<sup>(1)</sup>: فالـدعاوي عن الكيفيات يمكن إثبات أنها لا تعدو أن تكون دعاوي عن اعتقادات أو تمثيلات لكيفيات. وسَلَّمَ وظيفيون آخرون بالكيفيات، ولكنهم يحاجُّون بأن ارتباطها بحياتنا العقلية هو مجرد ارتباط عارض (طارئ) contingent<sup>(2)</sup>. فمن المكن وجود مخلوقات لا فرق بينها وبيننا جسمياً وسيكولوجياً ولكنها تخلو تماماً من الخبرات الواعية. لا هذه الاستراتيجية ولا تلك خليقةٌ أن تَرُوقَ أيَّ شخص ما لم يكن ملتزماً مسبقاً بالذهب الوظيفي.

- analyzed away (1) (المترجم)
- (2) صفة الإمكان/ الحدوث/ العَرَضية contingence هي صفة كون الثيء غيرَ ضروري. يُعَد الحدثُ الذي لم يكن لزاماً عليه أن يحدث هو حدث ممكن/ عارض/ طارئ. وتعد الخاصة التي ليس لزاماً على الشيء أن يتحلى بها خاصة ممكنة/ عارضة/ طارئة/ حادثة. ويُعَد الموجود الذي ليس وجودُه ضرورياً هو موجود ممكن/ حادث/ عارض/ طارئ؛ إنه موجودٌ تهيأت له ظروفٌ تنقله من حيز العدم إلى حيز الوجود. وبتعبير آخر يمكننا القول بأن الحقيقة العارضة (الطارئة/ الحادثة/ الممكنة) هي الحقيقة التي، بينها هي حقيقة بحد ذاتها، كان يمكن أن تكون غير ما هي عليه دون أن ينطوي الأمر على استحالة أو امتناع أو تناقض. وهي تقابل الحقيقة "الضرورية" وموجود والأحوال، وينطوي نفيها على تناقض؟ وبتعبير ليبنتز "هي حق في جميع الطروف والأحوال، وينطوي نفيها على تناقض؟ حدوثُها و "عَرَضَ" و "أمكن"، غير أن الأمور كان من الجائز ها أن تسير على وتيرة أخرى دون أن ينطوي ذلك على استحالة أو امتناع أو وبتعبير ليبنتز "هي حق في جميع العوالم المكنة". أما الحقيقة التي ما كان يمكن أن

ويتناول الفصل الخامس تصورَين "تأويليين" interpretationist عن العقل. يعتبر التأويليون أن امتلاك شخص عقلاً ليس مسألة امتلاكه بنية مادية معينة (كما يذهب أصحاب نظرية الهوية) أو نوعاً معيناً من التنظيم الـداخلي (كما يدعي الوظيفيون)، بل مسألة كون الشخص يمكن أن يوصف بطريقة معينة. من صيغ المذهب التأويلي صيغة دافع عنها دونالد ديفيدسون Donald Davidson ، مركز على فئة واحدة من الحالات العقلية، وهي "المواقف القضوية"<sup>(1)</sup> تركز على فئة واحدة من الحالات العقلية، وهي "المواقف القضوية"<sup>(1)</sup> والرغبات، والمقاصد. يُحاجُّ ديفيدسون بأننا حين ينسب بعضُنا إلى بعض مواقف قضوية فإننا نستخدم "نظرية تأويلية" محددة. هذه النظرية تضع ضوابطَ مهمة على عمليات عَزو المواقف القضوية. فالاعتقادات، مثلاً، لا يمكن أن تُعزَى إلاً إلى كائنات تمتلك لغة، إلا إلى كائنات قادرة على وصف اعتقاداتها في لغة قابلة للترجة إلى لغتنا.

أما دانييل دينيت Daniel Dennette فيدعو إلى صنف من التأويلية مختلف بعض الشيء. وفقاً لدينيت فإن السؤال عما إذا كان كائنٌ ما (أو، حقاً، أي شيء على الإطلاق) يمتلك اعتقادا مثلا، يعود إلى نفع عملية عَزو الاعتقادات لـه. فنحن نجد مفيداً أن نصف الحاسوب (وحتى الثرموستات) بأنـه يعتقـد أشـياء

(1) يمكن أن نقول، بشيء من التقريب، إن "المواقف القضوية (أي المنسوبة إلى قيضية)" هي المعادل العقلي للعبارات أو لما تقوله العبارات، وبخاصة لما نعبر عنه عادة بقولنا "أن ق". مثل هذه التركيبات من القول تعبر دائهاً عن "محتوى قيضوي" propositional content. ولنلاحظ أن "المواقف القضوية" propositional content المتباينة يمكن أن تتفق تماماً في ولنلاحظ أن "المواقف القضوية" propositional attitudes المعادل العبارات أو لما تقوله العبارات، وبخاصة لما نعبر عنه عادة بقولنا "أن ق". ولنلاحظ أن "المواقف القضوية" propositional attitudes المتباينة يمكن أن تتفق تماماً في نفس المحتوى القضوي: بذلك يجوز أن "أعتقد" أو "أرغب" أو "أتمنى" أو "أخاف" أن يكون بابا نويل قادماً. وجدير بالذكر أن الأوضاع التي تهدف إليها المواقف القضوية وتميل إليها لا يلزم بالضرورة أن تتحقق وأن تكون. ومن ثم يجوز لي أن أعتقد (أو أرغب، أو أخنى، أو أخاف) مجيء بابا نويل وإن يكن من الخطأ والضلال أنه قادم. يجوز، بعبارة أخرى أن أخرى أن أن أعتقد رأو أرغب، أو المندر أو أرغب، أو ألمني، أو أرغب، أو أرغب، أو إليها لا يلزم بالضرورة أن تتحقق وأن تكون. ومن ثم يجوز لي أن أعتقد (أو أرغب، أو أرغب، أو أحمن أن أو أحاف) أو أرغب، أو أرغرن أو أحاف) عليها الموازة أن تتحقق وأن تكون. ومن ثم يجوز لي أن أعتقد أو أرغب، أو أحلى أو أدفل بي أو أرف أو أرف أو أرغب، أو أرغرن أو أحاف) علي من الخطأ والضلال أنه قادم. يجوز، بعبارة أخرى أن تكون لديً اعتقادات خاطئة ورغبات عبطة وآمال خائبة ومخاوف لا أساس ها. (المترجم)

1.30

معينة. يعتقد حاسوبُك أن الطابعة قد نَفِدَ ورقُها (وينبهك بالتالي إلى هذه الواقعة)، ويعتقد الثرموستات أن الغرفة زائدة البرودة (وبالتالي يدير المدفأة). ومادامت نسبة (عَزو) اعتقاد بهذه الشاكلة ذات نفع فإن الحاسوبَ والثرموستات (والناسَ بالطبع وكثيراً من الكائنات الأخرى) لديها اعتقادات. ليس ثمة سؤال عما إذا كان الثرموستات مثلاً لديه اعتقادات حقاً، أو عما إذا كان بوسعنا أن نعامله كما لو كان كذلك دون أن نتعرض للمساءلة. كل ما هنالك من شيء يتصل بامتلاكِ اعتقادٍ هو إمكانُ التعامل على هذا الأساس.

وممارسة عَزو اعتقادات ورغبات ومقاصد، وفقاً لدينيت، عبـارة عـن اتخـاذ موقف معين هو "الموقف القصدي" intentional stance. غير أننا إذ نتبع العلمَ نجد فروقاً مدهشةً في استجابات الكائنات بعضها لـبعض واسـتجاباتها لبيئاتهـا. وفهمنا لذلك يتطلب منا أن نتبنى "الموقف التصميمي" design stance. وحين نفعل ذلك نكتشف أن الآليات المستولة عن السلوك تختلف عبر الأنواع اختلافاتٍ مهمة. فالأفعال التي لا يمكن التمييز بينها من المنظور القصدي تبدو مختلفة جداً بمجرد أن نتأمل "تصميم" الكائنات التي تؤديها. وفي النهاية يفسح الموقفُ التصميمي مجالاً لـ "الموقف الفيزيائي" physical stance. وهـذه هـي النقلةُ مِن تأمل العَتاد الرخو (المرن) software لكائن ما إلى النظر إلى عَتادِه الصلب hardware. امتلاكُ عقلٍ، إذن، هو ببساطةٍ عبارةٌ عن كون الـشيء قـابلاً للوصف من الموقف القصدي. يرى دينيت أن لغز كيف تتصل العقول بالأجسام يتبدد بمجرد أن ندرك أن الحقائق المصوغة من الموقف القصدي يمكمن أن تُفَسَّر بالرجوع إلى الموقف التصميمي. ومن جهتها فإن حقائق الموقف التصميمي تتأسس في وقائع يُكشَف عنها النقاب من داخل الموقف الفيزيائي.

يُختَنَم الكتاب بفصل أَبسُطُ فيه، كما قلتُ آنفاً، وصفاً للعقل يقوم على أنطولوجيا معينة. هذه الأنطولوجيا، التي تستغرق تفاصيلُها النصفَ الأول من الفصل، تَعتَبر الأشياءَ هي الكيانات الأساسية. تمتلك الأشياءُ خَواصً properties، وهذه الخواصُّ هي عندي تلك الطرائقُ التي عليها الأشياء. فَكُرة 31

البلياردو حمراء وكروية. إن حمرةَ الكرة وكرويتَها هما طريقتان من الطرائـق التـي تكون عليها هذه الكرة (ولا شيء غيرها). تسهم كـلُّ خاصـة عـلى نحـو مميـز في كيفيـات الـشيء وفي قـواه العِلَّيـة أو اسـتعداداته. كـلُّ خاصـة هـي حقـاً كيفيـةٌ واستعداديةٌ (نزوعية) في آن معاً.

من هذا الأساس أُشَيِّد وصفاً للعقل يستغرق بقيةَ الفصل. التشييد اختباري وإجمالي، ولكن فكرت الأساسية واضحة. والوصف يختلف عن المذهب الوظيفي-الذي أُحاجُّ بأن له عيوباً أنطولوجية كبيرة- وعن كل من التصورات الأخرى عن العقل المتناوَلة في الفصول السابقة.

لي تعليق أخير. هذا الكتاب سيكون قد حقق غايتَه إذا نجح في إقناعـكَ بـأن أي وصفٍ لِطبيعةِ العقل يتضمن مكوِّناً ميتافيزيقياً مهماً. ولا يهمني بنفس الدرجة أن تتفق معي في تفاصيل هذا المكوِّن. ففي اعتقادي، وفي منهجي في التفكير، أننا سنكون قد أحرزنا تقدماً معتبَراً، لو أننا فقط أدركنا أن دراسةَ العقل تستلزم قدراً من الجِدِّية الأنطولوجية.







ما هو العقل على وجه التحديد؟ ذاك سؤالٌ اشتبكَ معه الفلاسفة وغيرُ الفلاسفة طوال التاريخ المسجَّل. يرى البعضُ أن العقولَ كياناتٌ روحيةٌ تُقِيم في الأجساد بصفةٍ مؤقتة، فتدخلها عند الإخصاب أو الميلاد وتغادرها عند الموت. وما الموتُ في حقيقة الأمر إلا ارتحالُ روح الجسد. ويتصور البعضُ الآخرُ أن العكلاقةَ بين العقول والأجسام أكثرُ التصافاً. ويرون أن العقولَ ليست كيانات. فالعقولُ تُماثِلُ القبضةَ والحجر: يوجد العقلُ عندما ينتظم جسمٌ ما بطريقةٍ معينة، ويغيب فيما دون ذلك. وهناك، بَعدُ، مَن يذهبون إلى أن العقول هي حقاً كيانات،

وهدفُ هذا الفصلِ هو الشروع في تصنيف بعض هذه الدعاوَى<sup>(1)</sup> المتنافسة، ومن ثم توضيح ماذا نريد على وجه التحديد عندما نسأل ما هي الَعقول. وسوف نرى أن الأمور قلما تكون محدَّدة. ولا غَروَ فالأحاجي التي يطرحها بحثُ العقول هي بعضٌ من أعمق الأحاجي في الفلسفة. وفي النهاية قـد لا نجـد أي حـل مـن الحلول المعروضة مُرضِياً تماماً. غير أننا عـلى الأقـل سيكون لـدينا فهـمٌ أفضلُ للمحاسن والعيوب المتأصلة في الطرائق المختلفة من تصور العقول.

(1) تُجمَع "الدعوَى" على "الدعاوَى" بفتح الواو، و "الدعاوِي" بكسرها. (المترجم)

وبَعدُ، فإني أود أن أبادر باعتراض خَطٍّ طبيعي من الاستجابة في هذا الصدد؛ فثمة موقفٌ عام في الفلسفة مُؤَداه أن الفلاسفة لا يجيبون عن أسئلةٍ قَـط بـل يضعونها فحسب، ومهمة العلماء، في المقابل، هي تقديم أجوبة. أما الأسئلة التي تَنِدُّ عن العِلم، الأسئلة التي تبدو غير قابلة للإجابة علمياً، فإنها كثيراً ما تُنبَذ بوصفها "مجرد أسئلة فلسفية". وقريبٌ جداً من هذه الصورة الانتقاصية للفلسفة فكرةُ أنه إذا كان المقامُ مَقامَ فلسفةٍ فليس ثمة حقائق مستقرة راسخة، وسيان أيُّ رأي وأيُّ رأي آخر.

هذا التصور عن الفلسفة وعلاقتها بالعلم تصورٌ قاصرٌ وساذج. فما يمتنع على العلم ليس بالضرورة غيرَ محسوم. فحالةُ العالَم، على سبيل المثال، قُبَيلَ وبُعَيدَ الانفجار العظيم قد تمتنع على المعرفة إلى الأبد. إذ من المؤكد أننا مقطوعون عن هذه الحالة. غير أن من الباطل أن نستنتج من ذلك أنه لم تكن ثمة مثل هذه الحالة، أو أن أي دعوى عن صفة هذه الحالة كأي دعوى أخرى. وبالمثل فإن حقيقةَ أنه لم يوجد اتفاقٌ يُذكَر بين الفلاسفة حول وضع العقول لا يَلزم عنها أن العقول ليس لها وضعٌ محدًّد. وكما سوف نرى في الفصول القادمة فإن الأسئلة التي تَطرَح نفسَها في فلسفة العقل قَلُّما تكون قابلةً للتحقيقِ التجريبي المباشر. والسسؤال التجريبي (الإمبيريقي) هو ذلك السؤال الذي يمكن البَتُّ فيه، من حيث المبدأ على الأقل، بواسطة التجربة. ورغم أن النتائج التجريبية تَشهَد ضد بعض التصورات عن العقل فإن معظم التصورات التقليدية عن العقل تتسق مع الأدلة التجريبية التي نمتلكها الآن أو التي يُتَصَوَّر أن نمتلكها في المستقبل- أياً ما تكون هذه الأدلة. وهاهنا لا يمكن أن يكون مُرشِدُنا هو العلم. فالعلمُ يقدم إطاراً فضفاضاً لتمثيـل النتائج التجريبية، ولكن ليس ثمة مبادئ علمية صارمة تبين لنا كيف نؤَوِّل تلـك النتائج أو نسبغ عليها المعنى. من أجل ذلك يجب علينا أن نتجه إلى "الحس المشترك" common sense وإلى الفلسفة. وهذا لا يعنى أن علينا تقديم نظريات فلسفية على وجه الخصوص في عملية فرز الأدلة التجريبية، بل يعنى بالأحرى أن عملية فرز النتائج العلمية والتوفيق بينها وبين الخبرة المعتادة، وبينهما وبرين جملة الاعتقادات التي اتخذناها على أساس هذه النتائج- هذه العملية هي نوعٌ من التفلسف: فالفلاسفة المعتمَدون ليسوا وحدَهم الفلاسفة. إنَّ هم إلا أولئك الذي يهارسون تفلسفَهم عن وعيٍ ودراية.

## الثنائية الديكارتية

ولنأخذ كنقطة بدء التصور الجتهير عن العقل الذي قدمه رينيه ديكارت (1596-1650) René Descartes . ذهب ديكارت إلى أن العقول والأجسام هي "جواهر" substances من صنفين متمايزين، صنفين اتفق لهما في حالة الكائنات الإنسانية الحية أن يكونا وثيقي الصلة. هذه الثنائية في الجواهر (والتي صارت تسمَّى فيها بعد الثنائية الديكارتية dualism الصبحت في هذه الأيام صادمة لمعظم الفلاسفة والعلماء المهتمين بالعقل كتصور مضلَّل على نحو ميئوس منه. وأصبح يُفترَض على نطاق عريض، حتى وقت قريب جداً، أن مشكلة العقل - الجسم المُشَهَّرة تنجم عن قبول المحورة الديكارتية : قد يكون حلاً للمشكلة أن نرفض الثنائية. ولكن هذا التشخيص كما سوف نرى لم يحالفه التوفيق. غير أن بوسعنا أن نبدأ في تأسيس فهمٍ لمشكلة العقل-الجسم بأن نفحص مقاربة ديكارت للعقل.

ولـنلحظْ، بـادئَ ذي بـدء، بعـض الفـروق الباديـة للوهلـة الأولى بـين الموضوعات والحالات العقلية من جهة والموضوعات والحالات المادية من جهـة أخرى. فالأشياء المادية "مكانية" spatial. إنها تشغل موضـعاً في المكـان وتُبـدِي أبعاداً مكانية. أما الأشياء العقلية- الأفكار والإحساسات على سبيل المثال- فمن الواضح أنها غير مكانية. ما هو حجم، أو شكل، رغبتك في شطيرة بِرجَر كِـنج؟! وهل تفكيرُكَ في فِيِنَّا مثلثُ الشكل؟! يبدو هذان السؤالان لا معنى لهما.

ربها تتصور الإحساساتِ، أو بعضَها على الأقل، على أن لها مواضعَ مكانية. فالألم الذي في إبهام قدمِكَ اليُسرَى هو، بعد كل شيء، في إبهـام قـدمك اليـسري. (هل يعني ذلك أنه ألمٌ على شكل إبهام قدم؟). ولكنْ هل هذا صحيحٌ تماماً؟ انظرْ إلى ظاهرة "الألم الشَّبَحِي" phantom pain ، وهي ظاهرة كانـت معروفةً جيـداً لدى ديكارت ومعاصريه. فأولئك المبتورةُ أطرافُهم كثيراً ما يَخبُرون آلاماً في أطرافهم المبتورة. ومن الجائز أن تكون إبهامُ قدمِك مبتورةً وأنت لا تـزال رغم ذلك تحس نفس النوع من الألم النابض الذي كنتَ تحسه قبل بترها، وقد يبدو لك هذا الألمُ في الموضع الكائن في نهاية قدمك والذي كانت تشغله إبهـامُ قـدمِك فـيما مضي. إن ذلك يومئ إلى أننا وإن كنا نَخبُر الآلامَ والإحساساتِ الأخرى على أنها تحدث في مواضعَ جسميةٍ شُتَّى، فليس معنى ذلك أن خبرات الألم تحدث في هـذه المواضع. وبِوُسعِنا أن نقول مع ديكارت إن خبرة ألم في إبهام قدمك اليسري هي نوعٌ من الخبرة، نوعٌ يختلف كيفياً عن خبرة ألم في إبهام قدمك اليمني. ولـيس ثمـة ما يبرر الاعتقاد (بل ثمة حقاً ما يبرر عدم الاعتقاد) بأن مثل هذه الخبرات لا بـد أن تكون قائمة في المواضع التي نحسُّ بأنها قائمةٌ فيها.

الحالات العقلية إذن، بخلاف الحالات المادية، تتميز فيها يبدو بأنها لامكانية. هذا على أية حال هو ما خَلَصَ إليه ديكارت. وثمة فرقٌ آخر بين العقلي والمادي هو فرقٌ كَيْفِيّ. انظرْ إلى كيفيات خبرتِك بـ ألمٍ في إبهـ ام قـدمِك. قـد تجـد هـذه

37

38

الكيفيات عصيةً على الوصف؛ غير أن هذا لن يؤثر على درايتِكَ بها. فانظرْ هل بِمُكنتِكَ أن تتوقع أن تصادف هذه الكيفيات في شيء مادي. إن عالمَ الأعصاب الذي يلاحظ جهازَك العصبي وأنت تكابد خبرةَ الألم لن يلاحظ شيئاً مشابهاً، كيفياً، لِأَلِك. بل إن إمكان ذلك يبدو أمراً لا معنى له.

يمكن تلخيص المسألة كما يلي: تبدو كيفياتُ خبراتِنا الواعية مغايرةً تماماً لكيفيات الأشياء المادية – بل مُغايِرةً لكيفياتِ أيٍّ شيءٍ مادي يمكن تـصورُه. والنتيجة الطبيعية هي أن الكيفيات العقلية ليست كيفياتِ أشياءَ مادية؛ الكيفياتُ العقليةُ تختلف في النوع عن الكيفيات المادية.

وثمة فرقٌ ثالثٌ بين العقلي والمادي، وهو فرقٌ إبستمولوجيٌ<sup>(1)</sup> بعضَ الشيء، أي يتعلق بطريقة معرفتنا بهذه الأشياء. إن المعرفة التي لديك عن حالاتِ عقلِك ذاتِها هي معرفةٌ مباشرةٌ ولا تقبل الاعتراض كشأنِ معرفتِك بالأشياء المادية. يصوغ الفلاسفةُ هذا الأمرَ بقولهم إن لدينا "مَنفَذاً ذا امتياز" privileged تعجل الدية. يصوغ الفلاسفة فذا الأمرَ بقولهم إن ديكارت نفسُه يعتقد أن هذه المعرفة "لا محدوي العرفة "لا تقبل التصويب" incorrigible: فأفكارُكَ عن حالات عقلِك الراهنة لا يمكن أن تكون كاذبة. وكان يعتقد أيضاً أن محتويات عقولِنا مكشوفةٌ لنا. ومن ثم فإنك إذا كنتَ في حالةٍ ذهنيةٍ معينة فأنت إذن تعرف أنك في هذه الحالة، وإذا اعتقدت أنك في حالةٍ ذهنية معينة فأنت إذن قيمة الحالة.

إن الفكرة الديكارتية القائلة بأن العقل شفافٌ على هـذا النحـو لَتـصدِمُنا في هذه الأيام كفكرةٍ فيها شَطَط. فقد أَقنَعَنا فرويد منذ زمن طويل بأن الكثيرَ مما هـو في العقل قد يكون خَفِياً. وقد ذهب العلماءُ المعرفيون (الإدراكيُّون)<sup>(2)</sup> الأحـدثُ

<sup>(1)</sup> الإبستمولوجيا epistemology (نظرية المعرفة) هي المبحث الفلسفي الذي يتناول ما هي المعرفة ، وما أصلها وتكوينها ومناهجهما وأدواتهما، وكيف نكتسبها وكيف نختبر صحتَها. (المترجم)

إلى أن معظم الحالات والعمليات العقلية هي دون مَنال الوعي. غير أن بِمُكنَتِنا أن نقبل هذا كلَّه دون أن نَظَرِحَ الاستبصارَ الديكارتي المحوري. فالمَنفَذُ الذي لدينا إلى حالاتنا العقلية الخاصة هو مَنفَذٌ مميَّزٌ حتى لو لم يكن معصوماً. فأنت تُضمِر أفكارَك وتُكابد آلامَك عن وعي ذاتي. أما أنا فلا يمكنني إلا أن "أستدل" infer على حدوث هذه المجريات فيك. إن مَنفَذَك إلى حالات عقلِك الخاصة مَنفَذٌ مباشرٌ وغيرُ مُتَوَسَّطٍ فيه، أما منفذي أنا إلى حالاتِ عقلِك فهو غير مباشر في جميع الأحوال.

بِوُسعِنا أن نَصُوغَ هذا بأن نقول إن حالات العقل "خصوصية" private. فهي غير قابلة للملاحظة المباشرة إلا من جانب المشخص (أو الكائن) الذي يحوزها. وليس بِمُكنَةِ الأغيارِ إلا الاستدلالُ عليها من نتائجها المادية. إن بإمكانك أن تُنبِئَني بها تفكر فيه، أو بإمكاني أن أُخَمِّن ذلك من تعبير وجهك. وقد يأتي يومٌ يتمكن فيه علماءُ الأعصاب من الاستدلال على ما تفكر فيه بملاحظة أنهاطِ الأنشطة العصبية. إلا أن ملاحظاتنا لحياتِك الذهنية ليست على الإطلاق مباشِرةَ بالطريقة التي تبدو بها لديك.

أما في صَدَد الأشياء المادية وحالاتِها فالأمرُ جِدُّ مختلف. فإذا كانت المفرداتُ العقليةُ خصوصيةً بالضرورة فإن الأشياءَ الماديةَ عموميةٌ بالضرورة. فإذا كنا بإزاءِ شيءٍ مادي أو حالةِ شيءٍ مادي وكنتَ في موقع يُهَيِّئ لك ملاحظتَه فإن بإمكان أي شخص آخر أن يلاحظه بالمثل إذا ما اتَّخَذَ موقعًك في الملاحظة. ولا وجود البتة ل "عدم تماثل"<sup>(1)</sup> asymmetry المَنفَذِ الذي نجده في حالة العقول. يشير هذا، مرةً ثانيةً، إلى أن العقول والأجسام المادية نمطان مختلفان تماماً من الأشياء. ويُقَدِّم

(1) Symmetry (قائل) كلمةٌ تصف علاقةً إذا صَحَّت بين الطرف الأول والشاني فلا بد أن تصح بين الثاني والأول. تُعَد "علاقة التساوي" أهم الأمثلة على علاقة التهاثل. أما علاقات من قبيل "أصغر من"، "أكبر من"، "أطول من"، أقصر من"..إلىخ فهي "غير متهاثلة" asymmetrical، إذ من المحال إذا افترضنا صحتها بين أ، ب أن تصح بين ب، أ. (المترجم) ديكارت تفسيراً لهذا الاختلاف: فالعقول والأجسام المادية نوعان متهايزان من الجوهر. يمتلك الجوهرُ العقليُّ خَواصَّ لا يمكن أن يمتلكها أيُّ جـوهر مادي، ويمتلك الجوهرُ المادي خواصَّ لا يمكن لأي جوهر عقلي امتلاكُها. والحق أنـه وَفقاً لديكارت فليس ثمة أي تداخل في الخواص التي يمتلكها الجـوهران العقـليُّ والمادي.

ولنرسم، قبل أن نتناول رأي ديكارت بتفصيل أكبر، مُخَططاً للفروق الثلاثة، التي استخلصناها من فورنا، بين المادي والعقلي (أنظر شكل 2.1). ولَسوف نستأنف عرضَ هذه التمييزات في فصولٍ لاحقة؛ أما الآن فلنَقبَلْها على عِلاتهما وننظرْ ما يترتب عليها.

شكل 1-2

| العقول               | الأجسام المادية |
|----------------------|-----------------|
| – لامكانية           | - مكانية        |
| - خواص عقلية متهايزة | - خواص مادية    |
| - خصوصية             | – عمومية        |

### الجواهر، والصفات، والحالات

يفترض ديكارت أن العالَم مكوَّنٌ من جواهر. و"الجوهر" substance ليس يَعنِي، كما قد تُوحِي اللفظةُ، نوعاً من الخامة كالماء أو الفحم أو الطلاء. فديكارت، مُتَبِعاً للتراث، يعتبر الجواهرَ أشياءَ أو كياناتٍ فردة. فالطاولة التي أكتب عليها الآن هي، بهذا المعنى التقليدي، جوهر، مثلما هو القلم الذي أمسك به في يدي، ومثلما هي الشجرة الكائنة خارج شرفتي، والطائر الذي يعشش في فروعها. وهذه الجواهرُ مُعَقَّدة: فهي مكوَّنةٌ من جواهرَ أخرى، من أجزائها. طاولتي، مثلاً، مصنوعةٌ من قِطَعٍ من الخشب، منظَمةٍ بطريقةٍ معينة. وكل قطعة من هذه القطع الخشبية (وكل بُرغِيَّ من البراغي التي تُمسِكُها معاً) هي جوهرٌ بِحَقِّها الشخصي. كذلك القلم، والشجرة، والطائر، كلها مجبولةٌ من أجزاء هي ذاتُها جواهر. وبالطبع هذه الجواهر هي ذاتُها مجبولةٌ من جواهر متميزة. (والسؤالُ الطبيعي المطروح هنا هو ما إذا كان كلُّ جوهر مكوَّناً من أجزاء كلُّ واحدٍ منها هو جوهرٌ مميز. إن هذا يبدو بعيد الاحتهال. وسوف نعود إلى هذا السؤال في الفصل السادس). لاحِظْ أن الجواهر هي أفراد- "جزئيات" particulars، في رطانة الفلاسفة- كشيء مختلف عن الفئات أو أنواع الأشياء: فهذا الطائر وهذه الشجرة جوهران، ولكنَّ فئةَ الطيورِ هي فئةٌ وليست جوهراً؛ والزان والسنديان جنسانِ من الجوهر وليسا جوهرين.

تنبغي التفرقة بين الجواهر والأفراد غير الجوهرية من جهة، وبينها وبين الخواص من جهة أخرى. فالأفراد غير الجوهرية تحتوي على وحدات "عيانية" concrete<sup>(1)</sup> مثل الأحداث events وكيانات "مجردة" abstract المجموعات sets والأعداد. قد يُعَد الحَدَثُ (عبور دجاجة للطريق مثلاً) جزئياً مؤرَّخاً غيرَ قابل للتكرار. ومن هذه الوجهة تُمَاثِلُ الأحداثُ الجواهرَ. وبالضبط كما أن حَبَّتي بازلاء متشابهتين تماماً في قرنة هما رغم ذلك حبتان منهازتان، فإن قراءتَك هذه الجملة الآن هي حدث وقراءتَكَ عينَ الجملة غداً هي حدث آخرُ منفصل. غير أن الأحداث ليست جواهر، بل هي تغيراتٌ تعتورُ الجواهر. كما أن الأحداث جزئياتٌ عينيةٌ، كشيء متميز عن الكيانات المجردة مثل مجموعة البقر أو العدد 2.

والخواص properties تمتلكها الجواهر. تأملُ جوهراً معتاداً، وليكنْ كرة بلياردو حمراء معينة. إننا نميز بين مُحرة الكرة وبين كرويتها وكتلتها؛ ونحن في ذلك ننظر في ثلاث خواص للكرة. ولكن بوسعنا أيضاً أن نميز بين الكرة، بوصفها ما يملك هذه الخواص، وبين خواصها. وبحسب وجهة الرأي التي أنسبها لديكارت فإن هذه الكرة هي جوهر يمتلك عدداً من الخواص تشمل

(1) Concrete (عياني، عيني): مصطلحٌ يُستخدَم ليعني ذلك الذي له موضعٌ مكماني-زمماني محدد، شأن الأشياء المادية العادية. وعكسه "المجرد" abstract . (المترجم) الحمرة والكروية وكتلة معينة. والخواص لا تقبل الانفصال عن الجواهر. فليس بِمُكنَتِكَ أن تقشر خواص شيء ما تاركاً الجوهرَ العاري، ولا بمُكنةِ الخواص أن تَهِيمَ آبِقةً من الجواهر. وقد ذهب بعضُ الفلاسفة إلى أن الجواهر ما هي إلا تجمعاتٌ أو حُزَمٌ من الخواص. إلا أن هذا ليس رأيَ ديكارت، ولا هي بالرأي الذي يروقني أن أدافع عنه.

لقد تحدثتُ عن الجواهر والخواص، أما ديكارت فهو لا يتحدث عن خواص، بل عن "صفات" attributes و "حالات" modes. الخاصة هي ما يجعل جوهراً ما ذلك النوعَ من الجوهر. والجوهر "المادي" material ( أو "الجسمي" physical، وسوف أستخدم هذين اللفظين على التعاوض) هو الجوهر الذي يملك صفةَ الامتداد. و "الامتداد" extension هو، على التقريب، المكانية. ومن ثم فالجوهر المادي هو ذلك الجوهر الذي يَشغَل موضعاً في المكان ويمتلك شكلاً وحجاً معينين. هذا الشكل وهذا الحجم المعينان اللذان تملكها الجواهر المادية هما "حالتان" modes، طريقتان في كون الشيء ممتداً. إن ما نميل عادةً إلى اعتباره خواص الأشياء المادية اليومية هو عند ديكارت حالات الامتداد.

وفقاً لهذا التصور فإن كروية كرة البلياردو هي حالةٌ من حالات الامتداد، فكرويتُها هي الطريقةُ التي هي مُشَكَّلةٌ بها. وماذا عن لونِ الكرة؟ هنا يؤكد ديكارت أن الخبرةَ البصرية المميزة التي لدينا عندما ننظر إلى كرة بلياردو حمراء ليست مماثلةً لِلَمَح الكرة الذي يُنتِج هذه الخبرة فينا. قد يكون هذا الملمحُ هو نسيج سطح الكرةَ، ذلك النسيج الذي يعكس الضوءَ بطريقةٍ معينة. هذا النسيج-أي ترتيب الجُسَيهات الدقيقة التي تكوِّن سطحَ الشيء- هو حالةٌ من حالات الامتداد.

## ميتافيزيقا الثنائية

فَعَّلَ ديكارت تمييز الصفة/ الحالة attribute/mode بأن افترضَ أن كل نـوع من الجوهر يمتلك صفةً مميزة. فالجوهر المادي هو جوهر يمتلك صفة الامتـداد؛ أما الجوهر العقلي فهو جوهر يمتلك صفةً مختلفة تماماً- هي صفة "الفكر". يُضفِي ديكارت على لفظة "الفكر" معنَى أعرضَ مما نُضفيه عليه اليوم. فأيُّما شيء نَعُدُّه في حياتنا اليومية حالةً عقلية- إحساس، تخيل، انفعال، اعتقاد، رغبة- فإن ديكارت يعتبره حالةً من حالات الفكر، طريقة من طرق الفكر<sup>(1)</sup>.

يمكننا الآن أن نبدأ في فهم ثنائية ديكارت. الأجسام جواهرُ ماديةٌ تمتلك صفةً الامتداد. والعقول أيضاً جواهر، ولكنْ ليست جواهرَ مادية. تمتلك العقولُ صفةَ الفكر. ثمة خطوةٌ إضافيةٌ مطلوبةٌ من أجل إنتاج الثنائية. فكل جوهر يمتلك صفةً واحدةً وحيدة. فإذا كان جوهرٌ ما يمتلك صفةَ الامتداد (وبالتالي يمتد بطرائق معينة) فمن المتعذر أن يمتلك صفةَ الفكر. وإذا كان جوهرٌ ما يمتلك صفةَ الفكر (ويمتلك من ثم حالاتٍ شتى للفكر: المشاعر، الخيالات، سفي أحدُهما الآخر. يترتب على ذلك أنه ليس ثمة جوهر ممتد يفكر، ولا جوهر ينفي أحدُهما الآخر. يترتب على ذلك أنه ليس ثمة جوهر ممتد يفكر، ولا جوهر مفكر يمتد. العقولُ جواهرُ مفكرةٌ والأجسام جواهر ممتد إن المقولُ من ثم مفكر يمتد. العقولُ جواهرُ مفكرةٌ والأجسام جواهر ممتدة؛ فالعقولُ من ثم

هذا ما خَلَصَ إليه ديكارت واعتنَقَه، ولكنه لا ينكر أن العقول والأجساد، مثلها تبدو بوضوح، على علاقة وثيقة. فَكِّر لحظةً، مثلها يفعل ديكارت، في العقل بصفتِه الأنا أو النفس. أنت مرتبطٌ بطريقة جِدِّ وثيقة بجسدٍ معين، هو جسدُك. عندما تقترب إصبعُك اقتراباً زائداً بلهب شمعة فأنت تشعر بالألم، أما إذا اقتربَت إصبعي أنا من اللهب فأنت لا تستشعر ألماً. وعندما تقرر أن تقوم وتمشي عبرَ الحجرة، فإن جسمَك هو الذي يتحرك وليس جسمي. وإن بِوُسعِك، بالماسبة، أن تتحكم في جسمي: فيمكنك أن تطلب مني أن أقوم وأسير في الحجرة، أو أن تأمرني أن أفعل ذلك تحت تهديد السلاح، أو أن تربطني بحبل وتجرني عبر

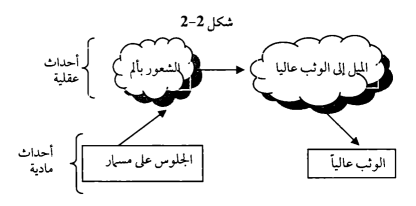
(1) من جهةٍ أخرى كان تصوُّرُ ديكارت للفكر أضيقَ من تصورنا؛ إذ يبدو أن ديكارت لم يؤيِّد وجودَ أفكارٍ لاشعورية. (المؤلف) (2) انهازَ الشيءُ: انفصلَ عن غيرِه وانعزَل (المعجم الموسيط). (المترجم) الحجرة. غير أنك إذ تفعل ذلك إنها تؤَثِّر في جسمي تأثيراً غيرَ مباشر فحسب، من خلال بعضِ الحركةِ لجِسمي لا أكثر. أما حركاتُ جسمِك (لسانك وأحبالك الصوتية، أو أطرافك) فتبدو، على خلاف ذلك، تحت سيطرتك الإرادية المباشرة بدرجةٍ كبيرة.

ولْنَتَلَبَّنْ لحظة نُبَلور فيها ما قلناه. يذهب ديكارت إلى أن العالَم يتكوَّن من نوعين من الجوهر : جواهر مادية وجواهر عقلية. الجواهر المادية ممتدة وغير مفكرة، والجواهر العقلية تفكر ولكنها غير ممتدة. وكل جوهر عقلي يحمل علاقة وثيقة جداً بجوهر مادي معين. (أو، وفقاً لديكارت، يمكن لجوهر عقلي أن يبقى بعد وفاة الجوهر المادي الذي كان مرتبطاً به ارتباطاً وثيقاً: قد تبقى النفسُ بعد موت الجسد). ورغم التهايز التام بين الجوهر العقلي والجوهر الحادي فإنها يتفاعلان عِلِّياً. فجسدُك يستجيب لِخُطَطِك وقراراتك، وعقل عن حالات الإشارات من جسدك في هيئة خبرات حسية تزودك بمعلومات عن حالات جسمِك وبشكل غير مباشر عن حالةِ العالمِ خارجَ جسدِك. إن العالمَ يرتطمُ عِلَياً بعقلك عن طريق حواسك: عينيك وأذنيك وأنفك وحاسة لمبك.

ومن السهل تبيان الصورةِ الديكارتية ببساطةٍ ووضوح. هَبْ أنـك جلستَ على مسمارٍ صغير زَرَعَهُ في مَقعدِك ممازحٌ خبيث: إن جلوسَك على المسمار (وهـو حدثٌ مادي يشمل شيئين ماديين هما المسمار وجسمك) يؤدي إلى إحساسٍ مميز بالألم. هذا الإحساس أو الشعور بـدورِه يولِّـد حـدثاً عقليـاً آخر، هـو الميل إلى الوُثُوب إلى أعلى. وهذا الميل يُفضِي إلى حركةٍ جسميةٍ واثبةٍ ملائمة. (انظر شكل (2.2)

تنسجم الثنائيةُ الديكارتيةُ انسجاماً جيداً مع الحس المشترك. فنحن نـرى إلى أنفسنا على أن لدينا أجساماً غير أننا متميـزون عـن أجـسامنا بـالمعنى التـالي عـلى الأقل: من الواضح أن بوسعنا أن نتصور أجسامَنا تتغـير تغـيراً دراماتيكيـاً، أو لا تعود موجودةً على الإطلاق، بينها نَبقَى موجودين. صحيح أننا نتحدث عن أنفسنا على أن لدينا عقولاً ومن ثم نتحدث عن تغير عقولنا. ولكن في حين أن بوسعك، <sup>ا</sup> ربها، أن تتخيل جسدَك يهلك بينها أنت باقٍ لا تـزال، فلـيس مـن الواضـح كيـف

يتسق لك أن تتخيل أنك تبقى بعد هلاك عقلك أو نفسنك. إن بوسعك أن تتخيل نفسك أو عقلك لا يعود موجوداً



بينها جسدُك مستمر في الوجود (ربها في حالة نباتية)، ولكن هذا شأنٌ آخر. كها أنك قد يسعك أن تتخيل حالاتٍ تُقايِض (تتبادل) فيها الأجسام، ولا يندر أن يحدث ذلك في روايات الخيال العلمي. ولكن يبدو أنه لا معنى لافتراض أن بمُكنتِك مقايضةَ العقول أو النفوس. فتغير عقلك ليس مسألة استبدال عقل بآخر، بل مسألة تغير اعتقاداتك. عندما يصبح بخيلٌ متطهِّر (في رواية ديكنز) "شخصاً جديداً" فإنه لا يقايض أنفساً بل يغير مواقفَه.

بالإضافة إلى انسجام الثنائية الديكارتية مع تصور الحس المشترك عن أنفسنا، فإنها تُبَشِّر بتوافق بين صورتنا العلمية عن العالم وبين خبرتنا المعتادة. يُنبِئُنا العلم-أو تنبئنا الفيزياء على أي حال- بأن العالم يتكون من جُسَيهاتٍ لا لون لها مختلطة معاً لتكوِّن أشياءَ متوسطة الحجم. أما خبرتُنا بالعالم فمختلفة عن ذلك تمام الاختلاف؛ فخبرتُك البصريةُ بِكُرةِ البلياردو الحمراء ليست خبرةً بخليطٍ كروي لا لون له. والأصوات هي اهتزازاتٌ في وَسَطٍ (الهواء مثلاً أو الماء)، ولكن خبرتَك بحفل موسيقِي لافتتاحية Offenbach تختلف اختلافاً كيفياً عن أي شيء <sup>ا</sup>عسى العلمُ أن يكتشفَه في بحثه للعالم الفيزيائي. إن الثنائية لَتُضفِي معنى على هذه الازدواجية الظاهرية. فالأجسام المادية لا تعدو أن تكون أشياء لا لون لها تتفاعل في المكان، غير أن هذه التفاعلات تُنتِج في العقل خبراتٍ ذات كيفياتٍ تختلف عن كيفياتِ أي شيء مادي.

إن كيفياتِ خبراتِنا (جوهرياً: حالات الفكر<sup>(1)</sup>) لَتبدو مختلفةً اختلافاً درامياً عن كيفياتِ الأجسامِ المادية (حالات الامتداد). ولكن بـرغم هـذه الاختلافات الظاهرة يرى ديكارت أن الكيفيات الخبروية مرتبطة بالكيفيات المادية. والمحصلة هي ارتباط correlation أو تَشاكُل<sup>(2)</sup> isomorphism بين العالمَ وخبراتِنا بالعالمَ. ووجود هذا التشاكل هو ما يُمَكِّن كيفيات الخبرات أن تعمل كعلاماتٍ لكيفياتِ العالم المادي.

#### تفاعل العقل-الجسم

يبدو إذن، وفقاً لديكارت، أننا في وضع يسمح لنا أن نُعَلِّل للفروق الكيفية الظاهرة بين خبراتنا والأشياء التي نخبرها، ولقدرتنا على أن نستشف كيفيات العالم من خلال كيفيات خبراتنا. كما يمكننا فضلاً عن ذلك أن نستوعب نظرتنا اليومية عن أنفسنا على أننا نقيم في أجسادنا وإن كنا متميزين عنها بطريقةٍ ما. كل هذا حسنٌ وجميل؛ ولكن لسوء الحظ فإن الثنائية الديكارتية تأتي بثمن. وهو ثمنٌ يندر من الفلاسفة مَن هو مستعد لِدَفعِه .

الصعوبة<sup>(3)</sup> هنا هي صعوبةٌ كانَت واضحةً لِمُعاصرِي ديكارت منـذ اللحظـة الأولى. وكان ديكارت نفسُه على إدراكٍ شديدٍ لها. ذلك أنه في القلـب مـن وجهـة

(1) modes of thought

(2) يُقال إن نسقاً (أو نظاماً) "مُشاكِلٌ" isomorphic لنسق آخر إذا كان ثمة تمثيلُ واحد لواحد لواحد لخواصه يربطها بخواص النسق الآخر. أن تقول، إذن، إن ثمة "تَشاكُلاً" isomorphism بين نسقين (أو نظامين) هو أن تقول إنها يشتركان في نفس البِنية. (المترجم)
 (3) تتا خص الم حيدة في أنه عنها حال أن تأت الحقا (اللامادي) أن مترة في الم (اللادي)

(3) تتلخص الصعوبة في أنه من المحال أن يتأتى للعقل (اللامادي) أن يؤثر في الجسم (المادي) دون أن ينطوي ذلك على انتهاكٍ لقوانين الطبيعة. (المترجم) نظر ديكارت الفكرة القائلة بأن العقول والأجسام تتفاعل عِلِّياً. ولكنْ إذا كانت العقولُ والأجسامُ صنفين متهايزين من الجوهر، فمن الصعب أن نَرَى كيف يمكن أن يحدث مثلُ هذا التفاعل العِلِّي. إن العقول أو الأنفُس، كها تذكرون، هي جواهرُ غيرُ مادية تمتلك صفةَ الفكر بينها تفتقر إلى صفة الامتداد؛ والأجسام المادية، على خلاف ذلك، ممتدة بينها تفتقر إلى الفكر؛ فكيف يمكن لِكِيانَينِ من نوعين على هذا الاختلاف التام أن يؤَثِّر أحدُهما في الآخر تأثيراً عِلِّياً؟ كيف يمكن لِكِيانَينِ من نوعين على هذا لامادي أن يغير في شيء مادي؟ كيف يتَأَتَّى لِحَدَثٍ فيزيقي أن يوَلِّذ تغيراً في عقلٍ المادي إن البَونَ الميتافيزيقي الذي يفرضه ديكارت بين العقول والأجسام المادية ليَحُولُ، فيها يبدو، دون تفاعلها عِلِّياً.

قد يتهاسكُ الديكارقُ هنا ويقول إن العلاقات العِلِّية بين الجوهر العقلي والجوهر المادي علاقاتٌ "فريدة في نوعِها" sui generis - أي ان العِلِّية العقلية -المادية ليست جنساً من العِلِّية كالذي نصادفه في العالم المادي، بل هي شيءٌ فريـدٌ فَذَ. هذه الاستراتيجية تجعلنا كالمستغيث من الرمضاء بالنار. فالعِلم الحديث يقوم على افتراض أن العالمَ المادي منظومةٌ "مغلقةٌ عِلَّياً" causally closed. يَعني ذلك على التقريب أن كل حدثٍ في العالمَ المادي يُسَبَّبُه حدثٌ ما ماديٌّ آخر (إن كان مُسَبَّباً بِحدثِ عَلَى الإطلاق)، وليس لديه كمعلولاتٍ إلا أحداثٌ مادية. (وهذه الإضافة بين القوسين تتيح لنا أن نترك مُتَّسَعاً لاحتهال وجود أحداثٍ بلا عِلَّه). ويمكننا إعادةُ صياغةِ هذه الفكرة بِلُغةِ التفسير فنقول: إن التفسيرَ الذي يُورِد

ترتبط فكرةُ أن العالمَ المادي مغلقٌ عِلِّياً بتصورنا للقوانين الطبيعية. إن القوانين الطبيعية تحكُم العلاقاتِ العِلِّيةَ بين الأحداث المادية. ومثل هذه القوانين تختلف عن القوانين التي تَسُنُّها الهيئاتُ التشريعية. فالقانون الطبيعي لا استثناءَ له: فمن المتعذر انتهاكُه بالطريقة التي قد يُنتهَك بها قانون المرور. وحتى الشيءُ الذي يسلك بطريقةٍ غريبةٍ أو غير متوقَّعة إنها يُذعِنُ لِقانونِ الطبيعة إذعاناً تاماً. والدليل على أن سلوك شيء ما ينتهك قانوناً طبيعياً مُعيناً إنها هو دليلٌ على أن ما كنا نظنه قانوناً ليس (في الحقيقة) كذلك. ولنَعُد الآن لافتراض ديكارت بأن العقول هي جـواهرُ لاماديـةٌ بِوُسـعِها أن تُحدِثَ أحداثاً في العالمَ المادي. هذا الافتراضُ يَضطرُّنا إلى التخلي عن فكرة أن العالم المادي مُكتَفٍ بذاتِه عِلِّياً. ولكي تَرَى كيف يكون ذلك تَخَيَّل التفاعـلَ العِـلِّيَّ بين الجوهرين العقلي والمادي وكيف عساه أن يعمل. افترضْ أن عقلَك يعمل على بَدَنِكَ بأن يَحُثَّ تغيراتٍ في منطقةٍ معينةٍ من دماغـك. وقـد كـان ديكـارت نفـسُه يعتقد أن العقولَ متصلةٌ بالأجسام عن طريق الغدة المصنوبرية (1)، ذلك المكوِّن الصغير بالقرب من مركز الدماغ، وأن تغيراتٍ دقيقةً في حركات الجزيئات في الغدة الصنوبرية تنتشر خلال الجسم عبر الجهاز العصبي مُنتِجةً انقباضاتٍ عضليةً تُفضِى في النهاية إلى حركاتٍ جسمية. ولْنَمض مع ديكارت في زَعمِه ونفترض صِحَّتَه: إن غدتَك الصنوبرية مكوَّنةٌ من جُسَيهاتٍ دقيقةٍ تعمل وفقاً لقانونٍ فيزيائي. فإذا كان على عقلك أن يبدأ سلسلةً عِلِّيةً في غدتك المصنوبرية، سيكون عليه إذن أن يؤثر بطريقةٍ ما على سلوك هذه المكوِّنات الدقيقة. غير أن تَدَخَّله في سلوك المكوِّنات الدقيقة سيتطلب فيها يبدو انتهاكَ القوانين التي تحكمها، وهو أمرَّ مستحيلٌ إذا اعتبرنا العالَمَ المادي مكتفيـاً بذاتِـه عِلِّـاً، وقـوانينَ الطبيعـة منيعـةً لا . تُنتهَك.

وقد يَعِنُّ لَك أن العقل يمكنه أن يهارس فع لاَّ على الجسم دون أن ينتهك القوانين التي تحكم مكوِّناته المادية. فربها تكون القوانين (كها تُومِئ نظريةُ الكوانتم) التي تحكم هذه المكونات هي في صميمها قوانين احتهالية أو إحصائية الطابع. تَخَيَّلُ أن كائناً ذا منظومة دقيقة في حالة معينة، س1، يُسَبِّ أن تمضي المنظومة إلى الحالة س2 ولكن باحتهال معين فحسب: فثمة احتهال 35٪ أن منظومة دقيقة معينة في حالة س1 ستذهب إلى حالة س2. تَخَيَّل الآن أنك (الجوهر العقلي) تقرر أن تُلَوِّح لِصديق لك. إنك تَشرَع في تَغَيُّر معين في جسمك بأن تجعل منظومة دقيقة معينة في حالة س1 في عَدَيْر معين في حسمك س2. (قد نتخيل أنه إذا اصطَفَّت مكوِّناتُ مثلِ هذه الحالات بهذه الطريقة تكون المحصلة هي إشارة ترسَل إلى ذراعِك اليمنى تُسَبِّب سلسلةً من الانقباضات العضلية وفي النهاية إلى حركة تلويح لِذراعِك. إنك هاهنا قررتَ أن تلوِّح، ومن ثم لَوَّحتَ). وبهذه الطريقة فأنت (الجوهر العقلي) تبدو قادراً على أن تجعل نفسَك مُحَساً في العالمَ المادي دون أي انتهاك بأي معنى من المعاني لقوانينَ تحكم الأجسام المادية.

تأمَّلْ سلسلةً من الرميات لِعُملةٍ سليمة، تلك التي ترسو على "الكتابة" في نصف الرميات تقريباً. عندما ترمي العملة في مرةٍ معينةٍ من المرات فأنت تَنقُفُ إبهامَك بطريقة مميزة قاذفاً العملة تتقلب في الهواء في مسار يؤدي بها إلى أن ترسو أرضاً ووجهُ "الكتابة" إلى أعلى. يمكننا أن نفترض أن ثمة أساساً حتمياً تماماً لِرُسُوِّ العملةِ على ما رَسَت عليه هذه المرة مُفادُه التالي: باعتبار ملامح العملة، وطبيعة حركة إبهامك، وموضع وتركيب السطح الذي ترسو عليه العملة ...إلخ، فإن من المقدَّر على العملة أن ترسو "كتابة". نحن بالطبع نجهل كل هذه العوامل، ولا نملك إلا أن نخمن كيف سترسو العملة في كل رمية؛ ونحن نُعَبِّر عن جهلنا هذا بقولِنا إن احتمالية رُسُوِّ العملةِ على "الكتابة" في أية حالة مُعطاةٍ هي 50٪.

تخيَّل الآن شخصاً دخيلاً يتدخل أحياناً في المنظومة بأن يُرَكِّز شعاعاً كهرومغناطيسياً قوياً على العملة لكي يضمن رُسُوَّها على "الكتابة". قد يفعل الدخيلُ ذلك مراتٍ قليلةً وبطريقةٍ غير مكشوفةٍ إحصائياً: وعندما نقدًر المعدل النسبي لِرُسُوِّ العملة "كتابة" لسلسلةٍ طويلةٍ من الرميات فإن هذا المعدل يقترب من الـ 50%. الدخيلُ إذَن يتدخل ولكن بطريقةٍ لا تغير الاحتهالَ الإحصائي بأن العملةَ سترسو "كتابة" كلما رُمِيَ بها، ولا تكشف نفسَها عندما نتفحص سلوكَ العملة. ربها تكون هذه هي الطريقة التي يؤثر بها العقلُ على الجسم.

هذا المثالُ يخطئ الهدف. إنه يسيء فهمَ طبيعة العِلِّيةِ الإحصائية أو الاحتماليـة كما نحسب انطباقَها على المكوِّنات الأساسية للعالم المادي. إذا كانت الاحـتمالات مكتوبةً في القوانين الأساسية للطبيعة فإن هذه الاحتمالات ليـست نتاجـاً لجِّهلِنـا

5(

أمام تعقيد المنظومات الفيزيائية، ولا هي ببساطة تُعَبِّر عن معدلاتٍ إحصائية. فالاحتمالات، كيفما كانت، متأصَّلةٌ في الكيانات الأساسية. وفي الحالة المُتصوَّرة التي نحن بصددها فإنه مَلمَح باطن، أي مُتَأَصِّل، للمنظومة الدقيقة س1 أنه يُحتمَل بنسبة 35٪ أن تذهب إلى س2. وإنه لَشيءٌ مُتَّسِقٌ مع قانوننا المتخيَّل أن المعدل النسبي لتحولات س1 إلى س2 أقل كثيراً أو أكثر كثيراً من 35٪. والحق أنه من المكن، وإن يكن بالطبع بعيد الاحتمال جداً، ألا تذهبَ أيُّ منظومة س1

إذا تخيلنا قوةً من الطبيعة الخارجية تتدخل في تفاعل فيزيائي محكوم بقانوني إحصائي، فلا بد إذن من أن نتخيل القوة على أنها تغير بطريقة ما الاحتهالات القائمةَ للمنظومة الفيزيائية المَعنِيَّة: فإذا كانت الاحتهالاتُ غيرَ متأثرة فإن من الصعب إذن أن نفهم مَبلَغ التدخل المزعوم. ولكن إذا كانت هذه الاحتهالاتُ متأصِّلةً في المنظومة فإن تغييرها يبلغ أن يكون "انتهاكاً" للقانون الفيزيائي.

لكي نستوعب هذه النقطة فإن من المهم أن نرى أن القانون الإحصائي الذي نذهب إلى أنه يحكم المكوِّنات الأولية للعالم يستبعد ما يُسَمَّى "المتغيرات الخفية" hidden variables أي أن الطابع الاحتمالي لهذه القوانين ليس بسبب "تدخل" عامل ما قد نجهل طبيعتَه. إنها هو غير قابل للرد ولا للاستبعاد وقائم في طبيعة الكيانات الأولية نفسها. فإذا كان العقل يتدخل في تشغيل العالم المادي بطريقة لا يمكن كشفها إحصائياً فلن يترتب على ذلك أنْ ليس ثمة "انتهاك" للقانون الفيزيائي قد وقع. يتطلب التدخل الحقيقي عقولاً لكي تؤثر على نحو ما في نزوع منظومات س1 معينة إلى أن تذهب إلى حالة س2. وقد يستوجب هذا بالضرورة تغيرات في طبيعة منظومات س1، تغيرات قد يشكل حدوثها "انتهاك"ت للقانون الطبيعي.

وهنا احتمالٌ آخر: رغم أن الأحداث العقلية لا تغير س2 فإن بإمكانهـا عنـد الاقتضاء أن تمنع س1 من إظهار نفسِها بالذهاب إلى س2 بالطريقة التي يمكنـك أن تمنع بها وعاءً هشاً من الانكسار وهو يُضرَب بمطرقة بأن تَلِفَّ الوعاءَ بغـلافٍ فقاعي. إن "انسدادات" انتقائية من هذا الصنف، إذا ما تبلورت بِرَهافةٍ ووُضِعَت بِتخطيط، قد تقدم تفسيراً لِتأثيرات الأفكار على المجريات الجسمية. إلا أن من الصعب أن نرى كيف يمكن أن يتم ذلك دون انتهاك تصورنا للعالم المادي كعالم مكتفٍ ذاتياً. (سوف نتناول "الميول" propensities، أو "الاستعدادات" (النزوعات dispositions كما أُفَضِّل التعبير)، والمظاهر، بتفصيلٍ أكبر في فصولٍ لاحقة).

يجوز بالطبع أن العقول اللامادية تتدخل بالفعل في العالم. فمن المكن أن يكون العالم المادي غير مغلق عِلَّياً في حقيقة الأمر وأن يكون القانونُ الطبيعي عُرضةً للانتهاك. فالحجة ضد الثنائية الديكارتية ليست أن العقول لا تتدخل فتكون الثنائية زائفةً بالضرورة، فمثل هذه الحجة قد تُصادِر على المطلوب ضد ديكارت. إنها تقوم الحجةُ ضد ديكارت على اعتبارات المقبولية: إذا قَبِلنا الثنائية الديكارتية لَتَوَجَّب علينا بالتالي أن نفترض أن العقول اللامادية تتدخل أحياناً في شُغل العالمَ المادي؛ وهذا يتضارب مع افتراض أساسي للعلم الحديث، افتراض لدينا كلُّ سبب لِقبولِه. وبقدر ما نعتبر تدخلَ العقول اللامادية في العالم المادي شيئاً غيرَ معقول يجب علينا أن نعتبر الثنائية الديكارتية غير معقولة.

إن حجةً مثل هذه قلما تكون حاسمة. وكذلك شأن الحجج الميتافيزيقية. على أن من حقنا أن نسأل مَن الذي يَحمل عِبءَ البرهان<sup>(1)</sup> هنا. تقدم لنا الثنائيةُ الديكارتيةُ وصفاً لعقل ينسجم جيداً مع كثير مما نعتقده عن عالمنا ومع خبرتنا اليومية. ويَعِيبُ هذا الوصفَ أنه يتضمن شيئاً ما ليس لدينا سببٌ يدعونا إلى الاعتقاد به ولدينا أسبابٌ كثيرةٌ للشك فيه. وللديكارتي من ثم أن يُثبت لنا أن الوصفين المتنافسين للعقل يعانيان على التساوي عيوباً خطيرة. وسوف نكون في موقع أفضل لتقييم دلائل نجاح الديكارتي عندما نفرغ من فحص بدائل الثنائية الديكارتية.

# تعديل الثنائية الديكارتية

الصعوبة المركزية لدى ديكارت تدور حول تفاعل العقل-الجسم. مِن الجَلِيِّ البَيِّن أن العقول والأجساد تتفاعل عِلِّياً. إن قراراتك تؤدي بك إلى أن تفعل ومن ثم أن تحرك جسدك بطرائق معينة، وإن المجريات في جسدك تـؤدي إلى خـبراتِ حسية واعية. إلا أنه من الصعب، مثلها تَكَشَّفَ لنا، أن نرى كيف يمكن أن يحدث هذا التفاعل إذا كانت العقولُ جواهرَ غيرَ مادية والأجسامُ جواهرَ مادية.

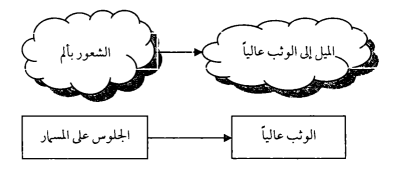
ربما يكون بوسعنا أن نُعَدِّل الثنائية الديكارتية بطريقةٍ ما بحيث نحافظ على ما يبدو صحيحاً فيها. فإذا كانت المشكلة تتعلق بالتفاعل العِلِّي بين الجوهر المادي والجوهر غير المادي، فماذا عساه أن يحدث إذا نحن أسقطنا ببساطةٍ متطلَّبَ التفاعل العِلِّي؟ ونحن إذ نفعل ذلك ننتقل إلى مذهب يُطلَق عليه "مذهب التوازي السيكوفيزيقي" psychophysical parallelism أو، باختصار، "ملذهب التوازي" parallelism. ولعل جو تفريد فيلهلم فون لَيبِنِتز G.W. von Leibniz الهوازي. على أن تركيزي لن ينصب على وجهة نظر ليبنتز بل على بديلٍ أبسط منها.

## نظرية التوازي

يُسَلِّم نصيرُ مذهب التوازي بِقِسمةِ ديكارت الازدواجية للعالم إلى جواهر مادية ممتدة وجواهر عقلية غير ممتدة. ورغم ذلك فإن أصحاب مذهب التوازي ينكرون أن الجواهر العقلية والجواهر المادية تتفاعل عِلِّياً. وهذا يبدو متنافراً مع الخبرة المعتادة. فالمجريات في عقلك يبدو بالتأكيد أنها تؤثر في جسمك، ومن خلال جسمك في العالم المادي خارج جسمك. وليس أقل من ذلك وضوحاً أن الأحداث والأشياء في العالم لديها تأثير على عقلك عن طريق تأثيراتها على جسمك.

تأملْ مرةً أخرى جلوسَك على مسمار زرَعَه ممازِحٌ عملي. إنـك تجلـس عـلى المسمار، وتَخبُر إحساساً مؤلماً حاداً، وتدركُ مصدرَ انزعاجك، وتَثِب من الكرسي. هذا التعاقب من الأحداث يتضمن معاً أحداثاً عقلية ومادية مرتبطة عِلِّياً بـشكل واضح تماماً. ومَن يدافع عن مذهب التوازي فلا بد له من أن يقول إن كـل هـذاً وهم. والصورة يحصرها الشكل 2.3 (قارن الشكل 2.2).

شكل 3-2



يذهب القائلون بالتوازي إلى أن العقول تظهر متفاعلة مع العالَم المادي، ولكن المظهر هنا لا يعدو أن يكون مجرد مظهر. فسلسلة الأحداث التي تشمل العقول (الأحداث العقلية) وسلسلة الأحداث المادية تجريان متوازيتين: إن جلوسَك على المسهار (حدث مادي) يسبق إحساسك بالألم (حدث عقلي)، وإن لديك بغير شك الانطباع الواضح بأن السابق يُحدِث اللاحق؛ غير أنىك في هذا على خطأ. وبالمثل عندما تقرر أن تَثِب عالياً وبالتالي تثب يُخَيَّل لك كها لو أن قرارك سَبَّبَ وثبَك، إلا أنه لم يُسَبَّبه. فالأحداث في العقل تتغير مع تغير الأحداث في العالم المادي، ولكن ليس ثمة روابط عِلِّية بين الأحداث العقلية والأحداث المادية.

نحن نعرف أن A's يمكن أن تتصاحب في التغير مع B's دون أن يكون من الحق أن A's تُسبِّب B's. غير أنه إذا كان التغير المتصاحب شاملاً ومـنظماً فإننا نلتمس تفسيراً عِلِّياً: فربها يكون A's و B's مُسَبَّبَين بـ C's. إذا كان صريرٌ منبعثٌ من تحت غطاء (كبُّوت) سيارتي متبوعـاً لا محَالـةَ بتوقُّفٍ للمحرك فـإن تَوَقُّفَ

53

ما التفسيرُ الذي يَتَعَيَّن على القائل بالتوازي أن يُقَدِّمه لواقعة أن سلاسلَ الأحداث العقلية تتغير مع سلاسل الأحداث المادية على نحو منظَّم وعمومي؟ أحد الاحتهالات أن هذه واقعةٌ عجهاءُ بحتٌ عن عالَمَنا، شيءٌ لا يقبل مزيداً من التفسير . غير أن هذا الجواب قلما يُقنِع أحداً. فهو في سياقنا هذا يبدو جواباً تحايلياً<sup>(2)</sup> مم d معلى نحو مُريب. صحيحٌ أن كل تفسير له بالطبع نهايةٌ ما في نقطةٍ ما، ولكن فكرةَ أن النمط الدقيق للتغاير المشترَك (التغير المتصاحِب -co نقطةٍ ما، ولكن فكرةَ أن النمط الدقيق للتغاير المشترك (التغير المتصاحِب -co الحالة مدفوعةً برغبةٍ في إنقاذ النظرية لا أكثر، ولاسيما أن بَحَوزتِنا فيما يبدو تفسيراً مستقيماً: وهو أن الأحداث العقلية تتصاحب في التغير مع الأحداث المادية لأن

- (1) عندما يخلط العقل بين "المَعِيَّة والسببية" أو "الارتباط والعِلَيَّة"، ويجعل مجرد الارتباط بين حدثين دليلاً على أن أحدَهما سبب للآخر، دون أي بَيَّنة أبعدَ من ذلك- يكون قـد وقع في فرع من مغالطة "السبب الزائف" أو "العِلَّة الزائفة" non causa pro causa أفرع من مغالطة "السبب الزائف" أو "العِلَة الزائفة" ignoring a common cause "المعلول المزدَوَج" joint effect أو "إغفال سبب مشترك" ignoring a common cause ؛ إذ قد يكون هناك سبب مشترك للحدثين كليها، أي حين يكون الحدثان ناتجين عن حدث ثالث، أو معلولين لِعِلَّة مشتركة. (لمَزيدِ من التفصيل والأمثلة انظر كتابنا "المغالطات المنطقية"، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة 2007، ص136 – 139.)
- (2) يعني التعبير اللاتيني ad hoc حرفياً: "من أجل ذلك" أي "لهذا الغرض" أو "خصيصاً لهذا الغرض بعينه". والفرضية التحايلية (أو العينية) هي تلك الفرضية التي تُختلَق ad hoc لتحصين نظرية ما تكَشَف وجودُ شواهد مضادة لها. وتُقَدُّ "الفرضيةُ التحايلية" ad hoc لتحصين نظرية ما تكَشَف وجودُ شواهد المضادة أو الشذوذات بغرض استيعابها داخل النطاق التفسيري للنظرية. ورغم أن الفروض التحايلية تُستخدَم أحياناً في العلم وتؤدي إلى نجاحات كشفية كبيرة، إلا أنها في أغلب الأحيان لا تعدو أن تكون ترقيعاً نظرياً وإطالة ليعُمر الخطأ، وبخاصة إذا كانت مجرد خُدَع تحصينية mmunization stratagem تتفادى تقويض النظرية بأن تجعل تكذيبَها أمراً محالاً من حيث المبدأ. (المترجم)

الجواهر العقلية والجواهر الماديـة تتفاعــل عِلِّياً. وهـــذا التفـسير، بالمناسـبة، يُلزِمنا بالتخلي عن نظرية التوازي، ولكن هذه مشكلةُ القائـلِ بـالتوازي وليـست مشكلتَنا.

ثمةً دفاعٌ آخرُ عن مذهب التوازي يستدعي الله. فالله يتدخل لكي يضمن أن السلاسل العقلية والمادية تجري على التوازي. وقد يَعِن لك أن الإهابةَ بالله لكي يُعَلِّل للتغير المتصاحب للأحداث العقلية والمادية هي محاولة مُخفِقة بشكل واضح؛ فالله ليس جوهراً مادياً. والحق أن الله، وفقاً لديكارت، ليس جوهراً عقلياً أيضاً: الله جوهرٌ من صنف ثالث. ولكن إذا كان الأمر كذلك فكيف، بأي حال، يكون أَيسَرَ لنا أن نفهم كيف يمكن أن يؤثر الله في مسار الأحداث المادية من أن نفهم كيف يمكن لجواهرَ ماديةٍ متناهيةٍ أن تفعل ذلك؟ يبدو أن المصاعب المرتبطة بمذهب التفاعل الديكارتي تَبرُز بِرُمَّتِها مرةً ثانية.

ليس عليكَ أن تكون حليفاً لمذهب التوازي لكي ترى أن هذا الاعتراض مضلَّل. فصاحب مذهب التوازي ليس مضطراً إلى أن يصوِّر الله على أنه يكيِّف مسارَ الأحداثِ العقلية والمادية على نحوٍ متواصل. فقد يكون وجه الأمر أن الله قد خلق، مرةً وإلى الأبد، عالماً يشتمل على جواهرَ ماديةٍ خاضعةٍ لِقانونِ طبيعي ثابت وجواهرَ عقليةٍ خاضعةٍ، ربما، لِقوانينَ سيكولوجية؛ والعالمَ مصمَّم بحيث إن الأحداث في العالمَ العقلي تتغير مع تغير الأحداث في العالم المادي. والنموذج هنا هو نموذجُ صانع الساعات، الذي يصنع ساعتين متزامنتين تماماً، تتصاحب تغيراتُهما، لا لأنهما متصلتان عِلِّياً، بمل لأن الانضباطاتِ الداخلية في إحداهما تعكس تماماً الانضباطاتِ الداخلية في الأخرى.

وحتى بهذه الصورة فإن تَذَرُّعَ نصيرِ مذهب التوازي بالله لا يبدو تَحَسناً كبيراً على رواية الواقعة العجهاء. الحق أن الإهابة بالله هي مجرد طريقةٍ متأنقةٍ للقول بأن التغير المتصاحب للعقلي–المادي هو واقعةٌ عجهاء. فإذا كان لَـدينا أسـسٌ مـستقلةٌ

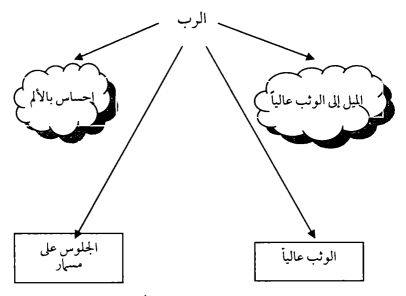
55

#### مذهب المناسبة

يُقَيِّضُ "مذهبُ المناسبة" occasionalism، وهو من تنوعات مذهب التوازي، يُقَيِّض لله دوراً نَشِطاً أكبرَ في العالم. ويرتبط مذهبُ المناسبة في الأغلب الأعم بكتابات نيقو لاس مالبرانش N. Malebranche (1638-1715). وسأُرَكِّز في عرضي على مذهب المناسبة كمذهبِ فلسفي وأضرب صفحاً عن التفاصيل والدقائق التاريخية. تُومِئُ نظريةُ المناسبة إلى وجود منظومتين تعملان باستقلال ولكنْ جنباً إلى جنب، بنفس الطريقة التي تسير بها سيارةٌ على الطريق الرئيسي مُتَعَقِّبةً قطاراً. ومذهب المناسبة يجعل الله مسئولاً عن وجود سلاسل الأحداث وطابعِها. فعندما تجلس على مسار فإن الله يشاء حدوث إحساس الألم في عقلك (انظر شكل 2.4). وإنَّ عملَ الله في هذا المثال يشبه، وإن اعتُبِرَ مختلفاً عن، العِلِّية.

قبتكم t.me/t pdf

(1) يعني التعبير اللاتيني dues ex machina حرفياً: إله من الآلة (أي إله خارج من الآلة). فقد دأب التراجيديون اليونانيون على اللجوء إلى إله يَبرز من آلة على المسرح صاعداً من أسفل أو هابطاً من عَل، لكي يحل عقدةً مستحكمة للمسرحية ليس لها أي حل آخر. ويُستخدَم التعبير للإشارة إلى اللجوء إلى أية وسيلة مصطنعة أو بعيدة الاحتمال من أجل Ars Poetica أو حل أي مشكلة مستعصية. وفي كتابه "فن الشعر" Ars Poetica يوصي هوراس الشعراء بألا يلجأوا، بصفة عامة، إلى ديوس إكس ماكينا لحل حبكمتيم. (المترجم)



من الصعب أن نرى مـذهبَ المناسبة تَقَـدماً عـلى مـذهب التـوازي، ومن الصعب أن نرى أياً منهما تحَسُّناً على الصيغة الديكارتية الأصلية للثنائية. إن النقطة المنغِّصة لديكارت هي صعوبةُ فهم كيف يمكن للجواهر العقلية غـير الممتـدة أن تتفاعل عِلِّياً مع الجواهر المادية الممتدة. ومذهب التوازي ومذهب المناسبة يُسَلِّهان بهذه الصعوبة ويحاولان التغلبَ عليها بالتسليم بأن الجوهرين العقـلي والمادي لا يمكن أن يتفاعلا عِلَياً، وبتقديم تفسير لمظهر التفاعل. تلك استراتيجيةٌ تبدو غـيرَ واعِدة، وتبدو مجردَ تر حيلٍ للمشكلة الأصلية دون حَلِّها.

العِلَيَّة (1

ربها تكون هذه الشكوى ظالمة. فمذهب المناسبة مدفوعٌ، جزئياً، بِـدَعوَى عامةٍ عن العِلَّيَّة. ولنفترضْ، كما يفعل معظمُ الفلاسفة، أن العِلِّية هي علاقةٌ تربط بين حَدَثَين: حدث، هو العِلة cause، يسبب حـدثاً آخـر، هـو المعلـول effect.

(1) حرفياً "التسبيب" causation . (المترجم)

فَضَرْبُكَ كرةَ بلياردو بعصا البلياردو (حدث) يسبِّب تـدحرجَ كـرة البلياردو في اتجاه معين (حدثٌ ثانٍ). والمشكلة هي أن نفهم ماذا يكون "التسبيب" وما مبلغُه. نحن في المعتاد نميِّز بين الحالات التي فيها حدثٌ يتبع حـدثاً آخر أو يصحبه لا أكثر – وبين تلك الحالات التي فيها حدثٌ يُحَتِّم حدثاً آخر عِلِّياً. ولكن ما هـو أساس هذا التمييز؟ هذه هي مشكلة الرابطة العِلِّية: عندما تتصل أحـداثٌ عِلِّياً، فها هي طبيعةُ هذه الصلة؟

أحد الأجوبة الممكنة هو أنه ليس ثمة روابط حقيقية بين الأحداث. إنْ هي إلا تَعاقُبات أحداث لا أكثر. فنحن نعتبر حدثين في وضع علاقية عِلَّية، لا لأننا نشهد الأول يُحدِث أو يحتِّم الثاني، بل لأن تَعاقُبَ الحدثين يشابه التعاقبات التي شهدناها فيما مضى. كثيراً ما يرتبط مثلُ هذا الرأي بديفيد هيوم David Hume (1711-1776).

لاحظُ أنه لَيكون من المضلِّل، وإن يكن مُغرِياً، أن تصف هذا الرأي على أنه رأي ينكر أن الأحداثَ مرتبطةٌ عِلِّياً. إنها تعني الفكرةُ أن العلاقات العِلِّية المعينة لا تعدو الآتي: التعاقب العِلِّي هو ببساطة مثالٌ لاطِّرادٍ ما. فضربُكَ كرةَ البلياردو الآن (حدثٌ متزمِّن معين) يجعلها تتدحرج عبر الطاولة (حدث معين آخر)، في حالة ما إذا كان حقاً أنه كلها وقع حدثٌ من صنفٍ مماثل للأول وقع أيضاً حدثٌ من صنفٍ مماثل للثاني.

لم يكن هيوم قائلاً بمذهب المناسبة، إلا أن ملاحظاته الجهيرة عن العِلَية لها أثرُها على فرضية المناسبة (الحق أن مالبرانش، أشهر القائلين بمذهب المناسبة، قَدَّم حججاً "هِيومية" قبل أن يقدمها هيوم بكثير). فإذا تبخرت العلاقاتُ العِلَية إلى مجرد اطرادات، إلى تغير متصاحب لأحداثٍ من صنفٍ معين، يكون من الخطأ أن نَعُدَّ غيابَ ميكانزم أو غياب وَصلةٍ عِلَية بين الأحداث العقلية والأحداث المادية مشكلةً تُذكَر. وعلى العكس ليس ثمة مثل هذه الوصلات حتى بين أحداث العالم المادي. ونحن بالمناسبة كثيراً ما يتملكنا الانطباعُ بأننا قد شهدنا روابطَ بين الأحداث. إلا أن هذا وفقاً لهيوم هو مجرد "إسقاط" لقناعتنا بأنه عندما يحدث حدثٌ من صنفٍ معين (ضرب كرة بلياردو بعصا بلياردو) فإن حدثاً من صنفٍ آخر (تحرك الكرة في اتجاه معين) سوف يتبع. هذه القناعة تنشأ فينا بعد أن نكون قد تهيأنا لذلك بفعل مشاهدات سابقة لتعاقباتٍ مماثلة من الأحداث.

فإذا كانت العلاقات العِلِّية لا تعدو أن تكون اطِّراداتٍ بين أنواعٍ من الأحداث، فليس ثمة ما هو مُشكِلٌ أو غامضٌ في أحداثٍ عقليةٍ تُسَبَّب أحداثاً مادية. وينجم مظهرُ المشكلةِ عن الافتراض الضمني بأن العلاقات العِلِّية تتطلب ميكانِزماً أو وصلةً مُعترِضة. فإذا تعذر اكتشاف مثل هذه الوصلات فلا عجب في ذلك؛ فهي غائبةٌ أيضاً من السلاسل المعتادة للأحداث المادية. ومن هذه الجهة من الرأي فلا فرق بين الصورة الديكارتية لِلعِلِّية وصورة مذهب التوازي.

أين يَفترِق هذا عن مذهب المناسبة؟ قد يُحاجُ أصحابُ مذهب المناسبة بأنه في غياب رابطة عِلِّية، أيْ ميكانزم رابط أو وصلة بين العِلَل والمعلولات، يَلز منا تفسيرٌ ما لِنَمَط الاطرادات بين ضروب الأحداث التي نجدها في العالمَ. هذه الاطرادات تضم سلاسلَ أحداثٍ مادية خالصة وتضم أيضاً سلاسلَ تشتمل على مكوناتٍ عقلية ومادية. فإذا كان هناك حدثٌ من صنفٍ ما متبوعاً دائماً وأبداً بحدثٍ من صنف آخر، فليس هذا بسبب أن أحداث الصنف الأول ثُحَتِّم على نحوٍ ما أو تسبِّب أحداث الصنفِ الثاني. فالأحداثُ عرياتٌ منفصلة، وليس لأي حدثٍ قوةٌ على أن يُحَدِثَ حدثاً آخر. كيف لنا إذن أن نفسر الحقيقة الواضحة-حقيقة أن سلاسلَ الأحداثِ مُشَيَّدةٌ ومُطَّرِدةٌ ومنتظمةٌ بإحكام؟ إن انتظامها تَحَصُرُه نظرياتٌ علميةٌ تُسَلِّم بوجود قوانينَ طبيعية، وهو مَذخورٌ في التعميهاتِ العِلِّية اليومية.

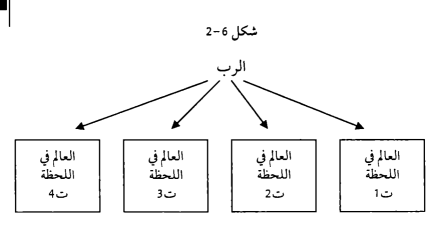
هاهنا تجد صاحبَ مذهب المناسبة يستدعِي اللهَ: فإذا كانت الأحداثُ وقائعَ مُنهازةً ومكتفيةً بذاتِها تماماً، فإن حدوثَ حدثِ لا يمكن بذاته أن يفسِّر حدوثَ أي حدثِ لاحِق. فحدوثُ كلِّ حدثٍ هو، بمعنَى مهم، شيءٌ مُعجِزي. الله يخلق كلَّ حدثِ "من عدم" ex nihilo. ويمكنك لكي تتصور رأياً كهذا أن تتخيـل أن العالم مقسَّمٌ إلى مراحلَ أو حلقاتٍ زمنية لحظية (انظر شكل 2.5)

شكل 5-2

|   | العالم في<br>اللحظة<br>ت | العالم في<br>اللحظة<br>ت3 | العالم في<br>اللحظة<br>ت2 | العالم في<br>اللحظة<br>ت1 |
|---|--------------------------|---------------------------|---------------------------|---------------------------|
| l |                          |                           |                           |                           |

بوسعنا، اختيارياً، أن نتصور العالَم عبر الزمن مشتملاً على تَعاقُبٍ من العوالم كلُّ عالم منها مختلفٌ اختلافاً طفيفاً عن سابقِه بطريقةٍ تشبه الطريقةَ التي تختلف فيها كلُّ لقطةٍ على فِلم سينهائي عن اللقطة السابقة لها. وفي مثالنا لكرة البلياردو فإن ضرب العصا للكرة ينتمي إلى حلقةٍ زمنيةٍ (أحد العوالم)، والتدحرج اللاحق للكرة إلى حلقةٍ زمنيةٍ لاحقة (عالم مختلف). ولا بد لكل حلقةٍ في التعاقُبِ الـذي يشكِّل ما نَعُدُّه جميعاً عالمَنا أن تُخلَق "من عَدَم".

من المعتقد بعامةٍ أنه لا يمكن لِحَدَثٍ في العالم أن يعلَّلَ وجود العالم (وجود عالم يحتوي هذا الحدث كجزء منه). وإذا كان ما نسميه العالم متصوَّراً على نحو أدق كتعاقب من عوالم مستقلة ميتافيزيقياً لَتَرَتَّبَ على ذلك أنه لا حدث في أي عالم في السلسلة يمكن أن يُعَلَّلَ لأي حدثٍ في عالم لاحِق. إن لدينا خياراً فيها يبدو: يمكننا أن نقبل وجود كل عالم في السلسلة كواقِعةٍ صهاء غير قابلة للتفسير، أو أن نفسر وجود السلسلة بأن نُسَلِّم بإله خَيِّر. فالله يريد مجدَّداً كلَّ عالمَ في سلسلة العوالم وفقاً لِخُطةٍ إلهية. بوسعنا أن نَركَن قانعين بأن التعاقب سوف يحفَظ صنف النظام المعقد الذي نجده عندما ننخرط في البحث العلمي لأن بوسعنا أن نثق بأن من طبيعة الرب أن يفعل ذلك (الشكل 2.6) 60



بِوُسِعِ صاحبٍ مذهب المناسبة أن يُبَيِّن أن تسليم العالِم بأن وجود عالَم مفردٍ هو، ببساطة، واقعةٌ صهاء (واقعة ليس لها من تفسير) – هذا التفسيرُ شيءٌ، وشيءٌ آخرُ تماماً أن تذهب إلى أن كل فرد من سلسلةٍ مُنَمَّطةٍ<sup>(1)</sup> من عوالم مستقلةٍ ميتافيزيقياً أو من مراحل عالم هو واقعة صهاء. فإذا لم يكن ثمة حدث في أي مرحلة يفسر حدوث هذه المرحلة أو حدوث أي حدث في أي مرحلة أخرى، فإن كلَّ واقعة إذن هي، فيها يبدو، واقعةٌ صهاء.

افترض أنك تجد هذه النتيجةَ غيرَ جذابة، وافترض أنك تَقبَل تصورَ صاحب مذهب المناسبة للعالمَ كسلسلةِ من المراحل اللحظية. إنك إذن تبدو بإزاء اختيار: فإما أن كل واقعة هي واقعة عجهاء غير مفسَّرة وغير قابلة للتفسير (شكل 2.5) وإما أن الله موجود ويقدم تفسيراً لكون الأشياء على ما هي عليه (شكل 2.6). وفي هذه الحالة، وبخلاف حالة مذهب التوازي، فإن الله يُدفَع به كتفسير معقولٍ لموقفٍ محيِّر بذاته. يمكنك بالطبع أن تشك في مأخذ صاحب نظرية التوازي للعِلِّية، وأن تشك أيضاً في فكرة أن العالم سلسلةٌ من الحلقات اللحظية المستقلة ميتافيزيقياً، ولكن عليك إذَاكَ أن تقدم بديلاً مقبولاً.

61

<sup>(1)</sup> أي ذات نمط أو هيئة أو شكل (patterned).(المترجم)

بِحَسْبِ هذه التأملات أنها توضح أننا لا يمكننا أن نأمل في أن نقيِّم دعاوي حول العقول والعالم المادي دون أن نستبك أولاً مع مجموعة من المسائل الميتافيزيقية الأساسية. فَأَيُّما قدر من المعقولية يملكه مذهبُ المناسبة إنها يعتمد على تصور ميتافيزيقي معين للعِلِّية. غير أننا لن يتسنَّى لنا تقييمُ صنفِ الثنائية التي لدى صاحب نظرية المناسبة قبل أن نعزِّز فهمَنا للخيارات الميتافيزيقية.

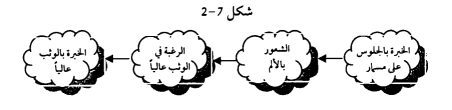
## المثالية

ي ذهب م ذهب التوازي وم ذهب المناسبة إلى أن انطباعنا بأن العقولَ والأجسام موصولةٌ عِلِّياً هو وَهْم. أنت تقرر أن تُلَوِّح بيدك وبالتالي تلوَّح بها، فيبدو لك أن قرارَاك أحدَثَ تلويحَك. ولكن الأمر ليس كذلك- أو، إذا كان كذلك، فإنها هو لأن الرب يتكفل لك، في حلقةِ العالمِ اللاحقةِ لحلقةِ العالم التي تقرر فيها أن تلوِّح، بأن تُلَوِّح.

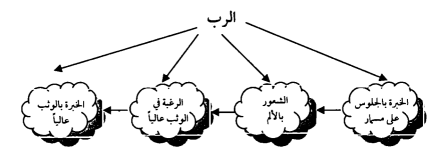
ولكن افترِضْ أننا نمضي أبعدَ من ذلك، افترِضْ أننا نسلِّم بأنه ليس انطباع التفاعل العِلِّي بين العقل والجسم هو وحده الوهم بل بأن العالم المادي هو نفسه وهم! إن لدينا خبرات علينا أن نِصِفها كخبراتٍ لِأشياءَ وأحداثٍ ماديةٍ موجودةٍ خارج عقولنا، غير أن هذه لا تعدو في الحقيقة أن تكون أحلاماً أو هلاوسَ مركَّبةً وممتدة. صحيح أن الأنشطةَ اليومية تفتقد الطابعَ الحُلمِيَّ المميزَ للأحلام ولكن ما ذلك إلا لأن الخبراتِ اليوميةَ أكثرُ انتظاماً واطِّراداً وأقل هَوادة.

هذه الوجهة من الرأي، "المثالية" idealism، ترى إلى العالم عـلى أنـه مكـوَّنٌ حصراً من العقول ومحتوياتها. (ثمة ضربٌ من المثالية، يسمى "الأنـا وَحْدِيـة"<sup>(1)</sup>

(1) الأناوَ حدِية (مذهب الـذات الوحيدة) solipsism هي أقصى تطرف للمثالية الذاتية، ومُفادُها أنْ ليس بِمُكنةِ العقل أن يعرفَ إلا خبراته الخاصة؛ ومن ثم لا يمكنه إثبات الوجود الموضوعي لأي شيء خارج العقل. والصيغة الميتافيزيقية لهذا المذهب هي أنه لا توجد إلا ذاتي وحدها (أي عقلي وحده) وإدراكاتها وحالاتها الواعية. فكل الأشياء المادية، فضلاً عن كل الأشخاص الآخرين، يتوقف وجودها على وعيي. (المترجم) solipsism، يرى أن العالم هو مجرد عقل واحد – عقلي أنا – ومحتوياته). ليس هناك أشياء أو أحداث مادية غير عقلية، ومن ثم ليس هناك تفاعلات عِلَيَّة مزعجة بين العقول وبين أشياء مادية غير عقلية، ليس هناك تواز غامض بين عالمين، عقليً وماديٍّ، مستقلين، مستقلين، عملي وماديٍّ، مستقلين، مستقلين، مصل العقول وبين أشياء مادية غير عقلية، ليس هناك تواز غامض بين عالمين، عقليً وماديٍّ، مستقلين، ونحن نفسر الاطِّراد والنظام الذي نجده في خبراتنا لا وماديٍّ، مستقلين، ومن نفسر الاطِّراد والنظام الذي نجده في خبراتنا لا وماديٍّ، مستقلين. ونحن نفسر الاطِّراد والنظام الذي نجده في خبراتنا لا بالإحالة إلى عالم مادي مطَرٍ دومنتظم، بل بالإحالة إلى الطبيعة الباطنة للعقول (شكل 7.2) أو بافتراض أن النظام يكفله ربٌّ خَيِّرٌ يضمن أن تحدث أفكارُنا في أنهاطٍ منتظمة وبالتالي قابلة للتنبؤ (شكل 8.2). (الفيلسوف الإيرلندي والكاهن الأنجليكاني جورج باركلي (1753-1685) George Berkeley هو أشهر نصير للرأى الأخر).



شكل 8-2



تتحلَّى المثالية بميزة إنقاذ المظاهر<sup>(1)</sup> saving the appearances. فإذا صَحَّت المثالية فلن تختلف خبراتنا بأي حال عما كانت قمينةً أن تكونه إذا ما كان العالَمُ مأهو لا بأشياءَ مادية. فالمثالية لا تتضمن أن ما يبدو لنا أشياءَ مادية ممتدة صلبة ستتخذ هيئة شبحية، بل ستكون لنا، على العكس، خبرات بأشياء ممتدة صلبة وامتدادات مكانية تماماً مثلما نفعل أحياناً في الأحلام.

هَبْ أنك شَرَعتَ في تفنيد المثالية بإجراء تجارب مصمَّمة لكي تثبت وجود أجسامٍ مادية مستقلة عن العقل. قد تكون هذه التجاربُ فِجَّة- كما في حالة رَكْـلِ دكتور جونسون حجراً مُعلِناً "هكذا أُفَنِّد باركلي"<sup>(2)</sup>- وقد تكون متطورة كـأن

- (1) تعود فكرة "إنقاذ المظاهر" إلى شرح سيمبليسيوس في القرن السادس لكتاب أرسطو "في السموات" De Caelo. وبشيء من التبسيط يعني إنقاذ المظاهر أن الفرضيات hypotheses. وبشيء من التبسيط يعني إنقاذ المظاهر أن الفرضيات hypotheses التي تفسر المظاهر ليست من أجل هذا السبب صادقة بالضرورة. ووفقاً لهذا التصور فإن من الجائز لفرضيتين متناقضتين أن تفسر، أي تنقذ، كلُّ منها المظاهر، مثلما فعلت كل من نظريتي بطليموس وكوبرنيقوس في الكون. ولا ننسَ أنه حتى زمن الشورة الثورة الكوبرنيقية كان الفهم السائد للفرضية على نطاق عريض هو "قضية، لا يهم أكانت ما الكوبرنيقية كان الفهم السائد للفرضية على نطاق عريض هو "قضية، لا يهم أكانت صادقة أم كاذبة، قُصِدَ بها أن تنقذ المظاهر. كل ما يهم هو أيتها هي الأبسط والأكثر ملاءمة للأغراض العملية". ( Barfield, entry: saving the appearances)
- (2) في كتابه "رسالة في مبادئ المعرفة البشرية" يذهب جورج باركلي إلى أن العالم المادي ليس له وجود مستقل عن العقل الذي يدركه، وأن العقول وما تشتمل عليه من أفكار هي وحدها الحقيقة. فوجود العالم الخارجي متوقف على وجود العقل الذي يدركه، فإن لم يكن عقلٌ مدرك لما كان هناك عالم مادي. إن وجود الشيء هو كونُه مدركاً وي الذي يدركه، فإن لم يكن عقلٌ مدرك لما كان هناك عالم مادي. إن وجود الشيء هو كونُه مدركاً وي لا يع عالى مدرك لما كان هناك عالم مادي. إن وجود الشيء هو كونُه مدركاً وي علاقة بكونها مدركة هو مدركا ما كان هناك عالم مادي. إن وجود الشيء هو كونُه مدركاً وي علاقة بكونها مدركة هو باركلي إن ما يُقال عن الوجود المطلق لأشياء غير مفكرة وبلا أي علاقة بكونها مدركة هو بالنسبة لي شيء لا يمكن فهمه على الإطلاق، ولا هو بممكن أن يكون لها أي وجود خارج العقول أو الأشياء المفكرة التي تدركها. إن الرأي السائد بأن المنازل والجبال والأنهار وكل العقول أو الأشياء المفكرة التي تدركها. إن الرأي السائد بأن المنازل والجبال والأنهار وكل العقول أو الأشياء المفكرة التي تدركها. إن الرأي السائد بأن المنازل والجبال والأنهار وكل الدوضوعات المحسَّة لما وجود واقعي بمعزل عن كونها مدركة إنها ينازل والجبال والأنها ومن العقول أو الأشياء المفكرة التي تدركها. إن الرأي السائد بأن المنازل والجبال والأنهار وكل العقول أو الأشياء المفكرة التي تدركها. إن الرأي السائد بأن المنازل والجبال والأنهار وكل الموضوعات المحسَّة لما وجود واقعي بمعزل عن كونها مدركة إنها ينطوي على تناقض واضح. فإذا عساها أن تكون تلك الموضوعات غير الأشياء التي ندركها بالحس؟ وماذا ترانا ندن وإحساساتنا؟ كل أشياء الوجود ليس لها ديمومة بدون = ترانا ندان خير أفكارنا نحن وإحساساتنا؟ كل أشياء الوجود ليس لها ديمومة بدون = ترانا ندرك غير أفكارنا نحن وإحساساتنا؟ كل أشياء الوجود ليس المي أن الحس؟ وماذ ترانا ندرك غير أفكارنا نحن وإحسانيا؟ كل أشياء الوجود ليس أول ولا ولمومو المان مدون والنا ندرك غير أفكارنا نحن وإحساساتنا؟ كل أشياء الوجود ليس؟ وماذا لمان مدن وإحساساتنا؟ كل أشياء الوجود ليس؟ وماذا حساس؟ وماذ على ماذ من ول الموس؟ ولماذ من من وإحساس؟ ولماذ علم والمان مدن وإحساس؟ وماذ من مدن وإحساس؟ ولماذ من مدن ولماذ من مدن وإحس؟ ولماذ من مدن وإحساس؟ وماذ من مدن ولماذ مدن ولماذ ما مماذ ما يس؟ ولماذ من مدن ولم

تنشر مِجَسَّاتٍ مُكَلِّفةً لكي تتعرف على الجسيمات المادية التي يُنبِئنا العلمُ بأنها اللَّبِناتُ البنائية لِواقعٍ مستقل عن العقل.

هنا سيُبَيَّنُ المثاليُّ أن التجريب (إجراء التجارب experimentation) عبارة عن تنظيم موادَّ من أجل أن تُنتِج ملاحظات معينة. فَرَكلُكَ الحجرَ يقـدم دلـيلاً ملاحظاتياً ناصعاً جداً على أن الحجر موجود. وملاحظةُ العالِم لخطٍ معين في غرفة

=عقل يُدرِكها. والقارئ يكفيه للاقتناع بذلك أن يتأمل ويحاول في فكره أن يفصل وجـودَ شيء محسوس عن كونه مدرَكاً. مما سبق يتضح أنه لا يوجد أي جـوهر سـوى الـروح أو ذلك الذي يدرك. ولإكمال البرهان على هذه النقطة دعونا ننظر في الكيفيات المحسَّة مشل اللون والشكل والحركة والرائحة والطعم..إلخ أي الأفكار المدرَكة بالحواس. والآن، أن توجد فكرة ما في شيء لا يدرِك هو تناقضٌ واضح، لأن امتلاك فكرة هو إدراك. إذن حيثها وُجِد اللون والشكل . . إلخ فثم بالضروة مَن يدركه . وعليه فمن الجلي أنه لا يمكن أن يكون هناك جوهر غير مفكر تتعاقب عليه هذه الأفكار. ولعلك تقول: حسن ولكن رغم أن الأفكار نفسها لا توجد بدون العقل فليس ما يمنع أن تكون هناك أشياء شبيهة بها، أشياء تكون هذه الأفكار نسخاً أو تمثيلات لها، وأن هـذه الأشـياء موجـودة بمعـزل عـن العقل في جوهر غير مفكِّر. وللرد على ذلك أقول إن الفكرة لا تـشبه إلا فكـرة، اللـون أو الشكل لا يمكن أن يشبه إلا لوناً آخر أو شكلاً آخر. فإذا أنعمنا النظر في أفكارنا سنجد أن من المحال علينا أن نتصور تشابهاً إلا فيها بين أفكارنا. وإنني لأتساءل مرة ثانية فيها يتعلق بالأشياء الأصلية أو الخارجية التي يفترض أن هذه الأفكار تمثيلات لها: هل هـذه الأشـياء ذاتها قابلة للإدراك أم لا؟ فإذا كانت كذلك فقد صح قولى بأنها أفكار، أما إذا قلت بأنها غير قابلة للإدراك فإنني أناشدك بالله كيف يكون هناك معنى لأن نقرر أن لوناً مـا- يـشبه شيئاً لا تمكن رؤيته، أو أن شيئاً صلباً أو ليناً يشبه شيئاً لا يمكن لمسه..إلخ. وحتى الصفات الأولية كالامتداد والشكل والحركة والسكون والصلابة وعدم قابلية الاختراق والعدد، تلك الصفات التي يفرقونها عن الصفات الثانوية الذاتية ويبرون أنهبا صبور أو نهاذج للأشياء موجودة بمعزل عن العقل في جوهر غير مفكِّر يسمونه "المادة" – حتى هذه الأفكار الأولية ليست، في ضوء ما أثبتناه سابقاً، غير أفكار موجودة في العقل، والفكرة لا يمكن أن تشبه إلا فكرة أخرى؛ وبالتالي فلا هي ولا نهاذجها الأصلية يمكن أن توجد في جوهر غير مدرِك. وعليه فمن الواضح أن الفكرة ذاتها الخاصة بما يسمى "المادة" أو "الجوهر الجسمي" تنطوي في داخلها على تناقض. (المترجم) بخار يقدم دليلاً غير مباشر بعض الشيء على أن أحد جسيهات ألفا قد مَرَّ خلال الغرفة. غير أن الملاحظات هي خبرات واعية، ومن ثم فهي لا تحملنا خارج العقل. كما أن أدواتنا التجريبية – الأحجار وغرف البخار وما شابه – ليست، إذا كان المثالي على حق، ليست أقل عقلية. فهاذا يكون الحجر أو غرفة البخار غير شيء يبدو بطريقة معينة ويُحشُّ بطريقةٍ معينة ويُسمَع بطريقة معينة ... إلخ. ولكن الأشكال والإحساسات والأصوات لا تعدو أن تكون حالات حسية. يَخلُص المثاليُّ من ذلك إلى أن التجربة لا يمكن أن تقدم لنا أسساً لاستنتاج وجود أي شيء غير عقلي.

من المؤكد أن المثالية تُغَطِّي الأُسُس. فهي تزيل المشكلات المتعلقة بالتفاعل العِلِّي بين العقول والعالم المادي. وهي تفعل ذلك بطريقة تجتنب متاعبَ مرتبطة بمذهب التوازي ومذهب المناسبة. فالمثاليةُ إذا فُهِمَت على نحو صحيح متسقةٌ مع كل الأدلة التي يمكن أن نمتلكها؛ فضلاً عن أنها تتمتع بنوع من البساطة الأنيقة<sup>(1)</sup> من الصنف الذي يَحظَى بالتقدير في العلوم. لا تُسَلِّم المثاليةُ إلا بالعقول ومحتوياتها، وتفسِّر جميعَ الظواهر بالاحتكام إليها (أي إلى العقول ومحتوياتها) دون اللجوء إلى أسئلة مضطربة عن أشياءَ وأحداثٍ مادية خارج العقل.

وحتى باعتبار ذلك فإن معظمنا يجد المثاليةَ صعبةَ الابـتلاع. قـد يعـود ذلـك جزئياً إلى أن المثالية فيها يبدو تتخذ المَحْرَج السهل. فالمثالية تفسر المظاهرَ بأن تُوَحِّد المظاهرَ مع الواقع. إلا أن معظمنا يُعرِب عن أمله باحتهال وجود طريقةٍ ما لإبقـاء التمييز وتوفيق عقولنا ومحتوياتها مع عالمٍ مادي غير عقـلي. قـد نكـون في النهايـة

(1) سوف نعرض لمبدأ البساطة، والاقتصاد، ونصل أوكام، بتفصيل مناسب في موضعه. ويكفي القارئ الآن أن يعلم أن معظم الفلاسفة والعلماء "يُسَلِّمون" بأنه بافتراض تساوي بقية الأشياء (ceteris paribus) فإن النظريات الأبسط هي الأفضل. أما البساطة التراكيبية، أو "الأناقة" elegance، فتقيس عدد، ووجازة، المبادئ الأساسية للنظريات. وأما البساطة الأنطولوجية، أو "الاقتصاد" parsimony، فيقيس عدد أنواع الكيانات التي تفترضها النظرية (موسوعة ستانفورد الفلسفية، مادة "بساطة"). (المترجم) مضطرين لقبول المثالية، ولكنْ إلى أن نُـضطَر لقبولهـا فـإن بوسـعنا أن نـستمر في <sup>ا</sup> التهاسِ بدائلَ أقلَّ درامية.

#### العقل والمعنى

بعد أن قلتُ هذا ينبغي أن أشير إلى أن المثاليين في العادة لم يقدموا المثالية ببساطة كبديل للمثنائية الديكارتية. في القلب من معظم ضروب المثالية تَقبَع نظرة عن معنى ومحتويات أفكارنا. يُحاجُ المثاليون بأن الآراء المتعارضة، الآراء التي تميز تمييزاً حاداً بين العقول ومحتوياتها من جهة والعالم المستقل عن العقل من جهة أخرى، هي آراء غير مترابطة بكل معنى الكلمة. وهي بالطبع لا تَجبَهُنا بانعدام ترابطِها للتو واللحظة؛ ولكننا ما إن نفهم ما هو متضمَّن في عملية امتلاك فكرة معينة حتى يتَسَنَّى لنا أن نرى أن مثل هذه الآراء هي لغوٌ لا معنى له، وأنها لا يمكن التفكير بها أصلاً. وصفوةُ القولِ أنه ليس منه من خيار، وليس مة من بديل عن المثالية.

هذه دعوى شديدة. ولو صَحَّت لَكانَت المثاليةُ منيعةً لا تُنـال. ولكـنْ لـيس هذا مكان فحص حجج المثالي بالتفـصيل. فلننظـر بـالأحرى إلى صـيغةٍ انـسيابية لنوع الحجة التي قد يُهِيب بها المثاليون.

وخَطُّ الحجةِ الذي في ذهني هو ما قدمه باركلي. لم يكن باركلي مهتماً بإثبات أنه ليس هناك في الحقيقة عالم ماديُّ بل هناك عقولٌ ومحتوياتُها، أو بإثبات أن المثالية تتمتع بمزايا ميتافيزيقية معينة فوق منافساتِها الثنائية. فهدفُ باركلي هو أن يُثِبِتَ أنه في التحليل النهائي ليس ثمة منافسات خطيرة للمثالية. يذهب باركلي إلى أنه عندما يتظاهر الفلاسفةُ بالحديث عن عالمَ مادي فإنهم يحاولون الحديثَ عن شيء لا يمكن تصورُه البتة؛ بل إن الحديث الفلسفي عن عالمِ مادي مستقل عن العقل ليس حديثاً عن أي شيء على الإطلاق. ومن شم فإن الفرضيات الثنائية ليست زائفة فحسب أو غير مقبولة، بل هي عديمة المعنى تماماً.

67

يقول باركلي انظرُ فيما نتحدث (أو نفكر) عنه عندما نتحدث عن أشياء مألوفة: الموائد، الأحجار، القطط. إننا نتحدث (أو نفكر) عن أشياء تبدو وتُسمَع وتُذاق وتُشَم وتُحس على نحوٍ معين. ولكن هيئةَ الأشياء وصوتَها ومذاقَها ورائحتَها وملمسَها- ليست خارجنا، ليست خارج عقولنا. فهي، ببساطةٍ، خبراتٌ من أصنافٍ مميزة معينة. نحن بطبيعة الحال نميز، بصفة عامة، بين خبراتنا بالأشياء وبين الأشياء، إلا أن باركلي ينبري ليبيِّن لنا أن هذا تمييزٌ فارغ.

هَبْ أنك الآن تدرك ثمرة طماطم ناضجة في ضوء الشمس الساطع. إن لديك خبرة بصرية معينة من صنف مستدير أحمر. وإذا أمسكتَ بالطماطمة وقَطَمتَها ستكون لديك خبرة إضافية لمسية وشمية وذوقية وسمعية، إذ إن لها ملمساً ورائحة ولها عند قطمك إياها مَذاقاً معيناً وصوتاً معيناً. يُحاجُّ باركلي بأن أفكارك عن الطماطمة لا تزيد على هذه المظاهر الحسية. فأنت إذ تفكر في الطماطمة فإن فكرك يتعلق بشيء يبدو ويُحُس ويُشَم ويُذاق ويُسمَع على نحو معين. ولكن الهيئة والملمس وما إلى ذلك لا تعدو، حين نفهمها على وجهها الصحيح، أن تكون كيفياتِ خبراتٍ واعية، والخبرات الواعية ظواهر عقلية.

أفكارُنا عن الطماطم إذن ليست في النهاية أكثر من أفكار عن أحداث عقلية مميزة. ولكن ليس ثمة معنى لأن تفترض أن الأحداث العقلية (يسميها باركلي "الأفكار" ideas) يمكن أن توجد خارج العقل. أفكارُنا عن الطماطم إذن هي في الحقيقة أفكارٌ عن مجريات عقلية: خبرات واعية من صنف معين وقعت لنا أو قـد تقع لنا تحت الشروط الصحيحة. يُنبِئُنا الفلاسفةُ أن هذه الخبرات تُطابِق (تُناظِر)، وتتسبَّب عن، طماطمة مستقلة عن العقل قائمة "هناك". إلا أننا حين نفحص فكرتنا عن الطماطم لا نجد غير خبرات. ولا نجد أي شيء يضاهِي تعبير "طماطم مستقل عن الذهن". إذن تعبير "طماطم مستقل عن الذهن" فارغ من الدلالة، شأنه في ذلك شأن "أفكار خضراء لا لون لها". بوسعك أن تقول هذه الكلمات، ولكنها لا تدل على شيء. بوسعك أيضاً أن تُضمِر فكرةً قد تصفها بأنها فكرة عن 69 أفكارٍ خضراء لا لون لها؛ إلا أنك بفعلك هذا إنها تضمر فكرةً فارغةً- فكرةً بـلا مضمون.

ربها يخطر لك أن هناك جواباً واضحاً عن هذا الخط من الاستدلال. ستقول إن بوسعنا طبعاً أن نفكر في طماطمية ستقله عـن الـذهن، ولا أسـهل مـن ذلـك. فالطماطم المستقل عن الذهن يماثل خبراتنا بالطماطم: فهو أحمر وكروي وحمضي. وبإمكاننا أن نفكر في طماطمةٍ مستقلة عن الذهن بأن نضمر أفكاراً عن ضروب الخبرة الواعية التي تقع لنا عادةً في وجود الطماطم ونضيف إلى هذه الأفكار فكرةً أن هذه أفكارٌ عن شيءٍ ما خارج العقل، شيء خارج خبراتنا.

يرفض باركلي هذه النقلة. ويُحابُّ بأن الخبرات لا يمكن أن تماثلَ إلا خبرات. فحين أُشرَعُ في نَخَيُّل طماطمةٍ مستقلة عـن الـذهن فأنـا أسـتدعي أولاً إلى الـذهن خبرات معينة ثم أطرح منها أنها خبرات. يحاج باركلي بأن هذا لا معنى لـه، وأنـه أشبه بأن نستدعي في الذهن فكرة مثلث ثم نطرح من هـذه الفكـرة أنـه ذو ثلاثـة أضلاع، فلا تبقّى لدينا إلا فكرةٌ فارغة. صحيح أن لدينا، بعد، ألفاظاً: "طماطم غير مدرَك"، "مثلث بلا أضلاع ثلاثة" - ألفاظاً خِلواً من الدلالة. ولكن الفلاسفة، في الحالة السابقة على الأقل، لم يلاحظوا ذلك. لقد ثرثـروا حـول عـالم مستقل عن الذهن بنفس الطريقة التي قد يثرثر بها طفلٌ حول مثلث غـير ثلاثـي الأضلاع.

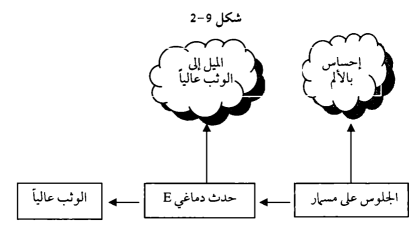
رغم أن النتيجة (عالَمٌ من الأشياء المادية قـائم خـارج العقـل هـو شيء غـير متصوَّر على الإطلاق) تبدو شَطَطاً، فإن باركلي يُصِر على نقطةٍ سبق ذكرُها من شأنها أن تهوِّن المصدمة. هَـبُ أن المثاليةَ حقَّ وأن كل ما يوجد هـ والعقول ومحتوياتها. فماذا عساه أن يختلف في خبراتنا اليومية عما تكونه هذه الخبرات لـو أن المثالية كانت باطلاً؟ الجواب عند باركلي وغيره من المثاليين هو أن لا شيء سوف يختلف اختلافاً ملموساً. فإذا صَحَّ ذلك فمن الصعب أن نتهم المثاليين بـدحض التوقعات المعتادة. فالذي ينكره المثاليون هو، ببساطة، تأويلٌ فلسفي معين لهـذه

التوقعات. فالمثاليون إذ ينكرون الأشياءَ المادية يؤكدون أنهم لا ينكرون الموائـد والأشجار والمجـرات ومـا شـابه، بـل يرفـضون فكـرة أن "مائـدة" و"شـجرة" و"بَحَرَّة" تُسمِّي أشياءَ مادية مستقلة عن الذهن. فهـذه الحـدود في حقيقـة الأمـر تُسمِّي مجموعات من الخبرات الحقيقية والمكنة.

رغم غرابتها الظاهرية فإن المثالية مشهورة بأنها عنيدة يصعب التصدي لها. وبدلاً من ترديد الحجج المضادة للمثالية بالتفصيل، فإنني أقترح أن نمضي قُـدُماً ونعرض آراءً بديلة، فقد يتبين لنا أن ثمة وجهاً لتفضيل رأي منها أو أكثر على المثالية، رغم عدم وجود صدوع واضحة في درع المثالية. ووجهة نظري الخاصة هي أن المثالية تمثل نوعاً من الكَلال: فالمثالي إذ يعجز عن التوفيق بين العقول والعالم المادي ينسحب من المباراة ويضع العالمَ المادي داخلَ العقل.

## مذهب الظاهرة الثانوية (المصاحِبة)

يُصَوِّر ديكارت العقولَ على أنها متفاعلةٌ عِلَياً مع العالم المادي: فالأحداث في العالم المادي تُنتِج خبراتٍ في العقول، والأحداث العقلية تُنتِج حركاتٍ جسمية. وقد رأينا أن هذا النوع من التفاعل العِلَي ذي الاتجاهين يصعب التوفيقُ بينه وبين القناعة بأن العالمَ المادي مكتَفٍ بذاته عِلَياً: فَعِلَلُ كلَّ حدثٍ مادي هي عِلَلٌ ماديةٌ حصرياً. افترضُ رغم ذلك أننا نسلَّم بأن العالم المادي "مغلق عِلَّيا" (causally closed ولكنه يسمح بإمكانية أن تكون للأحداث المادية نواتجُ عقلية. فتكون الأحداث العقلية موجودة، وهي معلولات لِعِلَلِ مادية معينة، ولكن ليس لأي الأحداث العقلية موجودة، وهي معلولات لِعِلَلِ مادية معينة، ولكن ليس لأي أورعٌ أو "آثارٌ جانبية" للظواهر المادية، أما هي ذاتها فلا تُنتِج أيَّة معلولاتٍ من أي نوع (انظر شكل 2.9).



يرى أصحاب مذهب الظاهرة الثانوية متانوية أو آثار جانبية لمنظومات الظواهر العقلية (الخبرات الواعية مثلاً) هي نواتج ثانوية أو آثار جانبية لمنظومات جسمية معقدة. وهي في هذا الشأن تشبه دخاناً تُنتِجُه قاطرة، أو تشبه الظل الذي تلقيه كرة بلياردو تتدحرج عبر طاولة بلياردو، أو تشبه الصَّرِيرَ الذي يُحدِثه زوجٌ جديد من الأحذية. إن الدخان، والظل، والصرير، لا تلعب أيَّ دورٍ عِلَيٌّ في عمل المنظومات التي تُنتِجها. الدخان والظل والصرير هي بالطبع ظواهر مادية، وها بالتالي بعض التأثيرات الفيزيقية: فالدخان يجعل عينيك تحتقنان، والظل يغير توزيعَ إشعاع الضوء في المنطقية التي يسقط عليها، والصرير يُنتِج ذبذباتٍ دقيقةً في طبلة أذن العابرين. أما الظواهر العقلية فهي، على النقيض، لا معلولات لها من أي نوع، مادية أو عقلية.

يبدو مذهب الظاهرة الثانوية متحدياً للخبرة العامة. إن من المؤكد أن شعورك بالألم حين تقرِّب يدَك من النار هو ما يتسبَّب في سَحبِك إياها. ومن المؤكد أن تفكيرك وقرارك اللاحق بالحصول على شطيرة برجر كنج هو ما يقودك إلى أن تَهوِي إلى برجر كينج. ورغم ذلك فوفقاً لمذهب الظاهرة المصاحبة فإن كل الفعل العِلِّي في هذه الحالات تفعله أحداثٌ في جهازك العصبي. قد يكون لهِذه الأحداث نتاجٌ من خبرات شعورية معينة، كنتاج ثانوي، إلا أن الخبراتِ

/1

الشعوريةَ خاملةٌ عِلِّياً. وهي إن تَزَيَّت في الظاهر بشوبٍ عِلِّيٍّ فَلِأَنها مسبَّبة ب، وبالتالي مصاحِبة دائماً لِ، أحداثٍ مادية هي ذاتها تُحدِث معلولاتٍ مختلفة. افترِضْ أن ارتخاءَ حزامِ المروحة قد تَسَبَّب في سخونة سيارتي وفي حدوث صريرٍ مميَّز في آنِ معاً. إن الصرير يصاحِب، ولا يسبِّب، السخونة. هكذا الأمر في الظواهر العقلية بعامةٍ وفقاً لمذهب الظاهرة المصاحبة.

إذن واقعة (إذا كانت واقعة) أنك يُحَيَّل لك كأن حالات عقلك تُحَدِث فارقاً عِلَياً، هي واقعة متسقة تماماً مع صدق نظرية الظاهرة المصاحبة. فحين تقرر أن تحوز على شطيرة برجر كنج ثم تحوز لاحقاً عليها، يكون لديك الانطباع المحدد بأن قرارك قد سَبَّبَ حيازتَك (أو على كل حال، أنه أسهم في حدوث هذا الحدث المادي). إن بوسعك بالتأكيد أن تعتمد، اعتهاداً لا يخيب، على تَحَرُّك جسمِك بطريقة تعكس قراراتك. وسيكون حقاً أنك لو لم تقرر أن تحوز على شطيرة برجر من الحدث العقلي - تحرِّك أي شيء. فإذا صَحَّت نظرية ألظ اهرة المصاحبة فإن من الحدث العقلي - تحرِّك أي شيء. فإذا صَحَّت نظرية ألظ اهرة المصاحبة فإن من الحدث العقلي - تحرِّك أي شيء. فإذا صَحَّت نظرية الظ اهرة المصاحبة فإن من الحدث العقلي المائه و حدثً عصبيٌّ ما. هذا الحدث العصبي لديه، كمعلول مساعِد محتوم، قرارً - تماماً مثلها أنه في شكل 2.9 يُنتِج الحدث العصبي علام. الميل إلى الوثب والوثب اللاحق.

وقد وجد علماء الأعصاب مذهبَ الظاهرة الثانوية جذاباً في بعض الأحيان. ذلك أن بوسعنا في دراسة عمل الدماغ، إذا سلمنا بمذهب الظاهرة الثانوية، أن نضرب صفحاً عن كيفيات الظواهر العقلية تماماً، ونركز حصرياً على الآليات والعمليات الجسمية. فإذا كانت الظواهرُ العقلية ظواهرَ ثانوية فهي إذن غير قابلة للكشف (اللهم إلا مِن جانب مَن تقع لهم)، ولا يمكنها أن تُحدِث فارقاً لأي شيء يحدث في العالم المادي. من شأن ذلك أن يُطلِق يدَ علماء الأعصاب في استكشاف أسرارِ الدماغ دون أن يكرثوا أنفسَهم بالتفاصيل المضطربة للخبرة الشعورية. إلا أن مذهب الظاهرة المصاحبة يواجه عدداً من المصاعب. فأو لاً: طبيعة العلاقات العِلِيَة من المادي إلى العقلي ليست تامة الوضوح بحال. يُسَلِّم معظمُ الفلاسفة بفكرة قيام علاقات عِلَيَّة بين الأحداث. ويؤكد صاحب مذهب الظاهرة الثانوية أن بعضَ الأحداث المادية يُسبِّب أحداثاً عقلية بينها لا تُسبَبً الأحداث العقلية شيئاً. قد يخطر للمرء أنه لا ضير في إجازة أن يكون بإمكان الأحداث العقلية أن تُسَبِّب أحداثاً عقلية أخرى، فالأحداث العقلية بعد كل شي وفقاً لصاحب مذهب الظاهرة الثانوية) ليس لها معلولات مادية، ومن ثم فالعلاقات العِلِية بين الأحداث العقلية أخرى، فالأحداث العقلية بعد كل شي الأحداث العقلية أن تُسبَبِّ أحداثاً عقلية أخرى، فالأحداث العقلية بعد كل شي الأحداث العقلية أن تُسبَبِّ أحداثاً عقلية أخرى، فالأحداث العقلية بعد كل شي المادي. إلا أن هذا الاحتال ناشزٌ عن الصورة الأعرض لدى صاحب مذهب الظاهرة الثانوية. فإذا كان بِمُكنَةِ الأحداث العقلية نفسِها أن تُسبَّب أحداثاً عقليةً المادي. إلا أن هذا الاحتال ناشزٌ عن الصورة الأعرض لدى صاحب مذهب الظاهرة الثانوية. فإذا كان بِمُكنَةِ الأحداث العقلية نفسِها أن تُسبَّب أحداثاً عقليةً المادي. العم مذهب الظاهرة الثانوية، إذ مات العقلية نفسِها أن تُسبَّب أحداثاً عقلية المادي. إلا أن هذا الاحتال ناشزٌ عن الصورة الأعرض لدى صاحب مذهب المادي. إلا أن هذا الاحتال ناشزٌ عن الصورة الأعرض لدى صاحب مذهب المادي. المن الماد العقلية، إذن، أن تكون لما حياةٌ خاصةٌ بها. إلا أنه من المادي.

علينا إذن أن نفترض أن الأحداث العقلية، وإن تكن هي ذاتُها خاملةً عِلَياً، مسبَّبة بالأحداث المادية. إلا أن مثل هذه العلاقات العِلِّية المسدودة تختلف عن العلاقات العلية الاعتيادية. ففي حالة العِلَية المادية الاعتيادية تكون الأحداثُ معلولات (لأحداث سابقة) وعِلَلاً (لأحداث لاحقة). لذا فإن التفاعلات العِلَية التي تتضمن أحداثاً عقليةً تبدو مختلفةً جداً عن تلك التي نصادفها في مكان آخر من العالم. ليس هذا في حد ذاته اعتراضاً على مذهب الظاهرة الثانوية. إنه مجردُ نتيجةٍ مترتبةٍ على تصور صاحب مذهب الظاهرة الثانوية للأحداث العقلية. ورغم ذلك فمن الواضح أنه إذا أتيحَت لنا وجهةُ نظر بديلةٌ تفسر ما فسَّرَته نظرةً الظاهرة الثانوية مستكون هذه

principle of هـذه الطريقةُ مـن التفكـير تستحـضر "مبـدأ الاقتـصاد" principle of هـذه الطريقةُ مـن التفكـير تستحـضر "مبدأ الاقتـصاد" وكـامي parsimony أو "نَـصل أوكـام"

William of Ockham, 1285-1347). يناشدنا نَصلُ أوكام "ألا نُكشِر من الكيانات دون ضرورة"<sup>(1)</sup>. والفكرة هي أن التفسيرات الأبسط والأكثر اقتصاداً للظواهر، تلك التي تُحجِم عن إدخال أنواع جديدة من الكيانات أو العمليات، مفضَّلة على منافِساتِها الأقل بساطة. إن فكرة "البساطة" simplicity العاملة هنا مشهورة بأنها صعبة التبيان. وليس ثمة ضهان، بطبيعة الحال، بأن العالم مكانٌ بسيط. على أن مثل هذه الأمور ينبغي ألا تحتبِسَنا. لقد قُدَّرَ علينا أن نحكم على النظريات المتنافسة وفقاً لمناقبها. وبوسعنا أن نأخذ نصل أوكام لا كمبدأ يُخبرنا على أنصار النظريات الأقل بساطة". فإذ كان ثمة عبء الحال، بأن العالم محيف ينتظم العالم، بل كمبدأ يَخُنُّنا على أن نضع عبء البرهان أوكام لا كمبدأ يُخبرنا على أنصار النظريات "الأقل بساطة". فإذا كان ثمة بديلٌ لمذهب الظاهرة الثانوية على أنصار النظريات العلية المدودة فإن عبء البرهان يقع مِن ثم على نصير مذهب الظاهرة الثانوية لكي يُقنِعَنا بأن مذهب الظاهرة الثانوية يقدم لنا رغم كل شيء تفسيراً أفضلَ للظواهر.

## الثنائية اللاديكارتية

تتضمن الثنائية الديكارتية، كما وَصَّفتُها، عدداً من المكوِّنات. أولا: العقول والأجسام المادية تؤخذ على أنها جواهر متميزة. ثانياً: العقول والأجسام المادية يُفتَرَض أنها تتفاعل عِلِّياً؛ وهذا التفاعل يمضي في كلا الاتجاهين: فالأحداثُ العقليةُ تُسبِّب الأحداثَ الماديةَ وتتسبَّب بها. وقد رأينا أن بوسعنا أن نبدأ بالثنائية الديكارتية ونُعَدَّل عناصرَ معينةً لكي ننتِج تصوراتِ جديدةً للعقول وعلاقتها بالعالم المادي، فأصحاب مذهب التوازي ومذهب المناسبة ينكرون أن العقول تتفاعل مع الأجسام المادية. والمثاليون يرفضون الجوهرَ المادي ومعه فكرة تفاعل

Entities should not be multiplied beyond necessity (entis non sunt (1) هذا ما ينص عليه "نصل أوكام" الشهير. وسوف نأتي للحديث عنه بتفصيل مناسب عندما نعرِض لـ "نظرية الهُوية" في الفصل القادم. (المترجم)

ولكنهم يَقبَلون الأحداثَ العقليةَ كنواتجَ ثانويةٍ خاملةٍ عِلّياً لِأَحداثٍ تتضمن جواهرَ مادية.

على أن هناك مكوِّناً ثالثاً لِوجهةِ النظر الديكارتية. إذ تتميز الجواهرُ العقلية والمادية بصفاتٍ فريدة. فالعقولُ جواهرُ مفكرة، والأجسامُ جواهرُ ممتدة. فليس ثمةَ جسمٌ ماديٌّ يفكر، ولا عقلٌ ممتدٌّ مكانياً. افترِضْ أننا أبقينا على مكوِّنين للثنائية الديكارتية ورفضنا هذا المكوِّنَ الثالث. وفقاً لمثل هذه الوجهة من الرأي ستُعَدُّ العقولُ والأجسامُ جواهرَ مُنهازةً قادرةً على التفاعل العِلِّي، إلا أن العقول قد ممتلك خواصَّ كان ديكارت خليقاً أن يَقصُرَها على الأجسام المادية.

لماذا ينجذب الجميعُ بالضرورةِ لمثل هذه الوجهة من الـرأي؟ أحـد أسـباب ذلك أنه بقبول أن العقول يمكن أن تكون ممتدةً مكانياً تغـدو فكـرةُ أنهـا تتفاعـل عِلِّياً مع الأجسام المادية أقلَّ غموضاً. ويمكننا أن نشرَع في فهم ما هو على المِحَـك هنا بأن ننظر أولاً بتمعنٍ أكثر في المبادئ التي نتخذها في تمييز الجواهر.

تصوَّرْ قارباً مصنوعاً من ألواح خشبية؛ كيف يتعلق القاربُ بمجموعة الألواح؟ من المُغرِي أن تفكر أن القارب ما هو إلا مجموعة الألواح (لا أكثر). فالقارب بعد كل شيء يمضي حيثها تمضي مجموعةُ الألواح، ويَزِنُ ما تَزِنُه مجموعةُ الألواح؛ فإذا ما اشتريتَ القارب فأنت بذلك تكتسب مجموعةَ الألواح. ثمة تقليدٌ طويلٌ في الفلسفة يبدأ من أرسطو (Aristotle (382-322 BC) يرفض هذه الصورة. تتميز الجواهر المعتادة أحدها عن الآخر بشرطَي التفرد والدوام. يخبرنا هذان الشرطان في الحقيقة بها يُعَد شيئاً أو جوهراً معيناً وأي صنوف من التغير القارب. افترض أنك تُزيل لوحاً من المجموعة وتحرقه وتستبدل به لوحاً جديداً مثلها قد تفعل حين تجدد القارب). إذَّاكَ لا تعود المجموعة موجودةً فقد حَلَّت (مثلها قد تفعل حين تجدد القارب). إذَّاكَ لا تعود المجموعة موجودةً فقد حَلَّت غير أن القارب يبقى بعد هذا التحوية الأصلية في أحد الألواح التي تشيًد

75

أنك تفك القاربَ وتستخدم الألواحَ في بناء تسقيفةٍ خَلَوِية. فتَبَقَى المجموعةُ ولا يبقَى القارب.

هـذا الخـط مـن الاسـتدلال يتطلب فهـماً صـارماً لما يـشكِّل مجموعـة. فالمجموعات، بهذا المعنى الصارم، لا يمكن أن تكسب أو تخسر أجـزاءً ثـم تظـل موجودة؛ فالمجموعةُ هي بالضبط مجموعُ أعـضائها (أو ربـما مجمـوع أعـضائها في علاقةٍ معينة). أما فهمنا اليومي المعتاد للمجموعات فهو أقل تصلباً، فيمكنك أن تضيف إلى مجموعتك من بطاقـات أو طوابـع البـسبول، أو تستبدل بعـضاً منهـا ببعض، وتَبقَى المجموعة. (وسوف نعود إلى هذه المسائل في الفصل السادس).

قد نفسر هذه الحقائق عن القارب ومجموعة الألواح التي تُشَيِّده بأن نقبل أن شَرطَي التفرد والدوام بالنسبة للقارب غيرُهما بالنسبة لمجموعة الألواح. ونأتي الآن إلى النقطة الدقيقة: فمادام القارب لا يعود موجوداً عندما لا تعود مجموعة الألواح التي تشيده الآن موجودة – إذن فالقارب لا يمكن أن يكون متماهياً مع مجموعة الألواح التي تُشَيِّده في وقتٍ مُعطَى. وبتعبير أكثر تعميماً: إذا كان بإمكان أ أن يوجد عندما لا يعود ب موجوداً، إذن أ و ب لا يمكن أن يكونا نفسَ الشيء. يمكن لِقاربٍ ولِجموعة ألواح أن يتواجدا مكانياً خلال فترةٍ من الزمن، ويكون القارب خلال تلك الفترة مُشَيَّداً من مجموعة الألواح. الحق أن وجود القارب في زمنٍ معين يعتمد على وجود مجموعة الألواح. إذ المان التيء. التركيب المادي والاعتماد لا ينضافان إلى الهوية.

لقد كنتُ أُراوِحُ بين عددٍ من الأفكار التكنيكية غير المألوفة: الجوهر substance، التركيب composition، الهوية identity، الاعتهاد adependence. وأفضل طريقة (الطريقة الوحيدة في حقيقة الأمر) لاستيعاب هذه الأفكار هي أن ترى كيف تعمل في النظريات الميتافيزيقية. غير أن بوسعنا أن نقول كلمةً عن كلً منها في البداية وبذلك نتجنب إمكانية الخلط. لقد مررنا بالفعل بالفكرة التقليدية للجوهر، فكرة شيء معين: طاولة البلياردو هذه، الشجرة التي بالساحة، أذنك اليسرى. ومن المكن أن تكون الجواهرُ مكوَّنةً من جواهر. فطاولة البلياردو والشجرة وأذنك اليسرى مكونة من أجزاء دقيقة منتظمة بطريقة معينة وهذه الأجزاء هي ذاتها جواهر. ومن المكن التمييز بين الجواهر البسيطة والجواهر المركبة. فالجواهر المركبة لديها جواهر بسيطة كأجزاء؛ أما الجواهر البسيطة، في المقابل، فلا أجزاء ها.

هذه الدعوى الأخيرة تحتاج إلى تحديد. فالجواهر البسيطة لا يمكن أن تكون لديها أجزاء هي ذاتها جواهر – أي أجزاء جوهرية. والجوهر البسيط رغم ذلك قد يكون له أجزاء غير جوهرية مكانية أو زمانية. افترض مثلاً أن جوهراً بسيطاً هو مربع. إن له إذن نصفاً علوياً ونصفاً سفلياً. وإذا كان ضلعُ المربع 4 بوصات فإن مساحته إذن تتكون من 16 قطعة محددة كل قطعة منها هي بوصة مربعة. ولكن المربع، إذا كان بسيطاً، ليس مركباً أو مكوناً من هذه المناطق بالطريقة التي تتكون بها الساعة من تروس ولوالب وعلبة. فالتروس واللوالب والعلب يمكن أن توجد عندما لا توجد ساعة، ولكن المناطق المكانية للمربع لا يمكن أن توجد بمعزِل عن المربع.

وماذا عن التركيب. علاقة التركيب تقوم بين جواهر. والجواهر العديدة تركِّب أو تشيِّد جوهراً مركباً عندما تتجمع معاً على نحو ملائم. وما يشكِّل تجميعاً ملائماً سوف يعتمد على طبيعة المجموعة. فالخلايا التي تشيد أذنك اليسرى مُرَزَّمةٌ معاً بكثافةٍ ولها حَدُّ محدَّدٌ تقريباً. وفي المقابل فإن الذرات التي تشيد المنضدة مبعثرةٌ على نحو واسع على المستوى الميكروسكوبي. وليس كل تجمُّع من الجواهر يشيد جوهراً. انظرْ في مجموعة الجواهر المتكونة من أذنك اليسرى وكرة البلياردو هذه والشجرة التي خارج نافذتي. مثل هذه المجموعة لا تُفضِي إلى جوهر. فالجواهر المركبة هي مجموعاتٌ من الجواهر التي انتظمت على نحو ملائم حيث ينشأ المدأُ المنظمُ من طبيعةِ الجوهر المعنيِّ. فالمدأ المُنظم للألواح المشيِّدة لِقاربٍ خشبي يختلف عن المدأ المنظم للخلايا التي تشيد أذنك اليسرى في وقتٍ مُعطَى.

78

عندما سألنا هل القارب لا يعدو أن يكون مجموعةَ الألواح كنا نسأل هل القارب ومجموعة الألواح متهاهيان (في هوية). ففكرة الهوية التي نحتكم إليها بذلك هي فكرة الذاتية (selfsameness). بهذا فإن أ تتهاهى مع ب بهذا المعنى في حالة كون أ و ب هما الفرد ذاته. وفكرة الهوية هذه، أي الهوية الصارمة، يجب أن نفرق بينها وبين الفكرة العامية الأضعف. فقد نقول إن ثوبين متهاهيان، لا بمعنى أنهها ثوبٌ واحدٌ بعينه بل أنهها متشابهان تماماً. ومن الآن فصاعداً عندما أتحدث عن الهوية فسوف أعني الهوية الصارمة – الذاتية (selfsameness). أما في الحالات التي أقصد بها المعنى الأضعف فسوف أتحدث عن التشابه أو التشابه الدقيق.

أما فكرة الاعتماد، أو الاعتماد الميتافيزيقي، فهي أن وجود شيء ما يستلزم بالضرورة وجودَ شيء آخر: أيعتمد ميتافيزيقياً على ب عندما يستحيل أن يوجد أ ما لم يوجد ب. وعلينا أن نفرق بين الاعتماد الميتافيزيقي والاعتماد العلمي. أنت لا يمكنك أن توجد في غياب الأوكسجين، ومن ثم فإن وجودك يعتمد على وجود الأوكسجين. غير أن هذا الاعتماد هنا علَيٌّ لا ميتافيزيقي. فربما تكون قد بقيتَ ولو لِفترة قصيرة) في غياب الأوكسجين. قارن الاعتماد من هذا الصنف بالاعتماد الميتافيزيقي للكل (القارب الخشبي مثلاً) على أجزائه في وقت معطَى. فرغم أن بإمكاننا أن نتحيل القارب يبقى بعد استبدال أجزاء مفردة عربر الزمن، فليس بإمكاننا أن نتصور القارب ينظل موجوداً في وقت لا توجد فيه أجزاؤه.

يمكننا إذ نتسلح بهذه المفردات أن نَشرَع في أن نرى كيف أن ثنائية جواهر لا يلزمها أن تتضمن ثنائيةً على الطريقة الديكارتية. ولنفترض أن القارب جوهر متميز عن مجموعة الألواح التي تُشَيِّده في وقت مُعطَى. إن القارب يعتمد ميتافيزيقياً، في ذلك الوقت، على مجموعة الألواح. والقارب، فضلاً عن ذلك، رغم تميزه عن مجموعة الألواح، ليس جوهراً لامادياً. والحق أن القارب في أي لحظة معطاة يشارك الألواح التي تشيِّده عدداً من الخواص: فالقارب ومجموعة 79 | الألواح لديهما نفس الكتلة، ونفس الأبعاد المكانية، ويَـشغَلان نفـس المَحَـلِّ مـن المكان-الزمان.

افترض الآن أننا نمد هذه النقطةَ إلى العلاقة التي تحملها العقول إلى الأجسام. تَخيَّل أن العقول- أو الأنفس باتِّباع ديكارت- كانت تُعتبَر جواهر مميزة عن، ولكن معتمدة على، الجواهر المادية التي تتجسد فيها. يمكن للأنفُس حين تؤخَذُ هذا المَأَخَذَ أن تمتلك الخواص المادية المعتادة: الكتلة والحجم والحيز المكماني على سبيل المثال. وهي في هذا ستختلف عن الأنفس الديكارتية.

وقد دافع إ.ج. لو E. J. Lowe عن مثل هـذا الـرأي دفاعـاً بليغـاً. مَيَّـزَ لَـو الأنفسَ من أجسامِها بالطريقة التي ميزنا بهما قاربماً من مجموعة الألمواح التي تُشَيِّده. النفس لديها جسد، جوهر مادي معقد، عليه تعتمد من أجـل وجودهـا. وعندما تُعَرِّف نفسَك فأنت تُعَرِّف جوهراً لديه جسدٌ ويعتمد على جسد، ولكن لا يتهاهى مع هذا الجسد. ولا أنت تتهاهَمي مع أي جزء من جسدك (دماغك مثلاً). عند هذه النقطة ينهار تشبيهُ القارب. فرغم أن النفس تشارك الجسدَ بعضَ خواصِّه فهي ليست مشيَّدةً من الجسد أو أجزاء الجسد مثلما يُشَيَّد القارب، في لحظةٍ معطاةٍ، من مجموعة ألواح.

للأجسام والأنفس شروطُ دوامٍ مختلفةٌ جداً. لـذا فأنـت لـستَ متهاهيـاً منع جسمك. وتُفضِي اعتباراتٌ مماثلةٌ إلى نتيجة أنك لستَ متهاهيـاً مـع أيٍّ جـزءٍ مـن جسمك- دماغِك على سبيل المثال. إن جسمك هـ جوهرٌ بيولـ وجي مركَّب يحتوي جواهر مركَّبة كأجزاء له. ودماغك أحد هذه الأجـزاء الجوهريـة. يمكـن لدماغك أن يوجد عندما لا تعود أنت موجوداً. كما أن لـك طـولاً معينـاً وكتلـة معينة. مع هذين (الطول والكتلة) أنت تشارك جسمَك، لا مع دماغك أو مع أي جزء آخر من جسمك.

حتى لو قَبِلنا ذلك كله، حتى لو سلمنا بأن النفس جوهر، متميز مـن البـدن ولكن يشارك البدنَ بعضَ خواصه، لماذا يتوجب علينا أن نتخيل أن النفس جوهر

بسيط، جوهر بلا أجزاء جوهرية؟ يقلب لُو السؤال: ماذا عساها أن تكون أجزاء النفس؟ إذا سلمنا بأن النفس ليست الجسم أو جزءاً من الجسم إذن أجزاء الجسم لا يمكن أن تكون أجزاء النفس ما لم تكن لدى النفس أجزاء غير جسمية أيـضاً. ولكن ماذا عساها أن تكون هذه الأجزاء؟ ثمة احتهالان واضحان.

الاحتهال الأول أن للنفس أجزاءً سيكولوجية. من الشائع هذه الأيام (مثلها كان الحال في أيام ديكارت) افتراض أن العقول تحتوي على "مَلكات" faculties أو "وحدات" modules محددة. لديك مثلاً ملكاتٌ إدراكية مختلفة، ومَلكة للذاكرة، وملكة التخيل. هل يمكن اعتبار هذه المَلكات أجزاءً للنفس؟ يرى لُو مرةً ثانية أن هذا بعيد الاحتهال. فبالمعنى الذي قد تُعَد به الملكات أجزاءً للأنفس فهي ليست أجزاء جوهرية، ليست جواهر بحقها الشخصي قادرة على الوجود بمعزل عن النفس بالطريقة التي يكون بها دماغٌ أو قلبٌ قادراً على الوجود بمعزل عن الجسم الذي هو جزء منه.

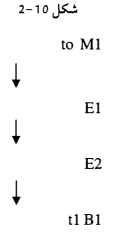
دعنا نفترض أن لو صائبٌ في هذا: النفس جوهرٌ بسيطٌ متميز من الجسم ومن أي جزء جوهري من الجسم، فما هي الخصائص التي تمتلكها الأنفس؟ أنت (أي نفسُك) تمتلك بعضَ الخصائص على نحو اشتقاقي فحسب. فامتلاكُك أذناً يسرى مثلاً لا يَعدو أن يكون امتلاكك جسماً لديه أذنٌ يسرى. ولكنك أيضاً لديك طولٌ وكتلةٌ معينان. هاتان الخاصتان هما، بالإضافة إلى كونهما خاصتين لجسمِك، هما خاصتان لك، لنفسك. هاهنا يفترق لُو وديكارت. فوفقاً لديكارت تمتلك الأنفسُ، وليس الأجسام، خصائص عقلية؛ وتمتلك الأجسام، وليس

لماذا التمييز بين الخصائص المادية التي تمتلكها وبين تلك التي تمتلكها فقط في امتلاكك جسداً يمتلك تلك الخصائص؟ إذا كانت النفس بسيطة فهي إذن لا يمكن أن تمتلك إلا الخصائص التي يمكن لجوهر بسيط امتلاكها. ولأن الآذان لها أجزاء جوهرية فالآذان لا يمكن أن تمتلكها إلا جواهر مركَّبة. أما كونك ذا طول معين أو كتلة معينة فهو، في المقابل، لا يتضمن تَرَكُّباً جوهرياً. إلى جانب امتلاكها قطاعاً من الخصائص المادية تمتلك الأنفس خمصائصَ عقلية. فأفكارك ومشاعرك تنتمي لا إلى جسمك أو إلى جزء من جسمك (دماغك) بل إليك. وبتعبيرٍ أَعَم فالأنفس، وليس أجسادها، تمتلك خصائص عقلية.

ولأن الأنفس، وفقاً لِمثلِ هذه الوجهة من الرأي، لا تُعتبَر جواهرَ لامادية، فإن مشكلة ديكارت الخاصة بالتفاعل بين الأنفس والجواهر المادية لا تَبرز. ولكن مازال علينا أن نتساءل كيف يمكن للنفس، التي ليست متهاهية مع الجسم أو مع أي جزء من الجسم، أن تؤثر على العالم. أنت تقرر أن تتمشَّى ثم لا تلبث أن تحرك جسمَك بطريقةٍ معينة؛ فكيف يمكن ذلك؟ إن السوابق العِلَيَّة لِتَمَشَّيكَ لا تتضمن إلا أحداثاً جسمية وعِلَلاً خارجية لِأَحداثٍ جسمية.

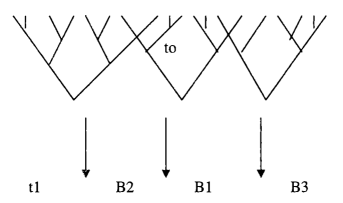
يذهب لُو إلى أن نموذج السببية العقلية الموروث من ديكارت غير ملائم. يتخيل ديكارت الأنفس تبدأ سلاسلَ عِلَيَّة في الـدماغ. ومن المصاعب المُحدِقة بمثل هذا الرأي أنه ينتهك فيما يبدو قناعتَنا العميقة بأن العالم المادي مكتفٍ بذاتـه عِلِّياً. ربما تكون هذه القَناعة في النهاية مجرد تحيز، أو، بإنصافٍ أكثر، افتراضاً يمكن أن نجد سبباً وجيهاً لِنَبذِه. غير أن علينا، حتى نصادف هذا السبب، أن نتذرع بالشك في أولئك الذين ينكرونه لا لِشيءٍ إلا للإبقاء على دعوى مفضَّلة.

يُحاجُّ لُو بأن هناك على أية حال صعوبةً أشد تواجه النموذج الديكاري. تأملُ تقريرَك أن تتمشَّى وبالتالي تحريكك رجلَك اليمنى كنتيجة لهذا القرار. يفترض الديكارتي أن قرارك، وهو حدثٌ عقلي، يبدأ سلسلةً عِلَّيَّة تُفضِي في النهاية إلى تحريكِك رجلَك اليمنى، وهو حدث جسمي. هذه الصورة مبينة في الشكل 2.10 (M1 هو قرارك أن تتمشَّى، B1 هو تحريك رجلك اليمنى، E1 و E2 هما حدثان عارضان في جهازك العصبي، to هو توقيت القرار، t1 توقيت تحرك رجلك اليمنى).



يرى لُو أن الصورة الديكارتية تتضمن تشويهاً. تَخَيَّل اقتفاءً للسلسة العِلِّية يمضي عَوداً من الانقباضات العضلية المتضمنة في حركة رجلك اليمنى. من المفترض أن هذه السلسلة تمضي رُجُعاً إلى أحداث في دماغك، غير أنها تتخطى ذلك إلى أحداث أقدم، وفي النهاية إلى أحداث تقع قبل ميلادك. فضلاً عن ذلك وأكثر دلالة فعندما نتعقب إلى الخلف السلسلة العِلِّية التي تبلغ ذروتها في B1 نكتشف أنها سرعان ما تصبح مشتبكة في سلاسل عِلِّية أخرى لا نهاية لما تنتهي في تشكيلة من الحركات الجسمية الميزة تماماً (انظر شكل 2.11)

شكل 11-2



82

هنا B1 هو تحريك رجلك اليمنى، و B2 و B3 هما حركات جسمية مختلفة. قد تكون B2 هي تحريك ذراعك اليسرى إذ تُحَيِّي عـابراً تعرف، وقـد تكـون B3 حركة لاإرادية لأحد الجفون. ويجب أن تؤخذ السلسلة العِلِّيَّة المتفرعـة عـلى أنهـا تمتد أعلى الصفحة امتداداً لامتناهياً في الماضي.

والآن فرغم أن قرارك بأن تتمشَّى يُفترَض أنه مسئول عن B1 وليس عن B2 و B3، فإن التواريخ العلية لهذه الأحداث الجسمية مشتبكة اشتباكاً لا حل لـه. فقبل اللحظة to ليس ثمة سلسلة أحداث يمكن تحديدها مسئولة عِلِّياً عن B2 أو B3. إن من الصعب أن نرى في الشبكة المعقدة من العلاقات العِلِّية الحادثة في جهازك العصبي أين عسى حدثٌ عقلي ما أن يكون قد بدأ B1.

يذهب لُو إلى أن بوسعنا أن نتخلى عن النموذج الديكارتي للعلية العقلية (التسبيب العقلي) ونستبدل به نموذجاً يذكِّر بنموذج اقترحه إيهانويل كانت (التسبيب العقلي) ونستبدل به نموذجاً يذكِّر بنموذج اقترحه إيهانويل كانت (1724-1804) Immanuel Kant. تؤثر النفسُ في العالم المادي ولكن ليس بالشروع في سلاسل عِلِّية. الحق أنه، من جانب مهم من الجوانب (وباستثناء الأحداث غير المسبَّة)، لا شيء في العالم يبدأ سلسلةً عِلِّية. وإنها وجه الأمر (بتعبير غامض بعض الشيء، غموضاً لا مفر منه) أن النفس تخلق حالةً يتضمن العالم بمقتضاها نمطاً من السلاسل العِلِّية تنتهي في حركة جسمية معينة. فالحدث العقلي (تقريرك أن تتمشَّى مثلاً) يُحَدِث حدثاً مادياً (تحريكك رجلك اليمنى) لا بحفز سلسلة أحداث تبلغ ذروتها في تحريكك رجلك اليمنى، بل بخلق حالة ينوجد فيها صنف معين من الأنها العِلِّية.

تأملْ عنكبوتاً تتحرك في شبكتها جيئةً وذهاباً. رغم أن الشبكة معتمدة عِلِّياً على العنكبوت، فهي جوهر منهاز بحقه الشخصي، لا يمكن المهاهاة بينه وبين جسم العنكبوت. وفضلاً عن ذلك فإن الشبكة تؤثر في حركات العنكبوت، لا بأن تبدأها بل بأن "تُمَكِّن" لها أو "تسهِّلها". ولنا أن نقول إن الـشبكة تخلق أمراً يجعل العالم يتضمن حركات من صنفٍ معين لا من صنفٍ آخر. وبنفس القياس ا فإن النفس قد تُعتبَر نتاجاً لعمليات جسمية (واجتهاعية فيها يرى لُو) معقدة، نتاجاً لا تمكن مماهاتُه مع جسدها أو مع جزء من جسدها. النفس تعلِّل طبيعة الحركات الجسمية لا بأن تبدأ سلاسل عِلِّية بل بأن تخلق أمراً يجعل لتلك السلاسل العِلِّية الشكل المعين الذي لها.

لستُ أزعم أن أياً من هذا واضح أو مقنع تماماً. إلا أن هدفي لم يكن أن أقدم خلاصةً بالأصالة عن الثنائية اللاديكارتية، بل أن أقترحها فحسب كخيار جدير بأن يؤخذ بجدية في الاعتبار. (ثمة رأي بديلٌ في نفس المجال مقدم في الفصل السادس). وبالنظر إلى الطبيعة الاختبارية (tentative) لفهمنا للعقول وعلاقاتها بالأجسام فلن يكون من الحكمة التسرع في رفض مثل هذه الخيارات على نحو متسرع.

Ö\_\_\_\_\_ t.me/t\_pdf

في الفصول القادمة سوف أعود إلى كثير من الثيمات الميتافيزيقية المقدمة هنا، منقِّحاً فهمَنا لهذه الموضوعات وتأثيرها على الأسئلة حول العقول وعلاقتها بالعالم المادي، لعلنا في النهاية أن نكون في وضع أفضل لتقييم الخيارات المفتوحة لنا.

لقد رأينا حتى الآن أن الثنائية من الصنف الذي أيده ديكارت، أي ثنائية الجواهر، يمكن أن يصرَّح بها تصريحاً، ويمكن أن تحوَّل، وأن تُضبَط بطرق عدة. يذهب ديكارت نفسه إلى أن العقول- أو الأنفس- والأجسام نوعان متميزان تماماً من الجوهر. ورغم ذلك يمكن للجوهرين العقلي والمادي أن يحملا علاقات جِد وثيقة أحدهما بالآخر. وعلى أقل تقدير فإن الجوهرين العقلي والمادي يتفاعلان عِلِّياً.

لم يفسر ديكارت قط تفسيراً كاملاً كيف يتأتى لجوهر مفكر غير مكاني وغير ممتد أن يؤثر أو يتأثر بجوهر ممتد غير مفكر. من ناحية، بالطبع، فإن "تفسير" علاقاتٍ عِلِّية هو أمر عسير على أي شخص ويتطلب الكثير من العَنَت. ومن هذه الجهة لم يكن ديكارت في حالٍ أسوأ من حال نقاده الماديين العصريين. ولكن من

مُجمَل

جهة أخرى فمن الواضح أن الصورة التي يرسمها ديكارت تصطرع مع اعتقادِنا المتجذرِ بعمقٍ بأن العالم المادي "مغلق عِلِّياً". صحيح أننا بعيدون عن معرفة إن كان هذا الاعتقاد صحيحاً، أو حتى إن كان مبرَّراً، غير أن هناك شيئاً ما مقلِقاً بغير شك في قبول الصورة الديكارتية إذا كانت هناك خيارات متاحة لا تضطرنا إلى اعتبار العالم متشعباً عبر خطوطٍ عقلية-فيزيقية.

يسلِّم أصحاب مذهب التوازي ومذهب المناسبة بثنائية ديكارت ويحلَّون مشكلةَ التفاعل العِلِّي بإنكار حدوثه. أما مظهر التفاعل العِلِّي بين العقل والجسم فإنهم يُقصونه إذ يفترضون، كما يفعل أنصار التوازي، أن سلاسل الأحداث في العالم العقلي مترابطة تماماً مع سلاسل الأحداث المادية، أو أن الله يشاء إيجاد الأحداث العقلية وملازِماتها المادية.

أما المثاليون فيوافقون أصحابَ مذهب التوازي والمناسبة في أن التف علات العِلِّية الملاحظة بين العقول والأجسام وهمية. لكن المثاليين يجتنبون المقدمة الثنائية بأن العالم يحتوي كلا الجوهرين العقلي والمادي: فالكل عقلي. والحق أن فكرة أشياء موجودة بمعزِل عن العقول تُعَد (عندهم) فكرةً غير قابلة للفهم.

وقد نحاول أن نحتفظ بالتفاعل العِلِّي بين العقول والأجسام ونظل نعتبر أن العقول والأجسام جواهر منفصلة – بأن نرفض المذهب المديكاري القائم بأن الجواهر العقلية تفتقر إلى الخصائص المادية. فالعقول أو الأنفس تمتلك خصائص لا تمتلكها الأجسام (فهي تحس خبرات مثلاً)، ولكن العقول يمكن أن تمتلك خصائص يقصرها ديكارت على الجواهر غير المفكرة. هذه الأرضية المشتركة تترك، فيها يبدو، الاحتمال مفتوحاً للتفاعل العِلِّي بين العقول والأجسام.

إن ثنائيةً من هذا النوع تبقى لديها مشكلة. لقد شجع العلمُ الحديث، كما لاحظنا آنفاً، التزاماً بالاستقلال العِلِّي للعالم المادي. وإذا كانت الجواهر العقلية تتدخل عِلِّياً في الشئون المادية فقد يتطلب منا هذا، فيما يبدو، أن نتخلى عن فكرة أن العالم المادي مكتفٍ بذاتِه عِلِّياً؛ وذلك حتى لو كانت تلك الجواهر العقلية تمتلك خصائص فيزيقية بالإضافة إلى الخصائص العقلية. افترِضْ مع ذلك أننا نرفض تصور التسبيب العقلي المتضمَّن في الصورة الديكارتية فربما تؤثر العقول عِلِّياً على الأجسام ولكن ليس ببدء سلاسل من الأحداث المادية. فكل حدث في مثل هذه السلسلة مسبَّب بحدث مادي آخر. وهذه هي بالضبط دعوى الاستقلال العِلِّي للعالم المادي. إلا أنه يتسق مع الاستقلال العِلِّي أن العقول "تُشَكِّل" السلاسل العِلِّية- لا بواسطة تغيير اتجاهات حركة الجسيمات الأولية، كما افترض ديكارت، بل بضبط السلاسل بالطريقة التي تضبط بها شبكةُ العنكبوت حركاتِ العنكبوت.

إلا أن علينا قبل اعتناق أيٍّ من هذه الآراء أن نبذل وسعَنا في تأمل البدائل. وهذا ما سوف نفعله في الفصول القادمة. وليس الهدف أن أدعم أحدَ الأوصاف للعقل والمادة، بل أن أزودك أيها القارئ بالأدوات التي تكوِّن بها اختياراً مستبصِراً.

## قراءات مقترّحة

given consideration dualism is Substance scant in contemporary philosophy of mind .The focus has been, instead, on "property dualism," a view according to which the mental and the physical are not distinguishable kinds of substance, but distinct families of properties. Dualisms of this sort have troubles of their own, and have been much discussed in recent years. I have elected to dwell on substance dualism partly in the hopes of encouraging a fresh look at a range of well-worn issues. Thus, I have tried to present versions of traditional dualism in a favorable light. I have not said all that I might have said, and I have ignored many details; my goal has been only to introduce a range of issues. Readers interested in pursuing these should consider the readings discussed below. (A complete bibliography appears at the end of this volume (.Descartes's views on the mind are developed in his Meditations on First Philosophy(1986/1641). This edition of the Meditations includes selections from the "Objections and Replies" that illuminate certain of Descartes's positions.

Hume's discussion of causation occurs in his A Treatise of Human Nature (1978/1739) i, 3, §§ 1-6, 11, 12, 14, 15; and in Enquiry Concerning Human Understanding (1748/1975), §§ 4, 7. Malebranche's account of occasionalism can be found in Dialogues on Metaphysics and Religion (1688/1997). Leibniz advances a version of parallelism in his Monodology (1787/1973). Berkeley's idealism is discussed at length and defended in his Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge (1713/1983); and in Three Dialogues between Hylas and Philonous (1710/1979). John Foster brings idealism up to date in The Immaterial Self (1991).

Epiphenomenalism is described and defended by T.H. Huxley in his Methods and Results: Essays (1901). See also C.D. Broad's The Mind and Its Place in Nature (1925) chap. 3. Nowadays, epiphenomenalism is most often taken to concern, not mental events, but mental properties: an object's possession of mental properties makes no non-mental difference. Frank Jackson's defense of property epiphenomenalism in "Epiphenomenal Qualia" (1982) has been widely influential.

E.J. Lowe's defense of non-Cartesian dualism is developed in his Subjects of Experience (1996). Lowe's depiction of the self has much in common with that advanced by P.F. Strawson in his Individuals: An Essay in Descriptive Metaphysics (1959) chap. 3. Lowe's "Substance" (1988) provides an especially readable account of the traditional conception of substance introduced in this chapter. Lowe's view of the nature of mind-to-body causation is reminiscent of Kant's in his discussion of the "third antinomy"; see The Critique of Pure Reason (1787/1964).

Peter van Inwagen's Metaphysics (1993) includes a discussion of composites (which van Inwagen calls "collections"), although his conclusions differ from those defended here.



3

ألوان من المذهب المادي : المذهب السلوكي ومذهب الهَوية السيكوفيزيقية

في الفصل الثاني بدأنا بفحص رأي ديكارت القائل بـأن العقـول والأجـسام المادية نوعان متمايزان من الجوهر. ثم فحصنا عدداً من الآراء المرتبطـة بـه، تلـك التي يمكن أن تُغزَلَ من نقطة بدايتنا الديكارتية عن طريق نَبذ أو تعديل واحـدٍ أو اثنين من مكوِّناته. وفي هذا الفصل سوف أقوم بتفحص وصفين ماديين للعقل.

ينكر الماديون أن العالم يتضمن كلا الجوهرين العقلي والمادي، فكلَّ جوهر هو جوهرٌ مادي. والعقولُ مصمَّمة، على نحو ما، من نفس المواد المصنوع منها الصخور والأشجار والنجوم. فإذا أخذنا الجسيهات الأساسية التي تكوِّن الأشياءَ غيرَ الحية ونظمناها على النحو الصحيح فالنتيجة تكون مخلوقاً ذا عقل. العقل ليس كياناً منفصلاً غير مادي، وإنها هو مادة فحسب منظمة على نحو ملائم.

للمذهب المادي تاريخٌ طويل. كان ديمقريطس 370-Democritus (c. 460-370) BC) يصف العالم كانتظام عابر من ذراتٍ تُدَوِّم في الخَلاء. وكان هـوبز Hobbes (1588-1679) ولامتري (51-1707) La Mettrie يعتبران الظواهرَ العقليةَ تفاعلاتِ آليةً لمكوِّناتٍ مادية لا أكثر. وفي أيامنا هذه ثمة ماديةٌ من نـوع أو آخر تؤخذ مأخذَ التسليم في أغلب الأحيان. ومن الواضح أن الاعتقادَ بأن العُقولَ هي الأدمغةُ فحسب هو اعتقادٌ واسعُ الانتشار. أما وصف فرنسيس كريك Francis الأدمغةُ فحسب هو اعتقادٌ واسعُ الانتشار. أما وصف فرنسيس كريك the astonishing hypothesis فهو Crick مؤخراً لهذا بأنه "الفرضية العجيبة" يتحدى خبرتي شخصياً مع طلاب الفلسفة غير المتخرجين، الذين يستخدمون، فيما يبدو، كلمتي "عقل" و "دماغ" على التعاوض<sup>(1)</sup>.

ورغم أن كثيراً من الفلاسفة قد يصفون أنفسَهم، إذا ألححتَ عليهم، بأنهم ماديون، فإن المادية تأتي بنكهاتٍ مختلفة. ومن شأن الاختلافات بين الماديين أن تُغَشِّي على اتفاقهم في رفض الثنائية. وقد أدى عدم الارتياح للافتراضات المادية في السنوات الأخيرة إلى انبعاثٍ جديدٍ للاهتهام بصورٍ من الثنائية. ومن عجبٍ أن كثيراً من هذا الاهتهام قد وَلَّدَه العملُ في علوم الأعصاب حيث صعوباتُ التوفيق بين خصائص المنظومات المادية المعقدة وخصائص الخبرات المعورية شديدةٌ للغاية.

(1) أي عــلى أنهــما "متعاوضــان" interchangeable يمكــن اســتعمال أحــدهما مكــان الآخر.(المترجم)

92

في هذا الفصل سأعرض بالفحص اثنين من طلائع الخلاف المعاصر: السلوكية، ونظرة هُوِية العقل – الدماغ. والسلوكية behaviorism كمذهب فلسفي معاصر عن طبيعة العقل تختلف عن السلوكية كحركة في علم النفس. تتعلق السلوكية الفلسفية بدعوى عن طبيعة العقل ومعاني الحدود (المصطلحات) العقلية. أما السلوكية السيكولوجية فتنجم من تصور معين للمنهج العلمي كما يُطَبَّق في علم النفس. هذا الصنف من السلوكية ساد العمل التجريبي في علم النفس حتى الستينيات من القرن العشرين حيث أفَلَ نجمُه بظهور نموذج معالجة المعلومات، وهو نموذجٌ أَهْمَه بَحِيءُ الآلة الحاسبة (الحاسوب).

قَلَّها تكون العلاقةُ بين الفلسفةِ والعلوم التجريبية واضحةً مستقيمة. لقد أسهَمَ فلاسفةُ العقل، مِن جهةٍ، إسهاماً مهماً في تشكيل التصورات الخاصة بالعقل التي ترشد الباحثين التجريبين. ومن جهةٍ أخرى فقد طَفِقَ الفلاسفةُ يعيدون تقييمَ نظرياتِ كلِّ فترةٍ في ضوء مستجدات التقدم في العلوم. من نتائج ذلك أن تجد التأثيراتُ الفلسفية على العلوم طريقَ عودتِها ثانيةً إلى الفلسفة. وعندما يحدث ذلك فقد تكتسب دعوى فلسفيةٌ ما، دون وجهِ حق، سيهاءَ هيبةٍ تجريبيةٍ في عقـول الفلاسفة الحريصين على اعتناقِ أحكامِ العِلم.

لم يتفطن الفلاسفةُ أحياناً، في غَمرةِ إعجابِهم بالسلوكية في علم النفس، إلى أن التصوراتِ السلوكيةَ للعقل كانت، إلى حَدٍّ كبير، نِتاجاً لِتَصَوُّر فلسفي معين للمنهج العلمي. وللسخرية فإن جذورَ هذا التصورِ تكمن في تقليدِ وضعي لم يكن جديراً بأن يَروقَ هؤلاء الفلاسفةَ أنفسَهم. من الدروس المستفادة من ذلك أنه من الخطأ بالنسبة لفلاسفةِ العقل أن يَقبَلوا دون تمحيصٍ ودون إنعامِ نظرٍ دعاوي صادرةً من علم النفس أو من علوم الأعصاب.

### السلوكية

كانت دراسةُ العقلِ حتى القرن العشرين يُفترَض لها أن تدور حول دراسة الحالات والعمليات الشَعورية (الواعية). وكان الأفراد المشاركون في التجارب السيكولوجية (وهم في الأغلب القائمون بالتجربة أنفسُهم أو تلاميذُهم) مدرَّبين على أن "يستبطنوا" introspect ويَروُوا مظاهرَ خبراتِهم الشعورية (الواعية). في هذه البيئة كان الخيالُ الذهني والكيفيات الدقيقة للأحداث الجسية تحتمل موقعاً مركزياً.

وفي الوقت نفسِه كان السيكولوجيون مهتمين بدمج دراسة العقـل بدراسـة الدماغ. وقد كان جَلِياً من زمنٍ طويـل أن الوقـائع في الـدماغ والجهـاز العـصبي مرتبطةُ ارتباطاً وثيقاً بالمجريات العقليَة، وكانت الصعوبة تكمـن في فهـم طبيعـة العلاقة بين العقول والأدمغة فهماً دقيقاً. إن من المُغرِي أن تعتقد أن العقـول minds (أو الأنفس selves: وسوف أظل أستخدم اللفظين على التعاوض دون أن أقصد بذلك أن أوميَّ إلى أنها مترادفان) هي الأدمغة brains لا أكثر. غير أن خواص الأدمغة تختلف فيها يبدو اختلافاً مهماً عن خواص العقول. فأنت عندما تمر بخبرةٍ شعوريةٍ تكون على درايةٍ واضحة بخصائص تلك الخبرة. وعندما نفحص دماغاً حياً فإن الخصائص التي نشاهدها تبدو مختلفةً تماماً. تأملْ ماذا يشبه أن يكون (what it is like) أن تعاني صداعاً. ثم تخيلُ أن بوسـعك أن تُحَـدُقَ إلى دماغ شخصٍ يعاني صداعاً. إن ما تلاحظه، حتى بمساعدة أجهزةٍ تكسف البنيةَ الدقيقة للدماغ، ليختلف كلياً عما يشعر به المصاب بالصداع. تخيل عالم أعصاب على معرفة وثيقة بفيزيولوجيا الصداع ولكنه لم يَخبُر في حياتِه صداعاً قَط. ثمة فيها يبدو شيءٌ ما يفتقر العالِمُ إلى معرفته، خصيصةٌ مـا- لم يـصادفْها ولا بِمُكنَتِـه أن يصادفَها بمجرد تَفَحَّص الدماغ. غير أن هذه الخصيصةَ ليست بـذلك خصيـصةً نيورولوجية. عندما ننظر إلى الأمر بهذه الطريقة لا يسعنا إلا أن نستنتج أن الخمصائص العقليمة ليمست خمصائص دماغيمة، وبالتمالي أن العقول ليمست الأدمغة<sup>(1)</sup>.

(1) قـدَّمَ فرانـك جاكـسون Frank Jackson مثـالاً شـهيراً لـذلك هـو "مـاري عالمـة النيوروفيزيولوجيا". يقول جاكسون: "ماري عالمةٌ لامعةٌ اضـطُرَّت، لِأَيَّما سبب، إلى أن تدرس العالمَ من غرفةٍ أبيض وأسود من خلال شاشة تلفاز أبيض وأسود. وقد تخصصت في نيوروفيزيولوجيا الإبصار، واكتسبت، دعنا نفترض، كل المعلومات الفيزيائية التي = إذا كان هذا غيرَ كافٍ فيَجمُل بنا أن نُذَكِّر أنفسَنا أننا نتمتع حقاً بنوع من "المَنفَذ" access إلى خبراتنا الواعية غير متاح للآخرين على الإطلاق. إن خبراتك "ذات خصوصية" private، ودرايتك بها مباشرة ومُتَنفِّذة؛ أما درايتي أنا بخبراتك فهي، في المقابل، غيرُ مباشرة واستدلاليةٌ وسهلةُ الإلغاء. فعندما يكون بك صداع، أو عندما تكون في ذهنك صورة جَدَّتِك، أو عندما تقرر أن تمشط شعرك، فأنت في موقع يتيح لك التمييز مباشرة، ودونها حاجةٍ إلى دليل أو ملاحظة، بأن بك صداعاً أو بأنك تتخيل جدتك أو بأنك قررتَ أن تمشط شعرك. أما أنا فلا أملِكُ إلا أن أستدل على حالتك الذهنية عن طريق ملاحظة سلوكك العقلية متلازمةً مع عمليات نيورولوجية فإن بوسعي من ثم أن أستدل على حالة عقلك بملاحظة دماغك. إلا أن مَنفَذي إلى تلك الحالة لايزال غيرَ مباشر. انتيج (أستدل على حالتك الذهنية عن طريق ملاحظة سلوكك مهديمة العقلية متلازمةً مع عمليات نيورولوجية فإن بوسعي من ثم أن أستدل على حالة الم النتيج (أستدل على الذهنيك عن طريق ملاحظة مسلوكك أستنتج (أستدل على الذهنية عن طريق ملاحظة، أن ي باني

كل هذا هو بالضبط ما يجب أن نتوقعه إذا ما كانت الثنائيةُ على حـق. ولكـن الثنائية، أو الثنائية الديكارتية على كل حال، تؤدي بشكلٍ واضـح إلى انـشعابٍ في

=يمكن اكتسابها عن الذي يجري عندما يرى الناسُ طماطماً ناضجاً، أو يرون السماءَ، ويستخدمون كلمات مثل "أحمر" و"أزرق"..إلخ. تكتشف ماري، على سبيل المثال، بالضبط أية اقترانات من الأطوال الموجية من السماء تثير الشبكية، وكيف يودي ذلك من الرئتين اللذين ينتجان التلفظ بعبارة "السماء زرقاء"... ماذا يحدث إذا أُطلِقَت ماري من غرفتها الأبيض والأسود أو أُعطِيَت شاشة تلفاز ملونة؟ هل سنتعلم أي شيء أم لا؟ من الواضح تماماً أنها سوف تتعلم شيئاً ما عن العالم وعن خبرتنا البصرية بالعالم. ولكن هذا يثبت على نحو لا مرد له أن معرفتها السابقة كانت غير كاملة. وبيا أنها كان لديها كل المعلومات الفيزيائية، إذن ثمة معرفة أكثر من المعرفة الفيزيائية لكي تُكتسب، والمذهب الفيزيائي من ثم زائف". ( ,"Bigophical Quarterly 32: 127–136. دراسة الكيانات الفاعلة agents الذكية. فيمكننا دراسة بيولوجيا وفيزيولوجيا هذه الكيانات الفاعلة ولكننا في فِعلنا هذا نغفل عقولَها، أو يمكننا دراسة عقولها متغافلين عن تركيبها المادي.

غير أننا الآن بإزاء مشكلة: فالعلم مقصورٌ على اقتفاء الأحوال "العامة" public الموضوعية. والحالة الموضوعية يمكن أن تُفهَم من أكثر من منظور واحد، وبواسطة أكثر من ملاحِظ واحد. إلا أن محتويات عقلك قابلةٌ للملاحظة (إذا صَح هذا التعبير) من جانبك أنت فقط. وسَبيلي إلى هذه المحتويات هو من خلال مكر هذا التعبير) من جانبك أنت فقط. وسَبيلي إلى هذه المحتويات هو من خلال العلمي. بإمكاننا أن ندرس الأدمغة، وقد نستنتج أن أنواعاً معينةً من المجريات النيورولوجية ترتبط بأنواع معينة من المجريات العقلية. ومن شأن هذا أن يُمَكَّننا من أن نستدل على الحالات الذهنية عن طريق ملاحظة نشاط المدماغ. ولكننا لا الخاصة.

#### الخصوصية ومترتباتها

ما إن نَشرَع في المضي في هذا الطريق حتى نكون عُرضةً للشك في أن الحالات الذهنية - كشيء مختلف عن مُلازِ ماتِه الفيزيولوجية - هي موضوعٌ يصلح للدراسة العلمية. وفي النهاية فإن فكرة أننا حتى في موقع يتيح تأسيس ترابطات بين وقائع عقلية ومجريات في الجهاز العصبي، هذه الفكرةُ نفسُها يمكن أن تغدو موضعَ شك. تخيلُ أنك في كل مرة تَخبُر فيها نوعاً معيناً من الخبرة (ولتكن رؤية درجة معينة من الحمرة، حمرة طماطمة ناضجة مثلاً) تعتري دماغَك حالةٌ معينة، س. كذلك كلما اعترت دماغَك الحالةُ س فأنت تَخبُر نفسَ الدرجة من الخمرة. إن يبدو كأن هناك بالضرورة ارتباطاً بين الخبرات التي من هذا النوع وبين حالاتٍ نيورولوجية من النوع س.

95

افترض الآن أنك تلاحظ دماغي في الحالة س. وأنا أُعلِنُ أني أَخبُر درجةً معينةً من الأحر، درجةً أَصِفُها بأنها حرةُ طماطمةٍ حراء. قد يبدو أن هذا يقدم دليلاً ثانياً على الترابط الملاحَظ للتو في حالتك. ولكن هل هذا صحيح؟ في حالتك أنت فإن لديك مَنفذاً إلى كل من حالتك الذهنية ومُلازِمِها النيورولوجي. أما حين تلاحظني فإن لديك مَنفذاً إلى حالتي النيورولوجية فحسب. فكيف يحق لك أن تفترض أن حالتي الذهنية تماثل حالتك؟

صحيحٌ أنني أصف خبرتي كما تصف خبرتَك بالضبط، وأننا متفقان في أننا نَخبُر لونَ طماطم ناضج. إلا أن هذا، بالطبع، هو كيف تَعَلَّم كلانا أن يحدد خبرته الشخصية. إن لديَّ نوعاً معيناً من الخبرة البصرية عندما أشاهد طماطمةً ناضجة في ضوء الشمس الساطع، وأنا أصف هذه الخبرةَ على أنها ذلك النوع من الخبرة التي تكون لديَّ عندما أشاهد طماطمةً ناضجةً في الشمس الساطعة. وأنت لديك نوع معين من الخبرة عندما تشاهد طماطمةً ناضجة تحت ظروف مماثلة للمشاهدة، وقد تعلمتَ أن تصف هذه الخبرةَ على أنها ذلك النوع من الديك يوع معين من الخبرة عندما تشاهد طماطمةً ناضجة تحت ظروف مماثلة للمشاهدة، يقول إن الخبرتين الموصوفتين بذلك متماثلتان تماماً؟ فلعل خبرتَك أشبَهُ بالخبرة التي قد تُلِم بي إذا ما شاهدتُ ليمونةً في الشمس الساطعة. إن وصفينا متفان تمام التي قد تُلِم بي إذا ما شاهدتُ ليمونةً في الشمس الساطعة. إن وصفينا متفان تمام حدالتك أنت.

يبدو، إذن، أن محاولات الربط بين أنواع من المجريات النيورولوجية وأنواع من المجريات العقلية تتبخر إلى ارتباطات بين مجريات نيورولوجية وأوصاف لوقائع عقلية. إننا نتعلم أن نصف كيفيات حالاتنا الذهنية بالإشارة إلى أشياء قابلة للملاحظة اعتدنا منها أن تثير هذه الحالات. وهذا يترك الاحتهالَ مفتوحاً بأنه بينها تتطابق أوصافُنا لهذه الحالات فإن الحالاتِ نفسَها تختلف اختلافاً شديداً.

قد يبدو هذا قلقاً لا داعيَ له، مجرد احتمالٍ فلسفي خالص. ولكنْ سَـلْ نفسَك: هل من مبرِّرٍ لديك لكي تعتقد أن حالاتك الذهنية تماثل كيفيـاً الحـالات الذهنية للآخرين؟ ليس الأمرُ كما لو أنك لاحظتَ الحالات الذهنيةَ للآخرين واكتشفتَ أنها تُطابِق حالاتِك، فليس لديك أي مثال على هذا التطابق. أم لعلك تستدل استدلالاً استقرائياً من خصائص حالتك إلى خصائص الآخرين؟ (الاستدلالُ الاستقرائي احتماليٌّ: فنحن نستدل من خصائص عينةِ sample من مجتمع أصلي مدروس a population إلى خصائص هذا المجتمع ككل). ولكن قوانين الاستدلال الاستقرائي تُحَرَّم الانتقالات الاستدلالية من فردٍ واحد إلى مجتمع كلي ما لم يكن من الواضح أن الفرد منَّل

(1) في عملية "التعميم الاستقرائي" inductive generalization نحن نستمد خصائص فنة كلية من خصائص "عينة" sample من هذه الفئة، أو نستخلص نتيجة حول "جميع" الأعضاء في مجموعة ما من خلال ملاحظات عن "بعض" أعضاء هذه المجموعة: ملاحظة 1: س1 يتسم بالخاصة ص ملاحظة 2: س2 يتسم بالخاصة ص ملاحظة 3 : س3 يتسم بالخاصة ص وهكذا. إذن كل س يتسم بالخاصة ص يُستخدم التعميم الاستقرائي في مجالات كثيرة مثبل البحث العلمي والمسح الاجتهاعي واستطلاعات الرأي السياسية.. إلخ. غني عن القول أن ملاحظة جميع الأفـراد (المجتمـع الأصلي population) في المجموعات الهائلة العدد هـ و أمـر صـعب ومكلّف وكثـيراً مـا يكون مستحيلاً عملياً. الأمر الذي يُلجِئنا إلى إجراء "أخـذ عينـة" sampling ، وفحـص هذه العينة لِتَبَيُّنِ خصائصِها، ثم "تعميم" generalization هذه الخصائص على جميع أعضاء المجموعة الأصلية (المجتمع الأصلي). ولكي يكون هذا التعميم صائباً أو قريباً من الصواب ينبغي أن تكون العينة "تُمَثَّلَة" representative للمجموعة بكاملها غير متحيزة لجانب دون جانب أو مأخوذة من ركن دون ركن. هناك طرق كثيرة لاختيار العينة بحيث تقترب من النموذج المثالي لما ينبغي أن تكونه العينة، مثل طريقة "الاختيار العشوائي" random sampling ؛ ولكي توصف العينة بالعـشوائية لا بد من أن تخضع للقرعة وأن تكون أمام جميع أفراد "المجتمع الأصلى المدروس" population فرص متساوية للوقوع في العينة.

غير أنك إذا افترضتَ أن خصائصَ حالاتك الذهنية ممثِّلةٌ تكون بالضبط قـد افترضتَ ما شَرَعتَ في إثباتِه<sup>(1)</sup>.

هذه المشكلة التي نحن بصددها هـي المشكلة القديمـة – "مـشكلة العقـول الأخرى"<sup>(2)</sup> problem of other minds: إذا كان لك أن تعرف عقلَكَ الخـاص

- ويتفاوت كم العينة الكافية لتمثيل مجتمع ما وفقاً لطبيعة هذا المجتمع: هَبْ أن لديك ذَلواً به كرياتٌ من اللي حراء وخضراء وصفراء وبيضاء. إن عينة مكونة من ثلاث كريات من المحال أن تمثل المجموعة الكلية أياً كان عددها. وفي المقابل، هب أن لديك قِدْراً ضخاً من واحدة، وبإمكانك الحكم على درجة نضوج المعكرونة بتذوق واحدة منها. ذلك أن التجانس تام في هاتين المجموعين بحيث تكفي عينة مكونة من فرد واحد للحكم على التجانس تام في هاتين المجموعين بحيث تكفي عينة مكونة من فرد واحد للحكم على الكل. كذلك الحال بإزاء مجموعة كبيرة من الفئران المستنسخة التي يكاد كل فرد منها يطابق الآخر مطابقة تامة. لعلكَ الآن قد تبينتَ الصعوبة الكامنة في تحديد كم العينة التي تعد كافية لتمثيل مجتمع من المجتمعات أو مجموعة من المجموعات، والذي قد يتطلب تقنيات إحصائية ورياضية معقدة، ويبقى رغم ذلك أمراً غير يقيني ويهب بملكة الخكم لدينا وربما باعتقاداتنا المسبقة عن أفراد المجموعة المغزية (للمزيد عن التعميم الاستقرائي ومنز لَقاتِه انظر كتابنا "المغالطات المنطقية"، المجلس الأعلى للثقافة، 2007، ص 51. ومنز لَقاتِه انظر كتابنا "المغالطات المنطقية"، المجلس الأعلى للثقافة، 2002، ص 51. ومنز لَقاتِه انظر كتابنا "المغالطات المنطقية"، المجلس الأعلى للثقافة، 2002، ص 51. ومنز لَقاتِه انظر كتابنا "المغالطات المنطقية"، المجلس الأعلى للثقافة، 2002، ص 51. ومنز لَقاتِه انظر كتابنا "المغالطات المنطقية"، المجلس الأعلى للثقافة، 2002، ص 51. ومنز لَقاتِه انظر كتابنا "المغالطات المنطقية"، المجلس الأعلى للثقافة، 2002، ص 51.
- (1) أي تكون قد "صادرت على المطلوب"، فسَلَّمتَ تسليماً بالمسألة المطلوب البرهنة عليها من أجل البرهنة عليها! وأنت بذلك تجعل النتيجة مقدمةً، وتجعل المشكلةَ حلاً، وتجعل الدعوى دليلاً. (المترجم)
- (2) مشكلةٌ عتيدةٌ في "فلسفة العقل"، تتناول الأساس المنطقي لاعتقاد المرء بأن للآخرين عقولاً، مثل عقله، وحالات عقلية. فأنا لا يمكنني الاطلاع على عقلك اطلاعاً مباشراً، وكل ما بوسعي أن أفعله هو أن أستنتج مجرياته الداخلية من سلوكك الخارجي. إن اعتقاداتك وانفعالاتك وآلامك..إلخ مخبوءة عني؛ فالعقل فيا يبدو مكانٌ "خصوصي" غير مجاز إلا لصاحبه. وحتى إذا أتيح لي الاطلاع على مجريات دماغك النيورولوجية، قدح غير مجاز إلا لصاحبه. وحتى إذا أتيح لي الاطلاع على عقل على عقل على عقل مباشراً، وكل ما بوسعي أن أفعله هو أن أستنتج محيواته الداخلية من سلوكك الخارجي. إن عتقاداتك وانفعالاتك وآلامك..إلخ مخبوءة عني؛ فالعقل فيا يبدو مكانٌ "خصوصي" غير مجاز إلا لصاحبه. وحتى إذا أتيح لي الاطلاع على مجريات دماغك النيورولوجية، قدح ألياف كمثلاً أثناء الألم، فإن الوجه الذاتي الكيفي لخبرتك يظل محجوباً عني على نحو لا حلية فيه، كما أنني لا أعلم كيف = يكون هذا الصنف من قدح هذه الألياف مصحوباً الخاصة. والوحية البشرية الأخرى مثلها هـ وفي حالتي أنا الخاصة.

99

فكيف يتأتى لك أن تعرف عقولَ الآخرين؟ الحق أنه ما إن نضع المشكلةَ على هذا النحو حتى يتبدى لنا أنها أعمقُ مما كنا نظن. كيف يمكنك أن تعرف أن للآخرين عقولاً على الإطلاق؟ إنهم يسلكون بطرائق مماثلة للطرائق التي تسلك بها، وإنهم يُصِرون على أن لديهم آلاماً وخيالاتٍ ومشاعرَ وأفكاراً. ولكنْ ما هو مبرَّرُك لأن تفترض أنهم كذلك؟ فلا هو بإمكانك أن تشاهد الحالات الذهنية للآخرين ولا أنت لديك أسسٌ استقرائيةٌ كافيةٌ لاستدلال أنهم يتمتعون بحياةٍ ذهنيةٍ من خلال ما يمكنك ملاحظتُه عنهم.

ثمة التفاف حديث على هذا اللغز القديم بإدخال إمكانية "الزومبيات" zombies، بمعنى كائنات مماثلة لنا من كل الجوانب المادية إلا أنها خِلوٌ تماماً من الخبرات الواعية. هذا شيءٌ يمكن تصورُه بوضوح، وهذه القابلية الظاهرة للتصور أقنَعَت بعضَ الفلاسفة بأن ثمة "فجوةً تفسيريةً"<sup>(1)</sup> explanatory gap لا يمكن عبورُها بين الكيفيات المادية وكيفيات الخبرة الواعية.

=والحجة الشهيرة في حل مشكلة العقول الأخرى هي "الحجة القائمة على الماثلة" عوالحجة الشهيرة في حل مشكلة العقول الأخرين، على سبيل المثل، يسلكون كما أسلك وتصير لهم العوارض التي تصير لي كلما وخزهم شيءٌ ووقعَ لهم ما أعرفه في حالتي على أنه "خبرة الألم"، فأستدل infer من ذلك على أن لهم عقولاً مثلي وحالات عقلية مثل خبرة الألم...إلخ. غير أنني هنا فيها يبدو قد ارتكبتُ "تعميهاً غير مبرَّر" unwarranted وeneralization عن مثلّة كمياً"

(1) يرى بعض الفلاسفة، مثل ديفيد شالمرز، أن أي وصف نيورولوجي للوعي، مهما بلغت دقتُه، فهو لا بد تاركٌ واءه "فجوة تفسيرية" غير معبورة ما بين العملية النيورولوجية (المشاهَدة من الجميع) وخصائص الخبرة الواعية (المحجوبة إلا عن صاحبها). وسيبقى ما يسميه شالمرز "السؤال الصعب" the hard question قائماً أبداً: لماذا يتعين على تلك العملية الدماغية المعينة أن تُفضِي إلى خبرة واعية؟ إن بمقدورنا دائماً أن نتصور عالماً مأهولاً بكاننات لديها مثل تركيبنا النيوروبيولوجي جزيئاً لجزيء دون أن يكون لديها خبرة واعية البتة (الزومبيات Zombies). أما في عالمنا القائم فإن الوعي يمشل كياناً واقعياً ماثلاً لا يمكن إغفاله، ولا يسعفنا العلم الفيزيائي في "رَدَّه". (المترجم) لعل صَبرَكَ قد بدأ يَنفَدُ تجاه هذا الخط من التفكير. نحن بالطبع نعرف أن للآخرين حيواتٍ ذهنيةً مماثلةً لحيواتنا من جهاتٍ عديدة – ومختلفة أيضاً: وبالإمكان أيضاً أن نعرف ذلك. حسناً؛ ولكن من الصعوبة أن نرى كيف يمكن تبرير هذه الثقة مادمنا قد قَبِلنا فكرةَ أن العقول ومحتوياتها شأنٌ خصوصيٌّ غيرُ قابلٍ للتَفَحُّص العام.

# الجعرانُ في العلبة the beetle in the box

ربيا تكون نقطة بدايتنا هي المسئولة عن المأزق الذي نحن فيه. لقد وَجَّه خُطانا في مسلكنا إلى الحديقة تصورٌ معينٌ عن العقل موروثٌ من ديكارت. فإذا بدأنا في وضع هذا التصور موضع الشك فقد يتسنى لنا أن نرى طريقنا بوضوح إلى حل لمشكلتنا، حل أكثر توافقاً مع فكرة حِسِّنا المشترك بأن بوسعنا أن نعرف أن الآخرين لديهم عقول وأن عقولهم تماثل عقولنا.

في كتابـــه "بحـــوث فلـــسفية" (1953-1968) يقــدم فتجنــشتين Wittgenstein (1889-1951), § 293 ماثلةً مُقنِعة:

افترض أن كل شخص لديه علبة فيها شيءٌ ما:ونحن نسميه "جعراناً". ليس بِمُكنةِ أحد أن ينظرَ في علبةِ أي شخص آخر؛ وكل واحد يقول إنه يعرف ما هو الجعران بالنظر إلى جعرانِه فحسب.هنا يجوز تماماً أن يكونَ لدَى كل واحد شيءٌ ما مختلفٌ في علبته . بل يمكن للمرء أن يتخيل أن هذا الشيءَ دائبُ التغير.

الصورةُ هنا تماثل صورةَ العلاقة التي نحملها لحالاتِ عقلِنا وحالاتِ عقولِ الآخرين التي مازلنا نسلِّم بها.

يُحاجُّ فتجنشتين ضد هذه الصورة، لا بتقديم اعتباراتٍ تتمضمن زيفَها، بل بإثبات أن قبولنا لها يؤدي إلى نتيجة مُفارِقة paradoxical: فإذا كانت هذه هي العلاقة التي نحملها لحالاتِ عقلِنا وعقولِ الآخرين فلن يكونَ لدينا أيُّ طريقة للإشارة إلى هذه الحالات: افترض أن كلمة "جعران" لها استعمال في لغة هؤلاء الناس. إذا صح ذلك فلن تُستخدم كاسم لشيء . الشيء الذي في العلبة لا مكان له في لعبة اللغة على الإطلاق ؛ ولا حتى كشيء ما : فقد تكون العلبة حتى فارغة. لا أحد يستطيع أن يلعب بالشيء الذي في العلبة ، فهو مُبطَلٌ لاغ أياً ما كان. يعني هذا أننا إذا أعربنا النحو الخاص بالتعبير عن الإحساس وفقاً لنموذج "الشيء والتلقيب"، فإن الشيء يسقط من الاعتبار على أنه غيرُ ذي صلة.

ماذا يريد فتجنشتين أن يقول؟ أنتَ تروِي أن علبتك تحتوي على جعران. وإن روايتَك لَمَلائمةٌ تماماً. لقد تَعَلَّمتَ أن تستخدم كلمة "جعران" بالمضبط بهـذه الطريقة. افترض الآن أن الشيءَ الذي في علبتي مختلفٌ جداً عن المشيء الـذي في علبتك. لو أننا كنا نملك مقارنة الشيئين لكان هذا واضحاً، غير أننا لم نكن قط في وضع يتيح مقارنتَها. افترض الآن أنني أروي أن علبتي تحتوي على جعران. إنني في فعلي هذا أستخدم كلمة "جعران" كما تَعَلَّمتُ استخدامها بالمضبط. فعبارتي، شأنها شأن عبارتك، صحيحةٌ تماماً.

افترض الآن أن كلاً منا يقول إن علبتينا على التوالي تحتويان على جعران. هل أخطأ أيُّ منا؟ كلا. يحاجُّ فتجنشتين أنه في هذا الموقف المتخيَّل تُستخدَم لفظة "جعران" بطريقة لا يُحدِث فيها ما هو بداخل علبة أي شخص أيَّ فارق. إذ تعني "جعران" في لهجتنا المتخيَّلة، على التقريب، "أيّما شيء يكون داخل العلبة". أن تتساءل عما إذا كان جعرانك يماثل جعراني هو إساءةٌ لِفهم هذا الاستخدام للفظة "جعران". إنك إذن تعامل لفظة "جعران" كما لو أنها تسمِّي أو تُلَقِّب نوعاً من الأشياء أو الكيانات. إلا أن وجه الأمر أن "جعران" تُستخدم بطريقة "تُسقِط الشيء من الاعتبار على أنه غير ذي صلة".

إن فكرة فتجنشتين ليست مجرد فكرة لغوية. فأية أفكار قد نضمرها وقد نعبر عنها باستخدام لفظة "جعران" يلحقها نفس القيد. تلك الأفكار يتكشف أنهـا لا تتعلق بنوعٍ معين من الكيانات. وبتعبير آخر: إذا كانت لفظة "جعـران" لا تـشير إلى كيانات من صنفٍ معين، فكذلك، إذن، الأفكار المُعَبَّر عنها طبيعياً باسـتخدام لفظة "جعران".

#### السلوكية الفلسفية

كيف يمكن للأنالوجي أن يمتد إلى حالات العقل؟ إنـك تـستجيب وأنـت طفلٌ بطرقٍ متعددة لما يحيط بك. في بعض الأحيان تئن وتدعك رأسـك فيخـبرك الكبارُ بأن ما تعانيه يسمَّى صُداعاً. وغيرُك يتعلمون أن يستعملوا لفظة "صـداع" على نحو مماثل. فهل "صداع" تُسمِّي نوعاً من الكِيان أو الحالة؟

ربها لا. ربها حين تنبئني بأن لديك صداعاً فأنت لا تُفرِد أيَّ شيء محدد أو حالة خصوصية على الإطلاق (اذكرْ حكاية الجعران)، بل تُثبِت صداعَك فحسب. لقد تدرَّبتَ بطريقةٍ معينة. عندما تُدفَع إلى أن تئن وتدعك رأسك فأنت، من جراء هذا التدريب، تُدفَع أيضاً إلى أن تَفُوه بالكلهات "عندي صداع". إن الطابع الخاص لتلك الحالة قد يكون مختلفاً من فردٍ إلى آخر. وقد يتغير بشكل مستمر، أو حتى، في بعض الحالات (الزومبيات؟) قد يكون غائباً كلياً. إلا أن وظيفة كلمة "صداع" ليست تسمية هذا الطابع الخاص. إنه "يسقط من الاعتبار على أنه غير ذي صلة".

افترض أن هذا الوصف لاستخدامنا كلمة "صداع" انطبقت على معجمنا العقلي بعامة. إن الحدود (المصطلحات) العقلية، إذن، لن تُستخدَم لتسمية أنواع من الكيانات أو الأحداث الخصوصية الماثلة كيفياً كما يريد لها ديكارت أن تكون. إن دورها جِد مختلف. وفي تلك الحالة فإن السؤال عما إذا كانت الحالة التي تسميها أنت بـ "الخبرة التي لديَّ عندما أشاهد طماطمةً ناضجة في ضوء الشمس الساطع" تُضاهي كيفياً الحالة التي أسميها أنا عندما أستخدم نفس التعبير – هذا السؤال لا يمكن أن ينطرح. فطرحُ السؤال يعني إساءة تَصَوُّر خصائص المصطلحات العقلية، وبالتالي الهُراء التام.

102

هذا الخط من التفكير يدعم ما يُسمَّى في كثير من الأحيان بـ "السلوكية الفلسفية" philosophical behaviorism. (وقد سحَّاه هكذا معارضوه، فقلما أَطلقَ أحدٌ من الفلاسفة الذين جرى العُرفُ بأنهم من هذا الفَصيل على نفسه هذا اللقب). يذهب السلوكيُّ الفلسفي إلى أن التصور الديكارتي للعقل يقع في خطأ أساسي. فالعقول ليست كيانات entities (سواء جواهر ديكارتية أو أدمغة)، والأحداث العقلية ليست مجريات خصوصية داخل هذه الكيانات. إننا ننجذب إلى الصورة الديكارتية لا لشيء إلا لأننا مضلَّلون بها يسميه فتجنشتين بـ "نحو لغتنا" grammar of our language.

مادمنا نُطلِق لغتَنا في حياتنا اليومية فنحن نَخوضُ مسارَنا بِمَنجاةٍ من الأحاجي الفلسفية. تَدِينُ الكلماتُ بدلالتها لـ "الألعاب اللغوية" language games التي نلعبها بها. يتطلب الفهمُ القويمُ لأي لفظة (ومن ثم المفهوم الذي تعبر عنه) فهماً للدور (أو الأدوار) التي تلعبها في هذه الألعاب اللغوية. إلا أننا عندما ننخرط في الفلسفة نكون عُرضةً لأن تضَلِّلنا حقيقةُ أن كلمة "عقل"، شأنها شأن "دماغ" و "بسبول" هي "substantive noun" (اسم كينوني أو وجودي). نحن نفكر أن "عقل" تسمِّي بالضرورة نوعاً من الكيان، وأن ما نطلق عليه الأفكار، والإحساسات، والمشاعر، يشير إلى حالات أو "modes" لمذا الكيان متماثلة كيفياً. ولا يمكننا تجنب الخلط إلا بالنظر المدقِّق في الطريقة التي نطلق بها ألفاظنا بالفعل في الظروف الاعتيادية.

هـذه الوصفة يعمد فتجنشتين إلى تطبيقها على الفلسفة بصفة عامة. فالمشكلات الفلسفية تنجم "عندما تأخذ اللغة إجازة"، عندما نفقد الاتصال بالطريقة التي تُستعمَل بها ألفاظنا بالفعل. فنحن في تفاعلاتنا اليومية بعضنا مع بعض لا تشكل لنا لغزاً قدرتناً على أن نعرف ماذا يشعر الآخرون أو فيم يفكرون. تنجم المشكلة الفلسفية الخاصة بالعقول الأخرى عندما نحرف كلمة "عقل"،

<sup>(1)</sup> يترجمها د. فؤاد زكريا "أحوال".

يتوسع جلبرت رايل (Gilbert Ryle (1900-76 في نقطة فتجنشتين. فَوَفقاً لرايل فإن افتراض أن العقول أنواع من الكيانات يبلغ أن يكون "خطأً مقولياً"<sup>(2)</sup>

- (1) يذهب فتجنشتين إلى أن معنى أية كلمة هو طريقة استخدامها. والاستخدام الفعلي لجزء معين من اللغة هو أشبه بـ "لعبة" game ، كالشطرنج على سبيل المثال. ولهذه اللعبة قواعد وضوابط محددة لا بد من مراعاتها من جانب من يستخدمونها. ونحن حين نـتعلم "الألعاب اللغوية" نكتسب معنى الكلمات عن طريق استخدامها ومن خلاله: لكأننا نتعلم "النحو" أو "المنطق" الخاص بكلمة معينة! وإنها تنجم "المشكلات الفلسفية" عن قصور في إدراك "النحو" الخاص بالكلمات. إن من يثير هذه المشكلات "مريض" يسيط عليه نموذج لغوي معين. وما إن نفهم قواعد استخدام الكلمة على وجهه الصحيح حتى لا تعود لدينا رغبة في طرح مثل هذه المشكلات (أو "أشباه المشكلات")، بعد أن يتم لنا الشفاء من هذه الهواجس عن طريق "العلاج الفلسفي" المشاه المؤوني بعد أن يتم لنا التحليل اللغوي. (المترجم)
- (2) المقولة category تعني: فئة، جنس، عائلة، نمط، نوع...إلخ. وهو مصطلح يستخدم ليدل على شريحة أساسية في تصنيف الواقع. والخطأ المقولي هو أن تضع الشيء في الفئة الخطأ، أو أن تعرض أشياء أو وقائع من نوع ما كما لو كانت تنتمي إلى نوع آخر، أو أن تنسب لشيء ما خاصية لا يمكن أن تخص هذا الشيء. أن ترتكب خطأ مقولياً هو أن تقرن أشياء من تصنيفات مختلفة لا يجوز عقلاً أن تجتمع؛ كأن تقول: أعداد حراء، فضائل بدينة، قضايا غير قابلة للأكل، أو أن ترى الاعتقادات على أنها أشياء تشغل حيزاً مكانياً في الرأس، أو ترى الأعداد كأشياء مكانية كبيرة، أو الزمن كشيء يتدفق...إلخ. ولما كانت مجيع الأخطاء القضوية تتضمن ضرباً ما من الإسناد الخاطئ للخصائص فإن بإمكاننا القول بأن أي خطأ هو، بمعنى ما، "خطأ مقولي": وضع شيء ما في فئة غير فئته الصحيحة، أو إدراجه في تصنيف أو شريحة لا تخصه. على أن مصطلح "خطأ مقولي" في الاستخدام الفلسفي الدارج يبدو أسوأ أنواع الإسناد الخاطئ للخصائص فإن بإمكاننا الصحيحة، أو إدراجه في تصنيف أو شريحة لا تخصه. على أن مصطلح "خطأ مقولي" في معين خاصة "لعام الفلسفي الدارج يبدو أسوأ أنواع الإسناد الخاطئ الدعماني على ما المستخدام الفلسفي الدارج يبدو أسوأ أنواع الإسناد الخاطئ، إذ يتضمن التصديق على ما معن خاصة "لا يمكن" أن يمتلكها هذا الذاكرة بنفسجية" فأنت تضفي على كياني معين خاصة "لا يمكن" أن يمتلكها هذا الكان، لا مجرد أنه "تصادف" ألا يمتلكها. أما حين تقول "معظم الأمريكين سود" فأنت رغم خطأ عبارتك لا ترتكب "خطأ حار حين تقول "معظم الأمريكين سود" فأنت رغم خطأ عبارتك لا تركمي "خطأ حار حين تقول "معظم الأمريكين سود" فأنت رغم خطأ عبارتك لا ترتكب "خطأ حار حين تقول "معظم الأمريكين سود" فأنت رغم خطأ عبارتك لا ترتكب "خطأ جورا أو حين تقول "معظم الأمريكين سود" فأنت رغم خطأ عبارتك لا ترتكب "خطأ حار حين تقول "معظم الأمريكين سود" فأنت رغم خطأ عبارتك الم أول الا يمتلكها. أما حين تقول "معظم الأمريكين سود" فأنت رغم خطأ عبارتك لا ترتكب "خطأ حار موال العظم الأمريكين ماحد" فأنت رغم خطأ عبارتك الخطأ الما خلوأ الم

category mistake : "فهو يُمَثِّل حقائق الحياة العقلية كما لو كانت تنتمي إلى نمط منطقي أو مقولة معينة ... بينما هي تنتمي في حقيقة الأمر إلى نمط آخر أو مقولة أخرى " (1949، 16، 19) . افترض أني آخذك في جولة أُطلِعُكَ فيها على جامعتي. فنتمشَّى خلال الساحات، وأُريكَ المبانيَ الأكاديمية والإدارية المختلفة، وآخذك إلى المكتبة، وأقدمك إلى الطلبة وأعضاء الكلية. وبعد ذلك أسألك عما إذا كان ثمة أي شيء آخر تَوَد أن تراه. فترد: "حسن، لقد أطلعتَنِي على الأراضي والمباني الدراسية والإدارية والمكتبة والطلبة والكلية، ولكنك لم تُطلِعني على الجامعة، وأنا أحب أن أراها". لقد ارتكبتَ خطأً مقولياً، إذ أخذتَ لفظة "جامعة" لتشير إلى كيانٍ شبيه به وإن يكن متمايزاً عن، تلك الأشياء التي رأيتَها للتو.

إذا أنت بقيتَ على الاعتقاد بأن "الجامعة" تشير إلى كيانٍ ما، رغم استحالة أن تقابل هذا الكيان، فقد تكون تصورتَ أن الكيان المَعنِي كيَّانٌ "لامادي". يقول رايل إن خطأً مماثلاً يشجع على الثنائية الديكارتية. فنحن نبدأ بفكرة أن العقول هي كيانات متهايزة عن ولكن شبيهة بالأدمغة والأجسام. وعندما يتعذر علينا تحديد موضع هذه الكيانات في العالم المادي فنحن نفترض أنهما لا بد كيانات لامادية. نحن نرى العقل، على حد تعبيرة رايل الحية، على أنه الشبح (العفريت) في الآلة الشبحية أو غير شبحية. وهذه حقيقة ينبغي أن ندركها على الفور لو أننا

=مقولياً": ذلك أن كَون معظم الأمريكيين بيضاً هو صدق "عَرَضي" (طارئ، حادث) contingent فحسب؛ وليس ثمة استحالة منطقية في أن تنتظم الوقائعُ وتنصرف الأمور بحيث يكون معظمهم سوداً. لكي يكشف المرءُ خطأ مقولياً يتعين أن يبين أنه ما إن يفهم الظاهرةَ المعنِية فهماً صحيحاً حتى يتجلى لِعقله أن الدعوى المطروحة لا يمكن "من حيث المبدأ" in principle أن تكون حقاً.

تلتقي جميع ضروب الخطأ المقولي في أنها تتضمن إساءة فهم لطبائع الأشياء التي تتحدث عنها. فهي تتجاوز الأخطاء العادية والبسيطة كالتي تحدث حين ننسب لمشيء صفةً لا يتصف بها ولكن كان من الجائز أن يتصف بها: الخطأ المقولي هو أن ننسب للشيء صفةً من المحال منطقياً، وفي جميع الأحوال الممكنة، أن يتصف بها. (المترجم) وضعنا نُصبَ أعينِنا الطريقةَ التي تعمل بها لفظة "mind" (عقل) في الإنجليزية العادية.

"إن الأخطاء المقولية المثيرة نظرياً هي تلك التي يرتكبها الأشخاص الذين هم على كفاءة تامة في تطبيق المفاهيم، على الأقل في المواقف المألوفة لديهم، ولكنهم لايزالون عُرضةً في تفكيرهم التجريدي لأن يُقَيِّضوا تلك المفاهيم لأنهاطٍ منطقية لا تنتمي إليها"

(p. 17 ·1949)

وفي خطرٍ من خلط الأمور بتكديس مماثلات (analogies) فوق مماثلات، قد يُسعِفنا هنا مثالٌ لِفتجنشتين. افترض أنك تنظر إلى مكان القيادة من قاطرة (أو قَمرَة طائرةٍ نفاثة). إنك ترى روافع وعُقَداً وأزراراً ومفاتيحَ تحويل. كل واحدة من هذه تعمل بطريقةٍ معينة (البعضُ يُدار، والبعضُ ينزلق للوراء والأمام، والبعضُ يُدفَع أو يُجذَب)، ولكل واحدة وظيفةٌ معينة في عمل القاطرة (أو الطائرة). ونحن نكون مضلَّلين بالضرورة إذا افترضنا أن الروافع والعُقَد المتهائلة شكلاً ها وظائف متهاثلة. وبنفس القياس فإن حقيقة أن نفظة "عقل" اسم، أو أننا نتحدث عن "حالات عقلية" ينبغي ألا تؤدي بنا إلى أن نفترض أن لفظة "عقل"

إذا كانت كلمة "عقل"، مثل كلمة "جامعة"، لا تقوم بتسمية نوع معين من الكيان المادي أو اللامادي ("الشبحي")، فكيف تقوم بوظيفته ؟ لعلنا ننسب العقولَ للكائنات ذات القدرة على أن تسلك، كما يجب أن نقول، "بذكاء". يمتلك المخلوق عقلاً لا بفضل كونه مجهزاً بنوع فريد من المكوِّن الخصوصي – أي عقله – بل بفضل كونه ذلك النوع من الكائنات القادر على الانخراط في سلوك يُظهر درجةً من التلقائية والتنظيم المعقد نسبياً. ومن جانبها فإن الحالات الذهنية – الصداع، المقاصد، الاعتقادات – مملوكة لكائنات بفضل ما تفعله أو تود أن تفعله. فاعتقادك أن هناك دُباً في طريقك، مثلاً، عبارة عن اتخاذك إجراءات مراوِغة مناسبة، أي تصديقك على "ثمة دُبٌّ في الطريق" وما إلى ذلك. ونِيَّتُك أن تحضر ال 107

"World Series" عبارة عن كونك مدفوعاً إلى شراء تذاكر وترتيب وسيلة انتقال وإعلانـك "أنـا ذاهـب إلى الـــ World Series" وهكـذا. (في الفـصل الخـامس سنلتقي بصيغة دانييل دينيت المُحَدَّثة لهذه الوجهة من الرأي).

وفقاً لرأي من هذا النوع فإن الكائن الفاعل يَصِحُّ وصفُه ككائن لديه حالاتٌ عقلية، ليس فقط بفضل ما يفعله هذا الفاعل، بل أيضاً بفضل ما يود أن يفعله، ما لديه "استعداد" disposition لأن يفعله. وهكذا إذا كان لديك صداع فقد يكون لديك استعداد لأن تئن وتدعك رأسك وتبحث عن أسبرين وتعلن "عندي صُداع". إلا أنك قد لا تفعل شيئاً من هذه الأشياء: تخيل مثلاً أنك لا تريد أن يعرف أحدٌ أن عندك صداعاً؛ في هذه الحالة فرغم أن بك نزوعاً (استعداداً) إلى السلوك بطرائق معينة فأنت لا تسلك بهذه الطرائق.

ولكننا الآن بإزاء سؤال جديد. ماذا يعني أن يكون لديك "استعداد" لأن تسلك بطريقة معينة؟ ما هي الاستعدادات؟ إن الزَّهرية الهشة لديها استعداد للكسر. وفي انكسارها، عندما تُضرَب بحديدة إطارات ،على سبيل المثال، فإنها تُظهِر هذا الاستعداد. وبلُّورة الملح لديها استعداد للذوبان في الماء؛ وفي ذوبانها عند وضعها في الماء فإنها تُظهِر قابليتَها للذوبان. غير أن الشيء يمكن أن يمتلك استعداداً دون إظهار هذا الاستعداد: فالكوب المَسْ ليس لِزاماً أن ينكسر على الإطلاق، وبلورة الملح ليها أن تذوب.

وسيكون لديَّ المزيد لأقوله عن الاستعدادات في فصولٍ قادمة (انظر بخاصة الفصلَ السادس)، أما الآن فلا يهمنا إلا أن ندرك أن أي صيغة مقبولة عن السلوكية الفلسفية لا بد لها من أن تَعرِض لموضوع الاستعدادات. تقوم الاستعدادات (بين أشياءَ أخرى تقوم بها) بِمَل ِ الوَهدة بين ما أفعله وما بِمُكنتي أن أفعله. من المفترض أنني أفعل ما لديَّ استعدادٌ لفعله، ولكني قد يكون لـديَّ استعدادٌ لفعلِ أشياءَ كثيرة لا أفعلها على الإطلاق لأن فرصةَ فعلِها لم تأذن، أو لأن استعداداتٍ منافِسةً قد طَغَت عليها. قد يكون لـديك استعداد لأن تسلك ينتقص بالضرورة من شجاعتك. بالطبع إذا أنت لم تُظهر قَط شجاعتَك فلن يكون لدينا ما يضطرنا إلى الاعتقاد بأنك شجاع، ولِنفس السبب لن يكون لـديك بالضرورة أدنَى معرفة بها. وبالمثل لن يكون ثمة ما يُلزِ منا بالاعتقاد بأن مادةً غريبة معينة هي قابلة للـذوبان في الماء إذا لم تَظهر ذوبانيتُها قَط. وقد يكون لـديك استعدادٌ لأن تَبقَى صامداً في مواجهة خَطِرة ولكنك تفر، رغم ذلك، لأن لـديك استعداداً أيضاً لأن تنتشل رفيقاً مهدَّداً. وبنفس القياس فإن بلورة الملح ذات الاستعداد للـذوبان في الماء قد لا يمكنها أن تدوب إذا ما تعرضت لمجال كهرومغناطيسي قوي.

بأي معنى بالضبط "تربط السلوكيةُ الفلسفيةُ حالاتِ العقل بالسلوك"؟ يذهب السلوكيون إلى أن الإقرارات المتعلقة بحالات العقل يمكن أن تترجَم إلى عبارات حول السلوك أو الاستعدادات للسلوك. لقد صار لدينا الآن ذوقٌ بذلك. فإذا كنتَ تعتقد أن دُباً في طريقك فإن لديك استعداداً لاتخاذ فعل مراوغ، لأن تصدِّق على "هناك دُبُّ في الطريق"، لأن تحذِّر رفاقَك، وما إلى ذلك.

والفكرة المرشِدة هي أنه إذا كان الحديث عن حالات العقل يمكن تحليلُه أو إعدادة صياغتِه في حديث عن السلوك (أو الاستعدادات للسلوك) ستكون الحالات العقلية إذن قد "رُدَّت إلى" (اختُزِلَت إلى) reduced to (تَبَيَّنَ أنها ليست أكثر من) سلوك (أو استعدادات للسلوك). والتحليل الذي من هذا النوع هو بمثابة رَدَّ شيء (اختزاله) إلى شيء آخر. ولكي تتبيَّن هذه النقطة تأمَّل في حالة موازية. نحن نتحدث أحياناً عن الـ warage family (الأسرة المتوسطة). فدخل الأسرة المتوسطة (متوسط دخل الأسرة) في المناطق الريفية قد انخفض عما كان عليه منذ عقد من الزمن. هل ثمة أسرة متوسطة؟ هل ثمة كيانٌ (أو، في موضوعنا هذا، مجموعة من الكيانات) تُلَقَّب بتعبيرة "الأسرة المتوسطة"؟ يبدو هذا بعيد الاحتمال. بوسعنا في هذه الحالة أن نرى كيف أن الحديث عن دخل الأسرة المتوسطة يمكن تحليلُه رَدِّياً إلى حديث دخل الأُسَر المفردة إذ يُجمَع ويُقسَم على عدد الأُسَر؛ ولا شيء أكثر من ذلك عن الأسرة المتوسطة. فإذا أمكننا أن نتخلص 109

بالتحليل من الدعاوي حول العقول والمجريات العقلية، مستبدلين بهما دعماوي عن السلوك والاستعدادات للمسلوك، سنكون قد نجحنما إذن (هكذا تمضي الحُجة) في إثبات أن امتلاك الكائن الفاعل عقملاً لا يعدو أن يكون سلوكه، أو استعداده للسلوك، بطرائق عاقلة ملائمة<sup>(1)</sup>.

ما هي توقعات النجاح بالنسبة للتحليلات الرَّدِّيَّة لحالات العقل؟ من بواعث القلق أن التحليلات السلوكية مفتوحة للتعديلات. مثال ذلك أنه لا حَـد لقائمة الأشياء التي عساك أن تفعلها أو يكون لديك استعداد لفعلها إذا أضمرت الاعتقادَ بأن هناك دُباً في أَثَرِك. إن ما ستفعله سيتوقف على الظروف، والظروف قد تتنوع بطرق لا حصر لها. وفضلاً عن ذلك فيبدو من الواضح أن من بين الأشياء التي سيكون لديك استعداد لفِعلِها أن تُكَوِّن اعتقاداتٍ جديدة وتكتسب رغباتٍ جديدة؛ وكل من هذه الاعتقادات والرغبات سيقتفي تحليلَه السلوكيَّ الخاص.

من المؤكد أن هذا يُعَقِّد الصورة. غير أنه لا يـشكل بالـضرورة عقبةً كئـوداً بالنسبة للسلوكي الفلسفي. فالتحليلات المتصوَّرة لا يلزم أن تكـون متناهية. إن بِوُسعِنا أن نقبل تحليلاً رَدِّياً، مادام بِمُكنتِنا أن نرى كيف يمكن أن يمتد، حتـى إذا لم نكن في موضع يسمح لنا بأن نقوم بذلك بأنفسنا.

ثمة صعوبة أخرى أعصَى على الإغفال. أنت ترى دُباً على الطريـق وتكـوِّن الاعتقادَ بأن هناك دباً على الطريق. ولكنْ مِن البَيِّن أن ما تفعله وما لديك استعدادٌ لأن تفعله يعتمد على حالتك الذهنية الإجمالية: ماذا تعتقد غير ذلك وتريد، مثلاً. وهكذا الحالُ في أي حالةٍ ذهنية. افترِض أنك تعتقد أن هنـاك دبـاً عـلى الطريـق،

(1) يدافع باركلي، الذي التقينا به في الفصل الثاني، عن تحليل رَدِّيٍّ للحديث عن الأشياء المادية إلى حديثٍ عن "أفكار" ideas (لفظة باركلي الجامعة لحالات العقل). إذا نجح مشل هـذا التحليل فإنه خَليقٌ أن يُثبِت أننا بغير حاجة إلى افتراض أن الأشياء المادية هـي أي شيء "فوق وأعلى من" الأفكار. وإن تحليلات السلوكيين لَتَمضِي في الاتجاه المُعاكِس. (المؤلف)

ولكنك تريد أن تُلقِي نظرةً أَوثَق، أو أنــك تعتقـد أن الدببـةَ غـيرُ ذاتِ خَطَـر. أو افترِض أن لديك تَوقاً لِأن تعيشَ في خَطَر.

قد يبدو أن اعتقادَك متوافقٌ مع سلوكِك أو استعدادِك للسلوك بأي طريقة على الإطلاق بحسب اعتقاداتك الأخرى ورغباتك. ورغم ذلك فإنه يبدو كأنْ ليس ثمة تحليل ردي لحالات العقل ممكن الحدوث. ليست المشكلة في مجرد أن كلاً من هذه الحالات الذهنية الإضافية تتطلب تحليلاً سلوكياً إضافياً، فتُعَقِّد بذلك المهمةَ التحليليةَ وتمدها. إنها المشكلة أنه لا يبدو أن هناك طريقة لِتَجَنُّب ذِكر مزيد من الحالات الذهنية في أي بيانٍ عها هو السلوك الذي يُحتمَل أن تُنتِجه حالةٌ ذهنيةٌ معطاة. وكأننا ما إن بدأنا في التخلص بالتحليل من الحديث عن الأسرة المتوسطة حتى اكتشفنا أن تحليلنا يُعِيد ذِكرَ الأُسَر المتوسطة عند كل مُنعطَف<sup>(1)</sup>.

لكي تُقَدِّر ضخامةَ المشكلة تَأَمَّل اعتقادَك بأن هناك دباً على الطريق. هذا الاعتقاد، بالتناغم مع الاعتقاد بأن الدببة خطرة والرغبة في تجنب الحيوانات الخطرة، قد يؤدي بك إلى الفرار بعيداً. ولكنْ تَخَيَّل الآن أنك تعتقد أن هناك دباً في طريقك، وتعتقد أن الدببة خطرة، وترغب في تجنب الحيوانات الخطرة (وهي اعتقاداتك ورغباتك كالسابق)، غير أنىك تعتقد بالإضافة إلى ذلك أن الجريَ السريعَ لن يُفضِي إلا إلى جذب انتباهِ الدببة. في هذه الحالة سوف تميل إلى (يكون لديك استعداد) أن تسلك، وسوف تسلك، على نحوٍ جِد مختلف.

يوضح هذا المثالُ نقطةً عامة. كل محاولة للقول بها هو السلوك الذي سيترتب على حالةٍ ذهنيةٍ معطاةٍ قد يَثبُتُ خطؤها بإنتاج مثالٍ تكون فيه الحالة الذهنية قائمةً ولكنْ بفضل وجود اعتقادات ورغبات جديدة فإن السلوك لا يحدث. ولن يُجدِي شيئاً أن نحاول استبعادَ مثل هذه الحالات عن طريق مُستَثنٍ عام: إذا كنتَ تعتقـد أن هناك دباً على الطريق وتعتقد أن الدببة خطرة وترغب في تجنب الحيوانات

<sup>(1)</sup> أي انه وقع في "دور" أو ضرب من الحجة الدائرية arguing in a circle ، وهو بصفة عامةٍ نوع خاطئ من التفكير وغير منتِج. (المترجم)

الخطرة، إذن، مادمتَ لا تضمر اعتقادات ورغبات أخرى متعارضة، فسوف تميل إلى أن تُوَلِّي الأدبار. المشكلة هنا هي أننا قد أعدنا إدخال ذكر حالات ذهنية في عبارة الاستثناء. وهذه (الحالات) بالضبط ما كنا نحاول استبعاده بالتخليل. إن المشروع التحليلي يبدو متعذراً. (في الفصل الرابع سوف نجد تكنيكاً - مرتبطاً بفرانك رامزي وديفيد لويس – للتعامل مع مثل هذه الحالات والذي يمكن للسلوكي أن يتبناه. عندئذ يبرز السؤال عما إذا كان هذا كافياً لجعل السلوكية اختياراً جذاباً).

### تركة السلوكية الفلسفية

إذا كانت محاولةُ تحليل الحديث عن الحالات العقلية إلى حديثٍ عن السلوك محاولةً غيرَ عملية، فماذا يتبقَّى من السلوكية الفلسفية؟ صحيحٌ بالتأكيد أن الأسباب التي ننسب بها حالاتٍ عقليةً إلى بعضنا البعض هي أسبابٌ سلوكية؛ إلا أن هذه نقطةٌ إبستمولوجية، نقطةٌ حول ما يشكِّل دليلاً تستند إليه اعتقاداتُنا عن الحيوات العقلية لبعضنا البعض، وهي نقطةٌ بِوُسعِ الديكارتي أن يقبلها بسرور.

وماذا عن توكيد رايل على أنه من الخطأ أن تعتبر امتلاكك عقبلاً هو مسألة وضع جسمك في علاقة معينة مع كيان ممايز، هو عقلك؟ وماذا عن مقترَح فتجنشتين بأن الحدود المستخدَمة في عَزُو حالاتٍ عقليةٍ لا تُستخدَم لكي تسمِّي أشياءَ من صنفٍ محدَّدٍ ما؟ إن كلتا هاتين الفكرتين مستقلةٌ عن المشروع التحليلي للسلوكي، وكلتلها باقية في توصيفات العقل المضادة للسلوكية عن وعي ودراية. هكذا قد يَسَع المرء أن يفترض أن امتلاك عقل ما هو إلا امتلاكُ نوع معين من التنظيم، تنظيم ينجم عنه ما يجب أن نسميه سلوكاً ذكياً. وقد يَسع المرء أن يتتخيل أن امتلاك حالةٍ ذهنيةٍ معينةٍ ما هو إلا أن تكون في حالةٍ ما أو أخرى تسهم بطريقة ميزة في عمل هذا الجهاز المنظم.

هذه الثيماتُ محوريةٌ بالنسبة للمذهب الوظيفي functionalism، وهو تصوُّرٌ عن العقل سوف نبحثه بتفصيلٍ أكبر في الفصل الرابع. وبِحَسْبِنا الآن أن نسجل، ببساطة، إغفال السلوكية للبعُد الكيفي للحالات العقلية. فإذا كان وجود صداع لديك هو مسألة سلوكك، أو استعدادك للسلوك، بطريقة معينة، تغدو الطبيعة الكيفية الداخلية لِأَيَّما شيء مسئولٍ عن سلوكك بهذا النحو، أو استعدادك للسلوك، تغدو مسألةً خارجةً عن الموضوع. وهذا واضح صريح في مماثلة الجعران في العلبة لفتجنشتين. وهذا الملمح في السلوكية، كما سوف نرى، قد وَرِثَه المذهبُ الوظيفي.

ماذا تُرانا نَعنِي بـ "الطبيعة الكيفية الداخلية" ماذا تُرانا نَعنِي بـ "الطبيعة الكيفية الداخلية <sup>(1)</sup> (الباطنية / الجوانية) هو nature ؟ أفضل طريقة لِفَهم فكرة الكيفية الداخلية <sup>(1)</sup> (الباطنية / الجوانية) هو مقابلتُها بالفكرة المكمَّلة – فكرة الطابع الخارجي extrinsic. الكيفية الداخلية هي كيفية يحوزها موضوعٌ ما بحقًه الشخصي. فالكروية كيفية داخلية لكرة البلياردو. أما كونها قرب مركز طاولة البلياردو فهو مَلمَحٌ خارجي، غير داخلي، للكرة<sup>(2)</sup>. أما كونها قرب مركز طاولة البلياردو فهو مَلمَحٌ خارجي، غير داخلي، للكرة<sup>(2)</sup>. أما كونها قرب مركز طاولة البلياردو فهو مَلمَحٌ خارجي، غير داخلي، للكرة<sup>(2)</sup>. أما كونها قرب مركز طاولة البلياردو فهو مَلمَحٌ خارجي في الأشياء، وفي الخصائص أما كونها قرب مركز طاولة البلياردو في حالة الملاقات التي تحملها هذه الأشياء فكرُّ في الكنيبة بوصفها مملوكةً للأشياء بفضل العلاقات التي تحملها هذه الأشياء الخارجية أحد الأشياء الأخرى ليس إلا. في حالة الجعران في العلبة تخيَّل أن علبة أحد الأشخاص تحوي بلية، وعلبة شخص آخر تحوي مكعبَ سكر. إذن الطبيعة الأشخاص تحوي بلية، وعلبة شخص آخر تحوي مكعبَ سكر. إذن الطبيعة الأشخاص تحوي بلية، وعلبة شخص آخر تحوي مكعبَ سكر. إذن الطبيعة الداخلية لم في كل علبة تختلف وتتنوع. وهذا بالتحديد هو ما "سقط من الداخلية للإعتبار بوصفه غيرَ ذي صلة".

(1) تترجها د.مراد وهبة "باطنية" و "باطنة" ("باطني": يُقال على موضوع التفكير وليس على النسبة بينه وبين موضوع آخر - المعجم الفلسفي). وترجمتُها في المعجم الملحق بكتاب "مدخل إلى الفلسفة" لوليم جيمس إيرل "جُوَّانية"، أي "جزء من طبيعة الملحق بكتاب "مدخل إلى الفلسفة" لوليم جيمس إيرل "جُوَّانية"، أي "جزء من طبيعة المتيء نفسها أو طبيعة الموقف أو المفهوم ..إلخ"، كمقابل لـ "بَرَّانية" مي وقد آثرتُ في هذا المقام ترجمتها بـ "داخلية" (كمقابل لـ "خارجية") للتخفيف. (المترجم) آثرتُ في هذا المقام ترجمتها بـ "داخلية" (كمقابل لـ "خارجية") للتخفيف. (المترجم) (2) آثرتُ مقابلة "داخلي" بـ "خارجي" بدلاً من "علائقي المخليتين، ولكنه ملمح داخلي للكائن المتحفيف. المترجم المتوفقة معينة إحداهما بالأخرى هو ملمح علائقي للخليتين، ولكنه ملمح داخلي للكائن المحائن العربي المتوفق المقوف.

113

يمكننا أن نميز بين طبيعة الشيء الكيفية الداخلية وبين استعداداته أو قواه العِلِّية. فَكُرةُ البلياردو لديها القوة على التدحرج عبر الطاولة، والقوة على أن تكسر لوحاً زجاجياً، والقوة على أن تعكس الضوءَ بطريقة معينة. ولكنَّ لـدى الكرة أيضاً طبيعةً كيفيةً معينة: شكلاً معيناً، حجاً معيناً، درجة حرارة معينة. والعلاقة بين قُوَى الشيء أو استعداداته وبين خصائصه الكيفية هي أمرٌ دقيقٌ كما سوف نرى لاحقاً. وبحسبنا الآن أن ندرك أن من المكن فيها يبدو التمييز بين الجوانب الكيفية للشيء وميوله أو قواه العِلِّية. ومرة أخرى تَعتبِر السلوكيةُ

ويمكن بتعبير آخر عن هذا أن نقول إن السلوكية تَرَى أن الحالات العقلية، "بها هي حالاتٌ عقلية" qua states of mind، تفتقر إلى طبيعة كيفية داخلية. انظرُ مرةً ثانيةً في مماثلة الجعران في العلبة. أَيُّها شيءٍ في العلبة فَلَهُ طبيعةٌ كيفيةٌ داخليةٌ ما. ولكن هذه الطبيعة غير ذات صلة بحقيقة أن العلبة تحتوي جعراناً: بها هو جعران- أي مُعتبَراً كجعرانٍ فحسب- فإن ما تحويه العلبة يفتقر إلى الكيفيات الداخلية.

إن رأياً بهذا الشكل قد يبدو شاذاً غير مقبول. فمن المؤكد أن صداعكَ له طبيعةٌ كيفية داخلية، وأن هذا جزء مهم فيما يجعل صداعاً ما صداعاً. وقد راج في هذه الأيام أن تعبر عن هذه النقطة بقولك "ثمة شيءٌ ما يشبه أن يكونه" أن يكون بك صداع. "ما يشبه أن يكون" أن تعاني صداعاً يختلف عما يشبه أن يكون أن تَخبُر أنواعاً أخرى من الخبرة الواعية. إن جزءاً مما يجعل خبرةً واعيةً معينةً صُداعاً هو بالضبط هذا الـ "يشبه أن يكون"<sup>(1)</sup>.

(1) يقدم لنا الوعي كيفيات qualia محسوسة للخبرات من قبيل الإحساس بألم أو سماع صوت أو رؤية لون، تلك الخصائص الذاتية للحالات العقلية كما تقع في خبرة الفرد ووعيه، وهي التي تحدد كُنة خبرة ما أو تحدد "ماذا تشبه أن تكون" what it is like مكابدة هذه الخبرة، باستعارة التعبير المأثور عن توماس ناجل في مقاله الشهير " What is like to be a ?bat". إن الخبرة الواعية شأن ذاتي يستعصي على الفهم العلمي الموضوعي، وعلى المعرفة = لقد قلتُ إن إنكار هذا قد يبدو غير مقبول. إلا أن السلوكيين ينكرونه بالفعل. وكما سوف نرى فإن كثيراً من الفلاسفة، الفلاسفة الرافضين للسلوكية، ينكرونه أيضاً. يُحاجُّ هؤلاء الفلاسفةُ بأن الحالات العقلية تعود هويتُها لا إلى طبيعتها الكيفية الداخلية (إن صَحَّ حقاً أن لديها مثل هذه الطبيعة أصلاً) بل تعود حصرياً إلى قواها العِلِّية أو، كما أُفَضَّل أن أسميه، استعداداتها. ولن يَتَسَنَّى لنا تقييمُ مثل هذه الدعاوي إلا بعد أن يستوي لنا فهمٌ للمسائل الميتافيزيقية التي تتبطنها. ولكن قبل أن نُكِبَّ على هذا المشروع دعونا ننظر باختصار إلى السلوكية السيكولوجية.

متته t.me/t pdf

=العلمية الفيزيائية بما فيها المعرفة النيو روفزيو لوجية مهما تقدمت. وفي كتابه "العقل الواعي" يحاج الفيلسوف ديفيد شالمرز بـأن أي وصيف نيوروفيزيوليوجي ممكـن للـوعي سوف يترك وراءه "فجوة تفسيرية" explanatory gap مفتوحة ما بين العملية الدماغية وخصائص الخبرة الواعية. ذلك أنه ليس بمقدور أي نظرية نيوروفيز يولوجية أن تجيب عما أطلق عليه "السؤال الصعب" the hard question: لماذا يتعين على تلك العملية الدماغية المعينة أن تُفضِي إلى خبرة واعية؟ إن بوسعنا دائهاً أن نتصور عالماً يعبج بمخلوقات لـديها تلك العمليات الدماغية دون أن يكون لديها خبرة واعية على الإطلاق. أما في عالمنا القائم فإن الوعي يمثل كياناً واقعياً لا يمكن إغفاله، ولا يسعفنا العلم الفيزيائي في "رَدَّه". لنتأمل الألوان على سبيل المثال: نحن نعرف أن للألوان علاقةً ما بالامتـصاص الانتقـائي وبانعكاس الموجات الضوئية المختلفة السعة؛ ونعرف أيضاً أن رؤية الألوان تستتمل على كثير من العمليات النيوروفيزيولوجية المعقدة. فهل هذا هو "كل ما هنالك"؟ كلا، فيبدو أن هناك، بعدُ، شيئاً آخر: هناك .. "خبرتنا باللون". هناك الوعى وخواصه الذاتية القائمة بمعزلِ والمتأبية على أي رد فيزيائي. يترتب عـلى ذلـك أن أيـة قائمـة صـحيحة موضـوعياً وكاملة تماماً لما هو كائن في العالم (أنطولوجيا) ينبغي أن تتضمن، بالإضافة إلى الأشياء من قبيل المجرات والإلكترونات والكائنات العضوية والنسيج العصبى- الخبرات المختلفة للأفراد .. خبرات الوعى بكل درجاته بها فيها الأحلام . (المترجم)

### السلوكية السيكولوجية

السلوكية الفلسفية هي دعوى عن معنى الحدود العقلية، و، جوهرياً، حول طبيعة المفاهيم العقلية. ويَعتبر أنصارُها أن الأسئلة الفلسفية حول طبيعة العقل يمكن ردها إلى أسئلة حول طابع هذه المفاهيم. وهم يفكرون هكذا: إذا أردنا أن نعرف ماذا تكونه العقول فيجب علينا أن نصرِّح بها تعنيه كلمة "عقل" ومُشابِهاتها. ويذهبون إلى أن هذا يعني التصريح بكيف تُستعمَل كلمة "عقل". ومُشابِهاتُها في الحديث اليومي. فالعقول هي أيُّها شيء ينطبق على كلمة "عقل".

مثلُ هذا التصور يفرق بدقة بين الفلسفة وعلم النفس. فمهمة الفلاسفة توضيح دقائق تصور العقل المَذخور في اللغة العادية. أما السيكولوجيون وغيرهم من العلماء التجريبيين فيدرسون طبيعة العالم. إن لغتنا تُقَطِّع العالم بطريقة معينة. وليس بِوُسعِنا أن نُوَّوِّل الدعاوي العلمية إلا بعد أن نقارن المفاهيم المستخدمة في هذه الدعاوي بالمفاهيم المُرَمَّزة في اللغة العادية. عندما يتحدث المسيكولوجيون عن "اعتقاد" أو "انفعال" أو "صورة ذهنية"، فهل يَعنون ما تعنيه اعتيادياً كلمة "اعتقاد" و"انفعال" أو "صورة ذهنية"، فهل يَعنون ما تعنيه اعتيادياً كلمة تعمل هذه التعبيرات في النظريات السيكولوجية ونقارن ذلك باستعماها في اللغة اليومية.

عندما نفعل ذلك، وفقاً لفلاسفة مثل فتجنشتين ورايل، نكتشف أن السيكولوجيا في أغلب الأحيان قد استخدَمَت المصطلحات المألوفة بطرق غير مألوفة. وقد يؤدي هذا إلى إساءة فهم منظَّمة للدعاوى السيكولوجية. يصوغ فتجنشتين هذا الأمر هكذا: "في السيكولوجيا ثمة منساهج تجريبية (experimental) وخلطٌ مفاهيمي" (1953، 1968، ص232). هذا "الخلط المفاهيمي" conceptual confusion يَسري على تأويل السيكولوجيين لعملهم ذاته بقدر ما يَسري على تأويل الشخص العامي. نحن نُدخِل فكرة تكنيكية مستخدِمين لفظةٌ مألوفة. وقد تكون الفكرة التكنيكية مختلفة اختلافاً مهماً عن معنى اللفظة في الاستخدام اليومي. ونحن إذن نؤسًس حقائق تتعلق سالفكرة التكنيكية. ويَنتُج الخلطُ عندما نوَّوِّل هذه الحقائق على أنهـا تَسرِي عـلى أي شيء تَسرِي عليه اللفظةُ الأصلية. الأمرُ هنا كما لو أننا قررنا أن نعطي كلمـة "حمامـة" معنى صارماً هو: منتَجٌ مصنوعٌ ذو أربع أرجل وله سطحٌ منبسطٌ يُستعمَل لِسَنلِ الأشياء، ثم مضينا نُثبِت أن الاعتقاد الشائع بأن الحَمام يمكنه أن يطير ويضع بيضاً ويتكاثر هو خرافة.

وقد تولَّدت السلوكية في علم النفس لا بِفِعل القلق حول معاني الحدود العقلية بل بفعل الجرص على الوضع العلمي للسيكولوجيا. كان السيكولوجيون في القرن التاسع عشر يُسَلِّمون بلا نقاش بوجهة نظر تقليدية للعقل، ترى أن الحالات العقلية حالاتٌ خصوصيةٌ غيرُ قابلة للتفَحُص العام. فبينها "المَنفَذ" إلى حالاتك العقلية منفذٌ مباشر فليس بِمُكنةِ الآخرين إلا أن يلاحظوا تأثيراتها على سلوكك. فإذا افترضنا، مثلها افترض السلوكيون الأوائل مثل وَطسون .B. F. Skinner (1904-1958) الملاحظة العامة هو وحده الموضوع الملائم للعلم، فسوف نُقصي الحالات العقلية (كما تُتَصَوَّر تقليدياً) من الاعتبار العلمي. وإذا افترضنا أن الحديث عن بنود غير قابلة للتحقق العام هو حديث كريه، أو ربها لا معنى له، فسنكون في حقيقة الأمر قد استبعدنا التصور التقليدي للعقل من نطاق البحث الجاد<sup>(1)</sup>.

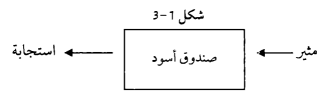
وبوسعنا أن نعبر عن ذلك بقولنا إنه وفقاً للتصور السلوكي فالعقول والخبرات الواعية وما إليها لا وجود لها؛ والحديث عن مثل هذه الأشياء إنها يعكس فحسب ماضياً خرافياً كانت فيه الخصائصُ المشاهَدة للأشياء تُفَسَّر بالإحالة إلى أشباح وأرواح اعتُبِرَت قاطنةً فيها؛ وإن إنكار الأشباح والأرواح-والحالات العقلية- لا يعني إنكار أن الأشياء والمخلوقات الذكية لها سهاتٌ معقدة قابلة للملاحظة، ولا أن هذه قابلة للتفسير العلمي الصارم. وبالضبط مثلها نفضنا

(1) للإنصاف ينبغي أن أسجل أن السلوكيين الأوائل كانوا في حالة رَد فعل لِما كمان مشهوداً على نطاقٍ واسعٍ من فشل علم النفس الاستبطاني في أن يأتي بأي خير. (المؤلف) 117

أيدينا من تفسيرات السلوك المعتوه التي تلجأ إلى التلبس بالأرواح الشريرة، كذلك ينبغي أن ننفض أيدينا من التفسيرات التي تلجأ إلى الوقائع الداخلية الخصوصية. هذا ما شَرَعَ السلوكيون في فعله.

المعطيات بالنسبة للسلوكية السيكولوجية هي شواهد السلوك، السلوكات، ما تَعمله الكائنات العضوية. نحن نفسر شاهداً (مثالاً) من شواهد السلوك لا بافتراض حالات عقلية داخلية غير قابلة للملاحظة، بل بالإحالة إلى المثيرات البيئية التي تُحدِث السلوك. والنموذج الحاكم هو المنعكَس البسيط. فأنا أقرَع ركبتكَ فتهتز رجلُك بطريقة مميزة. هاهنا جزئية سلوكية - استجابة، اهتزاز رجلك، تُفَسَّر بوقوع مثير - قَرعي لِركبتِك. وما يربط المنبه والاستجابة هو آلية انعكاسية مباشرة. نحن نصف هذه الآلية بالإحالة حصرياً إلى دورها في علاقات المثير -الاستجابة في مندين (S-R) stimulus-response

اعتَقَدَ السلوكيون أن كل السلوك، حتى السلوك المعقد، يمكن تفسيرُه تفسيراً تاماً في حدود المثير –الاستجابة R-S؛ وأن الاستجابات المعقدة هي، ببساطة، نتيجةُ مثيراتٍ معقدة؛ ومهمة السلوكي هي أن يقدم توصيفاً منهجياً منظماً لهذه العلاقات R-S. ومن وجهة علم النفس فإن الكائن العضوي هو "صندوق أسود"، أَيْ شيءٌ ما- يمكن وصف طبيعتِه النفسية وصفاً جامعاً بالإشارة إلى استجابته للمثيرات (شكل 3.1). إن للصناديق السوداء وللكائنات العضوية بنيةً داخلية، شيئاً ما يمكن أن يُبحث بِحَقِّه الشخصي. ولكن هذا هو نطاق البيولوجيِّ أو الفيزيولوجيِّ لا نطاق السيكولوجي.



يُحَرِّم السلوكيون ذِكرَ الميكانزمات الداخلية إلا بقـدر مـا تكـون هـذه قابلـةً للتوصيف الجـامع الكامـل في حـدودِ علاقـاتِ بـين مثـيراتِ (مُـدخَلات قابلـة

للملاحظة) واستجابات مُحَرَجة (سلوك ملاحَظ). والكائنات العضوية المعقدة قادرة على التعلم، بمعنى أنها قادرة على تعديل علاقات S-R لديها. والميكانزم، مرةً أخرى، مباشرٌ مستقيم. ويمكن لنوع معين من الاستجابة أن "يُكَعَّم" be reinforced إذا كان حدوثُه مُثاباً (أو مكافاً) rewarded. فقد يكون الفأرُ مثلاً غيرَ ميال لدى حدوث صوتٍ معين إلى أن يضغط على قضيبٍ في قفصه، ولكنه إذا اكتشف، ربها بالصدفة، أنه سينال كُرَيَّةً من الطعام إذا ضغط على القضيب سوف سماع الصوت، فإن استجابته للمشير السمعي بالضغط على القضيب سوف تتدعم.

إن الحديثَ هنا عن "اكتشاف" الفأر لِصِلةٍ بين الصوت والقضيب الـذي في القفص ونَيل كُرَيَّة طعام - هو بالطبع حديثٌ مجازي صرف. إذ إنه يُوحِي بعمليةٍ داخلية من الصنف الذي يستهجنه السلوكيون. فإذا ما التزمنا بالوقائع السلوكية الخالصة نجد أن الفأر يضغط على القضيب عند حدوث صوتٍ معين ويتلَقَى كُرَيَّةَ طعام. وفيا بعد يصبح ضغط الفأر على القضيب مرتبطاً بحدوث وقعات الصوت. وبتعبير أدق فإن احتمال أن الفأر سيضغط على القضيب عند حدوث الصوت يزداد زيادةً مشهودة. وفي النهاية يضغط الفأر على القضيب أثناء، وفقط أثناء، فترةٍ تَعقُبُ حدوثَ الصوت مباشرةً. هذه، في حقيقة الأمر، هي غاية ما يعنيه "اكتشاف" الفأر للصِلة.

يفترض السلوكيون أن كل التعلم يمكن تفسيره في حدود الآليات الترابطية البسيطة. وهذا يفترض أن المهام المعقدة (تَعَلُّمكَ مثلاً لعب البرجيس Parcheesi أو وصولك إلى التمكن من الإنجليزية) يمكن أن يُفَتَّتَ إلى مَهامَّ أبسط، كل مهمة منها يمكن تفسيرها بشيء يشبه الطريقة التي يُفَسَّر بها ضغط الفأر على القضيب. وفي عام 1959 أصدر نعوم تشومسكي Noam Chomsky مراجعةً لكتاب سكينر "السلوك اللفظي" Verbal Behavior يُحاجُّ فيها بأن محاولات سكينر الامتداد بالنموذج السلوكي للتعلم إلى ضروب الأداء اللغوي للبشر هي محاولاتٌ قاصرةٌ بدرجةٍ مُوئسة. ادَعَى تشومسكي أن القدرات اللغوية لا يمكن تفسيرُها، حتى من حيث المبدأ، دون افتراض أن الكائنات البشرية تمتلـك مخزونـاً هائلاً من البِنيات المعرفية المعقدة التي تَحكُم استخدامَهم للغة<sup>(1)</sup>.

كان لهذه الهجمة على الثيرات السلوكية المركزية تأثيرٌ مدمِّر على البرنامج السلوكي. فأصبح كثيرٌ من السيكولوجيين غيرَ قانعين بالمذاهب السلوكية المتصلبة، وأخذوا يمضون بالفعل في اتجاهات جديدة. لقد قَرَّرَتْ مراجعةُ تشومسكي – بالاشتراك مع اهتهام متنام بالنشاطات المحكومة بقواعد بصفة عامة – قَرَّرَت مصيرَ السلوكية بشكل نهائي. ولم تَعُد لها أبداً تلك السطوةُ التي وجهةِ نظر عن المشروعية العلمية، وجهةِ نظر متجذرة في مذاهب فلسفية غير مستحبة ترتد في الزمن إلى باركلي على أقل تقدير في مذاهب فلسفية غير مستحبة ترتد في الزمن إلى باركلي على أقل تقدير . لقد اشترط السلوكية تأسست على مستحبة منذر علمياً أن يكون بالإمكان ترجمته في حدود من الملاحظات التي من شأنها أن تؤيد تطبيقَه، وهم بذلك قد صَدُّوا ضروباً من التفسير ثبتَ أنها مثمرة في علوم أخرى. مَيَّزَت هذه الضروبُ من التفسير، كما لم يميز السلوكيون في الأغلب، بين الكيانات المفترضة من أجل أن تفسر الملامح الملاحظة لعالم وبين الملاحظات التي تشكِّل الدليل على هذه الكيانات.

(1) في كتابه "الأبنية التراكيبية" syntactic structures (الذي يُعَد أهم إسهام في علم اللغة النظري في النصف الثاني من القرن العشرين) يرى تشو مسكي أن السرعة التي يكتسب بها الأطفال لغتهم الوطنية لا يمكن أن تفسر ها نظرية التعلم؛ إنها تتطلب الاعتراف بوجود استعداد عقلي فطري يتمثل في نظام نحوي عالمي سليقي غير مكتسب يزود الطفل بأنواع القواعد التي سيفهم الطفل أنها مدمجة في أمثلة الكلام التي سيصادفها في حياته. وبلغة القواعد التي سيفهم الطفل أنها مدمجة في أمثلة الكلام التي سيصادفها في حياته. وبلغة الحاسوب يمكننا أن نقول إنه لولم يكن الطفل حائزاً سلفاً على الصنف الصحيح من العتاد الحاسوب يمكننا أن نقول إنه لولم يكن الطفل حائزاً سلفاً على الصنف الصحيح من العتاد الرخو (المرن/ البرامج) software لا يكن الطفل حائزاً سلفاً على الصنف الصحيح من العتاد الرخو (المرن/ البرامج) software السلوك اللفظي" لسكنز يسوق تشومسكي الأدلة على عقم النظرية السلوكية في دراسة اللغة، ويؤكد أنها إذا كانت قد نجحت مع الفئران وحيوانات المختبر حيث الثير واضح ودقيق والإشراط بسيط إلى أقصى حد، فإنها لا وحيوانات المختبر حيث الثير واضح ودقيق والإشراط بسيط إلى أقصى حد، فإنها لا والإبداع والبداع والتي والمي الغام النحي من العقران وحيوانات المختبر حيث الثير واضح ودقيق والإشراط بسيط إلى أقصى حد، فإنها لا والإبداع والتحرر من الثير. (المترجم)

ثمة صعوبة أخرى متأصلة في صميم البرنامج السلوكي يجدر ذكرُها. تَأَمَّل الفكرةَ المركزية للسلوك. ما الذي يشكِّل السلوك؟ ومتى يَصلح "سلوكان" اثنان أن يُعَدا مثالين لنفس السلوك، ومتى يُعَدان مختلفين؟ إن الإجابة على هذه الأسئلة من الأهمية بمكان. يتطلب السلوكيُّ مزاوجةً صارمةً بين المشيرات وسلوك الاستجابة. كان النموذج الذي بدأنا به هو منعكَس الرُّكة<sup>(1)</sup>: تُقرَع ركبتُكَ فتهتز رِجلُك. هذه الاستجابةُ نفسُها – اهتزاز رجلك – تحدث كلما قُرِعَت ركبتُك. إذا كان اهتزازُ رجلك مثالاً للسلوك، لَبَدا إذن أن السلوك يجب أن يُفهَم على أنه حركةٌ جسميةٌ؛ فيكون مثالان من السلوك هما نفس الشيء فقط في حالة ما إذا كانا مثالين لنفس الحركة الجسمية.

لكن الأشياء لِسوء الحظ ليست بهذه البساطة. تأملُ ضغطَ الفار على القضيب. وافترِضْ أن الفار يضغط على القضيب مرةً بمخلبه الأيمن، ثم عاد بعد ذلك وضغط بمخلبه الأيسر. نحن نَعُد هذين المثالين من نفس السلوك – "سلوك ضغط القضيب " – وإن كانت الحركتان الجسميتان ليستا نفس الشيء. ولكننا الآن قد ابتعدنا عن نموذج المنعكس الأساسي. إن من السهل نسبياً أن تتصور آلية بسيطة تُعَلَّل لاهتزاز رجلك عندما تُقرَع ركبتُك. ولكن الآلية المسئولة عن ضغط الفار على القضيب عند حدوث صوت معين ليست كهذه. فهذه الآلية تربط مدوث صوت معين بتنويعة من ضروبِ شتى من الحركة الجسمية. ولا يمع بين هذه الحركات الجسمية إلا أن كلاً منها يؤدي إلى ضغط القضيب. والآن يبدو كأن أي ميكانزم وراء سلوك ضغط الفار للقضيب يجب أن يحدَّد بالإحالة إلى ما أشيفُه نحن غيرَ السلوكين بِخَجَل على أنه رغباتُ الفار أو أغراضه. وهذه الأشياء لسوء الخط حــالاتٌ عقليةٌ غير قابلة للملاحظة، ومن ثم فهي مغورة رسمياً عند السلوكي.

وحين نأتي إلى السلوك البشري المعقد فالموقف بَعـدُ أسـوأ. تأمـلْ ردَّكَ عـلى الباب عندما يَرِن جرسُ الباب. قد نُسَمِّي هذا سلوكَ الرد على الباب. ولكي ليس

(1) حرفياً "منعكس الرَّضْفَة" patella reflex (المترجم)

ثمة بالضرورة حركات جسمية مشتركة لهذا السلوك. فقد تمشي أحياناً بهدوء إلى الباب وتفتحه. وقد تهرول، مرات أخرى، إلى الباب، أو تتسحب على أطراف أصابع قدميك، أو قد تكتفي إذا كنتَ مشغولاً بأن تصيح "ادخل". مرة أخرى من الصعب تَخَيُّلُ أن الميكانزم الذي يربط رنين جرس الباب بسلوك ردك-على-الباب هو ميكانزم منعكس بسيط. إنه يبدو، للعالم كله، مثل حالة عقلية معقدة نسبياً.

وتَسرِي على فكرة السلوكي عن "المثير" stimulus اعتباراتٌ مماثلة. فعندما ننظر إلى ما يَعُده السلوكيون أمثلةً لنفس المثير نكتشف أن هذه الأمثلة تفتقر إلى تلك الملامح المشتركة التي يتطلبها المدخل السلوكي فيها يبدو. ف "سلوك-فتح-الباب" قد يثيره قَرعٌ عالٍ على الباب، أو نَقرَةٌ رفيقة، أو رنين جرس الباب، أو لمحك من خلال النافذة لجارٍ يَذرَع المَشَى. هذه المثيراتُ لا يجمعها شيءٌ عدا أنها مسئولةٌ بسببٍ ما عن فتحك الباب.

افترض أننا لا يمكننا أن نخلص إلى توصيف مستقل وغير دائري لـ "مثير فتح-الباب"، ذلك الذي لا يستحضر الشيءَ نفسَه الذي لأجله افتُرض مثيراً-أعني "سلوك فتح-الباب". عندئذ يبدو كأن اللجوء إلى مثل هذه المثيرات في تفسيرات السلوك سيغدو تافهاً: استجابة يُحَدِثُها مثير. أيُّ مثير؟ المثير المحدِث للاستجابة. ليس يعني ذلك أن توكيد السلوكي بأن كل سلوك هو قابل للتفسير بالإحالة إلى علاقات المثير-الاستجابة، وأن التعلم يمكن تفسيرُه بالإحالة فحسب إلى التدعيات العارضة لهذه العلاقات، هو بذلك توكيدٌ مُدان. إلا أنه يُوحِي بقوة أن الأفكار المركزية للمثير والاستجابة لا تكتسب اعتهاداً إلا باتخاذ إحداها طلاءً الأخرى. وإذا كان ذلك كذلك فالنظرية لا تقول شيئاً.

ربيا يمكن التغلب على هذا القلق بإزاء خواء التفسير السلوكي. ولكن حتى لو أمكن ذلك فثمة ما يدعو إلى الشك بأن النموذج السلوكي مُضَلَّلٌ في صميمه. تأملْ لحظةٌ في استجابتِكَ لَمُثيرٍ معطَى، وهو ظهورُ دب في طريقك على سبيل المثال. إنه لَيبدو، بصريح العبارة، أن الدب ليس هو ما يُحدِث استجابتَك (أيا ما تكون الهذه الاستجابة)، بل إدراكُك أو ملاحظتُك، بطريقة ما، للدب. فإذا ظهر الـدب . في طريقك وبقيتَ غافلاً عنه فلن يثيرك الدب. وبالمثل تماماً فأنت قـد تعمد إلى استجابة تجَنُّب الدب حتى لو كان الدب غيرَ موجود. فقد تنفعل بشدة إذا ظننتَ أن هناك دباً في طريقك، أياً ما كان مبرِّرُ هذا الظن.

يومئ هذا المثال إلى أن استجاباتنا السلوكية تتحدد، لا بواسطة المشيرات بالوصف السلوكي، بل بواسطة إدراكنا لهذه المشيرات، أو تأثيرها علينا، أو بواسطة إدراكات ظنية لمثيرات. فما كان لوجود الدب أن يفسر سلوكَك إلا إذا أدى بك إلى إدراك الدب. هذا الإدراك يتوسَّط سلوكَك اللاحق. غير أن إدراك (أو مَظَنة إدراك) دب يتضمن مكوِّناً ذهنياً<sup>(1)</sup>. وقد كانت هذه الوسائط الذهنية بالتحديد هي ما تستبعده السلوكية فيما يبدو.

لا شيء من هذه التأملات يُكِيل حجةً قاضيةً ضـد الـسلوكية. فقـد حـاول السلوكيون أن يردوا على شبهاتٍ من الصنف الذي وَجَّهناه. وأنا لن أقتفي تلـك الردودَ هنا. ولننطلق بدلاً من ذلك إلى مجالات قد تكون أرحب وأخصب.

# نظرية الهُوية

دعونا مؤقتاً ننفي أفكار المذهب السلوكي- الفلسفي والسيكولوجي-ونعود إلى نقطة بدايتنا الديكارتية. ولنَزعُمْ أن الحالات العقلية هي حالات جوهر مفرد، العقل، وأن العقل متمايز عن الجسم. إذا كانت الحالات العقلية ليست حالات الجسم، فهي ليست أيضاً حالات جزءٍ ما من الجسم- الدماغ مثلاً.

(1) ليست الأشياء هي ما يكرب الناس بل فكرتهم عن الأشياء. هذا هو المبدأ الرواقي الذي يقوم عليه العلاج المعرفي الحديث cognitive therapy . ثمة منطقة بين المؤثر المحض والاستجابة، هي منطقة العرفان cognition أو الإدراك، وهي التي تحدد كمل ضروب المخرجات، الانفعالية والسلوكية. وإنها في هذه المنطقة ينبغي أن يرتكز العملُ العلاجي الذي يهدف إلى تقويم الاضطرابات الانفعالية والسلوكية. (المترجم) 123

إلا أننا كلها عرفنا أكثر عن الجهاز العصبي اكتشفنا علاقاتٍ واضحةً بين الوقائع العقلية والمجريات النيورولوجية في الدماغ. (وأنا أتبع العُرفَ وأتحدث عن مجريات في الدماغ، ولكن هذا يجب أن يُفهَم على أنه اختزال لمجريات في الجهاز العصبي المركزي. وبوسعنا، بديلاً عن ذلك، أن نتحدث عن الدماغ على أنه موزَّعٌ خلال الجسم). افترض أن هذه الارتباطات كانت تامة: فكل حالة أو مملية عقلية يمكن مضاهاتها بحالةٍ ما أو عملية نيورولوجية. ماذا علينا أن نصنع بهذا؟ أحد الاحتهالات هو ذلك الذي يؤيده الديكارتيون: أن الارتباطات قائمة على تفاعل (تأثير متبادل) بين العقول والأدمغة. من هذه الناحية فهي تشبه الارتباطات بين هبوط البارومترات وبين المطر. واحتهال آخر هو مذهب الظاهرة الثانوية: أن الارتباطات هي نتيجة أن المجريات العقلية منتَجةٌ كنواتج ثانوية مصاحبة للنشاط النيورولوجي. واحتهال ثالث: هو أن كل حدث عقلي أو مادي هو مُرادٌ من الله بطريقةٍ ما بحيث تجري المجريات في أنها طر منظمة.

هذه الاحتهالات قائمةٌ كلها على افتراض أن الحالات أو الأحداث العقلية متهايزة عن الحالات أو الأحداث الجسمية. ترفض نظرية الهوية identity theory هذا الافتراض. فَعَلَى الرغم من المظاهر فإن الوقائع العقلية هي المجريات التي في الدماغ لا أكثر. فإذا صَحَّ ذلك فإن من المضلِّل أن تقول إن الوقائع مرتبطة بالعمليات الدماغية. المجريات العقلية هي العمليات الدماغية، والشيء لا يَصِحُّ أن يقال إنه مرتبط بنفسه. إن الارتباطات التي نكتشفها ظاهرية فحسب، شأنها شأن الارتباطات في أماكن وجود الساقي والقاتل عندما يكون الساقي هو القاتل.

يُحابُّح أنصارُ نظرية الهوية بأنها، مع تساوي بقية الأشياء<sup>(1)</sup>، مفضَّلة على منافِساتها الثنائية لسببين: الأول والأكثر وضوحاً هو أن نظرية الهوية تقدم جلاً مباشراً مستقيماً لمشكلة العقل-الجسم. فإذا كانت الأحداث العقلية ما هي إلا الأحداث النيورولوجية، فليس ثمة إذن صعوبة معينة في فهم العلاقات العِلِّية القائمة بين الأحداث العقلية والأحداث المادية: فحدثٌ عقليٌّ مسبِّبٌ حدثاً ماديـاً (والعكس بالعكس) هو، ببساطة، عبارة عن حدث نيورولوجي مسبِّب لِحَـدَثِ نيورولوجي آخر.

واعتبار آخر لتفضيل نظرية الهوية هو "الاقتصاد" parsimony. إن كلاً من نظرية الهوية والثنائية تُسَلَّم بوجود الأدمغة والمجريات النيورولوجية. ولكن الثنائية تفترض بالمضرورة أنه بالإضافة إلى، وفوق، الأدمغة والمجريات النيورولوجية ثمة عقول ومجريات عقلية. ولكن لماذا نضع هذه البنود الإضافية ما لم نكن مضطرين إلى ذلك؟ إذا كان بوسعنا تفسير الظواهر العقلية بالإشارة إلى الأدمغة وخواصها، فلهاذا نتبع الثنائيَّ فنتصور عالماً مستقلاً من العقول والخواص العقلية؟

لقد سبق أن صادفنا احتكامات إلى الاقتصاد داخل المعسكر الثنائي. فقد ذهب أصحابُ مذهب الظاهرة الثانوية إلى أن مذهبهم يقدم وصفاً أبسط، ومن ثم وصفاً أفضل، للعقل وعلاقته بالأجسام المادية، مما تقدمه النظرياتُ الثنائية المنافسة. وفي تقييم هذا الخط من التفكير فقد لاحظنا أن الاحتكام إلى البساطة ينبغي ألا يُفهِم على أنه قائمٌ على الافتراض بأن العالم لا بد أن يكون بسيطاً – أياً ما كان معنى هذه البساطة. بل إذا كانت نظريتان تفسران الظواهر ولكن إحداهما أبسط – بمعنى أنها تضع عدداً أقل من أنواع الكيانات أو العمليات – فإن عب البرهان عندئذ يقع على أنصار النظرية الأقل بساطة. النظريات الأبسط مُفَضَّلةً "غيابياً"<sup>(1)</sup> by default.

يبدو إذن أن نظرية الهوية- شريطة أنهما همي والثنائية كلتميها تفسران الظواهر – تفوز "غيابياً". ولكن هل نظرية الهوية حقاً تفسر الظواهر؟

(1) أي في حالة غياب بدائل أفضل. (المترجم)

### جاذبية الصورة الديكارتية

لنبدأ بسؤال هل من الممكن أن تكون الحالات العقلية هي حالات الجسم، أو، بتحديد أكبر، حالات الدماغ أو الجهاز العصبي المركزي. إن السبب الرئيسي لافتراض أن الحالات العقلية لا يمكن أن تكون حالات الدماغ هو أن الحالات العقلية والحالات المادية تبدو مختلفة في النوع اختلافاً جذرياً.

من الجهة الإبستمولوجية، كما قد أتيح لنا أن نتبين للتو، فإن "المَنفَذ" asymmetrical الذي نتمتع به إلى حالات العقل غير متماثل asymmetrical بشكل واضح. إن حياتك الذهنية "خصوصية" private بطريقة لا يَتَسِمُ بها أيُّ شيء أو حالة مادية على الإطلاق. فأنتَ على دراية بحالاتك الذهنية الخاصة وبكيفيات خبراتك الواعية، بشكل مباشر ودون دليل أو ملاحظة. أما أنا، في المقابل، فليس لديَّ منفَذٌ إلى حياتك العقلية إلا بشكل غير مباشر. إنني "أستد على المواعية بحراتك الواعية، بشكل مباشر ودون دليل أو ملاحظة. أما أنا، في المقابل، فليس لديَّ منفَذٌ إلى حياتك العقلية إلا بشكل غير مباشر. إنني "أستد على المواعية، بشكل مباشر ودون دليل أو ملاحظة. أما أنا، في المقابل، فليس لديً منفَذٌ إلى حياتك العقلية إلا بشكل غير مباشر. إنني "أستدل على" nfer أفكارك ومشاعرك عن طريق ملاحظة سلوكك، اللفظي أو غيره. افترض أنني ألاحظ المجريات التي في دماغك، وافترض أن هذه المجريات هي مؤشرات وثيقة على حالتك الذهنية. أنا إذن في وضع قوي إبستمولوجياً لكي أعرف ما تفكر فيه وتشعر به. إلا أن منفَذِي إلى أفكارك ومشاعرك عن مأية. أنا إذن في وضع قوي إبستمولوجياً لكي أعرف ما تفكر فيه وتشعر به. إلا أن منفي أنه منا مني ألاحظ ما مي مؤشرات وثيقة على حالتك الذهنية. أنا إذن في وضع قوي إبستمولوجياً لكي أعرف ما تفكر فيه وتشعر به. إلا أن منفَذِي إلى أفكارك ومشاعرك يختلف عن منفَذِك. إن عليَّ أن

يفسر الديكارتي هذا اللاتماثل الإبستمولوجي بقوله إن معرفة الغير لحالات المرء الذهنية تعتمد على الملاحظة، لا ملاحظة الحالات نفسها بل ملاحظة تأثيراتها على الأجسام المادية. الحق أن من المضلِّل أن تتصور أنك تلاحظ أفكارك ومشاعرك بالمعنى الحرفي للملاحظة. نُحذ الأفكار مثلاً: إن كل فكرة تحمل معها إمكانيةً للدراية الذاتية (وهي نقطة أكدها كانت منذ زمن طويل). فالتفكير ليس شيئاً يحدث لك (مثل دقات قلبك، التي أنت مجرد متفرج تجاهها)؛ التفكير شيءٌ تفعله. وأنت، ككل شيء تفعله بوعي، لا يلزمك أن تلاحظ نفسَك فسي الفعل لكي تميز ما أنت بِصَدَدِه. (ولنضرِبْ صَفحاً الآن عسن حسالات العقل غير الواعية). عندما تضمر فكرة أنها تمطر وتميز بوعي أن هذا ما تفكر فيه فإن تمييزك الواعي ليس قائماً على فعل ثانٍ من الملاحظة الداخلية للفكرة الأصلية، وإنها هذه الفكرة تُفكَرَّر بوعي ذاتي. إذا كانت كل فكرة هي "بالقوة" فكرة واعية ذاتياً، إذن من المكن لهذه الفكرة الواعية ذاتياً أن تُضمَر بوعي ذاتي: بمعنى أن بمُكنتِك أن تكون على دراية بأنك تفكر أنك تفكر أنها تمطر. جَرَّب ذلك، ولاحظ أن هذه الفكرة مستقلة بذاتها تماماً. إنها فكرةٌ مفردةٌ لا سلسلةٌ من الأفكار المتهايزة.

إن كل وصفٍ للعقل لا بد، فيها يبدو، أن يستوعب هذا الصنف من الـوعي الذاتي. والنظرة الديكارتية تفعل ذلك بأن تجعل هذا الـوعي الـذاتي متأصـلاً في طبيعة العقليات: فَكَونُ الحالاتِ العقلية تتحلى بهذه القدرة هو مجرد جانب من الجوانب التي تختلف فيها العقول عن الأجسام المادية. وعلى كل مَن يأمـل في أن يستوعب العقول في الأجسام (أو الأدمغة على الأخص) أن يكون مستعداً للرد على الديكارتي بهذا الصدد.

والعقبةُ الثانيةُ التي تواجه كل من يريد أن يبدل الصورة الديكارتية هي عقبة أنطولوجية: إن الأحداث والحالات والخواص العقلية لتبدو مختلفةً تماماً في النوع عن الأحداث والحالات والخواص المادية. والفرق لافتٌ عندما نتأمل كيفيات حالاتنا الخاصة العقلية الواعية ونقارنها بكيفيات الأجسام المادية بها فيها كيفيات الأدمغة. إن خبرتك البصرية بطماطمة ناضجة في ضوء الشمس الساطع تبدو مختلفة كيفياً اختلافاً شديداً عن المجريات التي في جهازك العصبي. أما المجريات النيورولوجية فتمكن ملاحظتها ووصفها بدقةٍ كبيرة، ولكن لاحظ كما سوف نفعل: يبدو أننا لا نجد للخبرة الواعية شبيهاً على الإطلاق.

لعلك تحاول أن تتجنب هذه المشكلة بأن تلجأ إلى الحقيقة الظاهرة بأن العلم كثيراً ما ينبئنا بأن الأشياء ليست كما تبدو عليه. خُذْ مثلاً الطماطمة الناضجة. نحن نَخبُر الطماطم على أن له لوناً معيناً. ولكن علماء الفيزياء ينبئوننا أن اللون المُحَس هو بمعنى ما وهم. ذلك أن سطح الطماطم يُبدِي نسيجاً جزيئياً معيناً. ومن شأن الأسطح التي لها هذا التركيب أن تعكس الضوء بطريقة معينة. ومثل هذا الـضوء 127

المنعكس حين يُحلِّله الجهازُ البصري البشري يُفضِي إلى خبرة بـالأحمر. وإنـه لَـن الخطأ أن نأخذ مَلمَحاً من ملامح خبرتنا ونـضعه في الطماطـم. إن العـالم المـادي، معتبَراً في ذاته، لا لون له<sup>(1)</sup>. وإذا كان ذلك كذلك فلا عجب أننا لا نلاحـظ قَـطُّ أيَّ شيء من ملامح خبرتنا عندما نلاحظ تشغيلات الأدمغة. ذلـك أن الأدمغة، بعد كل شيء، هي كيانات مادية.

هذا الخط من الاستدلال لا يُجدِي قضيةَ أعداء الديكارتية كثيرَ جدوَى. فإذا كانت طبائع الخبرات الواعية بالألوان ليست طبائع الأجسام المادية، فطبائع ماذا تُراها تكون؟ بِوُسع الفيزيائي أن ينفيها إلى العقل؛ ولكن هذا يعني أن العقول ذاتها لا تُمُكِن موضَعتُها في العالم المادي. وبتعميم أكبر: إذا كنا نميز بين المظهر والواقع المادي بأن ننسب المظاهر إلى العقل، فإننا فيها يبدو نضع العقول خارج النطاق المادي. وإذ نفترض أن العلم مكرَّس لِبَحثِ العالم المادي فإننا نكون قد عدنا إلى تصورٍ ديكارتي: العقول متمايزة عن الأجسام المادية.

برغم هذه المصاعب فإن كثيراً من الفلاسفة (وغير الفلاسفة) قد راقـتهم وجهةُ النظر القائلة بأن العقول، في حقيقـة الأمر، لا تعـدو أن تكـون الأجـسام المادية: عندما ينتظم جسمٌ مادي بطريقةٍ معينة، بالطريقة التي ينـتظم بهـا الـدماغُ البشري مثلاً، فإن النتيجة عقل: كيانٌ ذكيٌّ شاعرٌ واعٍ. الخصائصُ العقلية هـي في النهاية، وبرغم المظاهر، خصائصُ مادية.

إن القوة الدافعة لِنظرية من هذا الصنف هي قـوة مزدوجـة. أولاً، أننـا كلـما زادت دراستُنا للدماغ تَكَشَّفَت لنـا علاقـةٌ وثيقـة بـين المجريـات النيورولوجيـة وحياتنا العقلية. ثانياً، أن نظريةٌ بمقتضاها يكون ثمة نوع واحد عـلى الأكثـر مـن

(1) يمكن تدبير حجج مماثلة لإثبات أن الأصوات والطعوم والروائح والملامس، بالمعنى الموصوف، لا وجود لها في العالم المادي. وقد دأب تقليد طويلٌ، يمتد في التاريخ إلى جاليليو وديكارت ولوك على أقل تقدير، على تسمية الألوان والأصوات وما شابه "الصفات الثانوية" (الكيفيات الثانوية) secondary qualities. وتُعَد المصفات الثانوية قُوى تمتلكها الأجسام المادية على إنتاج خبرات من صنوف معينة في الملاحظين الواعين. (المؤلف) الجوهر – الجوهر المادي، هي نظريةٌ مفضَّلةٌ على النظرية الثنائية، بالاستناد إلى "البساطة" simplicity. وإذا أمكننا بطريقةٍ ما تفسير الملامح المركزية لحياتنا العقلية دون حاجة إلى إدخال جواهرَ غيرِ مادية، فلن يعود هناك أي مبرًر لافتراض أن هناك جواهر غير مادية.

#### الخواص والمحمولات

ظهرت النظريةُ التي صارت تُعرَف بـ "نظرية المُوية" identity theory على نحو مستقل في كل من الولايات المتحدة وأستراليا في الخمسينيات من القرن العشرين في أوراق بحثية أصدرها هربرت فايجل Herbert Feigl ، ي. ت. بلاس Herbert Feigl ، ج.ج.س. سهارت T. J. C. Smart ، وفقاً لِنظرية الهوية فإن العقولَ كياناتٌ مادية – هي الأدمغة، والخواصَّ العقليةَ، كحقيقة تجريبيةٍ، خواصُّ ماديةٌ للأدمغة والأجهزة العصبية المركزية. وإذ يَدَّعي فايجل وبلاس وسهارت أن الخواصَّ العقليةَ خواصُّ ماديةٌ فإنهم لا يَدَّعون فحسب أن الخواص العقلية هي خواص الأجسام المادية. فقد يرى المرءُ هذا الرأيَ ويتصور مع ذلك أن الخواص العقلية مختلفة تماماً عن الخواص المادية غير العقلية؛ وتكون النتيجة واحديةَ الجوهر مقرونةً بثنائيةِ الخواص. إلا أن أصحاب نظرية الهوية يُحاجُّون بأن كل خاصة عقلية هي في الواقع خاصةٌ فيزيقية، أيْ خاصةٌ من الصنف الذي تُقِرُّه، على نحو مستقل، العلومُ الفيزيائية.

لقد تحدّثتُ سابقاً عن الطبائع والحالات العقلية والمادية. ويتحدث أصحابُ نظرية الهوية عن تمَاهِي العمليات العقلية مع عمليات الـدماغ. وأنـا أصـوغ الآن نظرية الهوية كنظريةٍ عن الخواص. هذه التذبذبات الاصطلاحية تستحق التعليق.

في الفصل الثاني مَيَّزنا بين صفات الجواهر وأحوالها. الأحوال modes عنـد ديكارت هـي مـا تعارفنـا أكثـر عـلى تـسميته خَـواص properties؛ والـصفات attributes الديكارتية هي ضروبٌ من الخواص. وبتعبير مربكِ بعضَ الشيء فإن الجوهر هو شيءٌ مفردٌ يمتلك خواصٌ، والخواص هي ما يمتلكُه الجوهرُ. وتختلف الجواهرُ نفسُها أحدُها عن الآخر من حيث خواصها. وفقاً لِديكارت يمتلك الجوهرُ المادي صفةَ الامتداد، والجوهرُ العقليُّ صفةَ الفكر. والخواص التي تمتلكها الأجسامُ الماديةُ هي أحوال (modes) الامتداد- طرائق كونِ الشيءِ ممتداً. والأفكار المعينة والمشاعر والخبرات الحسية التي تمتلكها الجواهرُ غير المادية هي حالات الفِكر- طرائق التفكير. والجوهر الذي يمتلك خواصَّ من نوع ما لا يمتلك البتة خواصَّ من النوع الآخر. فالحق أن امتلاك نوعٍ من الخواص يَحُول دون امتلاك النوع الآخر.

ترفض الثنائيةُ اللاديكارتيةُ هذه الدعوى الأخيرة. فرغم أن العقول متمايزة عن الأجسام المادية فإن الجواهر العقلية – الجواهر التي تمتلك خواصَّ عقلية – يمكن أن تمتلك خواصَّ ماديةً أيضاً. أنت نفسُك جوهرٌ عقلي. أنت لديك أفكارٌ ومشاعرُ وخبراتٌ واعية. ولكنك أيضاً ممتد: لك طولٌ معين ولك كتلة معينة. هذه الخواص soperties (ديكارت سيسميها أحوالاً modes) تنتمي إلى نفس الجوهر الذي يفكر ويشعر. مثل هذا الرأي يحتفظ بالتمييز الديكارتي بين الخواص العقلية والخواص المادية، ولكنه يرفض توكيد ديكارت على أن هذه الخواص لا ومادية معاً هو جوهر واحد. فمثل هذا الجوهر الذي يمتلك خواص عقلية ومادية معاً هو جوهر عقلي ومادي في الوقت نفسه. صحيحٌ أن العقولَ أو الأنفس متهايزةٌ عن الجواهر البيولوجية التي تتجسد فيها، ولكن الأنفس تشارك هذه الأجسامَ في الخواص.

وأنتَ قد تَصدِفُ عن ثنائية جوهر من هذا النوع وتشارك الثنائيَّ رغم ذلك في إصرارك على تمييز بين الخواص العقلية والخواص المادية. وفقاً لهذه الوجهة من الرأي هناك جوهرٌ واحد، الجسم، وهذا الجوهر يمتلك الخواص العقلية والخواص المادية معاً. إلا أن هذا غيرُ ما يَقِرُ في عقل أصحاب نظرية الهوية؛ إنها يذهب هؤلاء إلى أن كل خاصة عقلية هي في هويةٍ مع (متهاهية مع) خاصةٍ مادية ما. (سنبحث حالاً فكرةَ الهوية بدقة أكبر). لقد نظرنا باختصار إلى الخواص، ولكن ماذا عن الحالات والأحداث والعمليات وما شابَه؟ ولتنظرُ في الحالة state على أنها امتلاكُ جوهر فرد لخاصة property من الخواص. افترض أن الغضب هو خاصةٌ علينا أن نصنفها كخاصة عقلية. إذن امتلاكك هذه الخاصة هو، بالنسبة لك، أن تكون في حالة غضب. إذا تَكَشَّفَ أن حالة الغضب هي حالةٌ نيورولوجيةٌ معينة إذن فهي كذلك لأن خاصة كونِك غاضباً متهاهية مع (ما هي إلا) خاصة نيورولوجية معينة. إن بوسعنا أن نتصور الأحداث والعمليات كانتقالات حالة. فحين يصير شيءٌ ما إلى أن يكون في في حالة معينة (يصير إلى أن يمتلك خاصةٌ معينة) فإن صيرورته إلى أن يكون في هذه الحالة هي حدث nord. والعملية معينة) فإن صيرورته إلى أن يكون في الحدث، أو العملية أ تكون متهاهية مع الحالة أو الحدث أو العملية ب فقط إذا كانت الخواص المتضمَّنة متهاهية.

افترِضْ أن شعورك بالدُّوار هو عبارة عن كونك في حالة ذهنية معينة. إن كونك في هذه الحالة هو امتلاكك خاصةً عقلية معينة (معقدة ربما). افترِضْ الآن أن السؤال يَبرُز: هل شعورُك بالدوار – أي كونك في هذه الحالة العقلية – ما هو إلا كونك في حالة دماغية معينة (ولا أكثر من ذلك)؟ إذا كنتَ متفقاً مع صاحب نظرية الهوية في أن هذا ما يكونه شعورك بالدوار – أي كون دماغك في حالة معينة – فسوف تَقبَل إذن المُهاهاة بين الخاصة العقلية لِكونِك في دُوار وبين خاصة نيورولوجية معينة.

والمُغزَى هو: مادمنا نضع باعتبارنا أن هوية الحالة والحدث والعملية تتطلب هوية الخاصة، فإن بوسعنا أن نتحدث، دون اكتراث، عن نظرية الهوية على أنها تُوَحِّد (تُماهِي) بين الحالات والعمليات والأحداث العقلية وبين الحالات والعمليات والأحداث المادية.

قبل أن نَعرِض لِموية الخواص سيكون من المفيد أن نتوقف ونفرق بين الخواص والمحمولات. المحمولات predicates هي أدوات لغوية تُستخدَم لِتسمية الخواص. فالتعبير الإنجليزي "is round" (يكون مستديراً) هـو محمـولٌ 131

يُسَمِّي خاصةً معينة، تلك الخاصة التي تمتلكها كثيرٌ من العُملات على سبيل المثال. والمحمول "يكون نحاسياً" يَسرِي على نفس العُملة بفضل امتلاكها خاصةً أخرى: خاصةَ كونِها نحاسية.

من الأسباب التي تستدعي الانتباه إلى التمييز بين المحمولات والخواص أننا، كما سنرى لاحقاً، يجب أن نفعل ذلك كيما نفهم مَبلغ الـدعاوي حول هوية الخواص. وسبب آخر هو أن كثيراً من الفلاسفة يفترضون بـدون حجة أن كـل محمول مادام يمكن استخدامه استخداماً ذا معنى فهو يُسَمَّي خاصة. مثلُ هذا الرأي غيرُ موفَّق. فما تكونه الخواصُ يُسأل عنه العلمُ بالأساس. أما المحمولات فيمكن تشييدُها ارتجالاً بلا قيد أو حد. تأمَّل المحمول "يكون أُذُناً يُسرَى" أو مصنوعٌ من النحاس". هذا المحمول يسرِي على أشياءَ كثيرة. فهو يسرِي على أي شيء يكون أذناً يسرى (لذا فهو يَسرِي على أشياءَ كثيرة. فهو يسرِي على أي النحاس (لذا فهو يَسرِي على النيس الذي على تسريحتك). كما أن المحمول على الأشياء بفضل الخواص التي تمتلكها، ولكن لا يترتب على هذا أن المحمول يُسمِّي خاصةً.

هذه مياهٌ عميقةٌ، وسوف نعود إليها في فيصولٍ قادمة. وبِحَسْبِنا في نفس الوقت أن نضع باعتبارنا أن الخواص والمحمولات، حتى تلك المحمولات التي تُسمِّي خواص، تنتمي إلى أنظمةٍ مختلفة: المحمولات مظاهر لغوية للأشياء، والخواص مظاهر غير لغوية لها.

#### مفهوم الهوية

يذهب أصحاب نظرية الهوية إلى أن الخواص العقلية في هويـة مـع الخـواص المادية أو الفيزيقية (الجسمية). وقد آن لنا أن نقول ماذا يعني هذا بالضبط. ولننظرْ أولاً كيف تنطبق الهويةُ على الأشياء.

إن مفهومنا للهوية identity (أو الذاتية selfsameness) مفيـدٌ لأن مـن الشائع أن نتحدث، أو نفكر، في شيءِ واحدٍ بطرقٍ مختلفة. افترِضْ أنك اكتـشفت أن جون لوكاري هو (is)<sup>(1)</sup> ديفيد كورنويل. إن 'is' هنا، 'is' الهوية<sup>(2)</sup>، يجب تفرقتها عن 'is' الحَمل<sup>(3)</sup>، كما في: لوكاري "هو" إنجليزي. أن تقول لوكاري هو كورنويل، أي لوكاري وكورنويل متماهيان، هو أن تقول إن الرجل المدعو "لوكاري" والرجل المدعو "كورنويل" هما الفردُ عَينُه.

يمكن لأي شيء أن يُعطَى أسباء متعددة، ولأي شيء أن يوصَف بطرق مختلفة. وأنت قد تعرف شيئاً ما تحت اسم أو وصف ما ولكن لا تعرفه تحت اسم أو وصف آخر. تخيل أنك مسافر في أستراليا وتزمع أن تزور إرز روك Ayres Rock. وفي الطريق إليها سمعتَ حديثاً عن صرح صخري مشير يُسَمَّى أولُرو، فأسفتَ أن ليس لديك وقتٌ كاف لزيارتها أيضاً. ثم بعد ذلك بزمان اكتشفت أن أولُرو هي إرز روك. إنك في تَجوالِك حول إرز روك قد زرتَ أولُرو دون أن تعلم ذلك.

إن نظرية الهوية تمكد فكرةَ الهوية إلى الخواص. فالخواص، شأنها شأن الأشياء، قد تشملها دعاوي الهوية. "أحمر" هو لون الطماطم الناضج. هاهي خاصةٌ مفردة، لون، تُسَمَّى بمحمولين متمايزين: "يكون أحمر"، "يكون لون الطماطم الناضج". ومثلما يجوز للمرء أن يُلِمَّ بإرز روك وألرو دون أن يعرف أن إرز روك وألرو متماهيان، كذلك يجوز أن يفشل المرءُ في إدراك أن محمولين اثنين يُسَمِّيان في الحقيقة نفس الخاصة. فأنتَ قد تَعلم أن لوناً معيناً هو أحمر دون أن تعلم أنه لون الطماطم الناضجة (إذا كنتَ مثلاً تجهل الطماطم).

تركز نظريات الهوية على ما أسماه سمارت "الهويمات النظرية" (theoretical تركز نظريات المويات يميط عنها اللثامَ العلماءُ الذين يستكشفون الطريقة التي

- (1) آثرتُ استخدام الضمير "هو" ليقوم مَقام فعل الكينونة "يكون" is في هذا السياق. (المترجم)
- (2) 'is' of identity
- (3) 'is' of predication

يَتَرَكَّب بها العالم. فالبَرق، فيها اكتشفنا، هو تفريغ كهربي، والماء هو H2O، والحرارة هي متوسط الطاقة الحركية للجزيئات، والسيولة هي نوع معين من الترتيب الجزيئي. يذهب صاحب نظرية الهوية إلى أنه رهانٌ جيد أن أبحاث الدماغ سوف تُفْضِي إلى اكتشاف أن خواص معينة نُسَميها اليوم باستخدام ألفاظ عقلية هي خواصُ للأدمغة. الألم مثلاً قد يتكشَّف أنه قَدْحُ ألياف C في الدماغ. (هذا المثال، وهو المثال القياسي، قد ضُعِّفَ تجريبياً، ولكنه سيكون مُجدِياً لتوضيح النقطة). فإذا صَحَّ ذلك لَتَبَيَّنَ أن خاصة كونِكَ متألماً هي في هويةٍ مع الخاصة النيورولوجية لِقَدح ألياف C.

لا تزعمُ نظريةُ الهوية أنها تقدم دعاوى هويةٍ معينة. فتأسيس هـذه الـدعاوى إنها هو مهمة الباحثين في الـدماغ الـذين يكتشفون ارتباطـات بـين المجريـات في الدماغ وإفادات الأشخاص عن خبراتهم. بـل تقـدم نظريـةُ الهويـة تـأويلاً لهـذه النتائج: حين نُدلي بخبراتنـا الواعيـة فإننـا نُـدلي بمجريـاتٍ في دماغنـا. وسـوف تتكشف التفاصيلُ كلها تقدمَت علومُ الأعصاب.

#### سؤال 64\$

السؤال الذي لا بد أن نواجهه، والذي لا يمكننا أن نُسَوِّفَه أكثر من ذلك، هو: هل من المعقول (ولو معقولية بعيدة) أن نفترض أن الخواص العقلية، تلك الصنوف من الخواص التي قد يشكل امتلاكُك إياها مكابدتَك لخِبرة واعية ما على سبيل المثال، هل من المقبول أن نفترض أنها خواصُّ الدماغ لا أكثر؟ يبدو أن هناك أسباباً قوية للشك في هذا. فكما لاحظنا سابقاً فإن الكيفيات التي نواجهها عندما تُلِم بنا خبرةٌ واعية ما تبدو مختلفةً عن الكيفيات التي نجدها عندما نفحص الأدمغة، ولا تشبهها من قريب أو بعيد (من أجل قائمة مريحة انظر شكل 2.1).

تَخَيَّلُ أنك في يوم مشرقٍ وأنت تقف في ميدان ترافالجر تشاهد باصاً أحمر ذا طابقين يمر عليك مُدَّمدِماً. إن لديك خبرةً بصرية بباص أحمر، أنت تسمعه، ومحتملٌ جداً أنك تشمه، ومن خلال أخمَي قدميك تحس مرورَه. إن كيفياتِ خبراتِك الواعية ناطقةٌ ويمكن تَذَكُّرُها. ولكن هل يمكن الآن أن يفكر أيُّ أحدٍ جِدِّياً أننا لو فتحنا جمجمتَكَ ولاحظنا تشغيلات دماغك وأنت تمر بهـذه الخبرة فسنواجِه هذه الكيفيات؟ وإذا كان هـذا لا يُعقَـل فكيف يمكـن أن نفـترض أن خبرتَك هي مجردُ عمليةٍ في دماغك؟

ثمة نقطةٌ تمهيدية يجدر ذكرُها. افترض لحظةً أن نظريةَ الهوية صائبةٌ: حالات العقل هي حالات الدماغ، ومرورك بخبرةٍ ما- رؤية وسماع وحس وشم باص عابر - يُفترَض أنها عبارة عن مرور دماغك بسلسلة معقدة من العمليات. تخيل الآن أن أحد العلماء يلاحظ دماغَك وهو يمر بهذه السلسلة من العمليات. إن خبرات العالم الواعية بدماغك هي نفسها، فيما يُفترَض، لا تعدو أن تكون سلسلة معقدةً من العمليات في دماغ العالم. (تذكر أننا نفترض جدلاً أن نظرية الهوية محيحة). ولكن هل هو واضحٌ حقاً أن كيفيات خبرتك تختلف عن الكيفيات التي يلاحظها العلماء عندما يفحصون الأدمغة؟ (لا تخلط بين كيفيات خبرة العالم بدماغك وكيفيات خبرتك بالباص العابر أو، ما يؤدي نفس الشيء إذا صَحَّت نظريةُ الهوية، كيفيات دماغك).

إن الكيفيات التي نقارنها في هذه الحالة هي كيفيات العمليات في دماغ العالم والتي تتزامن مع ملاحظته لدماغك. ما نقارنه، بعد كل شيء، هو، بصريح العبارة، كيف تبدو خبرةٌ واعيةٌ ما للملاحظ وكيف هي عند مَن يكابدها. يعني هذا أننا يجب أن نقارن كيفيات الخبرات الواعية للعالم الذي يلاحظ دماغَك (التي، بحكم الفرضية، هي نفسها مجريات نيورولوجية) بكيفيات خبراتِكَ الواعية (هي أيضاً، فيها نفترض، أحداث نيورولوجية). ورغم أن هاتين المجموعتين من الكيفيات ستكونان مختلفتين – إذ إن ملاحظة دماغ هي شيءٌ مختلف كيفياً عن ملاحظة باص عابر – فليس ثمة مبرِّر للاعتقاد بأنهاً لا بد أن تكونا مختلفتين في النوع اختلافاً درامياً.

والـدرس المستفاد هـو أننـا إذا شـئنا أن نقـارن كيفيـات الخـبرات الواعيـة بكيفيات الأدمغة، فينبغي علينا أن نحرص على أن نقارن الأشياء الـصحيحة. إذا صَحَّت نظريةُ الهوية فإن تمتعَك بخبرة واعية، إذن، هو عبارةٌ عن اعتهال عمليات معقدة في دماغك. وإذا أردنا أن نقارن كيفيات خبرتك الواعية بملاحظات دماغك، إذن فالهدف الصحيح للمقارنة هو دماغ الملاحظ. فالمجريات في دماغ الملاحِظ هي ما يشكِّل، بالنسبة للملاحِظ، "مَرأَى وحِسَّ" look and feel دماغِك.

ما أردتُ من كل هذا إلا أن أؤكد على نقطة بسيطة: أن مكابدةَ خبرةٍ ما هي شيء، وملاحظةَ مكابدةِ خبرة (خبرةٍ محدَّدة) هي، مرةً أخرى، شيءٌ آخر. فكيفيات هاتين ستكون مختلفةً يقيناً. النظر إلى دماغ هو، بعد كل شيء، لا يشبه من قريب أو بعيد مشاهدة باص عابر. غير أن الكيفيات لا يتعين أن تكون مختلفة في النوع اختلافاً جذرياً- مختلفة جذرياً بالطريقة التي يَطِنُّ بها الثنائيون.

قد يبدو هذا كأنه يغفل النقطةَ الخاصة بهمنا الأصلي. كان مُفادُ تلك النقطة أننا عندما نتأمل ماذا تشبه أن تكون مشاهدةُ باص عابر، عندما نتأمل في كيفيات هذه الخبرة، فإن هذه الكيفيات لا تبدو مرشَّحةً لكيفياتٍ ممكنةٍ للأدمغة. نحن نعرف ماذا تشبه أن تكون خبراتُنا الواعية، ونعرف ماذا تشبه الأدمغة، ومن الواضح أن الخبرات الواعية ليست كالمجريات النيورولوجية. ولكن حتى لو صَحَّ ذلك فإن نظرية الهوية لا يمكن أن تغادر الساحة.

علينا أن نمضي هنا بحذر. فمن المغرِي أن تفكر كما يلي: عندما تلاحظ باصاً عابراً، فأنت تلاحظ شيئاً ما أحمرَ، صاخباً، له شميمُ أبخرةِ الديزل. ولكن الحمرة والصخب ورائحة الديزل المميزة ليست موجودةً في دماغك. وإذا تَفَحَّصتُ دماغَك وأنت تمر بهذه الخبرة فلن أجد أيَّ شيء له هذه الكيفيات. يقدم الفيلسوف ليبنتز مماثلة analogy:

"كما أن علينا أن نعترف أن الإدراك الحسي وذلك الـذي يعتمـد عليه لا يمكن أن يُفَسَّر ميكانيكياً ، أي بصورٍ وحركـات . افـترضْ أن هناك آلة مُشَيَّدة بحيث تُنتِج تفكيراً وشعوراً وإدراكاً حسياً، فإن بوسعنا أن نتخيلها وقد زِيدَت في الحجم بينها هي محتفظةٌ بـنفس النِّسَب، بحيث يمكن للمرء أن يَدنُحلَها مثلها يَدخل طاحونة.عند ولوجنا بالداخل لن نرى إلا الأجزاء يرتطم أحدها بـالآخر.ولـن نرى ثَمَّ أيَّ شيء يمكن أن يفسِّر إدراكاً حسياً"

(1787/1973).181

(يمضي ليبنتز لِيُحاجَّ بأن "تفسير الإدراك يجب أن يُلتمَس في جوهرٍ بـسيطٍ، وليس في مركَّبٍ أو في آلة").

هذا الخط من الاستدلال مغلوط. فعندما تكابد خبرةً واعيةً ما – عندما تلاحظ باصاً عابراً مثلاً – فإن خبرتك تكون مشبَّعةً كيفياً؛ ولكن ما هي كيفياتها بالضبط؟ أياً ما كانت تلك الكيفيات فإنه ينبغي عدم الخلط بينها وبين كيفيات الشيء الملاحَظ (الباص في هذه الحالة). إن خبرتك للباص، أي كيفيات خبرتك للباص، ينبغي عدم الخلط بينها وبين كيفيات الباص.

إن نظرية الهوية تُماهِي (تُوَحِّد) بين خبرتك بالباص وواقعة ما تَجرِي في دماغِك. ونحن في الأغلب نصف خبراتنا بالإشارة إلى الأشياء التي تُسببها في العادة. إن بإمكانك أن تُوَصِّل لي خبرة ألَّت بك في ميدان ترافالجر بأن تنبئني أنها كانت خبرة بباص أحمر عابر ذي طابقين. وأنا لديَّ فكرةٌ لا بأس بها عما تسبه أن تكون ملاحظةُ باصاتٍ حمراء عابرة ذات طابقين، ولذا أكتسب حِساً بما خبرتَه أنت. ولكن، مرةً ثانية، فإن كيفيات الخبرة يجب عدم الخلط بينها وبين كيفيات الأشياء التي تُنتِجها. إن خبرة بشيءٍ ما أحمر وضخم وذي رائحة ليست هي ذاتها حمراء وضخمة وذات رائحة.

هذه النقطة كانت واحدة مما أكد عليه سهارت Smart في دفاعه الأصلي عن نظرية الهوية، ولكنها لم تُقَدَّر دائماً تقديراً كاملاً. يعتمد التـأثير البلاغـي للـدعوى بأن من الواضح جداً أن كيفيات الخبرة تختلف عن كيفيات الدماغ- يعتمد بـشدة على توحيدنا المضمَر، كما يفعل ليبنتز فيما يبدو، بين كيفيـات الخـبرات وكيفيـات 137

الأشياء المخبورة. وما إن نميز بينها (ولا بد أن نميز بينها في أي رأي) حتى يغدو أقـل وضـوحاً بكثـير أن كيفيـات الخـبرات لا يمكـن أن يتبـين أنهـا كيفيـات نيورولوجية. وأيها شخص يُصِر على الادعاء بأن الكيفيات الخبروية تختلف نوعياً عن الكيفيات النيورولوجية عليه أن يقدم لنا الحجـة. مـا هـي بالـضبط كيفيـات الخبرة؟ وما المبرر الذي لدينا لكي نعتقد أنها لا يمكن أن تكون كيفيات الأدمغة؟

ولقد أشرتُ إلى أن التمييز بين كيفيات الخبرات وكيفيات الأشياء المخبورة هو تمييزٌ محايدٌ نظرياً. فالتمييز واجب على الثنائيين وعلى الماديين أيـضاً. وجـدير بالإشارة أنه مادمنا نحفظ التمييز برسوخ في بالنا يمكننا أن نبدأ في فهم نطاق من الظواهر العقلية التي قد تبدو ملغَزة. هكذا الأمر أياً ما يكون ما سنخلص إليه في النهاية عن وضع الكيفيات العقلية.

تأمل الأحلام، والصور الذهنية، والهلاوس، وما شابه. لقد أراد بعض المنظِّرين أن يُهَوِّن من شأن هذه الظواهر، أو يردها إلى عمليات معرفية محضة. المشكلة أنه لا مُتَّسَع في الدماغ للصور أو الهلاوس أو الأحلام، والتي تبدو كيفياتها مختلفة اختلافاً شديداً عن الكيفيات القابلة للكشف في الأدمغة. افترض أنك تهلوس (ترى هلوسةً) طائرَ بطريق ورديَّ اللون (أو تحلم أو تكوَّن صورةً ذهنية لطائرِ بطريق وردي). لا شيءَ في دماغك ورديٌّ أو بطريقيُّ الشكل. الحق أنه من المكن تماماً ألا يكون هناك أي شيء في أي مكان بقربك (أو، في هذه الحالة، في أي مكان على الإطلاق) هو وردي وبطريقي الشكل.

ولكن إذا كان لهذا أن يوقِع الشكَّ في الهلوسة أو الحلم أو الخيال، فإنها يعتمد ذلك على خلطنا بين كيفيات الأشياء المهلوَسة (أو الحلمية أو المتخيَّلة) وبين كيفيات المهلوس (الحالم، المتخيِّل). إن الهلوسة البصرية ببطريق وردي تشبه امتلاك خبرة بصرية ببطريق وردي، ولا تشبه بطريقاً وردياً. ومثلما أن الخبرة ليست وردية وبطريقية الشكل، كذلك الهلوسة ليست وردية أو بطريقية الشكل. ولا يلزمنا أيضاً أن نفترض أن الهلوسة أو التخيل أو الحلم ببطريق وردي هو مسألة ملاحظة داخلية لمنظرٍ خيالي، يشبه الصورة، لِبطريقٍ وردي. إن فهم هـذه النقاط يُمَكِّننا أن نسترخي قليلاً ونفكر بوضوحٍ أكبرَ حول طبيعة الهلوسة والخيال الذهني والحلم. (سيكون لديَّ المزيدُ لأقولَه عن أهمية الخيال وكيفيات الخبرات الواعية في الفصل السادس).

## مَهامرُّ إبستمولوجية ناقصة

ماذا بوسع صاحب نظرية الهوية أن يقوله عن لاتماثل "المَنفَذ" إلى الحالات الذهنية؟ إن لديك "مَنفَذاً ذا امتياز " privileged access إلى أفكارك وخبراتك الحسية، ولدَى بقيتِنا، على أفضل الأحوال، منفذاً غير مباشر إلى حياتك العقلية. ولكن إذا كان العقل هو الدماغ، إذا كانت الخواص العقلية هي الخواص النيورولوجية، فإن من الصعب أن نرى كيف يمكن أن يكون هذا الأمر على هذا النحو. إن الخواصَّ العقليةَ خصوصيةٌ والخواص النيورولوجية عامة.

هذه مسائلُ صعبة. وإذا وَجَبَ أن يكون لدينا بصيصُ أملٍ في توضيحها داخل الإطار المادي الذي تقدمه نظريةُ الهوية، فلا بد أن نفسر بطريقة ما ذلك اللاتماثلَ دون اللجوء إلى فكرة أن البنودَ والمجريات العقلية مخبوءةٌ في حجرة داخلية ولا يمكن أن يراها إلا صاحبُها. هذا هو النموذج الذي أجاد حصرَه مثالُ فتجنشتين عن الجعران في العلبة. ولكن كيف يمكن حصرُ اللاتماثل على نحوٍ آخر؟

تأمل، أولاً، ملاحظةً سِيقَت آنفاً بخصوص الفكر الـواعي. إن التفكير هـو شيءٌ ما نقوم به. ومثل أي شيء نفعله فنحن في فِعلِنا إياه نكون في وضع يسمح لنا أن ندرك أننا بصدد فِعلِه. ونحن، على ذِكر ذلك، قلما نعبأ بالتأمل في حُقيقة أننا نفعل ما نفعله. غير أننا عنـدما نتأمل حقـاً فـنحن لا نعمل ذلـك كملاحِظين (ملاحظين في موقع جيد إبستمولوجياً) لما نحن نفعله. إن تمييزك لما أنت بـصدده ينجم من حقيقة أنه أنت الذي بهذا الصدد. تخيل أنك ترسم رسماً بيانياً على السبورة لإيضاح محاضرة في اقتصاد بريطانيا ما قبل الرومان، وأنا ضمن المستمعين. قارن فهمَك للرسم بفهمي له. أنا أشاهد ما رسمتَه وأحاول أن أُوَّوِّلَه في ضوء محاضر تك. وأنت، في المقابل، تفهم دلالته مباشرة. أنت قادرٌ على أن تفعل هذا لا لأن لديك نظرة أفضل وأوثق للرسم، بل لأنه رسمُك: أنت رسمتَه بهذه الدلالة. أنت تحمل علاقةً مماثلة بأفكارك الخاصة. أنت تفهم دلالة تلك الأفكار لا لأن رؤيتَك إياها جيدةٌ بشكل خاص أو غيرُ معاقة، بل لأنك تفكر بها. تنطبق هذه النقطة لا على مجرد التفكير، بل على أي نوع من الفعل العمد. إن قدرتك على أن تنط الحبل تتضمن قدرتك على أن تميز أن هذا هو ما أنت بصدد فعله.

ولأننا لسنا دائماً نفعل ما شرعنا في فعله، فإن قدرتنا على أن نميز ما نفعله غير معصومة. فقد أَعُدُّ نفسي سائراً غرباً في حين أنني في الحقيقة سائرٌ شرقاً. وقد أحسبني أفكر في جدتي بينما في الحقيقة أنا لا أفكر في جدتي: ذلك أن الـشخص الذي كنتُ أفترض دائماً أنه جدتي هو شخصٌ دَعِيٌّ.

ماذا عن "مَنفذنا ذي الامتياز" إلى أحداثنا الحسية. من الواضح أن تمييزك أنك تعاني صداعاً هو تمييز مباشر وغير متوسَّط بشكل لا يرقى إليه منفذي أنا إلى صداعك على الإطلاق. هل علينا أن نفترض أن ضروبَ الصداع أشياءُ أو أحداثٌ لا تمكن رؤيتُها إلا لمن يعانيها؟

ثمة نقطتان تستحقان الذكر. أولاً: في معاناتك خبرةً حسية واعية فأنت لا (1) تَخبُر الخبرةَ، و (2) تلاحظ الخبرةَ، ربا بوثوق خاص وبعضو أو متفرِّس إدراكي موجَّه إلى الداخل. إن درايتك بالخبرة تتشكل، جزئياً على الأقل، من حيازتك إياها. هذا هو ما يجعل الحديثَ عن "مَنفَذ" إلى خبرات المرء الحسية حديثاً مضلَّلاً. إن تمييزك أن بك صداعاً يتشكل، جزئياً، من حيازتك أو معاناتك للصداع. وبتعبير آخر: إن خبرتك الواعية بالصداع هي مسألة حيازتك صداعاً. فليس الأمر أن الصداع يحدث وأنت، إذ تلاحظه داخلياً، خَبُر حدوثَه. ثانياً، وترجيعاً لنقطةٍ سِيقَت آنفاً، يجب أن نفرِّق بين منظومةٍ إذ تمر بعمليةٍ ما أو تكون في حالةٍ ما، وبين ملاحظةِ منظومةٍ هي في عملية أو في حالة. إن ثلاجتي تُزيل الصقيع أوتوماتيكياً. فإزالةُ النظام للصقيع ذات مرة هي، على نحو واضح، مختلفةٌ جداً عن ملاحظتي لإزالتها الصقيع. وبالمثل، معاناتك ألماً هو شيء مختلف جـداً عـن ملاحظتي لمعاناتـك الألم. والآن، إذا كانـت "الملاحظة المبـاشرة لإحساس" تساوي امتلاك هذا الإحساس فليس ثمة لغز على الإطلاق في فكرة أنك أنت وحدك من يمكنه أن "يلاحظ مباشرةً" إحساساتك. وليس هـذا أكثر إلغازاً من فكرة أن ثلاجتي فقط هي ما يمكن أن تزيل صقيعها.

مثل هذه الاعتبارات تشهد ضد الصورة الديكارتية، لا بتقديم دحض لتلك الصورة، بل بتقديم تصوير بديل لما قد يكون متضمَّناً في عملية الوعي الـذاتي. وفقاً للنموذج الـديكارتي فإن الـوعي الـذاتي يـشبه الـوعي بأشياءَ وأحداث "خارجية" وقد حُوِّلَ إلى الداخل. غير أننا، كما بَيَّنَ العَرضُ الـسابق بوضوح، لا يلزمنا أن نعتنق هذه الطريقةَ في النظر إلى المسألة. ويبـدو أننا، بِغَض النظـر عـن التصور الديكارتي، ينبغي ألا نقبلها.

ليس يعني ذلك أننا يجب أن ننبذَ الثنائيةَ ونقبل نظريةَ الهوية أو شكلاً ما آخَر من المادية. بل يعني حقاً أن اعتباراً يحبِّذ الثنائية، فيما يبدو، يحتاج إلى إعادة نظر. فقد يكون من الممكن استيعاب اللاتماثل الإبستمولوجي الذي نكتشفه عندما نتأمل الحالات العقلية- دون اللجوء إلى الثنائية. وسوف تكون لدينا مناسبة في الفصل السادس للعودة إلى هذا الموضوع.

# مُجمَل

تقدم نظرية الهوية نفسَها كبديلٍ عن الثنائية، بديلٍ يضطلع بتفسير الظواهر التي تفسرها الثنائية ولكن بطريقة أكثر أناقة. ولقد لمستُ جانباً من الجوانب التي تُضفِي وَجاهةً على نظرية الهوية. أحياناً ما يُحاجُّ الثنائيون كما لو أن من الجلي الواضح أن خواص الحالات العقلية لا يمكن أن تكون هي خواص الأدمغة- أو خواص أي كيانٍ مادي في الحقيقة. وقد أومأتُ إلى أن قوة هذه الحجة تعتمد إلى حد كبير على دمج ضمني لكيفيات الخبرات وكيفيات الأشياء المخبورة. والحق أن الأخيرة مختلفة تماماً عن الكيفيات التي نَخبُرُها أثناء مشاهدة الأدمغة. ولكن هذا ليس بالشيء الذي ينبغي أن يُقلِق صاحب نظرية الهوية. فإذا ما ظَل الثنائيُّ مُصِراً على أن كيفيات الخبرات الواعية لا يمكن أن تمتلكها الأدمغة، فإن الكرة، إذن، تعود إلى ملعب الثنائي.

لستُ أَعنِي أن أترك انطباعاً بأن هذا هو نهاية المسألة. لقد بينتُ أنه ليس من الواضح أن كيفيات الخبرات لا يمكن أن تتهاهى مع كيفيات الأجسام المادية المعتادة، ولكن ليس من الواضح أيضاً أنها يمكن أن تتهاهى. وإنني لأناشدُ بالشك في أَيَّها شخصٍ يَدَّعِي أن أياً من الجوابين على هذا السؤال واضح.

ثمة نقطة أخرى مُقلِقة تركتُها دون مَساس تتعلق بوحدة الخبرة. فمن ناحية فإن المخ منظومةٌ معقدة نحن آخذون في فهمها أخذاً تدريجياً وئيداً. ومن ناحية أخرى فإن خبرتنا بالعالم موحَّدة على نحو مميز. فرغم أننا جيعاً نمتلك مَلكات عقلية مختلفة كثيرة، فإن كلاً منا في اللحظة الواحدة يبدو أنا مفردة بوجهة نظر مفردة أو منظور مفرد. (ويمكن أن نحاجَّ بأن هذا صحيح حتى بالنسبة للأشخاص الذين يقال إن لديهم شخصيات متعددة). كيف التوفيق بين هذه أوحدة في الخبرة وبين الطبيعة الواسعة التشتت والتشظي للمعالجة العصبية؟ لقد خبَت الآمالُ في العثور على "وَحدة معالجة مركزية" نيورولوجية، أيْ نظير وحدة معالجة مركزية نيورولوجية فليس من الواضح على الإطلاق أن عملها سوف يفسِّر وحدة المناجة. إن وجهةَ النظر ما هي إلا نقطةٌ منها يُدرَك العالم. والعلاقة بين هذه النقطة وبين العالم المخبور تشبه العلاقة بين العالم. والعلاقة بين هذه النقطة وبين العالم المخبور تشبه العلاقة بين العالم. لقد سعَى العلمُ تقليدياً إلى التوفيق بين المظهر والواقع بنفي المظاهر إلى العقل. فأُخِذَت كثيرٌ من الملامح الظاهرية للعالم – الألوان مثلاً – على أنها لا تنتمي إلى العالم، بل إلينا نحن، إلى نقطة نظرنا للعالم. فلو أملنا، مع ذلك، أن نجعل العقول أجزاء من واقع واحد، فنحن نواجَه بمهمة إيجاد مكانٍ للمظاهر داخل الواقع. وهذا يتطلب وضع نقاط النظر إلى العالم جميعاً داخل العالم. والعمل البارع، كما رأينا في تناول كيفيات الخبرات، هو الوضوح تجاه طبيعة المظهر، طبيعة نقاط الرؤية.

ورغم أن هذه تجبهني كنقاطٍ مركزية، فهي لم تلعب دوراً ذا بالٍ في الهجمات الفلسفية على نظرية الهوية. لقد تركزت تلك الهجهات على الدعوى بأن الحالات العقلية حالات وظيفية للكائنات التي تحوزها، وليست حالات مادية. وسيأخذ "المذهب الوظيفي" functionalism مركز الصدارة في الفصل الرابع.

### قراءات مقترّحة

Although Democritus' own writings have not survived, his defense of atomism—the view that everything that exists is nothing more than a fleeting arrangement of "atoms in the void" — is discussed by Aristotle, Plutarch, Galen, and other Greek philosophers. See Barnes, Early Greek Philosophy (1987), pp. 247-53; and McKirahan, Philosophy Before Socrates (1994), especially pp. 322-4 on" Compounds." A standard collection of texts can be found in Kirk, Raven, and Schofield, The Presocratic Philosophers (1983), pp. 406-27. Francis Crick's brand of materialism is developed in The Astonishing Hypothesis: The Scientific Search for the Soul (1994). Whether Crick's hypothesis is "astonishing" is a matter of dispute. Thomas Hobbes defends materialism in part i of Leviathan (1651/1994). Julien Offraye de la Mettrie offers another early materialist model in Man a Machine

(1747 and 1748/1994). For the biologically inclined, this edition includes, as well, La Mettrie's Man a Plant.

The possibility of a neuroscientist who has mastered the neurophysiology of headaches but has never suffered from a headache touches on an argument that has come to be associated with Frank Jackson: the "knowledge argument." The argument moves from the claim that, unless you have undergone an experience, you do not know what it is like to undergo that experience, to the conclusion that qualities of conscious experiences (so-called "qualia") do not fit the materialist picture. You can know all the material facts (facts about brain goings-on, and the like) and yet fail to know facts about conscious experiences (what they are like), so facts about conscious experiences are not material facts. See Jackson's "Epiphenomenal Qualia" (1982).

David Chalmers's account of zombies appears in his The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory (1996), chap. 3. The presence of an "explanatory gap" between material properties and the qualities of conscious experiences—what philosophers call "qualia" —is discussed by Joseph Levine, "Materialism and Qualia: The Explanatory Gap" (1983).

Wittgenstein's best-known discussion of states of mind occurs in Philosophical Investigations (1953/1968). The extent to which Wittgenstein's views are compatible with behaviorism is controversial. The philosopher most closely associated with behaviorism as a philosophical doctrine is Gilbert Ryle. Ryle's position is developed in The Concept of Mind (1949). Readers of The Concept of Mind, however, may doubt that Ryle's position is

143

adequately captured by what is commonly called philosophical behaviorism.

On the psychological front, there is less ambiguity. J.B. Watson's "Psychology as the Behaviorist Views It" (1913) sets out the position clearly. More up-to-date discussion and defense of psychological behaviorism can be found in B.F. Skinner's Science and Human Behavior (1953). See also Skinner's "Behaviorism at Fifty" (1963). Skinner's Verbal

t.me/t pdf

المذهب الوظيفي والنظرية التمثيلية في العقل

الرابع 4

الفصل

لم تَنعم نظريةُ الهوية بالرواج بين الفلاسفة إلا لفترة قصيرة. غير أن انحدارها لم يكن نتيجة هجهاتٍ ثنائيةِ مضادة، بل لِصعود تصور جديدٍ للعقل: المذهب الوظيفي (الوظيفية) functionalism، لم يستنكف الوظيفيون من التزام أصحاب مذهب الهوية بالمادية. فرغم أن الوظيفية، كما سوف نرى، ليست نظرية مادية في ذاتها، فإن من المكن أن تُرى كنظريةِ متوافقةٍ مع روح المذهب المادي؛ كما أن معظم الوظيفيين يَعُدُّون أنفسَهم ماديين بشكلٍ أو بآخر. هكذا يُجيز الوظيفيون أنه على الرغم من أن الجواهر اللامادية – الأرواح مثلاً – يمكن تصورها، فإن كل جوهر هو على الأرجح جوهرٌ مادي. فإذا كمان الأمر كذلك فإن كل خاصة يمتلكها جوهرٌ هي مملوكةٌ لجوهرٍ مادي. هل هذا يتضمن أن كل خاصة معاصة مادية؟ هل الخواص العقلية جنسٌ من الخاصة المادية؟ إن الأمور هنا ضابية. وسوف نستشكفها في الأقسام التالية. 146

إن المذهب الوظيفي يسود الساحةَ هذه الأيام في فلسفة العقـل، وفي العلـم المعرفي cognitive science، وفي علم النفس. يقدم المذهب الوظيفي منظوراً إلى العقل يلائم احتياجات كثير من العلماء التجريبيين، منظوراً يقدم حلولاً لحشدٍ من الألغاز الفلسفية المزمنة حول العقول وعلاقتها بالأجسام المادية. ومن الواضـح أن الوظيفية- المذهب، إن لم يكن اللافتة- قد حفرت طريقَها إلى الخيال الـشعبي عن طريق التليفزيون والصحافة. عندما تُعرَض المبادئُ الأساسية للوظيفية على غير الفلاسفة فإن الاستجابة في كثير من الأحيان هي "حسنٌ، هذا واضح؛ أليس كذلك؟".

لا يعني ذلك أن المذهب الوظيفي ليس له منتقدون. فكثيرٌ من الفلاسفة والعلماء التجريبين، على العكس، وجدوا المذهبَ الوظيفي مَعِيباً. غير أن مناوِئي المذهب الوظيفي قلما يتفقون فيما بينهم بخصوص أين مَواطنُ القصور فيه على التحديد. الحق أن المناوِئين في الأغلب الأعم يُسَلِّمون عن طيب خاطر بأن الوظيفية على حق في بعض الأشياء وإن كانوا، مرةً ثانية، لا يُجمِعون على ما تَكُونُه هذه الأشياء. وبالنظر إلى عدم وجود منافِسين واضحين للمذهب الوظيفي، فقد اختار كثيرٌ من المُنظِّرين التمسكَ بالوظيفية رغم اعترافهم بوجود ثغراتٍ ونقائصَ بها، على الأقل إلى أن يظهر في الأفق شيءٌ ما أفضل. بهذه الطريقة فإن المذهب الوظيفي يفوز لِتَغَيُّب المنافِسين.

## الصورة الوظيفية

تَزامَنَ ظهورُ المذهب الوظيفي مع اندلاع الاهتهام بالحَوسَبة والآلات الحاسبة في الخمسينيات والستينيات من القرن العشرين. عندما نتأمل العمليات الحَوسَبية التي تؤديما آلةٌ حاسبةٌ فإننا نَضرِب صَفحاً عن عَتادِها الصُّلب hardware. ومِن الممكن لِيكانِزمَين مختلفين في التركيب اختلافاً شديداً أن يؤديا نفس العمليات. يُعزّى، عادةً، إلى شارلس باباج -1792) Charles Babbage 1871) تصميم أول آلة حاسبة قابلة للبرمجة. تَطَلَّبَ تصميمُ باباج جهازاً مصنوعاً من تروس واسطوانات وقضبان وروافع نحاسية وعُدَدٍ ميكانيكية متنوعـة. كـان مُقَدَّراً لهذه الأعجوبة الميكانيكية (أسماها باباج المحرِّك التحليلي) إذ يـتم تجميعُهـا أن تكون بحجم قاطرة سكة حديدية. ورغم أن هذه الآلة لم تكتمل قط فليس لنا أن نشك بأنها لو كانت اكتمَلَت لَتَمَكَّنَت من تأدية (وإنْ بطريقةٍ أبطأً كثيراً) نفس الضروب من الحوسبة التي تؤديها اليوم الحواسيب الإلكترونية. وبيـنما اسـتخدم باباج تروساً واسطوانات فقد استَخدَمَت الحواسيبُ المبكِّرةُ، التبي شُيِّدَت في الخمسينيات وأوائل الستينيات، الأنابيب المفرغة. ونحن اليوم نـستخدم صـفوفاً من ملايين الترانزستورات الدقيقة المطمورة في رقائق السليكون.

تَنتُجُ اقتصادياتُ (وفورات) الحجم عندما ننتقل من التروس والاسطوانات النحاسية إلى الأنابيب المفرغة، ثم مرةً ثانيةً عندما ننتقل من الأنابيب المفرغة إلى الترانزستورات. هذه الاقتصاديات تُحدِث فارقاً عملياً في نطاق العمليات الحوسبية التي يمكن أن نتوقع من جهازٍ معين أن يؤديها. غير أننا عندما ننظر في الحسابات نفسها فقط فإن كل هذه الأجهزة سواسية. قد يكون أحدُها أسرعَ أو أكثر ثباتاً أو أقل تكلفة من الآخر، ولكنها جميعاً تُنَفَّذ نفس الأنواع من الحوسبة. لهذا السبب فإننا عندما نَعرِض للحَوسبات أي تناول الرموز وفقاً لِقواعد صورية - نضرب صفحاً عن الطبيعةِ المادية للجهاز الذي يؤديها. ونحن إذ نفع ل ذلك فإننا نميز سلوكَ الأجهزة الحاسبة على "مستوى أعلى". هل العمليات الحوسبية عملياتٌ مادية ؟ يُفَضِّل أصحابُ النزعة الوظيفية أن يقولوا إن العمليات الحوسبية "تُنَفَّذ" realized (تُحَقَّق/ تُؤَدَّى) في أنظمة مادية. فالعملية المادية التي تُنفَّذ سلسلةً حوسبية في آلة باباج تختلف عن العمليات المادية التي تحققها في آلة حاسبة حديثة أو في جهاز قديم مزوَّد بأنابيب مفرغة بدلاً من الترانزستورات. (وإذا كان ثمة شيء من قَبِيل الجواهر اللامادية فربيا يمكن أن يكون للعملية عينِها تنفيذٌ لامادي). يَضُمُّ الوظيفيون هذه النقاطَ معاً إذ يصفون العمليات الحوسبية على أنها "متعددة التنفيذ" (متعددة التحقيق) realizable realizable

يمكننا أن نتصور الآلة الحاسبة (الحاسوب) كجهاز يعمل بطريقة تتيح لنا أن نصفه بأنه يؤدي حسابات على رموز. مثل هذا الجهاز يمكن أن يُصنَع من أي عدد من المواد- أو حتى، ربما، من خامة روحية لامادية- وأن يُنظَم بأي عدد من الطرق. إذن، عندما نتصور جهازاً على أنه آلةٌ حاسبة (حاسوب) فنحن نتصوره دون اعتبار لتركيبه المادي. وتماماً مثلما نَضرِبُ صَفحاً عن حجم ولون وموضع شكلٍ هندسيٍّ ما عندما يكون موضوعَ برهانٍ هندسي، فإننا نضرب صفحاً عن التركيب المادي لحاسوب ما عندما ننظر إليه كجهازٍ حوسبي.

## العقول كآلات حاسبة

لنفترض الآن أننا تصورنا العقولَ بنفس الطريقة على التقريب. فالعقل هو جهاز قادر على تأدية أنواع معينة من العمليات. والحالات العقلية تشبه العمليات الحوسبية، على الأقل بقدر ما يمكن أن يشارك فيها، من حيث المبدأ، أيُّ عدد من الأنظمة المادية (وربيا غير المادية). أن نتحدث عن عقولٍ وعملياتٍ عقلية هو أن نضرب صفحاً عن أيِّما شيء يحققها، هو أن نتحدث على مستوى أعلى.

وإنها عمدتُ إلى هذا التمييز المبدئي لكي أنقل لك نكهةَ المـذهب الـوظيفي. وينبغي ألا تُنَفِّرَك فكرةُ أن مثلنا من المخلوقات، المخلوقات التـي تمتلـك عقـولاً، "لا تَعدو أن تكون آلات". ليس القـصد مـن تـشبيه الحاسـوب أن يـوحِي بأننـا

150

روبوتات آلية، مبربجَون بتصلُّبٍ على أن نسلك كما نسلك. وإنها القصد أن العقول تحمل علاقة بتجسيداتها المادية تشبه العلاقة التي تحملها برامج الحاسوب بالأجهزة التي تَجري عليها هذه البرامج. إن كل برنامج هو "مُجَسَّد" embodied، ربها، في جهاز مادي أو آخر. ولكن البرنامج بعينه يمكن أن يجري على أنواع مختلفة جداً من الأجهزة المادية. وبنفس القياس يمكننا أن نفترض أن كل عقل له تجسيدُ ماديٌّ ما، رغم أن العقول قد يختلف بعضُها عن بعض اختلافاً بعيداً في نوع التجسيد المادي. ففي حالة الكائنات البشرية فإن أدمغتنا تشكَّل العَتاد الصلب (العُدَّة الصلبة) الذي عليه تجري برامجنا العقلية (عَتادنا الرِّخو أو المَرِن). وفي المقابل يشاركنا "سكان ألف سنتوري" Alpha Centaurians سيكولوجيتَنا، عَتادَنا الرِّخو العقلي، إلا أن لها عتاداً صُلباً مختلفاً جداً، وربها غير متقوِّم بالكربون.

إذا كان هذا صحيحاً سيبدو إذن أن ليس ثمة سر عميق في كيف تتصل العقول والأجسام. فالعقول ليست جواهرَ لامادية متهايزة لها علاقة عِلَية بالأجسام. والحديث عن العقول هو مجرد حديث عن منظومات مادية على "مستوى أعلى". والشعور بألم أو التفكير في فِنِنّا ليس عمليات دماغية إلا بقدر ما تكون عمليةٌ حوسبيةٌ ما، جععٌ عددين صحيحين مثلاً، عمليةً ترانزستورية. إن العمليات الدماغية وعمليات العتاد الصلب "تنفّذ" (تؤدِّي/ تحقّق) الأفكار والحوسبة. غير أن هذه الأشياء – الأفكار، والمشاعر، والحوسبة، متعددة التنفيذ. إن بإمكانها أن تتجسد فيها لا نهاية له من الكائنات أو الأجهزة.

#### التفسير الوظيفي

يمكننا إذ نَتَلَبَّث في اللحظة الحاضرة مع أنالوجي الآلة الحاسبة، أن نتعرف على خيطين في المقاربة الوظيفية إلى العقل. الخيط الأول تفسيري، والآخر أنطولوجي. ولننظر أولاً إلى التفسير الوظيفي.

تخيَّل أنكَ عالِمٌ بإزاء حاسوبٍ أودَعَته على كوكبِ الأرض مركبةُ فضاء غريبة. قد تريد أن تعرف كيف تمت برمجةُ هذا الجهاز. وهذا فعلٌ يتضمن قدراً من 15I

"الهندسة العكسية" reverse engineering. ستمضي رُجُعاً بأن تلاحظ المُدخَلاتِ والمُخرَجات، وتفترض عمليات حوسبية تَصِل المُدخلاتِ بالمُخرجات، وتختبر هذه الفرضيات بصدد مدخلات ومخرجات جديدة، وتنقح تدريجياً فهمَكَ لبرنامج الجهاز الغريب. يتصور الوظيفيون البحثَ العلمي في العقل كمشروعٍ مماثل لهِذا. فالسيكولوجيون يواجَهون بـ "صناديق سوداء"، بالآليات التي تتحكم في السلوك الإنساني. ومهمتُهم هي تقديم وصف للعتاد الرِّخو (المَرِن) الذي يحكم تشغيل هذه الآليات (تَذَكَّرُ شكل 3.1).

قارن مهمةً فهم برنامج جهاز ما بمهمةِ فهم طبيعتِه الميكانيكية. من شأن حاسوبٍ غريبٍ أن يجذب اهتهاماً كبيراً بين المهندسين الكهربيين. سيودون أن يعرفوا كيف تم تركيبه، وكيف يشتغل. إنها ينصرف اهتهامُهم إلى طبيعته الفيزيائية وليس إلى عتاده المرن. إن تفسير المبرمج لعمل الحاسوب وتفسير المهندس لَنَوعان مختلفان تماماً من التفسير : أحدهما يفسِّر على "مستوَى العَتاد الصلب" والآخر يفسِّر على مستوَى أعلى، "مستوَى العتاد المرن". وليس علينا أن نفهم هذين التفسيرين على أنهها في صراع: إنها هما تفسيران للشيء نفسه (وهو تشغيلُ جهازِ ما) على مستويين مختلفين.

وبنفس الطريقة يمكننا أن نتخيل علماءَ أعصاب يفحصون الأجهزةَ العصبية لمخلوقاتٍ ذكية، ويقدمون تفسيرات تـشغيلاتها وسـلوكها عـلى مـستوى العَتـاد الصلب. هذه التفسيرات ليست بالضرورة في منافسة مع التفسيرات التي يقدمها السيكولوجيون على مستوى العتاد المرن.

ورغم أنه مريحٌ لنا أن نتصور مستويي العَتاد الصلب والعتاد المرن كمستويين متهايزين، فمن الممكن في المهارسة أن نتوقع قدراً كبيراً من التواصل العابر للمستويات بين العلماء. فإذا كنتَ منخرطاً في محاولة فك شفرة البرنامج الخاص بحاسوبٍ معين، فقد يفيدك فهم أشياءَ معينيةٍ عن التنظيم الميكانيكي للآلة. وكذلك الحال بالنسبة لمِهندسٍ يحاول فهمَ العَتاد الصلب للجهاز، فقد يفيد كثيراً من فهم كيف تمت برمجته. وافترض أننا نُدخِل طرفاً ثالثاً في الصورة، قانِص خَلَل

# trouble shooter، مهمتُه إصلاحُ الجهاز عندما يختل سلوكُه. إن قانص الخَلَل سيحتاج إلى أن يفهم العَتادَ الصلبَ والمرنَ للجهاز كليهما. وقد يعطب الحاسوب بسبب "بَقَّة" عتادٍ مرن، أو بسبب عيب أو قصور بالعَتاد الصلب. (الحق أن تعبير "بق" يرجع إلى الأيام التي كانت الحواسيب فيها تشغل حجراتٍ بأكملها ممتلئة بالأسلاك والأنابيب المفرغة، وعرضةً للتَلَف بواسطة بَقٍّ حَيٍّ حقيقي. وتروي الأسطورةُ أن لفظة "بق" نشأت عندما اكتشف الملازم أول جريس هوبَر Brace، وهو أول كمبيوتر رقمي حديث).

وبالمثل يجب أن نتوقع أن يستفيد علماءُ السيكولوجيا وعلماءُ الأعصاب من اطِّلاعِ كلِّ طرفٍ على أعمال الطرف الآخر في مواصلةِ مشروعِه الخاص. وعلى قانِصي الحَلَل (الأطباء، السيكولوجيين الإكلينيكيين، الأطباء النفسيين) أن يكونوا متهيئين لتشخيص اختلالات متباينة مثل الاختلالات السيكولوجية (بَـق العتـاد المرن) أو الفيزيولوجية (أعطاب العَتاد الصلب العصبي).

## أنطولوجيا المذهب الوظيفي

يهيب الوظيفيون بمستويات تفسيرية مماثلة لمستويي العَتاد الصلب والعتاد المرن اللذين نجدهما في تفسيرات عمل الحواسيب. غير أن المذهب الوظيفي ملتزم أيضاً بتمييز مستويات أنطولوجية. فالأمر ليس مجرد أن الحديث عن العقول وعملها هو طريقة أعلى مستوى للحديث عَمَّا هو، في حقيقته وصميمه، نظامٌ ماديٌّ خالص؛ بل أن الألفاظ العقلية الأعلى مستوى تُسَمِّي خواصَّ تُعَدُّ متهايزةً عن الخواص التي تسميها الألفاظ الأدنى مستوى التي يتخذها العلهاء المعنيون بالتركيب المادي للعالم. فرغم أن الحالات والخواص العقلية تُنَفَّ ذ (تُحَقَّق) بواسطة حالات وخواص مادية، فإن الحالات والخواص العقلية تُنفَّ ذ التهاهي مع تلك الحالات والخواص المادية. الآلام، مثلاً، وفقاً للوظيفي، تُنفَذ في الجهاز العصبي، ولكن خاصة كونِ المرء في ألم ليست خاصة مادية. فكيف يكون ذلك؟ تأملُ مرةً ثانيةً في أنالوجي الحاسوب. إن من المكن لعمليةٍ حوسبيةٍ معينة ذَدَى (تُنَفَّـذ/ تُحَقَّق) في تنويعية من الأجهـزة المادية المتباينية: في آلية باباح

أن تُؤَدَّى (تُنَفَّذ/ تُحَقَّق) في تنويعة من الأجهزة المادية المتباينة: في آلة باباج التحليلية، وفي حجرة مليئة بالأنابيب المفرغة والأسلاك، وفي جهاز مكوَّن من السليكون والترانزستورات، وحتى في جهاز هيدروليكي مكون من أنابيب مملوءة بالماء وصهامات. والأدمغة، وكثير من المنظومات البيولوجية في الحقيقة، تبدو قادرة على تأدية حوسبات. وإذا كان ثمة شيء من قبيل الأرواح اللامادية فإن لدينا كل ما يدعونا إلى الاعتقاد بأن هذه أيضاً يمكن أن تؤدِّي عمليات حوسبية. حقيقة الأمر أنه لانهاية لضروب الأجهزة التي قد تكون قادرةً على الانخراط في حوسبة معينة. ولكن إذا كان الأمر كذلك فإن تأدية عملية حوسبة لا يمكن أن تكون نوعاً من العمليات المادية.

تأمل العمليةَ التي نَفَّذَت عمليةَ حوسبةٍ معينة - جمع 7 و 5 لِتُنتِجَ 12 - في آلة حاسبة مبكرة. تكوَّنَت هذه العملية من مجريات كهربية في حشدٍ من الأسلاك والأنابيب المفرغة. ولكن جمع 7 و 5 لِتُنتِج 12 ليست عملية أنابيب مفرغة وسلك. وإذا كانت كذلك لما أمكن أن تُؤَدَّى على مِعداد (جهاز حساب مكون من خرزات منسلكة على قضبان في إطارٍ صلب) أو في دماغ طفل في السادسة يتعلم الجمع. إن المِعداد والأدمغة لا تحتوي على أسلاك ولا على أنابيب مفرغة.

ويمضي الوظيفي في تبيان فكرتِه – والآن فإن نفس الأمر ينطبق على حمالات العقل. تأمل كونَك في ألم. رغم أنه ممكنٌ تماماً أن انقداح ألياف C لـديك هـي في الحقيقة مسئولة عن كونك في ألم (أي ان تَأَلَّك ينفَّذ بواسطة انقداح ألياف C) فإن كونك في ألم ليس، كما سيعتبره أصحاب مذهب الهوية، نوعاً من انقداح ألياف C. ولو كان الأمر كذلك لما أمكن للمخلوقات التي تفتقر إلى ألياف C أن تَخبُر ألماً. غير أن لدينا كل ما يدعونا إلى الاعتقاد بأن مخلوقاتٍ ذاتَ تكويناتٍ مادية واسعة التباين (وربيا أرواح لامادية إنْ كان ثمة أيٍّ منها) يمكن أن تكون في ألم.

والوظيفي إذ يَدَّعِي أن الخواص العقلية (أو لِنَقُل في مَقامِنا هـذا الخواص الحوسبية) ليست خواصَّ مادية، فإنه لا يومئ بذلك إلى أن الخواص العقلية هـي

154

خواص لامادية، خواص جواهر لامادية. فباستبعاد الخيالات الوهمية فإن امتلاك خاصة عقلية (أو الانخراط في حوسبة ما) قد يتطلب بالفعل "قاعدة" مادية، امتلاك خاصة مادية أو أخرى تحقِّق الخاصة العقلية (أو الحوسبية). إنها يقصد الوظيفي أن خواص المستوى الأعلى مثل التألُّم أو حساب مجموع 7 و 5 ينبغي ألا تتهاهى مع، أو تُرَدَّ إلى، أو يُخلَط بينها وبين، مُحَقِّقاتِها.

وسيتوجب علينا في النهاية أن ننظر بمزيـد مـن الإمعـان في فكـرة التحقيـق (التنفيذ) التي نهيب بها هنا. ولكنْ لنحاولْ، قبل أن نمضي في ذلك، أن نكمل هذا الوصف المبدئي التقريبي للمذهب الوظيفي.

#### المذهب الوظيفي والمادية

سبق أن وصفتُ المذهبَ الوظيفي بأنه متوافق compatible مع المادية، ذلك الرأي القائل بأن كل شيء، وحالة، وعملية، هو شيء وحالة وعملية مادية. وفي ضوء ما قيل حول أنطولوجيا المذهب الوظيفي يمكننا أن نرى الآن لماذا يناوئ الوظيفيون ما يعتبرونه الميول الردِّية المتأصلة في التصورات المادية للعقل. انظر مرةً ثانيةً في أنالوجي الحاسوب. كما رأينا لِتَوَّنا فإن العملية الحوسبية يمكن أن يتعدد تنفيذُها: رغم أن عمليةً من نوع معين في منظومة مادية قد تُنفًذ عملية حوسبية مُعطاة، فإن العمليات الحوسبية لا ينبغي أن تتهاهى مع عمليات مادية من هذا النوع. افترض مثلاً أن آلة باباج التحليلية تجمع 7 و 5 برصف صفً من التروس النحاسية. إننا لَنكونُ تُخبَّلين إذا تخيلنا أن عملية الجمع هي مسألة تجميع صفوف من التروس النحاسية. ويوُسع حاسب اليد الذي تستخدمه لِترصيد حساب دفتر شيكاتك أن يـوَدِّي الحِسبة عينَها، ولكنه لا يحوي تروساً على الإطلاق.

كما رأينا للتو فإن الوظيفيين يؤكدون أنه في مثل هذه الحالات هناك شيئان: الحوسبة، والعمليات التي تُؤَدِّي (تنفَّذ/ تحقِّق) أو تجسِّد الحوسبة. تخطئ نظريةُ الهوية، التي عَرَضنا لها في الفصل الثالث، إذ تَسلُك هـذين الشيئين معاً. يـرى الوظيفيُّ أن هذا خلطٌ بين مظاهر المستوى الأعلى للأنظمة ومظاهر المستوى ال الأدنى المنفِّذة. صحيحٌ أنه من خـلال مروره بتغـيراتٍ معينة في الحالـة يـؤدي حاسبُ جيبِكَ أو آلة باباج التحليلية حـساباتٍ معينة. ولكـنْ قـارِنْ: بتحريـك ذراعِك بطريقةٍ معينة أنت تعطِي إشـارةً بانعطافةٍ إلى اليـسار، إلا أننـا يجـب ألا

نستنتج من هذا أن التأشير بانعطافةٍ يُسرَى هو نوعٌ من حركة الـذراع. (اذكر الطرقَ التي قد تؤشَّر بها دون تحريك ذراعِك بهذه الطريقة). كـذلك فإن تأدية حوسبةٍ معينةٍ ليست نوعاً من تغير حالة السليكون أو نوعاً من حركة التروس.

ربما يتعين على العمليات الحوسبية (شأن الإشارة باعتزام المرء الالتفاف) برغم قابليتها لتعددية التنفيذ، أن تنفَّذ في منظومة مادية أو أخرى. إذا كان الأمرُ كذلك لربما أمكن تبرير المادية. ولكن هل الأمر كذلك؟ يبدو متصوَّراً على أقـل تقدير أن هناك أرواحاً غير مجسَّدة، أي كيانات لامادية بوسعها أن تمر بتغيرات لامادية مختلفة في الحالة. قد يتبين إذَّاكَ أن بوسع عملية حوسبية معينة متعددة التنفيذ أن تُنَفَّذ في منظومة إكتوبلازمية لامادية. فإذا كانت مثـلُ هذه المنظومات مكنةً لَبَدا أن الوظيفية، بقدر ما تَحَدَّدت لنا حتى الآن، ليست متسقةً مع المادية : الحوسبات لا يلزم أن تكون مجسَّدة مادياً.

الأمور هنا خَدَّاعة. وسوف نحتاج على كل حال نظرة أكثر وضوحاً إلى النطاق الميتافيزيقي قبل أن نغدو في أي موقع يسمح لنا بتقييمها. ولَسوف نعود إليها في الوقت المناسب. ولنَخلُصْ مبدئياً، في نفس الوقت، إلى أن الوظيفية، كما أوضحنا بدقة حتى الآن، يمكن أن تكون صحيحة، حتى لو تكَشَّفَ أنْ ليس ثمة أشياء أو خواص أو أحداث لامادية، أو حتى أن الأشياءَ والخواص والأحداث اللامادية هي لسبب ما غيرُ ممكنة. إذن، أن يعتنق المرءُ المذهبَ الـوظيفي لا يعني أن يدير ظهرَه للهادية.

# عناصر المذهب الوظيفي

المذهب الوظيفي functionalism، شأنه شـأن معظـم مـا ينتهـي بــ ism في الفلسفة، ليس وجهـة رأي فريـدة أحاديـة المعنـي. يبـدأ الوظيفيـون بمجموعـة مشتركة من البصائر والقناعات، ثم يمدونها بطرائق مختلفة. وقد سبق أن رأينا أن المذهب الوظيفي قد ازدهر مع مجيء الآلات الحاسبة. فنحن نميز بين البرامج والحوسبات وبين العتاد الصلب الذي يُقال إنه يؤدِّيها. وبوسعنا، فيها يرى الوظيفيون، أن نطلق نفس التمييز في تفسير العقل. تَصَوَّر العقولَ كأجهزةٍ تُجرِي برامجَ (عتاداً مرناً) على مقاديرَ وافرةٍ معقدة من العتاد الصلب، التي هي الدماغ البشري في حالة الكائنات الإنسانية. ومثلها أن العمليات الحوسبية تُؤَدَّى بواسطة عمليات في العتاد الصلب للحاسوب دون أن تكون متهاهية مع هذه العمليات، كذلك فإن الحالات العقلية تؤدَّى بواسطة حالات الدماغ دون أن تكون متهاهية مع مع هذه الحالات.

#### الخواص الوظيفية

هذه المهاثلة (الأنالوجي) بالحاسوب هي مجرد حالة خاصة من فكرة أَعَم. تأمَّلُ وِين Wayne. وِين إنسانٌ ذكرٌ، طوله خمسة أقدام وعشر بوصات، وهو نائب رئيس شركة صناعات جارجانتشوان المحدودة. يمتلك وِين، فيها يبدو، عدداً من الخواص: خاصة كَونِه إنساناً، وخاصة كَونِه ذكراً، وخاصة كونِه خمسة أقدامٍ وعشرَ بوصات طولاً، وخاصة كونِه نائبَ رئيس.

ولننظر بتَمَعُّنِ أكثر إلى الخاصة الأخيرة من هذه الخواص: خاصة كونِه نائبَ رئيس. إن امتلاك وِين هذه الخاصةَ عبارةٌ عن إيفائه بوصفٍ وظيفي معين. ذلك أن وِين هو نائب رئيس بفضل دوره في عمليات شركة صناعات جارجانتشوان المحدودة. وأيُّها شخص يَشغَل نفس الدور، بغض النظر عن جنسه وطوله وحتى بنيته البيولوجية (قد نتخيل وِين يُستبدَل بـه شـمبانزي ذكي، أو إنـسانٌ آليٌّ أقـل كلفة) سيمتلك بذلك خاصة كونه نائب رئيس.

إن خاصةَ كَونِ المرءِ نائبَ رئيس هي خاصةٌ وظيفية. وامتلاك شيءٍ ما خاصةً وظيفيةً هي مسألة إيفاء ذلك الشيء بوصف وظيفي معين. ولكي ترى هـذه النقطة تأملُ خاصةً أخرى: خاصة كون الشيء ساعة. يمتلك شيءٌ ما هذه الخاصة (بعربية واضحة: يكون شيءٌ ما ساعةً) لا لأن له نوعاً محدداً من التركيب أو التنظيم الداخلي، بل بسبب ما يعمله – بسبب وصفِه الوظيفي. قد تُصنَع الساعاتُ من الـشموع، والـتروس، والبنـدولات، أو من اللوالب والبلـورات المهتـزة ومنظومات الأنابيب المملوءة ماء والصهامات. إن الشيءَ هو ساعةٌ لا لأنه مركَّبٌ بطريقةٍ معينة أو مصنوعٌ من موادَّ من صنفٍ معين، بل بسببِ خاصةٍ وظيفية. (قد يُصِر المرءُ على أن الساعة يجب أن تكون منتَجاً مصنوعاً: فالـشيء الطبيعي الذي

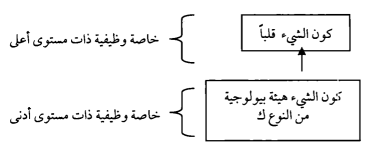
يحفظ الوقت لن يُعتَبَر ساعة. وأنا أَدَع جانباً هذه المشكلةَ فهي غيرُ فارقة في تبيـان النقطة التي نحن بصددها. كما أدع جانباً، في الوقت الحالي، مسألة ما إذا كان كون الشيء ساعة، أو كونه نائب رئيس هما خاصتان أصيلتان).

إن مثال خاصة كون الشيء ساعة، ووصفي للخواص الوظيفية كخواص تمتلكها الأشياء بفضل وصفها الوظيفي – هذا المثال قد يولِّد انطباعاً بأن الخواصَّ الوظيفية هي بشكل ما خواصُّ مفتعَلة أو "مصنوعة". ولكن تأمل الخاصة البيولوجية لكون الشيء عيناً. وللتقريب المبدئي فإن العين هي عضوٌ يَستخلِص معلوماتٍ عن الأشياء من الإشعاع الضوئي المركَّب المنعكس بواسطة هذه الأشياء. يمكن أن تكون العين، وأن تُصنَع، من موادَّ مختلفة كثيرة، وأن تأخذ أشكالاً مختلفة كثيرة. فالعين المركبة عند النحلة تختلف عن عين الحصان، وعين الحصان غير عين الإنسان. وبوسعنا أن نتخيل أعيناً، بَعدُ، أبعدَ اختلافاً: في روبوتات أو مخلوقات من أماكن أخرى من العالم. إن شيئاً ما هو عين، شيئاً ما يمتلك خاصة كونِه عيناً، فقط في حالة أنه يَشعَل دوراً معيناً في المنظومة التي ينتسب إليها: إنه (ليفترضُ) يَستخلِصُ معلوماتٍ من إشعاع الضوء ويجعل تلك

قد نقول إن شيئاً ما يمتلك خاصةً وظيفيةً بفضل شــغلِه دوراً معيناً. ولكـن ماذا يعني أن "يَشغَل دوراً"؟ يحب الوظيفيـون أن يفكـروا في الأدوار عـلى نحـو عِلِّيٍّ. يشغل شيءٌ ما دوراً معيناً إذا استجاب بطرقٍ معينـةٍ لِمُـدخَلاتٍ عِلِّيـة لِيُنتِجَ أنواعاً معينةً من المُخرَجات. القلبُ عضوٌ يدير الدم. يمتلك شيءٌ ما خاصةَ كونِـه قلباً بشرط أن يَشغَل هذا الدورَ العِلِّي. والقلوب، شأنها شأن الأعين، قـد تختلـف عبر الأنواع اختلافاً درامياً. ومع مجيء القلوب الصناعية لم يعد ضروريـاً للقلـب أن يكون كياناً بيولوجياً على الإطلاق.

رغم أن قلبَك شيءٌ مادي، فإن خاصةَ كونِ السيءِ قلباً (إذا قبلنا الصورة الوظيفية) ليست خاصة مادية. إنها خاصةٌ يمتلكها قلبُكَ بفضل تكوينه المادي الخاص الذي يُوَفِّقُهُ لدور معين في عمل جهازِك الدوري. إن تكوينه المادي (وهو مثالٌ لِخاصة مادية لا لبسَ فيها) يُنَفِّذ (يؤدي/ يحقِّق) الخاصةَ الوظيفية - خاصةَ كونِه قلباً. وهو يحقق هذه الخاصة الوظيفية لأنه يسبغ على الشيء الذي يمتلكه الصنفَ الصحيحَ من الأدوار العِلِّية. يُمَثِّل الشكل 4.1 العلاقة بين خاصة كون الشيء قلباً والخاصة الأدنى مستوى - خاصة كونه نوعاً معيناً من الهيئ البيولوجية. الخاصة الأولى. والخاصة كون معيناً من الهيئة الشيءِ قلباً والخاصة الأدنى مستوى - خاصة كونه نوعاً معيناً من الهيئة اليولي عقباً الذي يقبل الردي يونوعاً معيناً من الهيئة البيولوجية. والشيءُ الذي لديه خاصةُ كونِه قلباً بفضل امتلاكِه خاصةَ كونِه هيئة بيولوجية. من النوع ك لديه خاصةُ كونِه قلباً بفضل امتلاكِه خاصةً كونِه هيئةً بيولوجية. والشيءُ الذي يمتلك كلتا الخاصة للمذهب الوظيفي أنفصل السادس فإن هذا من المي ك

شكل 1-4



بالعودة إلى الآلات الحاسبة يمكننا أن نـرى أن العملياتِ الحوسبيةَ قابلةٌ للتمثيل بواسطة أُطُرٍ أو عُقَدٍ في رسوم بيانية. يمثل كلُّ إطار أو عقدة وظيفةً تأخذ أنواعاً معينة من المُدخلات وتُنتِج أنواعاً معينةً مـن المُخرَجـات. والجهـاز الـذي يؤدي هذه الوظائف يعمل ذلك لأنه يمتلك الصنفَ الصحيحَ من البِنيـة العِلِّيـة. وهو يمتلك هذه البِنيةَ بفضل تكوين وترتيب أجزائه المادية.

الخواص العقلية كخواص وظيفية

يَعتبِرُ المذهبُ الوظيفيُّ الحالاتِ والخواصَّ العقليةَ حالاتٍ وخواصَّ وظيفية. تُعَد حالةٌ ما حالةً وظيفيةً من نوع معين إذا كانت تَفِي بوصف وظيفي معين، أي إذا كانت تلعب دوراً عِلِّياً من نوع معين في المنظومة التي تنتمي إليها. وتُعَد خاصةٌ ما خاصةً وظيفيةً إذا كان امتلاكُها من جانبِ شيءٍ ما يعود إلى إيفاءِ ذلك الشيءِ بدورٍ عِلَّيٍّ من نوعٍ معين.

لقد تحدثتُ في عرضي للمذهب الوظيفي عن الخواص والحالات. وسأدخر العرضَ المفصَّل للخواص لفصلٍ لاحق. وبوسعنا في الوقت الحالي أن نمضي لِنُمَيَزَ الحالات عن الخواص كما فعلنا في الفصل الثالث. الحالةُ هي امتلاك شيء ما لجاصةٍ ما في وقتٍ واحد. أما الأحداث أو العمليات فتتضمن تغيرات للحالة. عندما يمضي شيءٌ ما إلى حالةٍ معينة فإنه يأتي إلى امتلاكِ خاصةٍ معينة. وعندما تتغير حالةُ شيءٍ ما يتوقف عن امتلاك خاصةٍ ما ويأتي إلى امتلاك خاصة متهايزة عنها. بوسعنا أن نتصور العمليات على أنها سلاسلُ منَمَّطة من الأحداث.

وأنا أذكر كل هذا ببساطة لكي أُخَفِّف ضروباً ممكنة من القلق من جراء المراوحة بين الحديث عن الخواص والحديث عن الحالات (أو العمليات أو الأحداث). الحالة ليست خاصة، ولا الخاصة حالة. إلا أنه في مناقشة المذهب الوظيفي يكون من المريح أحياناً الحديث عن خواص، وأحياناً أخرى الحديث عن حالات.

تَدمِج صورةُ المذهب الوظيفي على اللوحة – تَدمِجُ الفكرةَ المركزيـة الخاصـة بتعددية التنفيذ. فالخواصُّ العقليةُ قابلةٌ للتنفيذ (التحقيق) بواسطة، ولكنْ ليست متهاهيةَ مع، الخواصِّ المادية. فالخاصة العقلية نفسها، خاصة التأَلُّم مثلاً، قد تُنَفِّذها خاصةٌ معينة في الإنسان، وخاصةٌ أخرى مختلفةٌ تماماً في أحد اللافقاريـات. تخيـلْ

159

أنك الآن تعاني ألماً معيناً، صداعاً مثلاً. وافترض أن حالة نيورونية معينة تؤدي هذا الألم. إن الحالة النيورونية لها تكوينٌ مادي يمكن تحديدُه. ربا يمكن أن يضطلع علمُ "عتاد صلب" ذو مستوى أدنى، النيوروبيولوجيا، بدراسة هذا. إلا أن ما يجعل الحالة تأدية للألم ليس التكوين المادي، بل شغلها نوعاً معيناً من الدور العِلِّي داخل جهازك العصبي. وبتعبير نيد بلوك Ned Block يمكننا أن نقول إن ما يجعل الألم ألماً ليس امتلاكه طبيعةً مادية معينة، بل شغله الصنف الصحيح من الدور العِلِّي.

تحذير: في وصفي للمذهب الوظيفي أستبعد نوعاً من الوظيفية قَدَّمَه د. م. أرمسترونج و د. لويس. اعتبَر أرمسترونج ولويس الخواصَّ العقلية خواصَّ وظيفية، ولكنهما وَحَدا بين هذه وبين ما يَعُده غيرُهما من الوظيفيين كمحقِّقاتٍ realizers لها. الحالة العقلية، عند أرمسترونج ولويس، هي الشاغل لدور عِلَّيً معين. أما المذهب الوظيفي الذي نعرضه في هذا الفصل فيوَحِّد (يُماهِي) بين حالات العقل وبين الأدوار وليس شاغليها.

#### الوظيفية والسلوكية

الوظيفيون إذن يرفضون نظرية الهوية. يَعتَبِر الوظيفيون أصحابَ مـذهب الهوية رَدِّيِّين ضَيِّقِي الأفق، وفلاسفةً يهدفون إلى أن يَرُدوا العقليَّ (وربا أيَّ شيء آخر) إلى الفيزيقي. الوظيفيون مناوؤُون صارمون للردِّية، وملتزمون بـصلابة بتَصَوُّر للعالم على أنه يتضمن مستوياتٍ من الخواص متهايزةً وغيرَ قابلة للرَد. ورغم أن المستويات الأعلى يُعتقَد أنها "مستقلة" فيها يتعلق بالمستويات الأدنَى (المستويات الأعلى لا يمكن أن تُرَدَّ إلى، ولا تتهاهَى مع، ولا تنحدر إلى، المستويات الأدنى) فإن المستويات الأعلى توصَف عادةً بأنها "تَعرِض لــ" supervene on (تعتمد على و/ أو تتحدَّد بـ) المستويات الأدنى. (سيكون لـديَّ المزيد لِأقول ه في الفصل السادس عن التبعية/ العارضية<sup>(1)</sup> supervenience والتحديد والاعـتهاد فيها بين المستويات).

والوظيفيون ليسوا أقل صلابةً في رفض السلوكية. أن تكون في حالة ذهنية معينة، وفقاً للسلوكيين، هو أن تستجيب للمثيرات بطريقة معينة: أن تكون في ألم هو أن تستجيب لصنوف معينة من المشيرات بطرائق مألوفة، أو على الأقل أن تكون ميالاً (لديك استعداد) للاستجابة. إن فكرةَ الاستعداد (النزوع) التي يهيب بها السلوكيون هي فكرةٌ واهية بشكل ملحوظ. فالسلوكيون لا يعتبرون بها السلوكيون هي فكرةٌ واهية بستكل ملحوظ. فالسلوكيون لا يعتبرون في حالةٍ معينة، بل هشاشة الزهرية هي ببساطة أنها يَصدُق عليها، بافتراض في حالةٍ معينة، بل هشاشة الزهرية هي ببساطة أنها يَصدُق عليها، بافتراض الزهرية هذا الاستعداد هو انطباق هذه القضية الشرطية الما في أمر امتلاك الزهرية هذا الاستعداد هو انطباق هذه القضية الشرطية add المقيك الزهرية منا الاستعداد مو انطباق هذه القضية الشرطية add الما إلى يستوعب الزهرية منا الاستعداد هو انطباق هذه القضية الشرطية add الما إلى يستوعب الزهرية منا الاستعداد مو انطباق هذه القضية الشرطية add الما إلى المقيك الزهرية من الاستعداد مو انطباق هذه القضية الشرطية add الما إلى الماك الزهرية من الاستعداد مو انطباق ما من تنكسر مثلاً إذا كانت غاطة بغلاف فقاعي، أو إذا ضُرِبَت بمضرب ستيروفوم<sup>(3)</sup>.

إذا وجدتَ صعباً أن تفهم كيف لشيء لديه استعدادٌ معين ألا يكون ذلك مسألة كون هذا الشيء في حالة معينة- إذا وجدتَ ذلك صعباً فلستَ وحدك. ومع ذلك، وبِغَض النظر عن هذه المسألة، فالأوصاف السلوكية لحِالات العقـل تفشل فيها يبدو بشروطها ذاتها. فعندما نحاول أن نقول إلامَ يميـل (يكـون لديـه استعداد) شخصٌ يمتلك حالةً ذهنيةً معينةً أن يفعل فإننا نجد أنفسنا بلا اسـتنناء

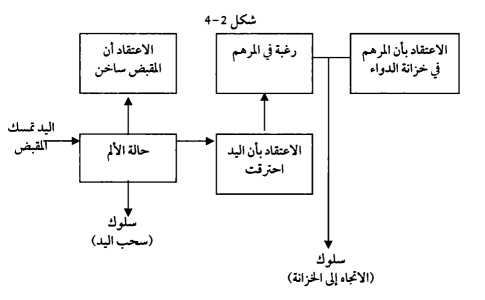
(1) supervenience (التبعية، العارضية): هي حالة كون الخاصة أو الصفة عارضةً أو تابعة. وتكون الخاصةُ عارضةً أو تابعة supervenient إذا كانت تعتمد على خواص أخرى وتتوقف عليها ولا يمكن أن تتغير ما لم تتغير تلك الخواص. تُعَد خاصةُ اللون مثلاً عارضةً أو تابعةً لأنها تعتمد على خواص فيزيائية أكثر أساسية. (المترجم)

(2) =other things equal = other things being equal = ceteris paribus
 (3) مادة رغوية يشكِّل الهواء % 89 من مكوِّناتها، وهي مادة عازلة خفيفة الوزن قابلة للطفو.
 (1) (المترجم)

161

مضطرين لِذِكر حالاتٍ ذهنيةٍ أخرى. فسوف تميل إلى أن تأكل شطيرة برجر كنج التي أمامك إذا كنتَ جوعانَ، مثلاً، فقط إذا كنتَ تميزه كطعام، وتعتقد أنـه قابـل للأكل، ولستَ تقبل شتى تعاليم النباتيين. الدرسُ هنا عامٌّ تماماً: امتلاكُك حالةً ذهنيةً معينةً سيجعلك تميل إلى أن تسلك بطريقةٍ معينة فقـط بـالنظر إلى حـالات ذهنية أخرى. وحلم السلوكي باطراح العقـليِّ من خـلال التحليل analyzing away هو حلمٌ لا يمكن تحقيقُه.

يتقبل الوظيفيون بسرور هذه الملاحظةَ باعتبار حالاتِ العقل حالاتِ وظيفيةً، حالات تتحدد بواسطة موضعها في شبكة عِلَيَّة معقدة. الآلام مثلاً قد تتحدد بالإشارة إلى أسبابٍ معهودة (تَلَف الأنسجة، الضغط، درجة الحرارة المفرطة الارتفاع أو الانخفاض)، وإلى علاقاتها بحالاتٍ أخرى للعقل (فهي تُفضِي إلى اعتقادك بأنك في ألم، وإلى رغبتك في التخلص من مصدر الألم)، وإلى مُحرَجات سلوكية (أن تحرك جسمَك بطرائق معينة، أن تئن، أن تَتَعَرَق). تصورُ تَأَلُّكَ كنتيجةٍ لإمساكِك مقبض قِدرٍ حديدية تُرِكَت تسخن على الموقد (شكل 4.2).



163

هنا، كونُك في ألم عبارة عن كونك في حالةٍ معينة، حالة تقف في علاقاتِ عِلِّيَّةٍ ملائمة مع مُدخَلاتٍ حسية، وسلوكٍ مُحرَجٍ، وحالاتٍ أخرى للعقل. هذه الحالات الأخرى للعقل هي ذاتها يمكن أن تتحدد بالإحالة إلى أدوارها العِلِّية. والشكل 4.2 يقدم إلماعاً إلى هذه العلاقات.

### توصيف الحالات الوظيفية

يُوحِي هذا المثال بأن التوصيفات الوظيفية لحالات العقل هي في خطر السقوط في الدور المنطقي circularity. فإذا كانت السلوكية تفشل في محاولة تقديم أوصافٍ غير دائرية لحالات العقل (أي أوصاف لا تتطلب هي نفسها ذِكراً لجالاتٍ عقلية أخرى)<sup>(1)</sup> فَبِأَي معنى تكون الوظيفية محصَّنةً من نفس الصعوبة. يقول الوظيفيُّ إن تَأَلُّك عبارة عن كونك في حالة تتشغَل دوراً عِلِّياً ملائماً في اقتصادك السيكولوجي. ولكن هل هذه الحالة مما يمكن توصيفه على نحو يضيف محتوى معلوماتياً؟ هل بوسعنا أن نحددها دون ذِكر لجالاتٍ عقلية أخرى يتطلب تحديدُها ذِكراً لَمِزيدٍ من الحالات العقلية وهكذا حتى نعود القَهقَرَى في النهاية إلى الحالات التي بدأنا بها؟

من الردود المبدئية على هذه المصعوبة أن تُبَيِّنَ أن الوظيفية لا تهدف إلى أن "تَطِّرِح بالتحليل" analyze away حالات العقل. وكما يوضح شكل 4.2 فالوظيفي يَعتبر حالات العقل حقيقيةً تماماً. الحق أن حالات العقل تؤخذ على أنها تَشغَل عُقَداً في شبكةٍ عِلَيَّة. فلا الألم ولا أي حالة عقلية أخرى يمكن أن توجد في غياب مثل هذه الشبكة العِلِّية. والعقول، بخلاف الحوائط الصخرية، لا تُبنَى بِضَمِّ عناصرَ مكتفيةٍ بذاتِها، بل بِخَلْق ترتيبٍ للعناصر يَعرِض الصنف

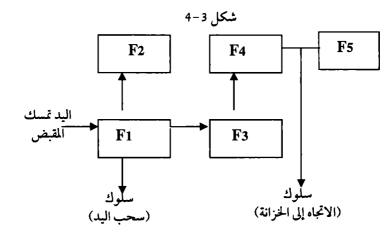
(1) بصفة عامة ينبغي للأوصاف التي تتناول الأشياء أو تُعَرِّفها أو تفسرها ألا تكون دائرية. وبعبارة أخرى "يجب ألا يشتمل التعريف (الشيئي) على اسم ليثيء من الأشياء المراد تعريفها، لأننا لو فعلنا ذلك لكنا كمن يُعَرِّف الثيءَ بنفسه!" (د.محمد مهران، مدخل إلى المنطق الصوري، دار الثقافة للطباعة والنشر، القاهرة، 1976، ص111). (المترجم) الصحيحَ من البِنية العِلِّية. وتَدِين العناصرُ التي تُشَيِّد البِنيةَ- أي حالات العقـل-بهويتها لِعلاقاتها بعناصرَ عقليةٍ أخرى. وجودُ حالةٍ عقليةٍ إذن يتطلب وجودَ كثيرٍ

(من الحالات العقلية).

إلا أن هذا المَلمَح بالتحديد للعقلي يثير الهواجس حول الدور المنطقي. فـإذا كانت الحالة العقلية تَدِين بطابعها لِعلاقاتها التي تحملها بحالاتٍ أخـرى، فكيـف يمكن لأي حالة أن يكون لها أي طـابع؟ حـاولْ أن تتخيـل اقتـصادَ مجتمعٍ كـلُّ شخصٍ فيه يكسب قوتَه بِتَجريفِ شخصٍ آخَر.

قَدَّمَ ديفيد لويس خطاً من الاستجابة لهذا الهاجس: يرى الوظيفيُّ أن الحالات العقلية يمكن توصيفها بالإحالة إلى موضعها داخل شبكة عِلِّية. إذا كان الأمرُ كذلك لَوَجَبَ أن يكون بالإمكان تحديد هذه الشبكة ككلٍّ دون ذِكرٍ لأي حالة عقلية معينة. تخيلُ أن العقول يمكن تمثيلها بواسطة مخطط انسياب بيانات flow chart من النوع الموضَّح في شكل 4.2. مثل هذه المخططات الانسيابية قد تكون معقدة حقاً. قد تحتوي مثلاً على ما لا نهاية له من الصناديق التي تُفَرِّع وصلات لا نهاية لها بصناديق أخرى.

تخيل أننا تَمَكَنَّا من تحديد شبكة عقلية كاملة، فشيَّدنا مخطط انسياب كثيفاً عبر الخطوط المبينة في شكل 4.2. وافترض الآن أننا محوّنا اللافتات داخل كل صندوق، واستبدلنا بها تعبيرات محايدة: فوضعنا F1 بدلاً من "حالة الألم"، F2 بدلاً من "الاعتقاد بأن المقبض ساخن"، F3 بدلاً من "الرغبة في مرهم"، F4 بدلاً من "الاعتقاد بأن المقبض ساخن"، F3 بدلاً من "الرغبة في مرهم"، F4 بدلاً من "الاعتقاد بأن المرهم في خزانة الدواء"، وهكذا (شكل 4.3). ولأنها لا تتضمن أي أفكار عقلية يمكننا أن نترك تحديد المدخلات الحسية والمخرّجات السلوكية كما هو. (الحقيقة أنك، كما لاحظنا في فحصنا للسلوكية في الفصل الثالث، قد تشك في أن المدخلات والمخرجات يمكن أن تُعطَى ذلك النوع من التحديد المحايد المتصوَّر. إلا أنني، بُغيةَ الوضوح والبساطة، سأتغاضى عن هذه الصعوبة). وأُطلِقْ على مخطط الانسياب الناتج وصفاً وظيفياً تاماً. حالة الألم، إذن، هي حالة تَشغَل مكان آلا في أي منظومة تمتلك المعار العلي إذن، همي حالة تشغَل مكان المؤمة الوظيفية التامة.



الفكرة هي: لأن هوية كل حالة تعتمد على العلاقات التي تحملها بالحالات الأخرى، فإننا لا يمكننا أن نحدد البنود العقلية بالتجزئة، بل فقط بتحديد الكل معاً. تأمل النقط في منظومة إحداثية. إن كل نقطة لا تتميز إلا بعلاقاتها الفريدة بكل نقطة أخرى. ليس يعني ذلك أن الحديث عن نقاط مفردة في فضاء إحداثي هو حديث دائري دائماً وأبداً؛ وإنها يعني أننا يجب أن نحدد المنظومة ككل. فنحن لا يمكننا أن نبدأ بتحديد عنصر مستقل مفرد أو مجموعة عناصر ثم نستخدم هذه لبناء تصور عن العناص الباقية. وبالطبع فإننا ما إن تستوي لنا المنظومة في موضعها حتى يمكننا تماماً أن نتحدث عن النقاط المفردة داخلها.

وبنفس الطريقة، ما إن تستوي لنا مُصَبَّعةٌ عقليةٌ حتى يمكننا أن نتحدث عن مواضع مفردة على تلك المصبعة: آلام مفردة ورغبات واعتقادات. كيف نصل إلى مثل تلك المصبَّعة؟ ربيا أننا نكتسبها في تَعَلُّمِنا، ونحن أطف ال، أن نتحدث عن الآلام والرغبات والاعتقادات. ورغم أننا نكتسب القدرة على فِعل ذلك عبر الزمن فإننا لا نكتسبها بالتجزئة. وإنيا، كما يعبر فتجنشتين: "يشرق النورُ شيئاً فشيئاً على الكل"<sup>(1)</sup> (1969)، § 141.

(1) أصبحت هذه العبارة لفتجنشتين قولاً فسلفياً مأثوراً، واستجابة من جوامع الكَلِم لما يسمَّى "المشكلة الهرمنيوطيقية" hermeneutical problem ، أو جدل الجزء والكل. وسوف نتناول ذلك بتفصيلٍ مناسب في موضعه. (المترجم)

165

إذا كان هذا مايزال يبدو مغرِقاً في الغموض، تأملُ في عملية اكتساب طفل لمهارة معقدة – ركوب الدراجة مثلاً. يتطلب ركوبُ الدراجةِ تناسقَ عـددٍ هائلً من المهارات الصغيرة المكوِّنة. غير أن الطفل لا يتعلم هذه المهارات بمفردها أو على حِدة، بل يتمكن من المهارات معاً، والتمكن من كل مهارة يعتمد بدرجةٍ ما على التمكن من الأخريات. وبعد التمرس يغدو الطفل ممتلكاً للمهارات كوحدة واحدة. وما إن يتم التمكن من المهارات حتى يمكن الارتقاء والامتداد بها إلى غير حد.

الوظيفيون إذن، بخلاف السلوكيين، لديهم فيها يبدو مَصادرُ لتحديد حالات العقل دون دَورٍ منطقي. قد يستفيد السلوكيون بالطبع من نفس الحيلة. فمنظومتنا الوظيفية الكلية هي، بعد كل شيء، مُرساةٌ في مُدخَلاتٍ ومُحرَجاتٍ سلوكية. هل يعني ذلك أن المذهبَ الوظيفي هو، في حقيقة الأمر، مجردُ صورةٍ مُبَهرَجةٍ من السلوكية؟

ربها لا. فالسلوكي قد يصف كونَك في ألم على أنه استجابتُك لنوع معين من المُدخَل بنوع معين من السلوك، ويستخدم تحديدنا لمنظومة وظيفية كلية على أنها طريقة لِتَبيينَ العبارة المعتادة "مع تساوِي كل شيء آخر" other things equal. غير أن السلوكيَّ إذ يتخذ هذا الطريقَ فهو قد يُؤَوِّل العُقَدَ في توصيفنا الوظيفي لا كتسمية حالات داخلية للفاعلين الذين انطبقَ عليهم التوصيفُ، بل كمجرد وسائلَ حسابية فارغة تقدم ربطاً ملائاً للاستجابات السلوكية بالمثيرات الخارجية. بهذا التأويل قد يكون التوصيفُ الوظيفي محردَ خوارزمية معقدة، طريقة لاستدلال مُحرَجاتٍ سلوكية من أوصاف المُدخَلات<sup>(1)</sup>.

(1) قد يظل مفتوحاً للسلوكي أن يُؤَوِّل العُقَدَ في التوصيف الوظيفي كتسمية لحالات مادية غير عقلية. وهذا الجيار يستدعي في الذهن ذلك الصنف من المذهب الموظيفي الخاص بأرمسترونج-لويس. (المؤلف) 167

أما الوظيفيون، في المقابل، فيأخذون العُقَد في التوصيف الـوظيفي عـلى أنهـا تُسَمِّي حالاتٍ داخليةً أصيلةً فَعَّالةً عِلِّياً لمنظوم اتٍ تعكِس هيئتُهـا العِلِّيةُ الهيئةَ المُبَيَّنة في توصيفنا الوظيفي الكلي.

#### المنظومات الوظيفية الكلية

لِنَعُدْ لحظةً إلى فكرةِ المنظومة الوظيفية الكلية، ونتأمل فئتين فحسب من الحالات العقلية: الاعتقادات والرغبات. رغم أننا متهاثلون في جوانب كثيرة-فكلنا لدينا اعتقادات ورغبات- فالبشر لا يلزمهم أن يتشاركوا في جميع اعتقاداتهم ورغباتهم. غير أن أي منظومتين كليتين تختلفان إذا اختلفتا من جهة أيً من اعتقاداتهما ورغباتهما. والحق أنه لما كانت اعتقاداتُك ورغباتُك في تغير مستمر، فإن المنظومة الوظيفية الكلية التي تشكل عقلك في لحظةٍ ما يُحتمَل أن تختلف عن المنظومة التي تشكل عقلك في لحظةٍ ما يُحتمَل أن تختلف عن المنظومة التي تشكل عقلك في حظةٍ ما يحتمل أن تختلف عن مكنة لكائنٍ إنساني راشد. إذا كان المذهب الوظيفي على المضمار الصحيح إذن فكل عقل إنساني مكن هو قابل للتحديد بتمامِه بالإحالة إلى عناصر هذه المجموعة<sup>(1)</sup>.

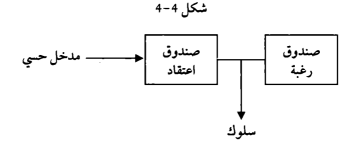
هذه الصورة الكلية التي يومئ إليها الحديث عن المنظومات الوظيفية الكلية تحتاج إلى قيد. قد نتخيل أن البشر الراشدين، بصفة عامة، يُبدون منظومات وظيفية كلية متشابهة على نطاق واسع. وفي المقابل لا بد أن تكون الهيئةُ الوظيفية (المِعهار الوظيفي) للرُضَّع وللمخلوقاتِ غير البشرية أبسطَ بلا شك. هل يعني ذلك أن الأطفال الرُّضَع والمخلوقات غير البشرية تفتقر إلى العقول: أنها لا يمكنها أن تُضمِر أفكاراً أو تُكِنَّ رغباتٍ أو تستشعر ألماً؟

(1) بالنسبة لأولئك الذين يهتمون بهذه الأشياء فإن طريقة أخرى لإيضاح نفس النقطة هي أن نقر بأن امتلاك أي حالة عقلية يمكن توصيفه بواسطة ضم عبارات شرطية conditional (عبارات إذا-إذن) حيث المُقَدَّم antecedent (جملة إذا) يتضمن وصف المُدخَل وتحديد الهيئة الوظيفية الكلية، والتالي consequent (جملة إذن) تتضمن المُخرَج (السلوكي وغيره). (المؤلف) قد يُجِيب الوظيفيُّ على ذلك بأن يُسَلِّم بأن الرضَّعَ والمخلوقاتِ غيرَ البشرية تختلف وظيفياً عن الكائنات البشرية الراشدة. غير أن مِعهارها الوظيفي المقابل يتداخل مع معهار البشر الراشدين بطرائقَ دالة. وهكذا فالمنظومات الوظيفية الكلية للرضع والمخلوقات غير البشرية تَدمِج حالاتٍ تلعب دور حالات الألم (F1 في شكل 4.2) من حيث المُدخَلات والمُخرَجات. ولا تضعف منظوماتهم إلا من حيث الحالات الوسيطة المتنوعة، تلك التي تَشغَل العُقَد المناظرة للاعتقادات والرغبات على سبيل المثال.

يومئ هذا إلى أنه قد تكون هناك حالاتٌ بينية، حالات، بسبب قلة التعقيد، تجعلنا بالضرورة لا نعرف ماذا نقول. هل المخلوقات البدائية، ديدان الأرض مثلاً، أو الباراميسيا paramecia، تحس بالألم؟ مثل هذه المخلوقات تنسحب مبتعدة عن المثيرات الضارة، وهي من هذه الجهة تُبدِي امتلاكها لحالاتٍ تحمل شَبَهاً مهماً بحالات الألم عندنا. ولكن العمار الوظيفي الكلي للمخلوقات البدائية قد يكون بحال تجعلنا لا نعرف على اليقين ماذا علينا أن نقول عنها. في هذا الصدد قد يعكس المذهبُ الوظيفي ميلنا الطبيعي إلى أن نَبقَى غيرَ موقنين فيا يتعلق بمذه الحالات. حقاً نحن قد نتخيل مُتَصَلاً من المنظومات الوظيفية الكلي للمخلوقات البدائية تلك التي تُبدِيها الكائناتُ البشرية الراشدة إلى تلك التي يمتلكُها الرُضَعُ، نُزُلاً إلى تلك التي تُعص الكائنات وحيدة الخلية. ورسمُ خط على هذا المي يمثل حداً قاطعاً بين المخلوقات القادرة على الإحساس بالألم وتلك التي تفتقر إلى هذه القدرة - وضع هذا الخلاقة ولي حد كبير مسألة قرار لا مسألة مبدأ.

## النظرية التمثيلية في العقل

تَأَمَّلْ طريقةً بديلةً لتحديد منظومةٍ وظيفية كلية، منظومة أكثر مطابقةً لمخطط الانسياب المنشور في توصيف برامج الحاسوب. ومرةً ثانية، تَوَخِّياً للتيسير، دعنا نركزْ على الاعتقادات والرغبات. وبدلاً من تصور الاعتقادات والرغبات كل على حِدة نتصور العقلَ على أنه يتضمن "صندوق اعتقاد" و "صندوق رغبة" (شكل 4.4).



الفكرة أن تكوينك اعتقاداً بأن النافذة مفتوحة هو عبارة عن رمز يعبر عن القضية القائلة بأن النافذة مفتوحة مُودَعاً في صندوق اعتقادِك. وبنفس القياس فإن رغبتك في أن تكون النافذة مفتوحة هي امتلاكُك مثل هذا الرمز في صندوق رغبتك. ويتصل صندوقُ اعتقادِك وصندوقُ رغبتِك بطرائقَ محددة ببقية المنظومة التي تشكل عقلك. فإذا كان رمزٌ يمثل قضيةَ أن النافذة مغلقة مودَعاً في صندوق رغبتك مثلاً، فقد يؤدي هذا، مقترناً مع وجود رموز ملائمة في صندوقي الاعتقاد والرغبة، إلى أن تمشي عبر الغرفة وتفتح النافذة. وقد يؤدي وجود نفس الرمز في صندوق اعتقادك (بافتراض غيابِه من صندوق رغبتك)، ومرةً ثانية، مقترناً بوجود رموز أخرى في صندوقي اعتقادك ورغبتك – قد يؤدي إلى سلوكِ مختلف بوجود رموز أخرى في صندوقي اعتقادك ورغبتك مثل هذا الرمز في

> شكل 5-4 إدراك بصري "النافذة مفلقة" لنافذة مفتوحة" لنافذة مفتوحة سلوك

هذه الطريقة في تصور المنظومات الوظيفية الكلية تُمَكِّننا من أن نرى بوضوح أكبر كيف يمكن أن نرى إلى مخلوقات ذات اعتقادات ورغبات متباينة للغاية على أنها رغم ذلك متساوية وظيفياً. فأنـت، وطفـلٌ رضيع، وأنـا، قـد نلائـم جميعـاً النموذجَ المبسَّط جداً في شكل 4.4 ؛ غير أننا نختلف من حيث الرموز القمينة بأن تَظهرَ في صناديق الاعتقاد والرغبة الخاصة بكل منا.

169

هذا التصور للعقل، النظرية التمثيلية في العقبل Jerry Fodor زمناً طويلاً. تتطلب النظرية التمثيلية في العقل التسليم بمنظومة من الرموز تعمل كـ "تمثيلات عقلية "mental representations. هذه الرموز تُشَيِّد ما أسباه فودور "لغة الفكر"<sup>(1)</sup> language of thought، وهي شفرةٌ ثابتة بيولوجياً مماثلة لـ "شفرة الفكر"<sup>(1)</sup> المُبيَّتة في العتاد الصلب للحاسوب المعتاد. فتكوينُك لاعتقاد بأن النافذة مفتوحة هو عبارة عن جملة في لغة الفكر مناظرة للجملة العربية "النافذة مفتوحة" تكتسب دوراً وظيفياً ملائياً - أو، كما عَبَّرنا آنفاً، عبارة عن هذه الجملة إذ تنسرب إلى داخل صندوق اعتقادك.

#### الآلات السيمانتية (الدلالية)

بَذَلَ فودور وأشياعُه جهداً كبيراً في المُحاجَّة بأن النظرية التمثيلية في العقـل (ومعها فرضية لغة الفكر) هي خيارنا الوحيد. تقدم النظرية التمثيلية طريقـةً في فهم كيف يمكن أن تؤثر العقول، كيانات المستوى الأعـلى، تـأثيراً مـنظماً وتتـأثر

<sup>(1)</sup> يذهب كثير من علماء النفس المعرفيين وبعض فلاسفة اللغة إلى أن بني الإنسان لديهم لغة فكر بالمعنى الحرفي للكلمة: إنها رموز داخلية تحمل خصائص القصدية والنسقية. وهي ليست شيئاً مكتمباً بل هي في الحقيقة التي تفسر كيف يمكن للبشر اكتساب اللغة الطبيعية التي يتحدثون بها. إنها تؤدَّى في الدماغ وتتم في الجهاز العصبي الركزي، وهي متأصلة منذ البداية ومبيتة في العتاد الصلب لجهازنا العصبي المركزي. ويرى فودور أن العمليات العقلية تجري بهذه اللغة يفاركزي، وهي متأصلة منذ البداية ومبيتة في العتاد الصلب لجهازنا العصبي المركزي. ويرى فودور أن العمليات العقلية تجري بهذه اللغة المختلفة عن لغتنا القومية العادية، على أنها تتبطنها وتفسر قدرتنا العقلية تجري بهذه اللغة المختلفة عن لغتنا القومية العادية، على أنها تتبطنها وتفسر قدرتنا عليها. وهي تقوم على نوع من المائلة (الأنالوجي) بين تشغيلات الدماغ أو العقل وتشغيلات الحاسوب، من حيث إن برامج الحاسوب هي مجموعات من التعليهات العقدة لغوياً والتي نرى أن تنفيذها يفسر السلوك الظاهر للحاسوب. ولم تحظَ هذه الفرضية، من حيث إلى الماهم الحاسوب. ولم تحظَ هذه الفرة الخالول الظاهر للحاسوب. ولم تحظَ هذه الفري الماهم المائية الغادية بن بين تشغيلات المامي العقلية تجري بهذه الفرة والمالية والأنالوجي) بين تشغيلات الماغي العقلية أو العقل وتشغيلات الحاسوب، من حيث إن برامج الحاسوب هي مجموعات من التعليهات العقدة لغوياً والتي نرى أن تنفيذها يفسر السلوك الظاهر للحاسوب. ولم تحظَ هذه الفرضية، من حيث هي نرى أن تنفيذها يفسر السلوك الظاهر للحاسوب. ولم تحظَ هذه الفرضية، من حيث هي نرى أن تنفيذها يفسر السلوك الظاهر للحاسوب. ولم تحظَ هذه الفرضية، من حيث هي نرى أن تنفيذها يفسر السلوك الظاهر للحاسوب. ولم تحظَ هذه الفرضية، من حيث هي نرى أن تنفيذها يفسر السلوك الظاهر للحاسوب. ولم تحظَ هذه الفرضية، من حيث هي نرى أن ينفيذها يفسر اللغور العام. ويبدو أنها لا تفسر إلا القُوى نرى أن ينفيذها يفسر السلوك الظاهر للحاسوب. ولم تحظَ هذه الفرضية، من حيث هي نرى أن تنفيذها يفسر السلوك الغاه العادية بالقبول العام. ويبدو أنها لا تفسر إلا القُوى الفري النوري أوى أوى أن يأ من حيث هي نرى أن ينفيذها يفسر السلوك الغاه ولي من مي أنسياء فطرية من نفس الصنوب. (المرجم)

بالمجريات الجسمية. فإلى أن يُنتِج أحدٌ نظريةً منافِسةً جادة، تظل النظريةُ فـائزةً | لتغيب الخصم؛ أو هكذا يزعمون.

ولكن كيف يُفترَض لكل هذا أن يعمل؟ ماذا تراه يعني أن تتحدث عن جُمَّلٍ في لغة الفكر تَشغَل صندوقَي الاعتقاد والرغبة؟ لاحِظْ أولاً أن التركيز هو على "الجُمَل النُّسَخ"<sup>(1)</sup> sentence tokens. والجملةُ النسخة- المنقش المعَيَّن- هي كيانٌ عياني، شيءٌ ما يمكن أن يكون له دورٌ عِلَيٌّ. والجملةُ النسخةُ تَجِبُ تفرقتُها عن الجملةِ النمط sentence type. ولكي تُدرِكَ الفرقَ انظرْ في الصندوق أدناه.

كم جملةً يحتويها الصندوق؟ إنـه يحتـوي مثـالين أو نـسخــتين لجملـةٍ نمـطٍ واحدة.

وأنا لن أربِكَ النصَّ بالإشارة الصريحة متى أَعـرِض للجمـل النُّسَخِ ومتـى أَعرِض للجمل النمط. فالسياق يبيِّن أيها المقصود. فعندما يتحدث أنصارُ النظرية التمثيلية في العقل عن الجُمَل التي تَشغَل صناديقَ الاعتقاد مثلاً، أو الجمل التي لها

(1) هناك تفرقة عامة في الفلسفة بين النمط والنسخة type/token distinction، أي بين النوع العام والشاهد أو المثال instance من هذا النوع. من ذلك مثلاً أن مصنعاً للسيارات ينتج في العام ست سيارات (أي أنهاطاً types أو موديلات من السيارات)، غير أنه ينتج ألوفاً عديدة من السيارات (أي نسخاً types). وفي مجال اللغة تصبح تفرقة النمط/ النسخة تفرقة بين وحدة لغوية ما وبين المثال الوارد من هذه الوحدة. فإذا سألني سائل: كم عدد تفرقة بين وحدة لغوية ما وبين المثال الوارد من هذه الوحدة. فإذا سألني سائل: كم عدد الكلهات في أعهال شكسبير؟ فلا بدلي من أن أستعلم منه: أتسأل عن عدد أنواع الكلهات أي عن حجم معجم شكسبير (فهي عدة ألوف) أم تسأل عن النسخ التي وردت من هذه الأنواع أي عن حجم معجم شكسبير (فهي عدة ألوف) أم تسأل عن النسخ التي وردت من هذه الأنواع أي الكلهات كما يمكن أن يحصيها الطباع (فهي أكثر من ذلك بكثير)؟ (معجم أو كسفورد للفلسفة). وفي كلمة "فلسفة" على سبيل المثال هناك نسختان واردتان لحرف الفاء، وتضمن الكلمة خس نسخ متتالية من الأحرف هي أمثلة واردة لأربعة أنهاط هي:

171

أدوار في العمليات العِلِّية، فمن الواضح أنهم يتحدثون عن جملٍ نُسَخٍ لا أنـهاط-كياناتٍ فردةٍ لا أنواعٍ أو أنهاطٍ من الكيانات.

تأمل الجُّمَلَ في هذه الصفحة. إن كل جملة هي نتيجةُ عمليةٍ عِلِّيةٍ ماديةٍ معتادة. وكل جملة تُنتِج معلولاتٍ ماديةً معتادة: تعكس الضوءَ، مثلاً، بطريقةٍ معينة. لكي نرى أهمية ذلك دعونا نفرِّق بين الجمل والقضايا التي تعبر عنها (أو القضايا التي تُستخدم الجملُ للتعبير عنها). عندما نَلقَى جملاً في لغتِنا الأصلية فإن معانيها (أي القضايا التي تعبر عنها) تَثِب إلينا للتو. ولكننا بالطبع قد نَلقَى جملاً لا نعرف شيئاً عما تعنيه. يحدث ذلك كلما واجهنا جملاً في لغةٍ لا نفهمها.

والآن تخيل جهازاً استطاع أن يتناول الجُمَل دون اعتبارٍ لمعانيها، بل فَعَلَ ذلك بطريقةٍ تتوافق مع الطريقة التي سيتناولها بها شخصٌ ما يَعرِف معانيها. مثل هذا الجهاز – وهو ما أُطلَقَ عليه جون هو جلَند John Haugeland "آلة سيانتية" (آلة دلالية) semantic engine – من شأنه أن يحاكي تماماً أداءَ المتحدث الأصلي، ولكنه سيفعل ذلك دون اعتباد (كما يفعل المتحدث الأصلي) على معاني الجُمَل التي يتناولها. هذه الجُمَل قد تُعَبِّر عن قضايا (على الأقل تعبر عن قضايا عندما يستخدمها الناطقون الأصليون)، ولكن الجهاز لا يهمه إلا أشكالها، أو "تركيبها" syntax. (التركيب يتعلق بالملامح البنيوية الخالصة للجُمَل؛ أما السيانطيقا على المبادئ التراكيبية الخالصة والعلاقات "الصورية" المسيانية، يعمل على المبادئ التراكيبية الخالصة والعلاقات "الصورية" المسيانية، يعمل العلاقات التي تتحدد فقط بالإحالة إلى الخصائي من التركيبية للجُمَل، تلك

هل مثل هذا الجهاز ممكن؟ ليست الآلات السيهانتية ممكنة فحسب، بل موجودة بالفعل، وبأعدادٍ كبيرة! فالحاسوب العادي آلةٌ سيهانتية. ونحن نصمم ونبرمج الحواسيب لكي تتناول الرموز وفقاً لمبادئ تراكيبية وصورية خالصة. إن الرموز ذات معنى بالنسبة لنا، ولكن الآلات التي تُطلِق الرموز لا تَعبَأ البتة بهذا. فهي تشتغل على رموزٍ غير مفسَّرة، ولكن بطريقةٍ تحترم الضوابطَ السيهانتية. (هذه 173

مجرد طريقة خيالية للقول بأن الحواسيب تتناول الرموز بطريقةٍ تعطِي إفادةً- لنا-في ضوء معانيها.

كيف يمكن ذلك؟ كيف يمكن للتراكيب أن تعكس الدلالة؟ إذا كنتَ في حياتك قد درستَ المنطق فقد لاقيتَ بالفعل مثالاً هاماً لنسق يَستخدِم مبادئَ تركيبيةً وصورية خالصة في تناول الرموز، ولكن بطريقة تحترم العلاقاتِ السيهانتيةَ (الدلالية) بين هذه الرموز. فالقواعد المعتادة للاستدلال inference لا تشير إلا إلى أشكال الرموز. خذ القاعدة التي تُعرَف عامةً بـ "الحد المطروح" modus ponens

ق ⊃ك ق/∴ ك

(أي: حيث "ق" و "ك" جُمَلٌ اعتسافية، فإن "إذا ق إذن ك"، مقترنةً بـ "ق"، تتضمنُ "ك").

تنبئنا هذه القاعدة بأنه إذا كان لديك هيئة معينة من الرموز (هنا: ق ⊃ ك، ق) فإن لك أن تكتب رمزاً جديداً (في هذه الحالة: ك). انظر إلى ⊃ على أنه يعبر عن عبارة شرطية (بنية "إذا... إذن..."). في صياغة القاعدة استخدمتُ متغيرين (ق، ك) يرمزان إلى جملتين. تقول القاعدة، في الحقيقة، إنه كلما كان لديك ⊃محاطة بجملتين ومعها جملة تتفق مع الجملة التي عن يمين ⊃ ، فإن لك أن تستخلص الجملة التي عن يسار .

ما يهم لغرضنا الحالي حول قاعة الـ modus ponens هو أنها تُصاغ وتُطلَق دون اعتبار للسيهانطيقا (الدلالات/ المعاني)، أي دون اعتبار لمعاني الجُمَل التي تنطبق عليها. ولكن برغم ذلك فإن استخدامات القاعدة تعطِي معنى؛ فهي تخضع لسيهانطيقا الاستدلال. فإذا ما قبلتَ جملة. إذا كانت السماءُ تمطر سأحتاج إلى مظلة

وجملة

السهاءُ تمطر إذن فمن حقك أن تخلص إلى جملة سأحتاج إلى مظلة

هذا شيء يعرفه أي ناطق بالعربية، أي شخص يفهم العربية. تَعكِس أنساقُ المنطق الصوري هذا النوعَ من المعرفة السيهانتية في قواعد لا يتطلب اسـتخدامُها أيَّ معرفة سيهانتية.

حسنٌ، ولكن ما شأن ذلك بالعقول؟ تخيلُ أن هدفنا هو أن نفسر العقلَ البشري بافتراض أن العقول تتناول تمثيلاتٍ عقلية، جُمَلاً في لغة الفكر. قد يبدو أن هناك اعتراضاً واضحاً على هذا المشروع: إذا كانت العقول تتناول جملاً، تمثيلات رمزية، فإن هذا، إذن، يبدو متطلِّباً لـ "فاهِم جُمَلِ"، أيْ مُكَوِّنٍ ما من مكونات العقل يفسر الرموز. سيعنِي هذا أننا نفسر العقلَّ بأن نضع داخله عقىلاً آخر: قَزَماً<sup>(1)</sup> an homunculus، فاعلاً ذكياً صغيراً تتطلب مهمتُه أن يفهم الجُمَل التي

(1) يُستخدَم اصطلاح "مغالطة القَنزَم" homunculus fallacy في أحيان كثيرة لِنتَجب التفسيرات الفارغة أو الدائرية للعمليات السيكولوجية، لأنها تَعزو لجهاز داخلي ما تلك الخواصَّ السيكولوجية عينَها التي كانت محل البحث في المقام الأول. تأمَّل مثلاً نظرية في الإبصار تقول بأن ثمة داخل المدماغ "روحاً" أو "جهازاً حسياً"..إلىخ "يتفرس" و "يبصر" و "يتفحص" الصور التي على شبكية العين. هذه النظرية فارغة لأن "التفرس" و "الإبصار" و "التفحص" كلها أمثلة للعمليات البصرية نفسها التي من المفترض في النظرية أن تجلوها قبل كل شيء. لكمان هذه التفسيرات تدعونا إلى تخيل "إنسان صغير" (عقلة إصبع/قزم) يقعد داخل الجمجمة يتفحص شيئاً نيورولوجياً أشبه بمشاشة تلفاز تُعرَض عليها مشاهد العالم الخارجي. مثل هذه النظريات ترتكب "خطاً مقولياً" من الوصف , category mistake من الوصف , 2008, p. 313.) 175

في لغة الفكر. وإن تفسيراً من هذا القبيل ليس تفسيراً على الإطلاق. والنقطة هنا عامةٌ تماماً. هب أننا أنتَ وأنا نلاحظ آلةَ تُصَنِّف وتُغَلِّف قـضباناً من الحلوَى. وأنت مندهش وتسأل كيف تعمل هذه الآلة. فَأَرُدُّ عليك: "الأمر بسيط، هناك جهازٌ داخلها يتحكم في تشغيلاتها".

على هذه الخلفية يكون أيسر لك أن تدرك صلةَ فكرة الآلة السيهانتية. الآلة السيهانتية هي جهاز يؤدي عملياتٍ رمزية - يتناول رموزاً - بطريقة تعكِس العلاقات السيهانتية القائمة بين هذه الرموز، ولكنها تفعل ذلك حصرياً بواسطة مبادئ صورية وتراكيبية - أي دون اعتبار لمعاني هذه الرموز. يمكننا إذن أن نفترض أن العقول تعالج تمثيلاتٍ عقلية، دون أن نضطر لافتراض أن العقول تحتوي على مكوِّنات - أُناس صغار، أقزام - تَفهَم معاني هذه التمثيلات. والحواسيب المعتادة هي تحقيقاتٌ للآلات السيهانتية. وربها الأدمغة أيضاً. فإذا صَحَّ ذلك، وإذا كان الدماغُ لديه تنظيمٌ وظيفيٌّ ملائم، نكون إذن، فيها يبدو، قد قطعنا شوطاً كبيراً تجاه تفسير كيف تَعمَل العقول.

قد تَرَى أن هناك مشكلة واضحة في هذا الرأي. فعندما نفتح الدماغ لا نـرَى شيئاً من قبيل الرموز أو جُمَل في لغة الفكر . فكيف للأدمغة أن تحتوي جُمَلاً؟

تَصَوَّرُ حاسوباً عادياً. مما لا خلاف عليه أن الحواسيب تعالج رموزاً. غير أنك إذا ما تَفَحَّصتَ باطنَ حاسوب وهو منخرط في تناول رموز، فلن ترى شيئاً يشبه الرموز، ولن تصادف أي أصفار أو آحاد، تلك المكوِّنات الأساسية للمخزون الرمزي للحاسوب. ذلك أن الوحدات الإلكترونية التي تعمل كرموز في الحاسوب لا يتعين عليها أن تشبه رموز القلم والورقة لدينا إذ يتناولها

وبصفة عامة يُطلَق مصطلح "مغالطة القزم" على كل حجة تفسر ظاهرةً ما بِلغةِ الظاهرة نفسها التي اضطلعت بتفسيرها! الأمر الذي يُفضِي إلى "نكوص لانهائي" infinite regress ؛ فالمَرء يُبصِر لأن قزماً في دماغة ينظر إلى المَشاهِد على شاشة الشبكية، والقزم يبصر المشاهد لأن في دماغه قزماً آخر يشاهد شاشة شبكيته، وهكذا إلى غير نهاية! (المترجم) الحاسوب أكثر مما يسعك أن تأمل في قراءة قطعة موسيقية بأن تتمعَّن الانحرافات في أخدود مسجِّل فونوغراف أو تراك قرصٍ مُدمَج<sup>(1)</sup>.

إذا كان العقل آلةً سيمانتية يحققها الدماغ، إذا كانت العمليات العقلية تتضمن تناول رموز، جُمَل في لغة الفكر، إذن تجسيد هذه الرموز في الدماغ لا يلزمه أن يشبه الرموز التي نكتبها بالقلم والورقة. قد تتضمن الرموز حالات كهربية أو كيميائية دقيقة، قد تتجسَّد في وصلات بين النيورونات، قد تتوزَّع على نطاق واسع في شبكات النيورونات. وعلى كل الأحوال ليس ثمة ما يدعو إلى أن تتخيل أن مثل هذه الرموز يمكن أن تُقرأ في الدماغ بالطريقة التي تقرأ بها الكلمات في هذه الصفحة. إذا كان ثمة لغة فكر فإن جُمَلَها قد تكون أيضاً غيرَ منظورة من زاوية الملاحِظ الذي يتفحص البِنيةَ الدقيقةَ للدماغ.

t.me/t\_pdf

الحجرة الصينية

النظريةُ التمثيلية للعقل تُصَوِّر العقلَ كآلةٍ سيمانتية، جهازٍ يعمل وفقَ مبادئَ صوريةٍ وتراكيبيةٍ محضة ولكنْ بطريقةٍ تحترم المعاني (السيمانطيقا). يعني ذلك على وجه التقريب أن العمليات العقلية رغم أنها تَعمَى عن معاني الرموز التي تتناولها فإن تناولها لا يفترق بحالٍ عن تناول مَن امتلَكَ فهماً لهذه الرموز. فأنت حين تُصدِر أمراً، مكتوباً أو منطوقاً، لجاسوبِك بأن يطبع مستنَداً ما، فإن الجهاز لا يقوم بتفسير المُدخَل في خطوةٍ أولى ثم يعمل بعد ذلك بناءً على فهمِه لـذلك التفسير. ذلك أن الآليات التي تعالج أمرَك الذي أصدرتَه لا تكترث البته بمعناه، إلا أن الجهاز مبرمَجٌ بطريقةٍ من شأنها أن تجعل التركيب syntax يعكر الدلالة semantics: إنه يعمل بالضبط كما لو كان يفهم أمرَك.

(1) ليس يعني ذلك أن نقول إنك لا يمكن أن تمتعلم أن تفعل ذلك. غير أن تَعَلَّمَك ذلك سيتطلب منك تَعَلُّمَ قاعدة معقدة تأخذك من الأحداث الكهربية، أو أنهاط الانحرافات، أو الأنهاط المغناطيسية، إلى الرموز المألوفة أو العلامات الموسيقية.(المؤلف) هذا بالنسبة لِأنصارِ لغةِ الفكر هو كل ما هنالك في عملية الفهم. أنت تفهم الجملَ التي في هذه الصفحة، ولكن الآلياتِ المسئولةَ عـن فهمِـك هـي نفسُها لا تفهم. وإذا قلنا بأنها فَعَلَت لمَا كنا قد فَسَّرنا ماذا هنالك في عمليةِ فهمِك للجُمَـل. وإنها سنكون قد زحزحنا المشكلةَ إلى الخلفِ لا أكثر (رَحَّلنا المشكلة)؛ سـنكون الآن بحاجةِ إلى أن نعلِّلَ لتلك الآلياتِ الخاصةِ بالفهم.

ولكن هل هذا هو كل ما هنالك في عملية الفهم؟ لقد أجـاب جـون سـيرل أنْ كلا. وتقوم حُجةُ سيرل على تجربةٍ فكريةٍ<sup>(1)</sup> نوقِشَت على نطـاقِ

(1) تُعَد "تجارب الفكر" thought experiments أداة علمية وفلسفية حقيقية. وإذا كنا في التجربة العلمية العادية نُحدِث بالفعل مسلسلاً من الأحداث، فنحن في تجربة الفكر مدعوون إلى تخيل مسلسل. وبوسعنا عندئذِ أن نتبين أن نتيجة ما سوف تترتب أو أن وصفاً ما هو الملائم، أو أن عجزنا عن توصيف الموقف يحمل في حد ذاته نتائج معينة. وقد لعبت تجارب الفكر دوراً كبيراً في تطـور الفيزيـاء؛ فمـن المحتمـل مـثلاً أن جـاليليو لم يقـم قَـط بإسقاط كرتين غير متساويتي الوزن من برج بيزا المائل كيها يدحض رأى أرسطو بأن الجسم الثقيل أسرع في السقوط من الجسم الأقل ثقلاً، بل دعانا فقط إلى تخيل جسم ثقيل على هيئة "دَمبِل" يسقط من عل بينها القضيب الواصل بين كرتيه آخذٌ في النحول تـدريجياً إلى أن ينبتر في النهاية. فهذا الشيء هو جسم ثقيل واحد حتى آخر لحظة إذ يصير جسمين كل منهما أقل وزناً: فمن غير المعقول أن هذه "القَصة" الأخيرة تغير سرعة السقوط تغييراً درامياً كما تقتضي نظرية أرسطو. ومن تراثنا الفلسفي الإسلامي نـذكر تجربـة ابـن سـينا الشهيرة المعروفة باسم "حجبة الإنسان المعلق في الفيضاء"، لإثبات وجبود النفس وجوهريتها وبالتالي خلودها، إذ يدعونا ابن سينا إلى تخيل إنسان كامل النضج يأتي إلى الوجود فجأة وهو معلق في الفيضاء معيصوب العينين....المخ بحيث لا يكون لديه إحساسات من أي نوع، غير أنه لا شك يظل لديه الوعى والدراية بوجوده وبنفسه. وبهذه الحجة استبق ابن سينا الكوجيتيو الديكاري بقرون. ولعل تأملات ديكارت في كتابيه "المقال في المنهج" كلها تجارب فكر، ومن أشهرها تجربة الـشيطان الخبيث الـذي يعبث بعقولنا ويرينا الباطل حقا. ومن تجارب الفكر الشهيرة في العصر الحديث تجربة "أينشتين-بودولسكى-روزين"عام 1935 لإثبات أن ميكانيكا الكوانتم لا تقدم وصفاً كماملاً للواقع الفيزيائي، وتجربة "قطة شرودنجر" عام 1935 التي يحاول فيها هـذا الفيزيائي =

واسع. يُهيب بِكَ سيرل أن تتخيل أنك تقعد في حجرة ضيقة بلا نوافذ، وعند قدميك سلة كبيرة ممتلئة بأحرف صينية بلاستيكية، وإن تكن على جهل تام بما تكونه هذه الأشياء. فأنت تجهل الصينية، وكل ما بمقدورك أن تَحدِس به هو أن هذه الوحدات بالسلة ربما تكون زخارف من البلاستيك أُعدَّت لِتصميم تجريدي: خربشات. تخيل الآن أنك، من خلال شقَّ بالجدار تستقبل كل حين دفعة من الأحرف الصينية. ورغم أن هذه الأحرف لا تعني شيئاً بالنسبة لك فأنت مزوَّد بدليل إرشادي طوع يدك يرشدك إذا ما شهدتَ تتابعاً بعينِه من الخربشات البلاستيكية يأتي من خلال الشق، بأن عليك أن تقدم تتابعاً بعينِه من الخربشات من الخربشات المنادي طوع يدك يرشدك إذا ما شهدتَ تتابعاً معيناً آخر من مخزونك من الخربشات المتابعة قدمتَ بسرعةٍ مُوَرَجاً من تتابعاتٍ يرشدكَ إليها الدليل. من الخربشات المتابعة قدمتَ بسرعةٍ مُوَرَجاً من تتابعاتٍ يرشدكَ إليها الدليل. وبوسعنا حتى أن نتخيل أنك مع الوقت قد حفظتَ الدليل عن ظهر قلب بحيث صار تناولُك للخربشات شبهَ تلقائي.

تخيل الآن أن هناك، خارج الحجرة، مجموعة من العلماء المصينيين، لستَ تدري بهم على الإطلاق. هؤلاء العلماء بوسعهم أن يقرأوا الأحرفَ التي تُدفَع داخل وخارج الحجرة. إن أرتال الخربشات التي يدفعونها إلى الحجىرة تبلغ أن تكون أسئلةً باللغة الصينية، وأرتال الخربشات التي تَرُدُّ بها تبلغ أن تكون إجاباتٍ

=النمساوي أن يثبت الطبيعة الغريبة لعالم الكوانتم وصعوبة تصور مفاهيم عدم التعين الخاصة بهذا العالم حين تُنقل إلى عالم الأشياء اليومية المألوفة. Oxford Dictionary of) (Philosophy, p.377.) لتجارب الفكر، سواء كبديل للتجارب الواقعية أو كأداة يعتمد عليها في إدراك الإمكانات. وقد رأى توماس كون أن تجارب الفكر تكثر في مرحلة "الأزمة" العلمية التي تتراكم فيها "الشذوذات" ويَضعُف النموذج الإرشادي للعلم القياسي. وهو يعترف بأهميتها، لكنه يتساءل: كيف تأتى لها مثل هذه التأثيرات الهامة على الرغم من أنها تتعامل مع مواقف لن تُفحص في المعمل وأحياناً تفترض مواقف لا يمكن أن تفحص ولا يمكن أن تحدث في الطبيعة. ومها يكن من شيء فإن تجارب الفكر كانت وما ترال تستخدم بنجاح كبر ولاسيما في الفيزياء الحديثة.(المترجم) 179

عن هذه الأسئلة. (بوسعنا أن نتجاهل حقيقةَ أنه لكي تكون الإجاباتُ ذاتَ معنى في ضوء الأسئلة سيتعين حقاً أن يكون الدليلُ معقداً للغاية). إنك ستبدو للعلماء الصينيين كما لو أنك تفهم الصينية. ولكن من البَـيِّن، كما يقـول سـيرل، أنـك لا تفهم. إنها أنت تسلك كما لو كنتَ تفهم. الحق أنك تعمل كآلةٍ سيهانتية، غير أنـك لا تفهم من الصينية شيئاً. ومَبلغُكَ أنكَ تُقَلِّد الناطقَ بالصينية.

وأفضل تفسير لتجربة سيرل الفكرية "حجرة اللغة الصينية" Chinese هو أن تفسَّر في ضوء اختبار اقترحه سنة 1950 أ.م. تورنج A. M. Room هو أن تفسَّر في ضوء اختبار اقترحه سنة 1950 أ.م. تورنج Heemبة يتبطن شغل (Turing (1912-54) وهو رياضيٌّ نابِهٌ وعملُه في نظرية الحوسبة يتبطن شغل الحواسيب الحديثة. كان تورنج مشغوفاً بالسؤال عما إذا كان من المكن تشييدُ آلة ذكية. وبعد مراجعة المحاولات الفاشلة لتعريف "الذكاء" (و، من أجل هذا الأمر "الآلة"). اقترح تورنج أن يعرِّف المذكاءَ "إجرائياً" (و، من أجل هذا الأمر الطريقة يتنكب تماماً السؤال المحير عما يشكل الذكاء على التحديد. يأخذ التعريف الإجرائي صورةَ اختبار لتحديد ما إذا كان الحد المعرَّف ينطبق. واختبار تورنج مُصَمَّم لِيضمنَ أن أيَّما شيء يجتاز الاختبار يوصف بالذكاء.

Imitation قوم اختبار تورنج على لعبة يطلق عليها تورنج "لعبة المحاكاة" Game. ولعبة المحاكاة يلعبها ثلاثة أشخاص عادين؛ أحدهم، المستجوب، يضع أسئلةً للاعبَين الآخرَين، وهما رجلٌ وامرأة، ويحاول أن يخمن أيها هذه وأيها ذاك. أحد هذين اللاعبين يجب أن يجيب بصدق، أما الآخر فيحاول أن يضلّل المستجوب. ولِتَجَنُّب المفاتيح البصرية والسمعية غير الملائمة يوضع اللاعبان في غرفةٍ منفصلةٍ ويتواصلان مع المستجوب بواسطة الكتابة المُبرَقة ال وبواسطة الأسئلة الذكية سوف يفوز المستجوب أحياناً؛ ولكنه سيخسر أيضاً في بعض الأحيان. ولنتخيل أن المستجوب يفوز (أي يكتشف أي اللاعبين هو أيها) حوالي 30٪ من المرات.

يقول تورنج: والآن افترض أننا نستبدل بأحد اللاعبَين حاسوباً. فإذا استطاعت آلةٌ ما أن تخدع مستجوِباً ماهراً بنفس القدر الذي يستطيعه لاعبٌ بشري، فإن علينا من ثم أن نقول إنها اجتازت الاختبار: إنها ذكية. (إذا كـان هـذا يبدو سهلاً جداً، فبوسعك أن تتأمل حقيقةَ أنـه لـيس ثمـة حاسـوب موجـود أو متصوَّر في الوقت الراهن يقترب (ولو من بعيد) من إبداء ذلك القدر من الـدهاء والفطنة المطلوب لخِداع مستجوبٍ متوسط الكفاءة).

بوسعنا أن نرى إلى حجرة سيرل الصينية على أنها ضربٌ من اختبار تورنج. فيمكننا أن نتخيل أن العلماء الصينيين المجتمعين خارج الحجرة يلعبون دورَ المستجوب في لعبة المحاكاة، وأنك أنتَ (جالساً في الحجرة مع دليلك الإرشادي وسلة الخربشات الصينية) تمثل الحاسوب. (وقد نتخيل اللاعب الآخر هو ناطق صيني عادي يجلس بجوارك). افترض أنك تُخدَع المستجوبين بقدر ما سيخدعهم ناطقٌ صينيٌّ أصلي. ماذا يُثبِت ذلك؟ يُحاجُ سيرل بأن ذلك لا يثبت إلا أنك قد زُوِّ دتَ بِسَنَدٍ عبقري – بدليل إرشادي مذهل في مهارته – يُمَكِّنك من أن تلعب دور ناطق صيني. ولكنك لا تتحدث ولا تفهم الصينية. ولأنك تعمل بالضبط كما يجدر بحاسوب أن يعمل (الدليل الإرشادي يشكل برنامجك) فيجب ألا نقول إن حاسوباً يجتاز أختبار تورنج هو ذكي حقاً أو أنه يفهم الجُمَل التي يستقبلها كمُدخَل أو ينتِجها كمُخرَج.

يأمل سيرل أن يستخلص من كل هذا نتيجة عامة: يقوم الصنف الذي عرضناه من المذهب الوظيفي، النظرية التمثيلية للعقل، على فكرة أن العقل آلة سيهانتية: تتكون العمليات العقلية من تشغيلات على رموز غير مفسَّرة (جمل في لغة الفكر). ولكن يؤكد سيرل أن التجربة الفكرية لججرة اللغة الصينية تبين بوضوح أن العقول أكثر من ذلك. فالجهاز (الروبوت ربها) الذي يحقق "دماغُه" آلةً سيهانتية، وبذلك يَفِي بمتطلبات النظرية التمثيلية في العقل، قمينٌ أن يخدعنا بغير شك: سنظنه ذكياً، وأن لديه عقلاً. ولكننا سنكون على خطأ. فمبلَغ الجهاز أن يقلد الذكاء والفهم، بالطريقة التي قد ينتج بها الحاسوب نمطَ طقس زائفاً أو مثالاً لِرابطةٍ جزيئية. وقد اتهم بعض أنصار نظرية التمثيل في العقل – اتهموا سيرل بالمصادرة على المطلوب. يفترض سيرل أنه ليس ثمة فهمٌ أصيلٌ في الحجرة الصينية. ولكن هؤلاء المنظِّرين يُحاجُّون بأن ذلك في الظاهر فقط. فإذا بدا أن ليس ثمة فهم فَلأن التجربة الفكرية تدعونا إلى أن نركز على مكوِّنٍ واجد فقط – وهو أنت، جالساً على مقعدك تَفرِز الأحرفَ الصينيةَ بالسلة – بدلاً من التركيز على النظام ككل، ذلك النظام الذي لا تَعدو أنتَ أن تكون أحدَ مكوِّناتِه. هكذا فبينها أنت حقاً تجهل الصينية فإن النظامَ الذي يَشمَلُك، الحجرة ككل، يفهمُ الصينية.

قد يحس المشاهدون المحايدون لهذا الخلاف بأنهم منجذبون في اتجاهات شتى. إن سيرل، من ناحية، يبدو على شيء. ومن ناحية أخرى فإن هناك بعض الوجاهة في شكوى الوظيفيين بأن جاذبية الحجرة الصينية تنبع من ميلها إلى أن تجعلنا نركز على مكونٍ من مكونات المنظومة لا على المنظومة ككل. غير أبي سأترك الجدال هنا، وأمضي لكي أنظر في سؤال كيف تكتسب الجملُ التي في لغة الفكر معانيها (سيهانتياتها). وسوف أقترح في الموضع المناسب (في الفصل السادس) طريقةً للتوفيق بين هذه المسائل. غير أن هذا الأمر يتطلب منا أن نتجاوز المذهبَ الوظيفي والنظريةَ التمثيلية في العقل ونأخذ رحلة ممتدة في الميتافيزيقا.

### من التراكيب إلى السيمانطيقا

في القلب من النظرية التمثيلية في العقل فكرةُ أن العقول تتناول تمثيلاتٍ عقليةً في شكلِ جُمَلٍ غير مفسَّرة، جملٍ بِلغةِ الفكر. تَعني "غير مفسَّرة"<sup>(1)</sup>، في هذا السياق، أن العمليات التي بواسطتها يتم تناول الرموز العقلية تعمل دون اعتبار لِعانِي الرموز. تُعَدُّ العملياتُ العقليةُ من هذه الناحية مماثلةً للعمليات الحوسبية. وهي تماثل أيضاً أداءَكَ البارعَ في الحجرة الصينية.

<sup>(1)</sup> uninterpreted: وتعني أيضاً غير مؤَوَّلة ، وغير مترجمة. (المترجم)

ولكن إذا كانت الرموزُ العقليةُ غيرَ مفسَّرة، فَفِيمَ يقيم معناها؟ تأملْ لحظةً في عمل الحواسيب المعتادة. وافترض أننا نبر مج حاسوباً لكي يحفظ قائمةَ الجرد في سوبر ماركت. يحفظ البرنامجُ تسلسلَ الموز وعلب الحساء وكرتونات اللبن. قـد نقول إن الحاسوب الذي يجري عليه البرنامج يخزن معلومات عـن الموز وعلب الحساء وكرتونات اللبن. إلا أن الآلة تؤدي عملياتٍ على رموز تُسَمِّي هذه البنودَ من غير اعتبار لما تسميه. نحن قد نتخيل حقاً أن البرنامج عينَهُ يمكن أن يجري على آلةٍ مختلفة، أو على نفس الآلة في مناسبة مختلفة، لكي يحفظ تسلسل بنودٍ في محل خردوات. في هذه الحالة قـد يخزن الجهازُ معلوماتٍ عـن مسامير وغراء ومصائد نمل. وقـد نتخيل حتى أن الرموز عَينَها التي تمثل، في حالة السوبر ماركت، الموز وعلب الحساء وكرتونات الحليب، تمثل في هذه الآلة السوبر ماركت، الموز وعلب الحساء وكرتونات العليب، تمثل في هذه الآلة

إذن ما الذي يُعطِي رمزاً يتناوله أحدُ الحواسيب معناه؟ ما الذي يجعله يُسَمِّي كارتونات اللبن وليس مصائد النمل؟ وقد نسأل ما الذي يعطي الجُمَل التي بِلغةِ الفكر معناها- فرغم أنه قد يبدو خلافياً ما إذا كانت حالاتُ الحاسوب ذاتَ معنى بأي وصف، فإنه ليس خلافياً بالتأكيد أن أفكارنا لديها معنى. إن مشروع لغة الفكر بأسرِه محمولٌ على افتراض أن الأفكار ذات معنى، وأن هذا شيءٌ بحاجةٍ إلى التفسير.

لاحِظْ أولاً أن نصيرَ النظرية التمثيلية في العقل يفترض (كما يَفترض معظم الفلاسفة هذه الأيام) أن معنى أي رمز ما ليس باطناً في هذا الرمز. ما يَعنيه الرمز ليس متأصَّلاً في ذلك الرمز، بل يعتمد على كيف يُطلَق الرمز من جانب الف اعلين (أو المنظومات) التي تطلقه. إن الرموز التي يعاجها حاسوبٌ ما تَدِينُ بدلالتِها للاستخدام الذي وُضِعَت له من جانب الف اعلين الذين يُبَر مجون ويُدخِلون البيانات داخل الآلة لأغراض معينة. فعندما تطبع "موز" إلى الحاسوب وهذا السنقش يُحوَّل إلى نمط من الانحراف العناطيسية، فإن هذا النمط من الانحرافات المغناطيسية، بقدر ما تعمل كرمز، يُسَمَّي الموز لأن هذا هو ما تعنيه ب "موز".

يمكننا القول بأن معاني الرموز المعالجَة بحاسوبِ عادي مشتقةٌ من المعاني التي يعطيها لهذه الرموز فاعلون يستخدمون الحاسوبَ وبرنامجَه. ولكن هذا لا يمكن أن يكون تفسيرَ معاني الرموز التي في لغة الفكر. فأفكارُك لا تَعنِي الـذي تَعنِيه لِأنك قَيَّضتَ تلك المعاني؛ ومفاهيمُك العقلية لا تُسَمِّي ما تُسَمِّيه لأنك تقرر ما تسميه. يُفتَرَض للغة الفكر أن تفسر كيف يمكن أن يكون لـدينا أفكارٌ ذاتُ معنى. فإذا كانت معاني التعبيرات التي بلغة الفكر تتطلب أن نقيض هـذه التعبيرات معنى، فنحن لم نفسر إذن شيئاً. فتقييضُ معانٍ هو نشاطٌ يَفترِض مسبقاً فكراً ذا معنى. إذا كان علينا أن نعلِّل لسيهانطيقا (دلالة) لغةِ الفكر لَتَعَيَّنَ علينا أن نفعل ذلك دون افتراض ما نأمل تفسيره.

ما هو إذن مصدرُ المعنى بالنسبة للغة الفكر؟ إلى أي شيء تَـدين بـدلالاتها؟ يمكننا أن نستبعد احتمال أن التعبيرات في لغة الفكر تمتلـك دلالـةً باطنـةً مُبَيَّتـة. ويمكننا أن نستبعد احتمال أن معاني تلك التعبيرات تعتمد على الأنشطة التأويليـة للمفكرين. فأي خيارات تتبقَّى؟

ربما هذا: التعبيرات في لغة الفكر تَدِين بدلالتِها للعلاقات العِلِّية التي تحملها تلك التعبيرات بالمجريات في محيطنا. هكذا فإن لفظاً معيناً في لغة الفكر قد يُسَمَّى الموز (وبذلك يَعكِس الكلمةَ العربيةَ "موز") لأنه يُستدعَى بحضور الموز، ولفظاً آخر قد يُسَمَّى علب الحساء (عاكساً التعبير العربي "علبة حساء") لأن أمثلة لـه تَتَسَبَّب بالاتصال العِلِّي للفاعلين مع علب الحساء.

هذا المخططُ، للعِلم، مبسَّطٌ أكثر مما يجب. غير أن النقطة هي أن المجال مفتوح لِنصير النظرية التمثيلية في العقل لأن يقدم وصفاً عِلِّياً بعامةٍ لسيمانطيقا لغة الفكر. مثلُ هذا الوصفِ حري أن يكون معقداً، وأن يتضمن عناصرَ غيرَ عِلِّية. قد يكون ما يسمَّى الحدود المنطقية (مثل تلك المناظِرة للتعبيرات العربية: "كل"، "بعض"، "و"، "أو"، "لا"، "إذا... إذن...") قابلاً للتفسير بالإحالة فحسب إلى العلاقات التي تحملها الجمل في لغة الفكر بعضها لِبَعض. ولكن الفكرة الأساسية هي أن سيمانطيقا الفكر يحددها سياقُ المفكرين. وفي همذا الجانب أيضاً فإن الفاعلين العاديين يهاثلون الحواسيب. تعتمد دلالة الرموز التي يعالجها جهازُ حاسوب معين على السياق الذي فيه يُطلَق الجهاز.

وسوف يكون لديَّ المزيدُ لكي أقولَه عن هذه المسائل وما إليها في الفصلين الخامس والـسادس. ولنَعُـدْ في غـضون ذلـك إلى فحـصنا لأنطولوجيـا المـذهبِ الوظيفي.

# الرؤية الطبقية للعالمر

The Layered View of the World

يهيب فودور صراحةً بنموذج الحاسوبِ في العقل: فالعملياتُ العقلية هي تشغيلاتٌ تؤدَّى على رموزٍ هي جُمَّلٌ في لغة الفكر. ويهدف علم النفس إلى استنباط البرامج التي تتحكم في سلوكنا. وهذه يمكن أن تُمَثَّل مثلها يمكن أن تُمَثَّل برامج الحاسوب، بواسطة مخططات انسياب تحدد البنيةَ العِلِّيةَ للمنظومات التي تصفها. وعلم النفس، وفقاً لهذا النموذج، هو "علم مستوى أعلى" a higher-level science، علمٌ يضربُ صفحاً عن التفاصيل التنفيذية على المستوى الأدنى.

من مزايا هذه النظرة أنها تمكِّننا من أن نرى كيف يمكن أن تنسلِكَ العقول بانسجام في العالم المادي، وكيف ترتبط العقولُ بالأدمغة. فالعقول ترتبط بالأدمغة بطريقة تشبه الطريقةَ التي ترتبط بها برامجُ الحاسوب بالعَتاد الصلب الذي فيه تُنَفَّذ. والعقولُ غير قابلة للتهاهي مع، أو الرَّد إلى، الأدمغة، لِنفس السبب الذي يجعل البرامجَ أو التشغيلاتِ الحوسبيةَ غيرَ قابلة للتهاهي مع، أو الرد إلى، العتاد الصلب الذي تجري عليه. الأدمغة تنفِّذ (تحقِّق/ تؤدِّي) العقولَ كما تنفذ الحواسيبُ برامجَ معينة (إلى حد بعيد). ومثلما نحن في وصف تشغيلات حاسوبِ على مستوى البرامج نَصِف بِنيتَه العِلَيَّةَ بصرف النظر عن عَتاده الصلب – كذلكُ في وصف التشغيلات العقلية نَصِف البِنيةَ العِلَيَّة بصرف النظر عن عَتاده الصلب – كذلك عن عتادِهم الصلب البيولوجي.

كل هذا، فيها يبدو، يَفُض الإلغازَ عن العقل. فيمكننا أن نرى كيف أن محاولات رد العقول إلى كيانات مادية مُقَدَّر لها الفشل دون أن يحملنا ذلك على اعتناق الفكرة الثنائية القائلة بأن العقولَ جواهرُ لامادية. ولكن فض الإلغاز هذا ربما بلغ حد الشطط. فقد يؤَرِّقك أن التصور الحَوسبي للعمليات العقلية يُنفِر بتحويلنا إلى روبوتاتٍ مبرعَةٍ بتصلب، إلى كائناتٍ مفتقرةٍ تماماً للتلقائية أو الإرادة الحرة.

على أن الفكرةَ الوظيفية لا تعني أننا نَتَبَع روتيناتٍ شكليةً اتباعاً أعمى بحيث نعجز عن التغيير. فالسلوك الذكي سلوكٌ مبدئي (ذو مبادئ). وبوسعنا أن نتصور المبادئ التي نتبناها (أو نغرسها، أو نتعلمها، أو نرثها مع جِبِلَّتِنا البيولوجية) على أنها مكوِّناتٌ صميمةٌ في برنامجنا العقلي. وهذا مُتَسِقٌ تمامَ الاتساق مع أغلب تصورات الإرادة الحرة.

# المستويات التصنيفية والعلوم الخاصة

لِتَعُدُ لحظةً إلى فكرة أن تشغيلات الحاسوب العادي يمكن أن تُوصَف على مستوياتٍ مختلفة. للمهندس الكهربائي أو العالم الفيزيائي أن يصف عملَ حاسوبٍ معين على مستوى العَتاد الصلب. وهو إذ يفعل ذلك يطلِق عددا مَيَّزاً من المفاهيم. أما مبرمِجُ الحاسوبِ إذ يصف تشغيلاتِ الجهازِ عينِهِ فإنه يَمتَحُ من مخزونٍ مفاهيمي مختلفٍ تماماً.

يتحدث فودور في مثل هذه الحالات عن "تصنيفات" taxonomies متهايزة، أو طرائق متهايزة لتقسيم تفسيرات الظواهر. تقسِّم علومُ المستوى الأدنى وعلوم المستوى الأعلى الظواهرَ بطريقةٍ جِد مختلفة. إن الفئات التصنيفية التي تحدد الكيانات المهمة على مستويات أعلى لا يلزمها، ولن بحدث في عامة الأحوال، أن تُعَرَّف في حدود الفئات الموجودة على المستويات الأدنى. ونحن في حالة الحاسوب لا يمكننا أن نحدًد التشغيلات الحوسبية بِلُغَةِ التفاعلات المادية في العتاد الصلب الذي يؤدِّي (ينفِّذ/ يحقِّق) تلك التشغيلات. فمن المشكلات الواضحة مع محاولات فعل ذلك مشكلةٌ تنشأ من حقيقة أن تشغيلاتِ الحاسوب متعددةُ التحقيق: فالعمليةُ عينُها يمكن أن تؤدًى في ضروبٍ شديدة التباين من المنظومات المادية. وقد تحسب أن بإمكاننا أن نحدد تشغيلات المستوَى الأعلى بواسطة فصلٍ لمجريات المستوى الأدنى. وعليه فإن عملية الجَمع<sup>(1)</sup> قد توصَف إما كنوع معين من عمل ترس وسِنَّ نحاسي (في آلة باباج)، أو نوع معين من التشغيل في جهازٍ مصنوع من أنابيب مفرغة، أو نوع معين من الشغل القائم على الترانزستور، أو .....

يَوَد الوظيفيون أن يبينوا أن مثل هذه الاستراتيجية تواجِه صعوبةً واضحة. فالنقط التي في نهاية التوصيف الفصلي للنموذج تشير إلى أننا سنحتاج أن نضيف أوصافاً لَزِيدٍ من عمليات المستوى الأدنى إذا شئنا أن نقدم وصفاً وافياً على المستوى الأدنى لفئتنا ذات المستوى الأعلى. غير أن هناك فيها يبدو طرائق لا نهاية لها على المستوى الأدنى لتحقيق أي عملية معقدة على المستوى الأعلى. فدلائل النجاح في رد فئات المستوى الأعلى إلى فئات المستوى الأدنى، مهما طالت بنود الفصل من المستوى الأدنى، هي دلائل غير مشجّعة.

وحتى لو أتحنا تخطيطاً منهجياً لفئات المستوى الأعلى على بنود فصل طويلة، وربها لانهائية الطول، من فئات المستوى الأدنى، فإن الاستراتيجية الردية تبدو متحدية للمهارسة العلمية واليومية. افترض أننا نميز الفيزياء (أو "الفيزياء الأساسية")، وهي العلم الأساسي للمستوى الأدنى، عن مختلف علوم المستوى الأعلى. تزودنا الفيزياء بذخيرة من الجسيهات الأولية والقوانين التي تحكم سلوك تلك الجسيهات. تُطلِق علوم المستوى الأعلى تصنيفات مستوى أعلى، بينها يتحدث الفيزيائيون عن الكواركات والقوى الأساسية، ويركز الكيميائيون على الذرات والجزيئات، ويتولى البيولوجيون البنيات الجزيئية المعقدة: الكائنات العضوية الحية. وعلى مستويات أعلى، بَعددُ، يَكِدُّ السيكولوجيون والاجتهاعيون والاقتصاديون في صناعتهم.

يتميز كلُّ علمٍ من هذه العلوم بواسطة الطريقة التي يُقَطِّع بها الواقع. تقسِّم الفئاتُ المحددة لتصنيفٍ من المستوى الأعلى الواقعَ بطرائـق تبـدو اعتـسافيةً مـن

(1) الإضافة summing.

منظور علوم المستوى الأدنى. تَأَمَّلْ مماثلةً بسيطة: عندما تلعب الشطرنج فأنت تحرك قِطَعَ الشطرنج بطرائق معينة. حين يُنظَر إلى الأمر من منظور الكيمياء والفيزياء سيبدو مجالُ النقلاتِ الصحيحة (تلك التي تسمح بها قواعد الشطرنج) غيرَ خاضع لمبادئَ على الإطلاق. فالأنهاط والاطِّرادات التي تُعرَض في مباريات الشطرنج لا تظهر إلا على مستوى أعلى. والفئات البيولوجية كذلك حين تُنظَر من منظور الفيزياء لا بد أن تبدو اعتباطية. تقسَّم البيولوجيا العالمَ بطرائقَ تبدو، ما بقينا على مستوى الكواركات والإلكترونات، احتياليةً مفتعَلة. كذلك الح السيكولوجيا: فالمفاهيم السيكولوجية – الألم والاعتقاد على سبيل المثال – تحدًّد حدوداً غيرَ منظورةٍ على المستويات الأدنى.

الفكرة هنا أن العلوم تعمل داخل تراتب هرميٍّ من المستويات، حيث الفيزياءُ في القَرار، والكيمياء والبيولوجيا تشغلان مستويين متوسطين، والسيكولوجيا والعلوم الاجتماعية في المستويات الأعلى. يَفرض كلُّ علم نسقاً من الفئات، أيْ تصنيفاً taxonomy، على العالمَ. ترسم الفئاتُ المحدَّدة لِعلم معين حدوداً؛ هذه الحدود تكون محجوبةً إلى حد كبير داخل علوم المستويات الأدنى. هذا هو السبب في أنه، بصفة عامة، لا يُؤَمَّل في رد علم مستوى أعلَى إلى علم على مستوى ما أدنى. ذلك أن هذا العملَ سيتطلب طريقةً منهجية لِرسم تحديداتِ مستوى أعلى باستخدام فئات مستوى أدنى. وهذا بالضبط هو ما يبدو أنه لا أمل فيه.

قد يُساوِرُكَ الشكُّ أن تصوراً من هذا الصنف يبلغ حدَّ الشطَط. فإذا كانـت الفيزياءُ هي علمُ كلِّ شيء، فلماذا إذن نحتماج إلى العلـوم الأخـرى؟ وإذا كانـت العلومُ الخاصةُ لا تَقبَل الرَّدَّ إلى الفيزياء، فلماذا إذن يجب أن نمنحها أيَّ مشروعية؟

يجيب الوظيفيون المتعاطفون مع فودور بأنه بالمضبط لأن علوم المستوى الأعلى تستخدم فئاتٍ غيرَ قابلة للرد إلى فئات علوم المستوى الأدنى- فإن هذا هو ما يبرر قيامَ علوم المستوى الأعلى. فنحن إذ نستكشف العالمَ نكتشف اطراداتٍ مهمة، والتي لا تَمكن رؤيتها من منظور الفيزياء. هـذه الاطراداتُ تَسرِي بـين الأشياء بفضل خواصَّ تملكها تلك الأشياء، والتي لا تناظر بطريقية مبدئيية أيَّ خواصَّ مهمةٍ للفيزياء. ولكـن إغفـالَ مثـلِ هـذه الأشـياء سـيتطلب أن نُغفِـل اطراداتٍ شائقةً وهامة لا حصر لها.

لكي تتبيَّن هذه النقطة تأمل مرة ثانية عمل الحاسوب. وافترض أننا نَصِف عمل حاسوب ما على أدنى مستوى، مستوى العتاد الصلب، في حدود تقلبات إلكترونية داخل الترانزستورات. إذا نحن حَصَرنا أنفسَنا بمثل هذه الأوصاف، ودَعْك من الأوصاف المُؤَطَّرة في حدود فئات الفيزياء، فلا بد أن تَفوتنا تعميهاتٌ هامةٌ لا تظهر إلا عندما ننظر إلى الآلة على مستوى برنامجها. يمكننا، مثلاً، أن نفهم الملامح المشتركة في سلوك آلتين مختلفتين بشدة في التركيب المادي وهما تُجريان نفسَ البرنامج: كلتاهما مثلا تُجَري عملياتِ جع، أو تبعث مستنداتٍ إلى طابعة. على مستوى العتاد الصلب المعتاد، أو على مستوى الفيزياء، مثل هذه المشتركات تختفي – بنفس الطريقة التي يتلاشَى بها النمط الذي تشكله ترتيبات الزهور في ساعة زهور عندما ننظر إلى النباتات الفردة.

### القوانين والخواص: مستويات الواقع

قد يعترض شخصٌ ما على هذا الخط من الاستدلال، قائلاً بأن قُصاراه أن يثبت أننا نحتاج إلى علوم المستوى الأعلى والفئات التي تأتي بها من باب الراحة والملاءمة لا أكثر. فعلوم المستوى الأعلى تقدم لنا ما يُعَد من وجهة نظر الفيزياء أو الكيمياء أوصافاً فجةً بشكل ميئوس منه للمجريات في العالم من حولنا. الحق، رغم ذلك، أن هذه الأوصافَ وافيةٌ تماماً بلا ريب لأغراضنا. كها أن الأوصاف الأدق تتطلب مبذولاً من الوقت والطاقة قد يتجاوز قدرتنا. وبوسعي إذ ألزم مستوى البرنامج أن أفهم وأفسر وأتحكم في سلوك حاسوبي بطريقة تفيي تماماً بأغراضي. ولكن بصرف النظر عن تلك الأغراض فإن القصة الحقيقية لا تُبلَغ إلا بالنزول إلى مستوى العَتاد الصلب، وفي النهاية إلى مستوى الميكروفيزياء.

يمكننا هنا أن نقارن استخدام أحكام التجربة المألوفة في التنبؤ بالطقس: "سماء حمراء بالمساء، هي للملاح هَناء. سماءٌ حمراءُ بالنهار، فليأخذ حذرَه

البحار "<sup>(1)</sup>؛ "دارة حول الشمس أو القمر، تَرَبَّص الثلج أو المطر "<sup>(2)</sup>. مثل هذه الأحكام الخبروية مفيدة بغير شك، بل ربها لا غِنَى عنها عملياً. ورغم ذلك فهي لا تَعدو أن تقرِّب أحكاماً أكثر تعقيداً أو دقة بكثير، وهي أحكام مقيمة في علوم المستوى الأدنى؛ علم الأرصاد وعلم الطقس على سبيل المثال، وفي النهاية، بطبيعة الحال، في الفيزياء. يمكننا أن نرى السيكولوجيا في نفس الضوء. تزودنا السيكولوجيا بمخزون من التعميات التقريبية والجاهزة تسعفنا عندما نتفاعل مع شخص آخر. ولكن هذه التعميات، على أحسن تقدير، تُقَرِّب حقائقَ على مستويات أدنى. ونحن إذ نهبط من السيكولوجيا، عبر النيوروسيكولوجيا، إلى النيوروبيولوجيا، إلى الكيمياء، فنحن نُحَسِّن هذه التقريبات حتى نصل إلى الأساس الوطيد: الفيزياء.

يؤكد فودور بصلابة أن هذه الطريقة في تصوير العلاقة بين علوم المستوى الأعلى وعلوم المستوى الأدنى هي خطأٌ في الفهم. فالفئات المطمورة في علم مستوى أعلى كالسيكولوجيا مثلاً تُسَمِّى خواصَّ أصيلةً للأشياء. هذه الخواص لا تقبل الرد إلى الخواص الموجودة في علوم المستوى الأدنى. "كون المرء في ألم" و "الاعتقاد بأنها تمطر" تُسَمِّيان مثل هذه الخواص ذات المستوى الأعلى. وإذا كانت هذه الخواص لا وجود لها بين الخواص التي تَذخرها علوم المستوى الأدنى فا كان هذا لِيَنالَ من حقيقتِها وما ينبغي لنا أن نستنتجَ من هذا أنها، بشكل ما، أدنَى حقيقة. بل إن هذا، على العكس، هو بالضبط ما ينبغي أن نتوقعه إذا كان علم النفس علمَ مستوى أعلى موثوقاً به.

ما الذي يجعل خاصةً ما خاصةً أصيلة؟ من وجهة النظر التي نحن بـصددها فالخاصة الأصيلة هي تلك التي تُحدِث فارقاً عِلِّياً للأشياء التي تمتلكها. فإذا كانت الحمرةُ خاصةً أصيلةً فإن الأشياء التي تمتلكها، أي الأشياء الحمراء، سوف تسلك على نحوٍ مختلف عن الأشياء التي تفتقر إليها. والوظيفيون في معسكر فودور غالباً

<sup>(1) &</sup>quot;Red sky at night, sailor's delight; red sky in morning, sailor take warning"(2) "Ring around the sun or moon, snow or rain is coming soon"

ما يضعون هذا بِلُغةِ القوانين العِلِّية. ومهمة العلوم الخاصة هي صياغة قوانين عِلِّية تحكم الأشياء الواقعة تحت هذه العلوم. الخواص الأصيلة إذن تكشفها القوانين العِلِّية التي نميط عنها اللشام ونحن نستقصي عالمَنا ونبحثه. فإذا ما اكتشفنا قوانينَ عِلَيَّةً في النيوروبيولوجيا، أو السيكولوجيا، أو الاقتصاد، قوانين تحكم أشياء مستوى أعلى، وإذا كانت هذه القوانين تشمل خواص مستوى أعلى، إذن فخواص المستوى الأعلى هذه لا بد أن تكون أصيلة. قد نكون بالطبع مخطئين فيها تكونه القوانين، ومخطئين من ثم فيها يتصل بالخواص الأصيلة، ولكن هذا من نوافل القول.

ثمة ملمحان لهذا الرأي يستحقان التوكيد.

أولاً، أن أنصاره ملتزمون بتصور طبقي للواقع. يتضمن الواقع مستويات من الأشياء والخواص تحكمها مستوياتٌ من القوانين العِلِّيَّة. ورغم أن الأشياء على المستويات الأعلى مُشَيَّدةٌ من أشياء على مستويات أدنى، فمن الحق أن لأشياء المستوى الأعلى وخواصها نوعاً من الحياة قائماً بذاتِه. إنها غيرُ قابلية للرد إلى، ولا يصح القول بأنها "ما هي إلا"، ترتيبات أشياء وخواص على مستويات أدنكى<sup>(1)</sup>. تتكون القلوب من خلايا، وفي النهاية من كواركات وإلكترونات. غير أن القلوب ليست مجرد تجميعات من الإلكترونات والكواركات، وخواص القلوب والكواركات. وخواص القلوب والكواركات. (الاستدلال هنا يوازي الاستدلال، المعروض بالفصل الثاني سابقاً، الذي يُفضِي بنا إلى الشك في أن القوارب ما هي إلا مجموعات من الألواح التي تُكَوِّنُها).

(1) جَرَى العُرف على أن تُستدعَى علاقة "العارضية" أو "التبعية" supervenience لكي تفسَّر علاقة أشياء وخواص المستوى الأعلى بأشياء وخواص المستويات الأدنى. والفكرة، على التقريب، هي أنه بينها أشياء وخواص المستوى الأعلى "تعتمد على وتتحدد بـــ" أشـياء وخواص المستوى الأدنى، فإنها رغم ذلك منهازة (منفصلة) عن أشياء وخواص المستوى الأدنى. (المؤلف) ثانياً، تؤخذ قوانين المستوى الأعلى على أنها قوانين لا تَصِح إلا " ceteris " أي لا تصح إلا " مع تَساوِي بقية الأشياء". وهي في هذا الجانب تختلف عن القوانين التي تحكم الكيانات الأساسية التي تدرسها الفيزياء. إن القوانين التي تحكم الكيانات الأساسية التي تدرسها الفيزياء. إن مع تتلف عن القوانين التي تحكم الكيانات الأساسية التي تدرسها الفيزياء. إن القوانين التي تحكم الكيانات الأساسية هي قوانين لا استثناء لها، أما القوانين التي تحكم الكيانات الأساسية التي تدرسها الفيزياء. إن القوانين التي تحكم الكيانات الأساسية هي قوانين لا استثناء لها، أما القوانين التي تحكم الكيانات الأساسية هي قوانين لا استثناء لها، أما القوانين التي تحكم الكيانات على المستويات الأعلى فهي، في المقابل، قوانين تقريبية فحسب؟ قوانين "تَساوِي البقية". ولا يخلِطَنَّ أحدٌ بين قوانين تساوِي البقية aceteris أو دين توانين تقريبية فحسب؟ القوانين "تساوِي البقية". ولا يخلِطَنَّ أحدٌ بين قوانين تساوِي البقية aceteris أو دين توانين تقريبية فحسب؟ قوانين "تساوِي البقية". ولا يخلِطَنَّ أحدٌ بين قوانين تساوِي البقية aceteris أو دين النوع الذي ذكرناه في الفصل الثاني. فو الفي الني الفوانين الأساسية وي الفي الثاني. والقوانين الأساسية قد يتبيَّن أنها احتالية، ولكن تطبيقها، رغم ذلك، عمومي ولا القوانين الأساسية أو القوانين التي نأمل أن نكتشفها في علم النفس أو الاقتصاد أو حتى النيوروبيولوجيا فهي، في المقابل، غير قاطعة بشكلٍ لا مَرَد له.

وأنا أذكر هذه النقطة الثانية لِأنك قد تتساءل عن قوانين علم النفس، القوانين التي تحكم عمل العقل. تأمل قانوناً قد ترى أنه يحكم الاعتقادات والرغبات:

(ق) إذا كان فاعل، س، يريد ص ويعتقد أنه يحتاج ل لكي يحصل على ص إذن س يريد ل

فإذا كنتَ تريد أن تتخذ طريقَ النفَق وتعتقد أنك لكي تتخذ النفَقَ يجب أن تشتري ماركاً، إذن فسوف تريد أن تشتري ماركاً. ورغم أن (ق) يحكم كثيراً من أمثلة تكوين الرغبة، فليس من الصعب تخيل استثناءات. فإذا كنتَ تعتقد مثلاً أن ليس معك نقود، إذن فإن اعتقادك بأنك يجب أن تشتري ماركاً لكي تجتاز النفق سوف يؤدي بك إلى أن تتوقف عن الرغبة في اجتياز النفق- أو إلى الرغبة في أن تستعطِي.

وأهم من ذلك أنك قد تفشل في تكوينِ رغبةٍ في شراء مارك لأنك في اللحظة التي وقع لك أنك بحاجة لشراء مارك سقط عليك لـوحٌ مـن الجـص ففقـدتَ الوعي. لاحظ أننا في هذه الحالة بإزاء نوع من التدخل يتضمن كيانات وعمليات تقع خارج نطاق علم النفس. فالأشياء لم تعد تجري في أَعِنَّتِها على المستوى السيكولوجي نتيجة لوقائع على المستوى النيوروبيولوجي. ولكن قوانين السيكولوجيا صامتة بالضرورة بإزاء هذه الوقائع: هذا هو ما يجعل القوانين السيكولوجية قوانين سيكولوجية.

ويمكن للمثال أن ينسحب على قوانين كل علم خاص. فكل علم خاص يُشَرِّح العالم بطريقة معينة ويحاول أن يكتشف قوانين تحكم الكيانات الواقعة تحت فئاته الخاصة. هذه الكيانات مكونة من كيانات مستوَى أدنى. ويمكن للمجريات التي تؤثر في هذه الكيانات من المستوى الأدنى أن تكون لها نتائج على مستوى أعلى. فالتغيرات في جزيئات دماغك مثلاً قد يكون لها تأثيراتٌ درامية على دماغك وعلى حالتك العقلية أيضاً. ولكن قوانين كل علم خاص لا تخص إلا كيانات على المستوى الملائم لهذا العلم. فالقوانين السيكولوجية لا تتضمن ذِكراً للجزيئات، رغم أن الأحداث الجزيئية يمكن أن تحرق على العمليات السيكولوجية. ومادمنا نعتبر قوانين علم خاص مثل السيكولوجية لا تتضمن ذِكراً السيكولوجية. ومادمنا نعتبر قوانين علم خاص مثل السيكولوجيا قوانين مستقلة، ومادمنا نأخذها على أنها لا تقبل الرد إلى قوانين تحكم كيانات المستوى الأدنى، فيمكننا أن نطمئن إلى أن هذه القوانين لا يمكن أن تكون بلا استئا

## الأنطولوجيا الطبقية Layered ontology

أين يتركنا كل هذا؟ لقد أخذتُكم معي في التفافة طويلة بعض الشيء خلال مسائل في فلسفة العلم، لكي أنعشَ التصور الميتافيزيقي للعقل الذي كان له التأثير الأكبر في الدوائر الوظيفية، ولا أقصد أن أُوحِي بأن جميع الوظيفيين يؤيدون هذه الصورة. على أن الصورة أصبحت واسعةَ التأثير، سواء في الفلسفة أو في الأفرع ذات الصلة في العلوم المعرفية، واستحقت من ثم أن تُعرَض بوضوح. والأهم أنها تقدم أساساً منطقياً للرأي القائل بأن العالمَ طَبَقِيٌّ (مكوَّن من طبقات بعضها فوق بعض) layered، فالعقول كياناتُ مستوى أعلى، والخواص العقلية خواص مستوى أعلى. هذا معتقَدٌ مركزيٌّ في جميع صيغ المذهب الوظيفي تقريباً (وإن يكن صنفُ الوظيفية الخاص بأر مسترونج –لويس المذكور سابقاً استثناءً واضحاً). يتركنا هذا مع الصورة التالية للعقل: إن التعبيرات العقلية (مثل "كون المرء في ألم"، "الاعتقاد بأن الدببة ذات فراء") تُسَمَّى خواص وظيفية للكيانات التي تنتسب لها. والخواص الوظيفية تُحقَّق في النهاية في منظومات مادية بواسطة خواص لاوظيفية لهذه الأنظمة. عندما تمتلك خاصةً عقلية معينة (خاصة كونك في ألم مثلاً)، فإن هذه الخاصة تُحقَق (توَدَّى/ تُنَفَّذ) فيك بواسطة خاصة مادية ما ليدماغك. وفي نوع آخر من المخلوقات – أخطبوط مثلاً أو ساكن ألفا سنتوري – قد تُحقق هذه الخاصة نفسها (التاكم) بواسطة خاصة مادية عاد وأخطبوط، وساكن ألفا سنتوري، تمتلكون جميعاً خاصة كونكم في ألم. متحقق فيك هذه الخاصة نفسها (التاكم) بواسطة خاصة مادية محتفة عاماً. ها أنت ذا، وأخطبوط، وساكن ألفا سنتوري، تمتلكون جميعاً خاصة كونكم في ألم. تتحقق فيك هذه الخاصة بواسطة نوع معين من العمليات النيورولوجية، وتتحقق في الأخطبوط بواسطة نوع محتن من العمليات النيورولوجية، وتتحقق في الأخطبوط بواسطة نوع محتلف جداً من الأحداث النيورولوجية، وتتحقق في الأخطبوط بواسطة نوع معين من العمليات النيورولوجية، وتتحقق في الأخطبوط بواسطة نوع معين من العمليات النيورولوجية، وتتحقق في

الألم، شأنه شأن أية خاصة وظيفية أخرى، قابل لتعددية التحقيق multiply realizable. ولأي شخص أن يُخَمِّن إلى أية حدود تمتد مُحَقِّقاتُ الألم. هل يمكن برمجة حاسوبٍ على أن يحس الألم؟ إذا أمكن لنا أن نزود حاسوباً بالصنف الصحيح من التنظيم الوظيفي، فإنه يستطيع، وفقاً للوظيفي، أن يحس الألم. فخاصةُ التألمِ قد تتحقق بواسطة نقلاتٍ للإلكترونات عبر ترانز ستورات، أو، في حالة آلة باباج، بواسطة تتابع معين من دورات تروس واسطوانات نحاسية.

وسوف ننظر بِتَمَعُّنٍ أكثر في فكرة تعددية التحقيق، والفكرة المرتبطة بها التي تقول بـأن العـالم يتكـون مـن مـستوياتٍ مـن الكيانـات والخـواص، في الفـصل السادس. في غضون ذلك دعونا نتأمل خطاً هاماً من نقد المذهب الوظيفي، يركـز على جانبٍ من جوانب العقل كثيراًما يُتَّهَم الوظيفيون بإغفالِه: الجانب الكيفي.

### "الكيفيات" 'Qualia'

افترِض أننا نقبل تصويرَ الوظيفي للحالات العقلية على أنها حالاتٌ وظيفية. يعني ذلك أنك تحوز حالةً عقليةً معينة (حالة التأَلُمُ مثلاً) فقط في حالة ما إذا كنتَ في حالةٍ تَفِي بوصفٍ وظيفي معين، حالة تلعب دوراً عِلِّياً من نوع معين. فأنت، بين أشياءَ أخرى، في حالةٍ أحدثها تلفٌ بَالأنسجة، أو ضغط أو درجة حرارة متطرفة (في السخونة أو البرودة)، حالةٍ تُحدِث مَدَى من "استجابات الألم" الميزة، السلوكية والعقلية: فأنتَ تنكمش، وأنت تكوِّن الاعتقاد بأنك في ألم، وأنت تكتسب رغبةً في أن تتخذ خطواتٍ لتخفيف الألم.

كل هذا يبدو صحيحاً تماماً، بقدر ما يمضي. الخطبُ أنه، فيها يبدو، لا يمضي بعيداً بالقدر الكافي. عندما تكونُ في ألم فأنت في حالةٍ تحوز بلا شك نطاقاً من الخواص العِلِّية أو النزوعية. (وأية حالَّة لا تتصف بذلك؟). ولكن هل هذا هو كل ما هنالك بخصوص ألمك؟ من المؤكد أنك حين تَخبر ألماً فإن لخبرتك "حِساً" وهذا الحس بأن يقولوا إن "ثمة شيئاً ما يشبه أن يكونه"<sup>(1)</sup> أن تتألم أو أن تكون في الم- أن يكون لديك صُداعٌ رهيبٌ مثلاً. وهذا الـ "يشبه أن يكون"، البُعد الكيفي للألم، مفقود بشكل واضح من رواية الوظيفي. حين تعاني صداعاً فأنت تكابد نوعاً من الخبرة الواعية، خبرة لها كيفيات بارزة معينة. كثيراً ما يشير الفلاسفة إلى هذه الكيفيات بلفظة "كواليا" ana الكوليات بارزة معينة. كثيراً ما يشير الفلاسفة إلى تشاهد غروب الشمس في المحيط الحادي، أو أن يقع لسانُك على فلفل جلبي.

والوظيفي لا يلزمه أن ينكر أنك عندما تكون في ألم فإن لِكَونِك في ألم شعوراً أو حِساً مميزاً. وأحياناً ما ينكر الوظيفيون هذا بالفعل، ربها لأنهم لا يجدون مكاناً في العالم لكيفيات الخبرة. إلا أن ما يتعين على الوظيفي أن ينكره هو أن البعد الكيفي للآلام هو ما يجعل الآلام آلاماً. الوظيفي من جانبه قد يسلِّم بأن الآلامَ مصحوبةٌ دائماً وأبداً بمشاعر من ضروب معينة، تماماً كما أن روك ستارنز مصحوبة دائماً بمعجَبين يصخبون من أجل أخذ تذكارات. ولكن ما يجعل حالة

معينةً حالَةَ ألم (وفقاً للوظيفي) ليس ما تشبه أن تكون بالنسبة للكائن الذي في هذه الحالة، بل دورها العِلِّي في الاقتصاد النفسي للكائن.

# الزُمبيات Zombies

من النتائج الظاهرة لمثل هذا الرأي أنه قد يكون ممكناً لمخلوق ما أن يكون في ألم إلا أنه لا يَخبُر أي "حِس" كيفي كالذي يشغلنا عندما نكون في ألم. ولنكنْ وأضحين في هذا الصدد. حين نتخيل مخلوقاً يَفِي بتصور الوظيفي لـلألم ولكنه يفتقد "الحِس" الكيفي، فنحن لا نتخيل مخلوقاً مُحَدَّراً. فالمخلوق المخدر ليس في ألم من وجهة نظر أي أحد. إنها نتخيل مخلوقاً يسلك تماماً مثلها نسلك عندما نكون في ألم، فهو يشكو، ويتخذ خطوات لتخفيف الألم، ويبدو في معاناة، تماماً مثلها نحن حَرِيُّون أن نفعل. إن الروابط العِلِّيَّة (ومن ثم السلوك الملائم للألم) جميعها موجودة. المفقود هو الجانب الداخلي للألم، الجانب الكيفي.

لعلك تشك في إمكان وجود مثل هذه المخلوقات. إلا أن الفكرة ليست أن مخلوقات من هذا النوع – "الزومبيات" zombies هي مخلوقات ممكنة في ضوء قوانين الطبيعة. هل من الممكن أن تكون الخنازير قادرة على الطيران؟ حسن، ليس في ضوء قوانين الطبيعة. ولكنَّ (كثيراً ما يقال) قوانينَ الطبيعة عارضةً contingent: أي كان يمكن أن تكون غير ما هي عليه. وإذا سلمنا بأن قوانين الطبيعة كان جائزاً أن تكون مختلفة، فبإمكاننا، إذن، أن نسلم بأن العالم كان من الجائز أن يكون بحيث تطير الخنازير. وبنفس القياس يعلن أولئك الذين يعتبرون الزومبي ممكناً كشخص حي أن الزومبيات ممكنة باعتبار الفروق في قوانين الطبيعة.

لماذا يجب أن نكترث لمثل هـذا الإمكـان الغريـب؟ حـسن، إن مجـرد إمكـان الزومبيات يبدو أنه يتضمن أن الكيفيات الواعيـة ليـست جوهريـة للعقـول- أو ليست، على أية حال، جوهرية إذا كان المذهب الـوظيفي صـحيحاً. فالزومبيـات تَفِي بجميع المعايير الوظيفية لإمتلاك المجموعة الكاملة من الحالات العقليـة. إلا

أن الزومبيات تفتقد أي شيء من قبيل "الجس" الكيفي الذي يتخلل خبراتنا الواعية. يترتب على ذلك أنه كان من المكن أن تكون على ما أنت عليه الآن، بطاقمك الكامل من الحالات السيكولوجية (بما فيها اعتقادك بأنك لست زومبياً)، بسيكولوجيتك نفسها، إلا أنك خِلوٌ تماماً من الخبرة الواعية. إذا كان ذلك كذلك فسوف تقطن عالماً لا يفترق من الخارج عن العالم الفعلي، ولكنه من الداخل مختلفٌ جداً إنه عالمً لا داخلَ له.

بعضُ نقادِ المذهب الوظيفي يعتبرون إمكان الزومبي كأساس كـافٍ لِـرفض الوظيفية. مثل هؤلاء النقـاد يعتـبرون الجانـبَ الكيفي لحياتِنـا العقليـة مركزيـاً وجوهرياً لما يعنيه أن تحوز عقلاً. وهم يتساءلون كيف يمكن أن يكون الوظيفيون جادين في قولهم بأنه يمكن أن يكون مخلوقٌ ما في ألمٍ إلا أنه خِلوٌ تماماً من أي شيء يشبه ما نعتبره الشعور الواعي بالألم؟

أحد الردود الوظيفية على حكاية الزومبي هو القول، ببساطة، إن الزومبيات، برغم المظاهر، ليست في الحقيقة ممكنة. فصنف التنظيم الوظيفي المعقد المطلوب للمخلوق لكي يكون في ألم لن يكون ممكناً ما لم يكن المخلوق قد جرت له خبرات واعية لها صنوف الكيفيات الخبروية التي تَبرز عندما نكون في ألم. أن يكون المرء في ألم ليس مجرد أن يُنتِج سلوكَ ألم ملائماً تحت الظروف الصحيحة. إنه أيضاً أن يكوّن اعتقادات بأنه في ألم، وأن الألم له كيفيات معينة (فهو غامض أو حاد أو لاسع). والمخلوق القادر على أن يَخبُر الألمَ قادرٌ أيضاً على تصوير الألم ومُواجَدة<sup>(1)</sup> المخلوقات الأخرى. وكل هذه الأنسطة - تَأَمُّل المرء لألمه، وتصويره لألم شخص آخر - تبدو بعيدةَ المَنال بالنسبة للزومبيات. فإذا كان الأمر كذلك، فالزومبيات إذن حِرِيَّةٌ أن تختلف عنا وظيفياً، وليس ثمة ما يحملنا على الاعتقاد بأن لها عقولاً.

وقد ذهب وظيفيون آخرون إلى أن مثل هذا الرد لا يتفق مع روح المذهب الوظيفي. الوظيفيةُ ترد الخواصَّ العقلية إلى قُوَى عِلِّية. فإذا كانت الكواليا- أي البُعد الكيفي للخبرات الواعية- تقاوم الرد، فنحن أمام خيارين: إما أن نرفض المذهبَ الوظيفي، وإما أن نركب الصعبَ ونحتمل المِحنة ونقبل أن الكيفيات الواعية ليست، بعد كل شيء، جوهرية للحالات العقلية.

#### احتمال المحنة

ربما يكون الوعي، بكل بهائه الكيفي، هو مصاحِبٌ طبيعي، وإن يكن غيرَ جوهري على الإطلاق، للمجريات العقلية. تَضمَن قوانينُ الطبيعة أن أي مخلوق مثلنا في التركيب والتنظيم المادي سيكون مثلنا من حيث الخبرة الواعية. (يـذهب ديفيد شالمرز David Chalmers أبعد من ذلك فيقول بـأن قوانيننا الطبيعية تضمن أن أي شيء مثلنا وظيفياً، بِغَض النظر عن تكوينه المادي، لا بـد أن يكون مثلنا من حيث الكيفيات الواعية). ولكن ليس ثمة ضرورة أعمق في الارتباط بين كيفيات الخبرة الواعية وخواص المنظومات المادية. لقد كان من المكن أن يكون ثمة عالمَّ يشبه عالمًا تماماً في كل تفصيلة مادية، ولكنه خال تماماً من الوعي. إن عالماً كهذا، عالماً في كل تفصيلة مادية، ولكنه خال تماماً من الوعي. إن اعتقاداتٌ ورغباتٌ وآلامٌ وعواطف. وجهُ الأمرِ أنه في العالم الزومبي، تفتقد هذه الحالاتُ العقليةُ المالوفةُ البعدَ الكيفي الداخلي الذي تصادَف أنها تُبديه في عالمَا هذا.

إذا كنتَ مثلي تستنكف الحديثَ عن عوالمَ بديلة، فتصورْ متضمنات المذهب الوظيفي بالنسبة للعالم الفعلي. وفقاً للمذهب الوظيفي فالعقولُ هي ترتيباتٌ معقدة لجالاتٍ وظيفية، حالات تحمل الأنواع الصحيحة من العلاقة العِلِّية، علاقتها بعضها ببعض وبالمُدخَلات والمُخرَجات. والآن يبدو أننا استطعنا أن نخلق منظومةً حققت هذا المُتَطَلَّب، أيْ عقلاً (وفقاً للمعايير الوظيفية)، بينها هي خِلوٌ من الخبرات الواعية. قَدَّمَ نِد بلوك Ned Block تجربةً فكريةً كثر حولها الخلاف، مصمَّمة لكي تجلب هذا الإمكان إلى عالمَنا الذي نعيش فيه: تخيَّل سكانَ الصين مَوصولين معاً ومع العالَم الخارجي بهواتف، ومنظَّمين بطريقة مطابِقة للطريقة التي، وفقاً للوظيفيين، ينتظم بها العقل البشري. يبدو أن الوظيفيَ مضطرٌ إلى القول بأن هذه المنظومةَ هي عقل: أنها تدرك حِسياً، تحوز اعتقاداتٍ وآلاماً، وربها أنها واعية. ولكن هذا يَجبَه أغلبَ الناسِ كشيء غير معقول للغاية. فالأفراد المكوِّنون للمنظومة واعون بالتأكيد، ولكن ليس النظام ككل.

قد يحاول الوظيفي أن ينكر أن سكان الصين يمكن أن يُنَظَّموا بطريقة تعكس تنظيم العقل البشري. ومع ذلك فإذا كان كل ما للعقل هو ترتيبٌ وظيفي ملائم فمن الصعب أن نرى فيمَ هذا الإنكار. فإذا كان سكانُ الصين غيرَ كافين فلنضُمَّ سكانَ الكوكب كله، أو أمة الحشرات، أو الخلايا المكوَّنة لقناتِك الهضمية. فهاداموا منظَّمين بالطريقة الصحيحة، وماداموا يُحققون منظومةً من النوع الموضح في شكل 4.3، فينبغي أن يُعَدُّوا عقولاً (وربيا حتى عقولاً واعية). لسنا بحاجة إلى في شكل 4.3، فينبغي أن يُعَدُّوا عقولاً (وربيا حتى عقولاً واعية). لسنا بحاجة إلى الأمثلة الخيالية. ولا عجب إذا تَكَشَفَ أن ما يسمى "الدماغ الذي في الأحشاء"<sup>(1)</sup> brain in the gut، أو حتى الجهاز العصبي المستقل (ذلك الجزء من الجهاز العصبي المكرَّس للتحكم في الوظائف الجسمية غير الإرادية مثل التنفس وسرعة ضربات القلب ودرجة حرارة الجسم) قد تطابق مع شطر مهم من التنظيم الوظيفي للعقل – إلا يَكُنْ عقلَ إنسانِ راشد فليكن عقلَ طفلٍ رضيع أو عقل مخلوقٍ ما غير بشري.

(1) من الكشوف الطبية اللافتة أن الجهاز الهضمي عند الإنسان يشتمل على شبكة كثيفة من النسيج العصبي الذي يعج بأكثر من 30 مُوَصلاً عصبياً مهماً، وبخاصة السيروتونين. لهذه الكتلة من النسيج العصبي مهمات تتعدَّى مجرد تنظيم الهضم وإخراج الفضلات. إنها بمثابة "دماغ ثان" second brain في بطن المرء متصل بدماغ رأسه، وضالع في تحديد حالته العقلية، وفي الإسهام بدور محوري في أمراض معينة في جميع أنحاء الجسد. (Adam العقلية، وفي الإسهام بدور محوري في أمراض معينة في جميع أنحاء الجسد. Hadhazy: Think Twice: How The Gut's "Second Brain" Influences Moods and Well-Being., Scientific American, Feb 12 2010.)

بوسع الوظيفيين أن يصمدوا للمحنة هنا، وأن يقبلوا ببساطةٍ هـذه النتيجةَ على أنها نتيجةٌ واحدة مضادة للحدس لنظريةٍ مقبولةٍ فيها عدا ذلـك. إلا أنـك إذا كنتَ غيرَ ملتزم أصلاً بالمذهب الوظيفي، فقد تجد هذا سبباً دامغاً لأن تخلـص إلى أن أصحاب المذهب الوظيفي قد جانبهم التوفيق.

### الاستغناء عن الكواليا

لعل هناك رداً وظيفياً أكثر إقناعاً. تخيل أنك الآن تنظر إلى شجرة تنوب قريبة. إنك فيها نفترض تمر بخبرة بصرية واعية بالشجرة. ما هي كيفيات هذه الخبرة الواعية؟ من الخطأ، كها لاحظنا في الفصل الثالث، أن تخلط بين كيفيات شيءٍ ما تدركه وكيفيات خبرتك لهذا الشيء. الشجرة خضراء وطولها أربعون قدماً. أما خبرتك بالشجرة فلا هي خضراء ولا طولها أربعون قدماً. الحق، كها لاحظنا بالفعل، أن من الصعب أن نقول بأي درجة من الدقة ماذا عساها أن تكون كيفيات خبرتك الحسية بالشجرة.

قد يقول الوظيفي، متشبئاً بهذه النقطة، إن الخبرات نفسها ليس لها بحد ذاتها كيفيات، كيفيات يمكن تحديدها بمعزل عن كيفيات الأشياء المدرَكة. أو فلـنكن أكثر حيطةً ونَقُل إنه رغم أن خبرةً ما قد يكون لها كيفيات، فهذه ليـست كيفيـاتٍ نَعِيها بأي معنى من المعاني ونحـن نكابـد الخـبرة. إذا كانـت خبراتـك تتحقـق في دماغك ستكون كيفيات خبراتك، إذن، كيفيات نيورولوجية. مثل هذه الكيفيات لا تشكل مشكلةً كبرى لدى المذهب الوظيفي.

دعونا نتخذ رغم ذلك اتجاهاً مختلفاً بعض المشي<u>ء. اف</u>ترض أن الكيفيات المتاحة لنا في الخبرات الواعية، التي يُقال لها الكواليا، ما هي إلا تلك الكيفيات التي نتمثل الأشياء على أنها تمتلكها. هذه الكيفيات يجب تفرقتها عن كيفيات التمثيلات. فتمثيلي لِشجرةِ تنوب قبل فقرتين هو تمثيلٌ لِشيءٍ ما طويل وأخضر، ولكن التمثيل ليس طويلاً ولا أخضر. للتمثيل كيفيات، ولكنها ليست هذه الكيفيات. تمثيلات الشيء عينه- تمثيلات شيء ما طويل وأخضر – قد يكون لها كيفيات مختلفة لا نهاية لها تعتمد على وَسَط التمثيل. فأنا أمثل الشجرة باستخدام طابعة تنقش جملاً على ورقة بيضاء بحبر أسود. والرسام يمثلها بواسطة أصباغ ملونة على قهاشة. والمصمِّم ذو الميول الإلكترونية قد يمثلها بخلق نمط من النقاط الصغيرة على شاشة حاسوب. رغم أن كل هذه التصويرات تمثل شجرة تنوب فإن كلاً منها يختلف عن الآخر في كيفياته الداخلية.

افترض أننا وافقنا الوظيفيَّ في أن خبرةَ شحرة عبارةٌ عن تمثيل الشجرة عقلياً. في خبرتك البصرية بشجرة أنت تمثل الشجرة على أن لها كيفيات متعددة قابلة للاستبيان بصرياً. يمتلك تمثيلُك أيضاً كيفياتٍ داخليةً معينة خاصة به. ستكون هذه كيفياتِ عملياتٍ نيورولوجية يتحقق فيها تمثيلُك. وإنه لَرِهانٌ آمِن أنك لا تعرف شيئاً عن هذه الكيفيات. من المؤكد أنك لا تعرف عنها شيئاً على أساس خبرتك البصرية بالشجرة وحدها. ولكن تأمل الآن الكيفيات التي نمثل الشجرة على أنها تمتلكها. ربما تكفي هذه الكيفيات – أو بالأحرى تمثيلاتنا لها-ولقناع أولئك الذين يضربون على وتر الكواليا. إن صح ذلك نكن قد اكتشفنا طريقةً للتوفيق بين ما يسمى (على نحو مضلًل) "كيفيات الخبرة الواعية" وبين المذهب الوظيفي. يقول الوظيفي إن كيفياتِ الخبرات نفسها غيرً موجودة في الوعي المعتاد. ولكن لا ضير، فهذا لا يشكل مشكلةً للمذهب الوظيفي. أن تصبح واعياً بكيفياتِ خبرةٍ ما يقتضي أن تُخبُر خبرتَك – بواسطة مشاهدة عملية تصبح واعياً بكيفياتِ خبرةٍ ما يقتضي أن تُخبُر خبرتَك – بواسطة مشاهدة عملية دماغك الكشوف جراحياً في مرآةٍ، على سبيل المثال.

وماذا عن تلك الكيفيات التي تبدو عقليةً خالصة، الكيفيات التي تبدو لا مكان لها في العالم المادي؟ افترض أن حلمَك بأنك تشاهد رجلاً أجنبياً أخضر أو هلوستك برجل أجنبي أخضر عبارةٌ عن تمثيلك وجود أجنبيٍّ أخضر. إن تمثيلَك نفسَه ليس أخضر – ولا الكلمات التي في هذه الصفحة التي تمثل الأجنبي خضراء. إن الخُضرة غائبة عن الصورة. الحق أنه في هذه الحالات لا شيء على الإطلاق يتعين أن يكون أخضر. والآن تَأَمَّلْ خبرتَك بألم نابض في إبهام قدمك اليُسرى. أن تحوز هذه الخبرة (فيما نفترض) عبارة عن تمثيلكٌ حدثاً مزعِجاً نابضاً في إبهام اليُسرى. وكما ذكرنا في الفصل الثاني فإن الخبرة، التمثيل، لا يتعين أن تكون هي ذاتها في إبهامك اليسرى. وإذا كنت مغرَماً بالمذهب الوظيفي فسوف تضعه، أو تضع مُحَقِّقَه، في دماغك. وفضلاً عن ذلك، فرغم أنه في الحالات العادية ستكون خبرتُك بألم في إبهامك خبرةً بحدث فيزيولوجي فِعلي في إبهامك، فإنها لا يتعين بالضرورة أن تكون كذلك. تجد مثالاً لذلك إذا كانت خبرتك هلوسة، أو إذا كنتَ تعاني "ألماً شبحياً".

وماذا عن كيفية النبض؟ يبدو بعيد الاحتمال أن تكون هذه كيفية أي شيء في إبهامك. فعندما نفحص الإبهام لا نكتشف أي شيء ينبض. هل النبضُ كيفيةً لخبرتك إذن؟ هذا أيضاً يبدو بعيدَ الاحتمال. فعندما نشق عن دماغك لا نكشف عن أي كيفيات نابضة. لعل النبض هنا مثل الخضرة التي مَثَّلنا الأجنبي على أنه يحوزها. إنها ليست كيفيةً يحوزها أيُّ شيء. نحن نمثل وقائعَ معينةً على أنها نابضة، ولكن لا شيء في الحقيقة ينبض. إذا كان المذهب الوظيفي يستغني عن مثل هذه الكيفيات، إذن، فهو لا يستغني عن أي شيء على أن نفتقده. تلك الحقيقة يحوزها، مثلها أنه لا يترتب على قي عين أن أي شيء في الحوريات موجودة. فتلك الأشياء التي يصفها مناوئُ الوظيفية على أنها كيفياتُ الحوريات الواعية الكرامية التي يصفها مناوئُ الوظيفية على أنها كيفياتُ الخبرات الواعية – الكواليا – ليست كيفياتِ أي شيء. إنها بالأحرى كيفياتُ نتوهم الأشياء والأحداث على أنها تحوزها.

يعتبر مناهضو الوظيفية هذا الخط من الحجة على أنه نوعٌ من خِفَّة اليـد. إن بوسعنا أن نقبل التمييـز بـين كيفيـات الخـبرات والكيفيـات التـي تُمَثَّـل الأشـياء المخبورة على أنها تحوزها. وأقل من ذلك وضوحاً بكثير، رغم ذلـك، أن كيفيـات خبراتنا غير متاحة لنا إلا من طريق غير مباشر نوهنا به سابقاً- طريق ملاحظاتنـا لأدمغتنا الخاصة. فإذا سلمنا لحظةً أن الخبرات تمثيلية، فإن خـبرة بـصرية واقعيـة (غير متوهَّمة veridical)<sup>(1)</sup> بطماطمة، وهلوسة بصرية بطماطمة، وصورة خياليـة

(1) تنقسم الخبرات إلى خبرات غير متوهَّمة (حقيقية/ عِلم) veridical، وأخرى متوهَّمة (حِلم) non-veridical. فتكون خبرةٌ ما هي خبرةٌ غير متوهَّمة إذا كانت خبرة عـن ذلـك الـذي =

بصرية لطماطمة، تتساوى جميعاً من الوجهة التمثيلية؛ فكلها تمثل طماطمة. ولكنها تبدو بالتأكيد متساوية كيفياً أيضاً. فرؤيةٌ هلوسيةٌ لطماطمةٍ، مثلاً، تماثـل كيفيـاً الإدراكَ البصري لطماطمة. والتماثل الكيفي بين تخيل طماطمة وإدراك طماطمة هو ما يمنح الخياِلَ قيمتَه.

قد يَرُدُّ الوظيفيُّ بأن التشابهاتِ المَعنِيَّةَ جميعَها محصورةٌ داخل التمثيل. فإدراكك البصري لطماطمة، وهلوستك لطماطمة، وتخيلك لطماطمة، كلها تتضمن تمثيلات متشابهة – تمثيلات طماطمة. ولكن هذا غير كاف. فرسم طماطمة والنقش الكتابي لطماطمة كلاهما يمثل طماطمة. إلا أنهما يفعلان ذلك بطريقتين مختلفتين جداً؛ إنهما يشملان حالتين تمثيليتين مختلفتين كيفياً. إن الهلوسة والتخيل لا يشبهان الإدراك المعتاد من الناحية التمثيلية فحسب، بل يشبهانه أيضاً، وبشكلِ حاسم، من الناحية الكيفية، أو هكذا يبدو الأمر.

#### لغز الوعي

أحد الردود الوظيفية الشاملة على مصاعب من هذا المصنف هو تبيمان أن الوعي عميق الغموض من وجهة نظر أي شخص. فنحن لا نعلم كيف نستوعب الوعي في العالم المادي، ولا كيف نفسر ظاهرة الوعي. فإذا كانت هذه هي الحمال فبأي حق نَصِم المذهبَ الوظيفي بما يبدو أنه مترتباتٌ غيرُ مقبولة. فإلى أن نحوز فكرةً أفضلَ عن جذور الوعي فمن ذا الذي يملك الحق في أن يقول هذا مقبول وهذا غير مقبول؟

إذا كنا نأمل في أن نغامر برأي مستنير في مثـل هـذه الموضـوعات، سـنكون بحاجة إلى فهم أكثرَ رسوخاً للمسائل الميتافيزيقية التي تتبطن هذا الخِلاف. ولكن دعونـا، قبـل أن ننقـب أكثـر في الميتافيزيقـا، نفحـص مقاربـةً بديلـةً إلى العقـول

=يبدو للشخص صاحب الخبرة أنها عنه. وتكون خبرةٌ ما هي خبرة متوهَّمة إذا لم تكن عـن ذلك الذي يبدو لصاحب الخبرة أنها عنه. أما الخبرات بها هي خبرات فهـي واقعيـة سـواء كانت متوهَّمة أم كانت غير متوهَّمة. (المترجم)

ومحتوياتها، مقاربة تركز على ممارسةِ عَزَو حالاتٍ عقلية للكائنات الفاعلة. يُحاج البعضُ بأن هذه المارسةَ تبررها حقيقةُ أنها تُمَكَّننا من أن يفهم بعضُنا بعضاً. يحوز الفاعلون عقولاً إذا كان بوسعنا أن نجد مكاناً لهم داخل نوع معين من المخطط التأويلي. وهذا، في النهاية، هو كل ما هنالك في مسألة امتلاك عقل. وسوف نَعرِض لمقارباتٍ من هذا النوع في الفصل الخامس.

# قراءات مقترحة

John Haugeland provides an excellent introduction to computers and computation in Artificial Intelligence: The Very Idea (1985). Ned Block's "What is Functionalism" (1980b) provides an indispensable introduction to functionalism. See also Sydney Shoemaker's "Some Varieties of Functionalism" (1981) and William Lycan's Consciousness (1987).

D.M. Armstrong and David Lewis have both advocated versions of functionalism according to which functional properties are identified with their realizers. See Armstrong's A Materialist Theory of Mind (1968); and see Lewis's "An Argument for the Identity Theory" (1966), and "Mad Pain and Martian Pain" (1980). I have not discussed the Armstrong-Lewis brand of functionalism in part to keep the discussion as simple as possible, and in part because few functionalists have embraced it. The essays by Block and Shoemaker mentioned above discuss Armstrong-Lewis style functionalism and argue that it is defective. For a reply, see Lewis's "Reduction of

Mind" (1994).

The holistic strategy for characterizing states of mind, to which most functionalists are beholden (and which is illustrated in figure 4.2) is spelled out by Lewis in" Psychophysical and Theoretical Identifications" (1972).

The foremost proponent of the Representational Theory of Mind (and the language of thought) is Jerry Fodor. See The Language of Thought (1975). See also Kim Sterelny, The Representational Theory of Mind: An Introduction (1990). John Haugeland discusses the notion of a semantic engine in "Semantic Engines: An Introduction to Mind Design" (1981b).

Searle's discussion of the Chinese Room originally appeared in "Minds, Brains, and Programs" (1980). Alan Turing's appeal to the Imitation Game to explicate the concept of intelligence can be found in "Computing Machinery and Intelligence" (1950). A convenient summary of the Turing Test can be found in Haugeland, Artificial Intelligence: The Very Idea (1985), pp. 6-9.

Fodor sketches a reasonably accessible account of the semantics of the language of thought in his Psychosemantics (1988). A more recent version of the same story is told in The Elm and the Expert: Mentalese and its Semantics (1994). Accounts of the semantics of interior states that attempt the same thing in different ways can be found in Fred Dretske, Explaining Behavior: Reasons in a World of Causes (1988); and in Ruth Millikan, Language, Thought, and Other Biological Categories: New Foundations for Realism (1984); see, as well, Millikan's "Biosemantics" (1989). Fodor discusses laws, properties, and the special sciences in both the volumes mentioned above.

The best-known discussion of the ineliminability of the "what it's like" question is Thomas Nagel's much-cited "What is it Like to be a Bat?" (1974). Nagel's concerns applied to functionalism have yielded complex debates over the status of "qualia," the qualities of conscious experiences.

Ned Block's Chinese nation case appears in his "Troubles with Functionalism" (1978). Sydney Shoemaker defends functionalism

from the

from the "qualia" threat in "Functionalism and Qualia" (1975). See also "Absent Qualia are Impossible—A Reply to Block" (1984b). A different line of response to Block can be found in Lycan's Consciousness (1987), chaps 4 and 5. The functionalist account of qualia discussed in this chapter is a hybrid of views advanced by Gilbert Harman, "The Intrinsic Quality of Experience" (1990) and Fred Dretske, Naturalizing the Mind (1995), chap. 3.

Zombies, in the special sense associated with functionalism, are the invention of Robert Kirk. See his "Zombies vs. Materialists" (1974). Kirk's more recent views on the subject are spelled out in Raw Feeling (1996), especially chap. 3. The philosopher most impressed by zombies is David Chalmers. Chalmers, in a much-discussed book, argues that zombies, though "nomologically impossible," are logically possible, and so make consciousness deeply mysterious; see The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory (1996), especially §II, "The Irreducibility of Consciousness."

For an accessible account of the "brain in the gut" by a journalist, see Sandra Blakeslee's "The Brain in the Gut" (1996). The live possibility that the autonomic nervou, system satisfies functionalist criteria for the mental is eloquently defended in D.T. Ryder's "Evaluating Theories of Consciousness Using the Autonomic Nervous System for Comparison" (1996).

t.me/t pdf

النظريات التاويلية في العقل والمذهب الحذفي (الاستبعادي)



الخامس

الفصل

تُعَدُّ المقارباتُ إلى العقل التي عَرَضنا لها حتى الآن "واقعية" realist في طابعها. فجميعها تفترض أن العقولَ ومحتوياتِها هي مظاهرُ حقيقيةٌ للعالم تقف جنباً إلى جنب مع الموائد والأحجار والإلكترونات. غير أن من الممكن اعتبار العقول بناءات constructs. أن تَعزو أفكاراً إلى كائناتٍ فاعلة، وفقاً لهذا التصور، هو أشبه بأن تَعزو ارتفاعاً وطولاً لمكانٍ على سطح الأرض. على أنه من الخطأ بغير شك أن نتصور أن الارتفاعات والأطوال ضروبٌ من الكيانات شأنها شأن الأنهار والوديان وسلاسل الجبال. إن طفلاً ينظر إلى كرة جغرافية ويظن خطً الوصفي وخصيصةٍ لكوكب الأرض.

قد يبدو صعباً الاعتقادُ بأن أحداً يمكن أن ينزلق إلى افتراض أن العقول تشبه المنظومات الإحداثية؛ فنحن، بعد كل شيء، نبدو على اتصال وثيق بعقولنا الخاصة، وهذا الاتصال لا يبدو من قبيل أننا نفرض على أنفسنا أي شيء يشبه منظومة الإحداثيات. علاوة على ذلك، وربما أهم من ذلك، أن من الصعب أن نرى كيف يمكن لأي نظرية كهذه أن تعمل. ولنفترض، للحظة، أن عَزو حالاتٍ عقلية يشبه فرضَ منظومةِ أحداثيات على منطقةٍ من المكان. هذا الفرض هو شيءٌ

نعمله، شيء يعتمد بشكلٍ واضح على امتلاكنا أفكاراً ومقاصدً ومَدَى عريضاً من الحالات العقلية المحددة. ولكن هذا يومئ إلى أن كل عقل سيعتمد في وجوده على عقلٍ مسبق. فإذا كان وجود عقلٍ من العقول يعتمد على إقحام ما يشبه منظومةً إحداثيات، إذن فهذا العقل المسبق لا بد أنه، هو أيضاً، يعتمد في وجوده على عقلٍ آخر. وهكذا نَتَأَدَّى إلى نكوصٍ (لانهائي)<sup>(1)</sup> لِعقولٍ يعتمد كمل عقلٍ منها على وجودٍ مسبق لعقلٍ ما متهايزٍ عنه.

ولكن دعونا نضرب صفحاً، للحظة، عن هاجس النكوص هذا، وننظر بتفصيل أكبر إلى محاولات صوغ ما سأطلق عليه أوصافاً "تأويلية" interpretive للعقل. وما إن نتبيَّن مَبلَغَ هذه الأوصاف حتى نكونَ في موضع يتيح لنا تقييمَ خطورةِ النكوص المتصوَّر. وخُطتي في ذلك أن ننظر إلى عمل فيلسوفين واسعَي التأثير، هما دونالـد ديفيدسون Donald Davidson ودانييـل دينيت Daniel

(1) التراجع أو الارتداد أو النكوص اللانهائي infinite regress : خطأ في التفكير ينبغي اجتنابه، إما في سلسلة حجج لها صيغة: أ تلزم عنها ب، ب تلزم عنها ج، ج تلزم عنها د... وهكذا إلى غير نهاية، وإما في سلسلة تفسيرات لها صيغة: أ لأن ب، ب لأن ج، ج لأن د... وهكذا إلى غير نهاية. (المترجم)

# ديفيدسون والمواقف القضوية

يركز ديفيدسون حصرياً على ما يسميه الفلاسفة "المواقف القَضَوِيَّة" propositional attitudes: الاعتقادات، والرغبات، والآمال، والمخاوف، والمقاصد، وما شابَه، مادامت هذه تُعَدُّ حائزةً على "مُحتوى قَضَوِي" والمقاصد، وما شابَه، مادامت هذه تُعَدُّ حائزةً على "مُحتوى قَضَوِي" والمقاصد، وما شابَه، مادامت هذه تُعَدُّ حائزةً على "مُحتوى قَضَوِي" على سبيل المثال. ولأن عمل ديفيدسون قدم الكثيرَ لِتأسيس برنامج فلسفة العقل، على سبيل المثال. ولأن عمل ديفيدسون قدم الكثيرَ لِتأسيس برنامج فلسفة العقل، فقد اعتَنَقَ بعضُ الفلاسفة وجهة الرأي القائلة بأن العقول يجب ألا تُفهَمَ إلا على أنها كومةٌ من المواقف القضوية. أما الجوانب الأخرى من العقلية البشرية فإما أن تُعَد قابلةً للتحليل في حدود المواقف القضوية وإما أن تُغفَل. ورغم ذلك فلا شيء من هذا يدخل في برنامج ديفيدسون. الحق، كما سأحاول أن أبيَّن، أن ذلك البرنامج لا يمكن تصورُه في غياب مجموعةٍ من حالات العقل "اللاقَضَوِية".

لِنَدَعْ جانباً مثلَ هذه الاعتبارات ونستكشف وصفَ ديفيدسون للمواقف القضوية بصيغتِه الخاصة. تأمل، كخطوة أولَى، التصورَ التقليدي لموقفٍ قَضَوِي. إن امتلاكَكَ اعتقاداً، اعتقاداً بأن السهاء ستُمطِر، مثلاً، عبارة عن اتخاذك نوعاً معيناً من الموقف الاعتقاد أو القبول – تجاه قضيةٍ معينة – قضية أنها ستمطر. قد تُكِنُ نفسَ الموقف تجاه قضية محددة، حيث لديك فيه اعتقادٌ مختلف، أو قد يكون لديك موقفٌ آخر تجاه نفس القضية: قد تعتقد، ترغب، تأمل، تخشى، أو (إذا كنتَ صانعَ مطر) تقصد، أنها ستُمطِر.

لستُ أعرف طريقةً بسيطة لِتوصيف القضايا. على مستوَى حَدسِي قد نُفَرِّق بين القضايا والجُمَل. هكذا يمكن القول عن الجمل التالية إنها تُعبِّر عـن نفـس القضية:

It is raining

Il pleut

Es regent

إنها تُمطِر

بهذا الاعتبار تُعَد القضايا "كيانات مجردة". وهي من هذه الزاوية تماثل الأعداد - كشيء متميز عن الأرقام، أي الرموز التي نستخدمها (مثل "خسة"، "five" (cinq"، "5"، "V") لِنُسَمِّي الأعداد. وقد ماهَى الفلاسفةُ بين القضايا وتنويعةٍ من الأشياء الدخيلة الأخرى، بما فيها مجموعات العوالم المكنة<sup>(1)</sup> والأوضاع المكنة. ويذهب بعضُ الفلاسفة من يتحدثون عن المواقف القضوية، والأوضاع المكنة. ويذهب بعضُ الفلاسفة من يتحدثون عن المواقف القضوية، بما فيهم ديفيدسون، إلى أن الحديث عن القضايا يمكن إعادة صياغته واستبداله مع مني عن شيء آخر. وفي غرضنا الحالي يمكن إعادة صياغته واستبداله مستوى حدسي: فالقضية هي ما تُعَبِّر عنه الجملة. (وكل مَن يَعُد القضايا كيانات بحردة فمِن حقًا على المكنة. ويذهب بعضُ الفلاسفة من يتحدثون عن المواقف القضوية، بما فيهم ديفيدسون، إلى أن الحديث عن القضايا يمكن إعادة صياغته واستبداله بحديث من شيء آخر. وفي غرضنا الحالي يمكننا أن ندَعَ فكرة القضية على مستوى حدسي: فالقضية هي ما تُعَبِّر عنه الجملة. (وكل مَن يَعُد القضايا كيانات معردة فمِن حقًا عليه أن يصف لنا كيف للبشر أن يتفاعلوا مع مثل ه. الأشياء).

(1) العوالم المكنة world world مفهوم منطقي بالأساس. وهو الفكرة المحورية للاستكشاف السيانتي لما يُعرَف بالمنطق الجهّوي modal logic. ويُعتبَر العالم المكن هنا وضعاً بكامله، أو هو عالم تكون فيه لكل قضية قيد البحث قيمة صدق truth-value محددة. فالقضية ق تكون قضيةً ضرورية إذا كانت صادقةً في جيع العوالم المكنة، وتكون مكنةً إذا كانت صادقةً في بعض العوالم المكنة، ومستحيلةً إذا لم تكن صادقةً في أي عالم مكن. ورغم جدوى هذه الفكرة وفائدتها المؤكدة في استكشاف المنطق الجهوي، فهي على مكن. ورغم جدوى هذه الفكرة وفائدتها المؤكدة في استكشاف المنطق الجهوي، فهي على الصعيد الفلسفي مثار جدل كبير. وقد اختلف الفلاسفة حولها اختلافاً شبيهاً باختلافهم حول الرياضيات: فمنهم من اتخذ إزاءها موقفاً أفلاطونياً واقعياً (الواقعية الجهوية اmodal من ذهب مذهباً صورياً formalist واعتبر فكرة العوالم المكنة محرد أداة نافعة في المنطق لا من ذهب مذهباً صورياً formalist واعتبر فكرة العوالم المكنة مور أنفا في المعلق من ذهب مذهباً صورياً formalist واعتبر فكرة العوالم المكنة محرد أداة نافعة في المنطق لا

211

# العُتامة السيمانتية (الدلالية)

من الملامح الملحوظة للمواقف القضوية دقتُها وتحديدُها. إن اعتقادَك أن سقراط حكيم يختلف عن اعتقادك أن زوج زَنْتِيبِي حكيم، على الرغم من أن سقراط هو زوج زَنتِيبي. تَرِثُ الاعتقاداتُ هذا الملمح – "intensionality" المَفهومية (تُتَهَجَّى بحرف s)<sup>(1)</sup> – من القضايا: فقضية أن سقراط حكيم تختلف عن قضية أن زوج زنتيبي حكيم. قد تعتقد أن سقراط حكيم، ولكن لأنك لم تسمع قَط عن زنتيبي، فإنك لا يتسنَّى لك أن تعتقد أن زوج زنتيبي حكيم (أو حتى أن زوج زنتيبي غير حكيم). النقطة (التكنيكية بعض الشيء) هنا هي أن الاعتقاد وغيرَه من المواقف القضوية تمتلك عتامةً سيانتية semantic opacity. إن القدرة على الاعتقاد تشتمل على القدرة على التفكير أفكاراً تختلف لا من حيث "ما" تمثله فحسب، بل أيضاً من حيث "كيف" تمثله.

يذهب ديفيدسون إلى أن أي وصف للاعتقاد يجب أن يحسب حساباً للعَتامة السيهانتية. يعني ذلك أنه لا معنى لأن تَعزُو لِكائن ما اعتقاداتٍ إلا إذا كان ثمة معنى لأن تفترض أن هذا الكائن المعنيَّ لديه قدرةٌ على أن يُمَثِّل الأوضاع بطرائق مختلفة. هل يمتلك كلبُ الجيران، سبوت، مثلَ هذه القدرة؟ هل يمكننا أن نفترض، ويكون لافتراضنا معنى، أن سبوت يُمَثِّل سيدَه أو صحنَ طعامِه بطرائق مختلفة؟ أو هل التمثيلاتُ التي نميل إلى أن نعزوها لسبوت "شفافةٌ سيهانتياً"، هل هي مجردُ وسائلَ بسيطة للإشارة إلى العالم؟

مثل هذه الأسئلة تطرح مجموعةً من المسائل التي علينا أن نـضعها جانباً في هذه اللحظة. سأمضي قُدُماً وأسجِّل ببساطةٍ أنه وفقاً لديفيدسون ثمة رابطةٌ وثيقةٌ بين القدرة على استخدامٍ لغةٍ مكتملةِ الدعائم والقدرةِ على ما أسميتُه تمثيـلَ العـالمِ بطرائقَ مختلفة. إذا كان ديفيدسون على صـواب، إذن فلـيس قـادراً عـلى التفكـير

<sup>(1)</sup> لاحِظ الفارق المدقيق في الهجاء بين "intension" (مفهوم) و "intention" (قصد). (المترجم)

سوى الكائنات القادرة على اللغة. ربما تجد هذه النتيجةَ غيرَ سائغة. من المؤكد أن سبوت لديه اعتقادات! من المؤكد أن الكائن الإنساني الرضيع قبل-اللغوي<sup>(1)</sup> يفكر! إذا كان هذا جوابك فإن عليك إذن أن تُقَيِّمَ بعنايةٍ مقاربةَ ديفيدسون إلى الموضوع وتنظرَ أين تعتقد أنه حادَ عن الصواب.

## التأويل الجِذري: خلفيات

وفقاً لديفيدسون ينبغي على أي فهم للاعتقادات أو الرغبات أو المقاصد أو أي موقفٍ قَضَوِي آخر أن يتضمن فهماً لما هو لازم من أجل تأويل الكلام. تَأَمَّلْ فيها قد يشتمل عليه فهمُكَ لما أقوله عندما أنطق جملةً ما. إذا كنا، أنت وأنا، مشتركَين في لغةٍ واحدة فإنك إذن تَفقَهُ قولي تلقائياً ودون إعهال فكر. ورغم ذلك فإن قدرتك على فهم ما أقول، كمقابل لمجرد سهاع عباراتي كأنهاط من الأصوات، كما قد يفعل الطفلُ الرضيع، تشتمل على قدرة معقدة، قدرة لا يتمتع بها أولئك الذين لا يَألَفون لغتنا. بوسعنا أن ننظر إلى هذه القدرة على أنها امتلاكُ تكنيك معين، مجموعة من المبادئ التي تتيح لك أن تُلحِقَ معنى بكل عبارةٍ من عباراتي.

قبل أن أتقدم أكثر عليَّ أن أسجل أنني في حديثي عن "المعنى" هنا إنها أتحدث عما يمكن تسميتُه، لافتقاد أي لفظ أفضل، "المعنى الحرفي" literal meaning. بوسعنا أن نميز المعنى الحرفي عن "المعنى عند المتحدث"<sup>(2)</sup> speaker meaning.

(1) prelinguistic

(2) ثمة تفرقة مهمة في فلسفة اللغة بين "معنى الكلمة، أو معنى الجملة" speaker's meaning أو مقصد المتحدث speaker's meaning أو مقصد المتحدث. وهي تفرقة تقع ضمن مبحث البراجاطيقا (التداولية) pragmatics في علم المتحدث. وهي تفرقة تقع ضمن مبحث البراجاطيقا (التداولية) pragmatics في علم اللغة العام. في أمثل الأحوال يكون ما أعنيه بالكلمة التي أستعملها هو بعينيه ما تعنيه الكلمة، وما أقصد إليه بالجملة التي أستخدمها هو بعينيه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه بالكلمة التي أستعملها هو بعينيه ما تعنيه الكلمة، وما أقصد إليه بالجملة التي أستخدمها هو بعينيه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه ما تعنيه الكلمة، وما أقصد إليه بالجملة التي أستخدمها هو بعينيه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه الكلمة، وما أقصد إليه بالجملة التي أستخدمها هو بعينيه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه الكلمة مقومي المتحدي المعاني القياسية الكلمة، وما أقصد إليه بالجملة التي أستخدمها هو بعينيه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه الكلمة التي أستخدمها هو بعينيه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه الكلمة، وما أقصد إليه بالجملة التي أستخدمها هو بعينيه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه الكلمة التي أستخدمها هو بعينيه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه الكلمة التي أستخدمها هو بعينه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه العلمة، وما أقصد إليه بالجملة التي أستخدمها هو بعينه ما تقوله الجملة. غير أن ما أعنيه العلمة المقولية التي يقع عليها اختياري. والمال الذي أورده المؤلف واضح ودال. إن اختلاف مقصد المعاد عن معنى الكلمة أو الجملة يحمل إمكان إساءة الفهم وإساءة الختلاف مقصد المتحدث عن معنى الكلمة أو الجملة يحمل إمكان إساءة الفهم وإساءة المتعالي اختلاف مقصد المتحدث عن معنى الكلمة أو الجملة يحمل إمكان إساءة الفهم وإساءة الختلاف مقصد المتحدث عن معنى الكلمة أو الجملة يحمل إمكان إسادة الفهم وإساءة الختلاف مقصد المتحدث عن معني الكلمة أو الجملة يحمل إمكان إسادة الفه معني الكلمة أو الجملة يحمل إمكان إساء المتحدث عن معنى الكلمة أو الجملة عمليا مكان إساء المتحدث عن معني الكلمة أو الجملة معامي إمكان إساء المتحد معني الكلمة أو الجملة عمليا إمكان إساد المتحد معن معنى الكلمة أو الجملة معاليا إمكان إساد المتحد معن معنى المتحد معن معام المتحد معن ما معلي المتح معالي إمكامية معاليا معامي إمكاني إملي معالي إم

توضح التمييزَ حالةٌ أنطق فيها "النجيل بحاجةٍ إلى قَص"، وأعنِي أنني أريدك أن تقص النجيل. إن المعنى الحرفي لعبارتي هو أن النجيل يحتاج إلى قَص. إلا أنني إذ أنطق هذه الجملة إنها أعنِي لـك أن تـدرك – عـن طريـق فهمـك للمعنى الحرفي للجملة – أنني أريدك أن تقص النجيل. أنت تفهم المعنى الحرفي لعباراتي عندما تفهم الجملَ التي أنطقها. أما هل تفهم ما آمل أن أنجزه بنطقي لتلك الجمل، ما أرمِي إليه، أو هل لديك استيعابٌ للمعنى "الأعمق"، إنْ كان، الـذي أضـمره في عقلى، فهذا أمرٌ مختلف.

دعنا نركز لحظةً على الجُّمَل الإخبارية البسيطة. والجمل الإخبارية declarative ("النجيل يحتاج إلى قَص") تفترق عن الجمل الاستفهامية interrogative ("هل يحتاج النجيل إلى قَص؟") والجمل الطلبية أو الأمر imperative ("قُصَّ النجيل")، وما شابه. وقد جرى العرفُ طويلاً على أن الجمل الإخبارية هي الأساسية، على الأقل بمعنى أن فهمنا لأي جملة يعتمد على فهمنا لجِذرِها الإخباري. والآن تأملُ ماذا عساه أن يكون فهمُك لجملةٍ إخبارية، فهمنك لما تقوله مثلُ هذه الجملة. أحد الأجوبة المكنة أنك تفهم ما تقوله جملةٌ ما إذا كنتَ تفهم "شروط صدق"<sup>(1)</sup> الحال إذا كانت الجملةُ صادقة (أو ماذا يكون الحال إذا كانت غيرَ صادقة). يُقصَد بفكرة شرط الصدق أن تُطابِق ما أسميتُه آنفاً "المعنى الحرفي".

=التأويل. غير أن معظم الناس لديهم القدرة (باستخدام السيكولوجيا الـشعبية والمفاتيح الموقفية) على استشفاف ما يعنيه المتحدث في حقيقة الأمر حتى لـو ابتعـد ذلـك عـما قالـه بالفعل. (المترجم)

(1) تعني "سيهانطيقا شروط الصدق" truth-conditional semantics أن فهمنا لجملة معينة، س، هو أن نعرف الشروط التي في ظلها تكون س صادقة. فأنا إذ أفهم جملة "السهاء تمطر" فإنها أفهمها لأنني أعرف صنف الطقس الذي من شأنه أن يجعلها صادقة وصنف الطقس الذي من شأنه أن يجعلها كاذبة، ولأنني لست قادراً فقط على تقديم وصف مجرد لذلك الطقس المؤيَّد للجملة وذلك المفنَّد لها، بل قادراً أيضاً على تمييز كل منهها حيث يحدث ويكون، وقادراً من ثم على أن أقرر أي قيم الصدق هو الذي تحمله "السهاء تمطر" في أية

ما فائدة أيَّ من هذا؟ حسنٌ؛ نحن نبحث عن توصيفٍ لما هو متضمَّنٌ في فهمك لعبارتي. على أقل تقدير يبدو هذا متضمًّناً قدرتَك على أن تربط شرطَ صدق بالعبارات التي أُنتِجها. تتشكل هذه القدرة، وفقاً لديفيدسون، بواسطة امتلاكك "نظرية صدق" theory of truth وهي ما سأُطلِق عليه "-T theory"(نظرية حد) - لهذه العبارات. ورغم التسمية فإن نظرية - د ليست نظرية عن طبيعة الصدق. نظريات - د تقيض شروطَ صدق للجُمَل التي ينطقها المتحدثُ أو قد ينطقها. وبمنأى عن تفسير الصدق تفترض هذه النظرياتُ مسبقاً فهاً أولياً لمفهوم الصدق. وعليه فأنت في موضع لأن تُطلق نظرية - د فقط إذا كنتَ تفهم بالفعل ما الذي يجعل الجُمَلَ صادقة (أو غير صادقة).

تتبع نظريات-د نموذج نظريات الصدق التي ابتكرها ألفرد تارسكي Alfred Tarski لـ "اللغات المورية" formal languages من النوع الذي يطلقه المناطقة. إذا كنتَ قد درستَ المنطقَ أو برمجة الحاسوب فقد صادفتَ أمثلةً للغات الصورية. تُوَلِّد نظرية-د، عن طريق مجموعاتٍ متناهيةٍ من القواعد، مجلة-د T-sentence لكل جلة في اللغة. لجِمل-د الصورة التالية:

س صادقة إذا وفقط إذا ص حيث س وصفٌ لجملة منطوقة (أو جملة يمكن أن تُنطَق)، ص تُعَبِّر عـن شروط صدق الجملة.

لعلك ترى مثل هـذا الإجـراء فِجّاً عـلى نحـو يـدعو إلى اليـأس. فـانظر في الجملتين التاليتين:

جوكاستا تجري

أم أوديب تجري

إن "جوكاست" و "أم أوديب" مشتركان في المرجِع<sup>(1)</sup>، إذن هاتان الجملتان لهما نفس شروط الصدق. ولكن ليس لهما، رغم ذلك، نفس المعنى. كيف يمكننـا

(1) يشيران (يحيلان) إلى نفس الشيء (co-referring). (المترجم)

إذن أن نأمل في استخدام نظرية تركز على شروط الصدق لتوضح ماذا نعمل عندما نُؤَوِّل- أي نفهم- معاني العبارات؟

إن الفجوة بين ما نعتبره عادةً معنى جملةٍ ما وبين الشروط التي تحتها تكون الجملةُ صادقة – هذه الفجوة تضيق رغم ذلك عندما ندرك أن نظرية الصدق تُنتِج شروط الصدق على نحوٍ منظم لكل جملة في لغةٍ من اللغات. تسممل اللغاتُ الطبيعيةُ عدداً لانهائياً من الجُمَل، ونظريات الصدق نهائية. وكنتيجةٍ لذلك يتعين على نظرية الصدق أن تستخدم البنية التركيبية للغة. تُشَيَّد الجمل من عناصر – كلهات – تظهر في جُمَلٍ أخرى. تعتمد شروط صدق (أو معاني) الجمل على هذه العناصر وترتيباتها. إذا كان ممكناً أن تقدم نظريةً صدق على طريقة تارسكي للغة طبيعية (وهو شرطٌ ثقيل) فيجب على جمل –د التي تتضمنها هذه النظرية أن تعكس، أو على الأقل تُقارِب، أحكام الناطقين الأصليين عن المعنى.

هذه الملاحظات الملغَزة ينبغي أن تغدو أكثر وضوحاً عندما ننظر إلى أمثلة من جمل-د. وسوف نكتشف أن جمل-د- الجمل التي تحدد شروط الصدق- ل "جوكاستا تجري" ول "أم أوديب تجري" مختلفة. والدرس المستفاد هو: إن نظرية-د تعمل أكثر من مجرد ربط جل بشروط صدق؛ وتعمل ذلك بطريقةٍ تميَّز الجمل التي تختلف في المعنى غير أنها تَصدُق أو لا تَصدُق تحت نفس الظروف. هذه النتيجة يؤكدها متطلَّب أن نظريات-د تضم مجموعاتٍ متناهيةً من القواعد.

ما هي دلالة هذا الحديث عن "مجموعات متناهية من القواعد". إن اللغات الصورية التي يُطلِقها المناطقة، وكذلك اللغات الطبيعية مثل الفرنسية والأوردو والإنجليزية، تحتوي على ما لانهاية له من الجُمَل. غير أننا نحن مستخدِمي هذه اللغات كائناتٌ متناهية. يومئ هذا إلى أننا أياً ما كان مبلغُ فهمِنا للغةٍ ما فإن الأمر لا يمكن أن يرجع فحسب إلى أننا قد تعلَّمنا أن نربط معنى معيناً أو شرطَ صدقِ بكل جملةٍ من الجمل. بل يبدو، بالأحرى، أننا نتعلم عناصرَ لغتِنا مع مجموعةٍ صغيرةٍ نسبياً من المبادئ لِضَمِّ هذه العناصر في جُمَلٍ ذات معنى. إن فهمَك للكلمتين "نمر" و "يُغَرِّد" مع استيعابِكَ لِقواعد ضم هاتين الكلمتين يُمَكِّنانك من فهم جملة "النمور تغرد"، رغم أنه من أبعد الاحتمالات أن تكون قد صادفتَ <sup>ا</sup> هذه الجملة من قبل.

ليست القواعدُ المَعنِيةُ هنا قواعدَ تضمرها أو تطبقها بوعي. إنها من هذه الوجهة تشبه القواعدَ التي تتعلمها عندما تتعلم لعبةً ما عن طريق ممارسة هذه اللعبة. نحن نتعلم قواعدَ لعبة الداما ولعبة التكُتكتُو بهذه الطريقة. ورغم أننا قد نتمكن من هاتين اللعبتين فإن معظمنا سيجد عُسراً في أن يوضِح القواعدَ التي نتبعها عندما نلعبهما. وبوسعك أن تدرك مبلغَ تَعَقُّدِهما بأن تحاول تخيل برمجة حاسوبٍ لكي يلعب الداما أو التكتكتو. إذَّاكَ ستكون مضطراً أن تُصَرِّح بالقواعد تصريحاً تاماً.

الفكرة إذن هي أننا نستطيع أن نقدم وصفاً لما يتضمنه فهمُكَ لِعباراتي إذا استطعنا أن نصرِّح بمجموعةٍ متناهية من القواعد التي تربط معنى أو قيمةَ صدقِ بكل جملةٍ قد أَفُوهُ بها. من متضمنات مثل هذا الرأي أن فهمَ جملةٍ واحدةٍ في لغةٍ ما يتطلب فهم اللغة كلها. إذا بَدا لكَ هذا غيرَ معقول فتأملُ: ثمة شيءٌ ملغَزٌ حول فكرة أن أحداً استطاع فهم عبارتي "الطيور تغرد" و "النمور تهر" ولكن لا يدري شيئاً عما تعنيه جملة "النمور تغرد".

تَصَوَّر الكلمة من الكلمات نظيرة لقطعة شطرنج. أنت تفهم دلالة قطعة شطرنج – الرُّخ مثلاً – إذا ما فهمتَ جميعَ التحركات التي يمكنها والتي لا يمكنها اجتراحُها. وبالمثل، أن تفهم كلمة ما هو أن تفهمَ دورَها في الجُمَل، إسهامَها في معنى الجمل التي ترد فيها. فإذا كان فهمُ جملةٍ واحدةٍ يتطلب فهمَ الكلمات التي تُشَيِّدُ هذه الجملة، وفهمُ تلك الكلمات يتطلب فهمَ أدوارِها في جميع الجمل، فإن فهمَ عناصر لغةٍ من اللغات، إذن، يتضمن بالضرورة فهمَ اللغة كلها – اللغة المُشَيَّدة بتلك العناص.

ولكنْ مَهلاً. من المؤكد أن بِوُسع امرئ أن يفهم الجملة الفرنسية "Il pleut" (إنها تمطر) دون أن يفهم بقية الجُمَل الفرنسية.

217

المسائل هنا دقيقة، وحَلُّها على نحو وافٍ قد يأخذنا بعيداً عن موضوعنا. الفكرة، رغم ذلك، هي أنه إن كان بوسعك أن تفهم عبارة "Il pleut" دون أن تفهم بقية الجمل الفرنسية، فها ذلك إلا لثقتك أن هذه الجملة تحمل علاقة بجمل المتحدِّث الفعلية والممكنة تعكِس العلاقة التي تحملها جملة "إنها تمطر" بِجُمَل العربية<sup>(1)</sup>. وتقوم ثقتُك على معلومات إضافية تمتلكها تتعلق بالكائنات الإنسانية واستخدامها للغة. لاحظ، رغم ذلك، أنك قد تكون مخطئاً في هذه الحالة. فالشخص الذي ينطق "Il pleut" قد لا يكون متحدثاً بالفرنسية على الإطلاق بل بلغة أخرى تحتوي على جملة تشبه الجملة الفرنسية صوتياً ولكنها تعني شيئاً مختلفاً كلياً.

إحدى الطرق لتحليل المعلومات المتفرقة إلى عوامل ومن ثم رؤية ما يتضمنه فهمُ الجُّمَل هو أن تتخيل أنك تقوم بمهمة ترجمة منطوقات (عبارات) متحدث ليس لديك بِلُغَتِهِ أيةُ معرفة، وكل ما هو متاح لك أن تعمل عليه هو منطوقات (عبارات) المتحدث، والسياق الذي تُنطَق فيه، والسلوك غير اللغوي للمتحدث- إيهاءاتُه واتجاهُ نظرتِه وما شابه. ويمكننا القول إن أي وصف لما يشتمل عليه فهمُ أي شخص لأي عبارة يجب ألا يُهيب إلا بالمصادر المتاحة لمثل هذا "المُؤوِّل الجِذري" radical interpreter. وأن تمضي وراء ذلك هو أن تفترض شطراً مما نحن نحاول تفسيرَه. هذه، على أية حال، هي فكرة ديفيدسون.

### نظریات-د T-theories

وفقاً لديفيدسون، عندما تَفهَم عبارة (منطوقة) معينة، فأنتَ تـربط العبـارة بشرطِ صدقٍ. افترض أنك تفهم عبارة "Il pleut". إن فهمك يـساوي إدراكـك أن العبارة المنطوقة صادقة إذا كانتِ السماء تمطر، وكاذبة إذا كانت غير ذلك. وهذا ينعكس في "الجملة-د" T-sentence

(1) في النص الأصلي: تحملها جملة "It's raining" بجُمَلِ الإنجليزية. (المترجم)

"Il pleut" صادقة إذا وفقط إذا كانت تُمطِر،

التي هي مثال من المخطط المعروض آنفاً: س صادقة إذا وفقط إذا ص. مرةً ثانية، س هو وصفٌ لجِملةٍ منطوقة (أو عبارة ممكنة)، ص هو تعبيرٌ عـن

شروط صدق س. شروط صدق س.

ويجب أن نميز اللغة المصوغ فيها جمل - د (لغتك)، عن اللغة التي تُؤَوِّلها. يُطلِق الفلاسفة على الأخيرة "اللغة الموضوع" object language، وعلى اللغة التي تستخدمها أنت المؤوِّل "ميتا لُغة "<sup>(1)</sup> (اللغة الـشارحة) meta-language. فإذا كنتَ ناطقاً للإنجليزية وتُؤَوِّل عبارات ينتجها متحدثٌ فرنسي، فالإنجليزية هي اللغة الشارحة (الميتا لُغة) والفرنسية هي اللغة الموضوع. وإذا نحن تخيلنا مُجِيبَكَ الفرنسيَّ يُؤَوِّلكَ أنت، ففي هذه الحالة من التأويل ستكون الفرنسية هي اللغة الشارحة (الميتا لغة) والإنجليزية هي اللغة الموضوع.

افترِض الآن أن كلينا، أنت وأنا، ناطقان بالإنجليزية؛ وأنا أنطق جملـة "إنهـا تمطر" وأنت تفهم منطوقي. فَبِأَي معنَى يلزمك أن تُؤَوِّلَني؟ إذا كنـا مـشتركَين في \_\_\_\_\_\_

(1) تُستخدَم كلمة "ميتا" meta اليونانية، وتعني "بعد" أو "وراء"، لتشير إلى "حديث عن حديث" أو "خطاب عن خطاب". من ذلك أن "الميتاأخلاق" metaethics هي خطاب حول الخطاب الأخلاقي تتناوله بالنقد والتحليل وتقيِّم الأسس التي يقوم عليها، و "الميتاتاريخ" هو خطاب جامع حول التاريخ يسبغ المعنى على سِجِله الغُفل ويُضفِي النظام على أحداثه المتناثرة. و "الميتالغة" metalanguage هي لغة تتحدث عن لغة. ويُقال للغة التي هي موضوع الحديث "اللغة – الموضوع" object language. وقد كان ألفرد تارسكي (1000 – 1983) هو أول من وضع هذا التمييز بين اللغة والميتالغة حين كان بمعرض الحديث عن "المفارقات السيهانطيقية" الشهيرة، إذ خلص إلى أننا لكي نتناول المحدق والكذب في اللغة – الموضوع يتحتم علينا أن نصعد درجة – إلى ميتالغة، وهكذا في تراتب هرمي. وقد تعرَّض مصطلح "ميتالغة" مؤخراً لابتذال كثير وأسيء استخدامه لكي ينسحب على أي خطاب يتناول أقوالاً أخرى (كالخطاب النقدي مثلاً) وإن كان مَصوغاً باللغة نفسها التي صيغت بها هذه الأقوال. (المترجم) لغةٍ واحدة، وإذا كنا نعرف هذا، فإن فهمك لعباراتي سيساوي، على الإجمال، أخذَك هذه العبارات بظاهر معناها. [بصفةٍ عامة، ولكن ليس دائماً، قد أخطئ النطقَ أو أستخدم الكلمات استخداماً مختلفاً اختلافاً ضئيلاً عن استخدامك. فقد تكتشف مثلاً أني في نطقي "إنها intolerant (قليلة التحمل)" أعني أنها "intolerable" (لا تُحتمَل)]. في هذه الحالة فإن اللغة الشارحة واللغة الموضوع تتطابقان. إذا كان الأمر كذلك فإن شروط صدق جملةٍ منطوقة يمكن تحديدها باستخدام الجملة نفسها. إذا كنتَ مثلاً تقدم نظرية –د بالإنجليزية لعباراتي التي أنتجها أنا الناطق مثلك بالإنجليزية، فقد تعبر عن شروط الصدق لعبارتي "النمور مخطَّطة" باستخدام هذه العبارة ذاتها:

(د1) "النمور مخططة" (التي ينطقها ج. هـ) صادقة إذا وفقـط إذا كانـت النمور مخططة.

في هذه الحالة فإن نظريات - دستتكون من جملة داخل علامتَي تنصيص، تتبعها "صادقة إذا وفقط إذا" تتبعها الجملة نفسها "منزوعاً منها علامتا التنصيص "<sup>(1)</sup>.

لا تَستنكِف التفاهةَ الظاهرة لـ (د1). فنظرية - ديجب أن تتضمن مصادر لتوليد كل جملة من اللغة التي تنطبق عليها. ومعرفتك شروطَ صدقِ جملةٍ ما تتضمن أنك قد تمكَّنتَ (وإن يكن عن غير وعي ذاتي على الإطلاق) من نظرية تتضمن مبرهنةً من الصورة (د)، جملة - د، لهذه الجملة. إلا أن مثل هذه النظرية تتضمن جُمَل - دكثيرةً لانهاية لها. أنت لا تفهم نُطقي لجملةٍ معينة إلا إذا كنتَ في

(1) تُعَد نظرية "نزع علامات التنصيص" disquatational view of truth صيغةً من صيغ "نظرية الفائض اللفظي في الصدق" redundancy theory of truth التي قال بها فريجه ورامزي، ومُفادُها أن عبارة "إنه من الحقيقة أن ق" ليست أكثر ولا أقل من ق وحدها. وبتعبير آخر فإن "ق صادقة" لا تزيد شيئاً على ق. فالمحمول "صادقة" لا مُفادَ له ولا يعبر عن مفهوم عميق أو تفسيري يستحق أن نفرد له مبحثاً فلسفياً. وهذا هو سر تسمية النظرية بنظرية "الفائض اللفظي". (المترجم)

موضع يجعلك تفهم نطقي جملاً كثيرة لانهاية لها. وفقاً لهذه الوجهة من الرأي فإن إدراكك معنى جملةٍ ما لا يستلزم فقط إدراكك معاني جملٍ كثيرة، بل يستلزم أيـضاً أن تفهم العلاقات المنهجية بين جملٍ من النوع الذي تحصره القواعـد المستخدمة لتوليد جمل-د.

## من نظريات-د إلى نظريات-ت

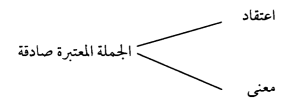
يذهب ديفيدسون إلى أنك لكي تُؤَوِّل كلامي ينبغي أن تكون في وضع يتيح لك أن تربط معانيَ أو شروطَ صدقِ بعباراتي الفعلية والمكنة، وأن تعمل ذلك على نحو منهجي منظم. ولكن هذا في رأيه لا يتسنى إلا إذا كنت في نفس الوقت في وضع يتيح لك فَكَّ رموز مواقفي القضوية: اعتقاداتي، ورغباتي، ومقاصدي. فأنا ألفظ جملةً ما بمقصدٍ معين – لِأُخبِر، لِأَخدَع، لأُضحِك، لِأُهَدًد – بسبب ما أعتقده، وما أرى أن الجملة تعنيه، وما آمل أن أنجزه بنطقي لها. تقدم نظرية التأويل theory of interpretation (ما سأطلق عليه "نظرية –ت" (I-theory) وصفاً لكل هذه المواقف في آنٍ معاً. لكي تفهم كلامي ينبغي أن تفهم ما أعتقده وما أرغب فيه؛ وفهم اعتقاداتي ورغباتي يتطلب منك أن تفهم ما معقده (عباراتي)<sup>(1)</sup>. فكيف يمكن أن نكسر هذه الحلقة<sup>(2)</sup>؟

(1) من مترتبًات مثل هذا الرأي (التي ألمعنا إليها آنفاً) أنه: وحدَها المخلوقات القادرة على النطق اللغوي يمكن أن يُنسَب (يُعزَى) لها مواقفٌ قضوية: الفكر يتطلب النطق. (المؤلف) (2) يُطلق على هذه الحلقة أحياناً "الدائرة التأويلية" أو "الدائرة الهرمنيوطيقية" (2) يُطلق على هذه الحلقة أحياناً "الدائرة الفهم بصفة عامة (فهم أي نص وأي شخص) (2) يُطلق للوهلة الأولى، على تناقض: لكي يفهم الرمُ ينبغي أن يفهم سلّفاً! أن يكون لديه موقف، المواقف قضوية عامة (فهم أي نص وأي شخص) ينطوي، للوهلة الأولى، على تناقض: لكي يفهم المرمُ ينبغي أن يفهم سلّفاً! أن يكون لديه موقف، استباق، سياقية. فكيف يمكن للنص أن يُفهم إذا كان الشرط اللازم لفهمه هو أن ينطوي، الموقية الأولى، على تناقض: لكي يفهم المرمُ ينبغي أن يفهم سلّفاً! أن يكون لديه موقف، استباق، سياقية. فكيف يمكن للنص أن يُفهم إذا كان الشرط اللازم لفهمه هو أن تكون على فهم أصلاً بها يتحدث عنه؟! الجواب أن فهها جزئياً، بطريقة ما وبعملية ديالكتيكية، يُستخدم لفهم الزيد، تماماً مثل استخدام قطع من لغز الصور التركيبية ديالكتيكية، يُستخدم لفهم الزيد، تماماً مثل استخدام قطع من لغز الصور التركيبية لاكتشاف ما هو ناقص منها من الما وحد عنه؟! الجواب أن فها جزئياً، بطريقة ما وبعملية لكن ديالكتيكية، يُستخذم لفهم الم على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي هما المي الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي هذا الفهم المسبق الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي هذا الفهم = الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي هذا الفهم المي الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي هذا الفهم = الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي هذا الفهم = الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي إلى الموساد الموس على الموضو على الموض على أخرى ينبغي إلى الفهم الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي إلى الناهم = الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الإطلاق، ومن جهة أخرى ينبغي إلى الموسو عواله الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الموضوع ومن موسم الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الموضوع ومن موسم الموضوع وإلا فلن يحدث تواصل على الموضوع ومن موسم موسم على الموضو على موضو موما على الموضو الموضو مولو الموضو علي الموضو علي ا

يومئ ديفيدسون إلى أن التأويل يعتمد على موقف أوليَّ بـ "اعتبار الصدق" holding true يطبَّق على الجمل. (تعني الجمل، هنا وفيما سيأتي، الجمل المنطوقة في مناسبات معينة، أو المنطوقات، أو المنطوقات المكنة). فأنت دون معرفة سابقة بِلُغَتِي أو اعتقاداتي ورغباتي قد تؤكد أني أعتبر جملةً معينة صادقة. وهذا ليس افتراضاً مسبقاً بأنك تعرف ما أعنيه بنطق هذه الجملة أو بما أعتقده. لهذا السبب فإن اكتشافك أنني أعد جملةً ما صادقةً يمكن أن يشكل دليلاً مؤيداً لأي فرضية قد تغامر بأنها ما أعنيه وما أعتقده. سأعتبرها صادقة جملة "النمور مخططة" في حالة ما إذا كنتُ أعتقد أن النمور مخططة، وآخذ الجملة على أنها تعني أن (أو أنها صادقة إذا وفقط إذا كانت) النمور مخططة، وآخذ الجملة على أنها تعني أن (أو أنها معادقة إذا وفقط إذا كانت) النمور مخططة، وتخذ الجملة على أنها تعني أن الو أنها معادقة إذا وفقط إذا كانت) النمور مخططة. في تأويل كلامي إذن أنت تبدأ بتخمينات عما أعتقده وما تعنيه منطوقاتي، وتضاهي هذه التخمينات بالجمل التي بتخمينات عما أعتقده وما تعنيه منطوقاتي، وتضاهي هذه التخمينات بالجمل التي

تَصَوَّر الجملَ المعتبَرة صادقة على أنها كميات موجَّهة vectors، نواتج قوتين: الاعتقادات والمعاني (شكل 5.1). افترض مثلاً أني أعتبرها صادقةً جملةً "فيثاغوراس غريب الأطوار". إنني أفعل ذلك بسبب ما أعتقد (بين أشياء أخرى أن فيثاغوراس غريب الأطوار) وما آخذ جملة "فيثاغوراس غريب الأطوار" على أنها تعنيه (أي: ان فيثاغوراس غريب الأطوار). (انظر شكل 5.2).

شكل 1-5



=المسبق أن يتغير أو يتعدل في عملية الفهم. (للمزيد عن الدائرة التأويلية انظر كتابنا "مدخل إلى الهرمنيوطيقا"، دار النهضة العربية، بيروت، 2003، ص35-37، وص 67-68). (المترجم)

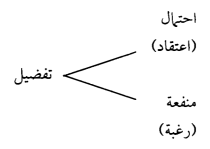
اعتقاد بأن فيثاغوراس غريب الأطوار

'فيثاغو راس غريب الأطو ار" معتبرة صادقة

"فيثاغوراس غريب الأطوار" تعني أن فيثاغوراس غريب الأطوار

مع احترامنا لبعض المُنظِّرين فإن هذا لا يتضمن أنه إذا كان عليك أن تُؤَوِّلَني فإن عليَّ أن أكون صادقاً. فقد تكتشِف، مثلاً، أنني لكل جملة، ق، بعامة أعتَبِر لا-ق صادقة عندما أنطق ق. من المفيد في هذا الصدد أن نفرق فكرة "التصديق" assent على الجُمَل عند كواين عن موقف اعتبار الصدق: فإن بوسعنا أن نصدق، ونحن نصدق بالفعل، على ما لا نعتبره صادقاً. ومادام لديك طريقةٌ لاكتشاف أي الجُمَل أنا أعتبرها صادقة فإن لديك طريقة لاختبار فرضيات حول ما تعنيه منطوقاتي (عباراتي) - باتصال مع ما أعتقده. (إذا كان هذا يصدمك كمهمة مستحيلة فكَرٌ في الأحاجي التي فيها يُطلَب منك أن تستجوب أشخاصاً يُدلون بمعلومات، بعضهم يقول الحقيقة والبعض كذابون مزمنون، كَيا تكتشف جواباً عن سؤال ما).

يقدم التكنيك التأويلي المتصوَّر على استبصارٍ تقدمه نظريةُ القرار decision theory. تقدم نظريةُ القرار وصفاً صورياً للاختيار أو التفضيل في حدود الاحتهالات والمنافع. والفكرةُ المرشِدةُ هي أن تفضيل فاعلٍ ما لِمَسارٍ من الفعل على مَسارٍ منافسٍ أو أكثر يعتمد على رغبة (الفاعل) النسبية في نتائج الأفعال والاحتهالات التي يربطها (الفاعل) بهذه النتائج (انظر شكل 5.3).



عليك أن تختار بين الذهاب إلى السينها أو أخذ نزهة مشياً على الأقدام. قد يكون لِنتائج هذين الاختيارين قيمٌ أو منافع مختلفة لك، وقد تتأثر هذه القيم أو المنافع بظروف مكنةٍ شتى. فقد يكون المثيُ ممتعاً لك أكثر من السينها، مثلاً، ولكن ليس إذا كانت السهاء تمطر. وستحدد تفضيلك الإجماليَّ المنافعُ أو المرغوبيةُ النسبية للنتائج مقدَّرةً باحتهاليتها. فإذا كان احتهال المطر ضئيلاً فأنت تختار المشي، وإلا فأنت تختار السينها.

يمكن التعبير عن الاحتمالات والمنافع بالأرقام، ويمكن إعطاء نظرية القرار توصيفاً صورياً دقيقاً. من مترتبات النظرية أنه من الممكن بإعطاء تفضيلات الفاعل لمختلف مسارات الفعل أن نستمد تحصيصاً فريداً من الاحتمالات والمنافع بالنسبة للفاعل. وهذا يُبَيِّن أن نظريةَ القرار نظريةٌ إمبيريقيةٌ قويمة: نحن نفترض احتمالاتٍ ومنافعَ – اعتقادات ورغبات – ونختبر فرضيتَنا بتسجيل تفضيلات الفاعلين.

المظهر مُضَلِّل. فقد يُظَن أن نظرية القرار تقدم إطاراً يمكن أن نرسم داخله ملامح بنيويةً مهمةً لصناعة القرار البشرية. وهي في هذا الجانب تشبه المنظومات الإحداثية أو أنظمة القياس المألوفة – والتي لـديَّ المزيد لِأَقولَه عنها حالاً. وسأكتفي الآن بتسجيل أنه وفقاً لرأي ديفيدسون فإن نظرية التأويل – نظرية – ت- تشتمل على مُكَوِّنَين: (1) نظرية صدق على طريقة تارسكي، نظرية –د. (2) نظرية قرار. والبَيِّنة (الدليل) بالنسبة لنظرية التأويل تتكون من مواقف الفاعلين

224

تجاه الجُمَل المنطوقة، ولاسيا موقف اعتبار الصدق. وبالضبط مثلها أنه في حالة نظرية القرار التقليدية تؤخذ اعتقادات الفاعلين ورغباتهم (مُؤَوَّلةً كاحتهالات ومنافع) كمحدِّداتٍ لتفضيلاتهم، فإنه في نظرية التأويل تؤخذ اعتقادات الفاعلين ورغباتهم ومعانيهم (شروط الصدق المرتبطة بالجمل) كمحدِّدات لأي الجمل يعتبرها صادقةً هؤلاء الفاعلون. فأنت في تأويلك لي إنها تقدم في حقيقة الأمر نظريةً تَعزو لي عالماً من الاعتقادات والرغبات والمعاني، وتضبطها جلٌ تَرَى أنني أعتبرها صادقة.



الإحسان وعدمر التحديد

تُقَيِّض نظرية – ت التي تُنشِئها محتوياتٍ أو "مضموناتٍ" لمِنطوقاتي ولمِواقفي القضوية في نفس الوقت. بوسعك أن تواجعه المنطوقات الظاهرة المشذوذ بأن تفترض أنك على خطأ حول ما أعنيه، أو أن لديَّ رغبةً في أن أخدعك، مئلاً، أو أي أتهكم، أو بأن تفترض أني أضمر اعتقاداً خاطئاً. قد يُوحِي هذا بأنه ليس على النظرية – ت أن تستجيب إلا لمطلب الاتساق: إذا كانت نظريتُك تُفضِي إلى تنبؤ غير معقول بها أعتبره صادقاً فإن لك الحريةَ في أن تعدِّل النظرية – بتغيير ما تَعُدُّني أعتقده أو أعنيه – لكي يَستوِي لك تنبؤُ أكثرُ قبولاً.

تخيَّلُ أنك تأخذني في جولةٍ سياحيةٍ بلندن، وأننا ندخل وسبط المدينة، وأنا أسجل ملاحظتي "إنه من المدهش أن أرى كل هذا العدد من الناس يرتدون bowling hats (قبعات البولنج)"<sup>(1)</sup>. وأنت تتحير لحظةً: قبعات البولنج؟ شم تدرك أني عنيتُ أنه من الغريب أن ترى كل هذا العدد من الناس يرتدون radical إنك بفعلك هذا تنخرط في شيءٍ من التأويل الجِذري radical البولر<sup>(2)</sup> interpretation. إن لديك بَيِّنَةً على أنني أعتبرها صادقةً جملة "إن من المدهش أن أرى كل هذا العدد من الناس يرتدون قبعة البولنج". فهاذا تراني أُعنِي؟ حسن،

> (1) البولنج bowling لعبةٌ بالكرات الخشبية.(المترجم) (2) قبعة مستديرة سوداء (المترجم)

أحد الاحتمالات أنني أعتقد أننا محاطون بناسٍ يرتدون قبعات البولنج وآخذ تعبيرة "قبعات البولنج" بمعنى قبعات البولنج. احتمالٌ آخر هو أني عنيتُ بـ "قبعات البولنج" ما تعنيه أنت بالبولرز، وأنني (في الحقيقة) أعتقد أننا محاطون بناسٍ ترتدي البولرز. كلتا الفرضيتين متسقة مع بَيِّنَتِك. فهل معنى ذلك أن كلتا الفرضيتين متساويتان في الكفاءة؟

ديفيدسون لا يعتقد ذلك. فعمليات عَـزو موقـف قـضوي يحكمهـا مبـدأُ الإحسان<sup>(1)</sup> Principle of Charity: إن عليك أن تَعُدَّني على صـوابٍ في معظـم

- (1) يذهب عدد من الفلاسفة وعلماء الاجتماع، من بينهم كواين وكمبل ودفيدسون، إلى أننا لا يمكننا أن نفهم الآخرين أو نترجمهم ما لم يكونوا متفقين معنا إلى حد كبير حول ما هو حق أو ما هو مقبول أو مُبَرَّر .. إلخ. وتُعَد أطروحة دفيدسون هي أشهر هذه الأطروحات وأكثرها تفصيلاً. يهيب بنا دفيدسون أن نتخذ "مبدأ الإحسان" إذا شئنا أن نترجم أو نؤول أو نفهم ثقافةً مغايرة لنا حديثة الاكتشاف، أو إذا شئنا أن نفهم أي شخص آخر لا عهد لنا به. وبغض الطرف لحظةً عن الصياغات التفصيلية يشير علينا المبدأ أن نوول الآخرين بطريقة تجعل أكبر قدر ممكن من اعتقاداتهم صحيحاً. ليس مبدأ الإحسان مبدأ فلسفياً فحسب، وإنها يعد مبدأ ميثودولوجياً مهماً في الأنثروبولوجيا المقارنة وعلم النفس الثقافي. وكما أوضح كمبل:
  - "فقد تبين أن العلامة الرئيسية التي تـدل عـالِمَ الأنثروبولوجيـا عـلى تَحقـق التواصل هي التهاثل بين استجابة الآخـر للمنبـه وبـين الاسـتجابة التـي كـان الأنثروبولوجيُّ نفسُه حَرِيَّا أن يأتيها.كما تبين أن عدمَ اتفـاقِ الاسـتجابتين هـو دليلٌ على فشل التواصل"

تكمن المشكلة الأساسية التي يتعين على "التأويل الجِذري" radical interpretation أن يتناولها، في أن المرء لا يستطيع أن يضفي معاني على منطوقات المتحدث دون أن يعرف اعتقاداته، ولا يستطيع في الوقت نفسه أن يحدد اعتقادات المتحدث دون أن يعرف ما تعنيه أقواله! تلك معضلة تأويلية، فيما يبدو، مادمنا مطالبين بتقديم نظرية عن الاعتقاد ونظرية عن المعنى في آن معاً. يطرح دفيدسون "مبدأ الإحسان" (الحسنى) principle of charity كحَلَّ ممكن لهذه المعضلة. ووفقاً لهذا المبدأ فنحن نبدأ بافتراض أن اعتقادات المتحدث (على الأقل في الحالات البسيطة والأساسية) مماثلة لاعتقاداتنا إلى حد كبير وأنها بالتسالي = الأشياء. فإذا كنتَ تحاول أن تكتشف ما أعتقده وما تعنيه منطوقاتي فإنك لا تملك إلا أن تفترض أن اعتقاداتي صادقة إلى حد كبير. وبدون هذا الافتراض ستكون كل نظرية-ت متسقة متساوية في الجودة مع أي نظرية-ت. إن على نظرية-ت، إذن، أن تجعل صدق اعتقاداتي أقرب ما يكون إلى الكمال في نفس.الوقت الذي تُسبَغ فيه معنى على منطوقاتي.

في الحالة الراهنة، يعني هذا أنك ستُوَوِّل كلامي عن "قبعات البولنج" على أنه كلام عن قبعات البولر. أن تفعل غير ذلك، أن تتخيل مثلاً أنني أعني ب "قبعات البولنج" ما تعنيه أنت بالضبط بهذا الحد، سيضطرك أن تفترض أنني كنتُ أضمر مجموعةً من الاعتقادات الخاطئة، بها فيها الاعتقاد بأن قبعات البولر تُرتدَى لِلَعِب البولنج. يقتضيك الإحسانُ أن تُكَيِّف نظريتَك التأويلية بطريقة تجعل اعتقاداتي أقرب شيء إلى الصدق.

=صحيحة إلى حد كبير. عندئذ يمكننا أن نستخدم اعتقاداتنا نفسها كدليل مرشِدٍ إلى اعتقادات المتحدث. ثم بافتراض أن بإمكاننا تحديد العبارات الإخبارية البسيطة لـدى مرشد إلى معاني منطوقات المتحدث. هكذا تستوي لدينا نظريةٌ مبدئيةٌ في الاعتقاد ونظريةٌ مبدئيةٌ في المعنى. وما أن نصل إلى تحديد مبدئي لمعاني عدد كبير من المنطوقات حتى يكون مبدئيةٌ ني العنى. وما أن نصل إلى تحديد مبدئي لمعاني عدد كبير من المنطوقات حتى يكون بمُكتَنا اختبارها في ضوء السلوك الجديد الذي يبدر من المتحدث ونعدل هذه المعاني وفقاً الاعتقادات المبدئية التي أن نصل إلى تحديد الذي يبدر من المتحدث ونعدل هذه المعاني وفقاً بمُكتَنا اختبارها في ضوء السلوك الجديد الذي يبدر من المتحدث ونعدل هذه المعاني وفقاً الاعتقادات المبدئية التي أسبغناها على المتحدث حين طبقنا عليه مبدأ الإحسان ونعدلها أيضاً إذا لزم الأمر. وهذا بدوره يتيح لنا مزيداً من تعديل المعاني، ثم مزيداً من تعديل الاعتقادات. وهكذا دواليك إلى أن نصل إلى نوع من "التوازن" equilibrium . هكذا انعدل المعاني في ضوء الاعتقادات ونعدل الاعتقادات في ضوء المعاني إلى نختبر الما عقادات. وهكذا دواليك إلى أن نصل إلى نوع من "التوازن" equilibrium . هكذا منهدل الماني في ضوء الاعتقادات ونعدل الاعتقادات في ضوء الماني إلى أن نصل إلى نظرية مناملة في سلوك المتحدث تجمع كلاً من نظرية المعنى ونظرية الاعتقاد في نظرية واحدة في شاملة في سلوك المتحدث تجمع كلاً من نظرية المعنى ونظرية العاني إلى أن نصل إلى نظرية سماملة في ملوك المتحدث تجمع كلاً من نظرية المعنى ونظرية الاعتقاد في نظرية واحدة في معدل الماني في ملوك المتحدث تجمع كلاً من نظرية الماني ونفرية العناني إلى أن نصل إلى نظرية مناملة في ملوك المتحدث تجمع كلاً من نظرية الماني ونظرية الاعتقاد في نظرية واحدة في منوسب عن قدر كبير من الاتفاق في أغلب الأحيان، بل إن قدراً كبيراً من الاتفاق هـ شرطٌ مسبَق لكل ترجة أو تأويل ناجح! (المترجم) لعل القراء الأذكياء قد خمنوا أنه، حتى بافتراض مبدأ الإحسان، ليس ثمة ضامن أن هناك نظرية تأويل وحيدة لأي متحدِّث. إن بالإمكان أن يكون ثمة نظريات تأويل شديدة التباعد لمُتَحدَّث معين ومتوافقة مع كل بَيِّنَة فعلية أو ممكنة. افترض أنك أنت ورفيقاً لك تُشَيِّدان، كل بمعزِل عن الآخر، نظريتَي تأويل لي. كلتا النظريتين تطابق البَيِّنةَ التي لدَى كل منكما، أو التي يمكن أن تكون لديه، وكلتاهما تُمَكِّنك من أن تُضفِي معنى على منطوقاتي وأن تتحادث معي في موضوعات لا نهاية لها. وعند مقارنة الملاحظات، رغم ذلك، تكتشف أن النظريتين تُقيِّضان، بشكل منظَم، معانيَ لِنطوقاتي! وفي الحالة القصوى أنت تُوَوِّل على أنها تَعنِي "النمور ليس لها خطوط". أيس مكمن الخطأ هنا؟ أَيُّكُما على على أنها تعنِي "النمور ليس لها خطوط". أيس مكمن الخطأ هنا؟ أَيُّكُما على صواب إن كان أحدُكما على صواب؟ وكيف لك أن تُقرَّرَ هذا؟

ها نحن وجهاً لوجهٍ مع المذهب المُشَهَّر الخاص بعدم التحديد في التأويل ما نحن وجهاً لوجهٍ مع المذهب المُشَهَّر الخاص بعدم التحديد في التأويل ديفيدسون في هذه الموضوعات، بأن كل عبارة منطوقة فهي قابلة لتأويلات، أو "ترجمات" لا نهاية لها، وافية تماماً ولكنها غير متوافقة إحداها مع الأخرى. (في عرضي لكواين سأتحدث، مثلما يفعل، لا عن تأويلات interpretations بل عن ترجمات stations. ورغم أهمية التمييز بين اللفظتين فهو لا تأثير له في النقطة الحالية). هذه الترجمات يمكن أن تكون متوافقة مع كل ما يقوله متحدث أو يود أن يقوله. قد تظن أن هذا يعني أنه سيكون صعباً أو مستحيلاً علينا أن نقول أي ما هنالك فيما يعنيه متحدث يُفصَح عنه في الترجمة التي تلائم كل شيء يقوله ما هنالك فيما يعنيه متحدث يُفصَح عنه في الترجمة التي تلائم كل شيء يقوله المتحدث أو يود أن يقوله. وإمكان ترجمات منافسة ولكن وافية بنفس القدر تثبت ما هنالك فيما يعنية ما حدين أخرى فيما يتعلق بما يعنيه المتحدثون.

indeterminacy of يُفَرِّق كواين ما يسميه "عدم التحديد في المعنى" underdetermination التي meaning التي

نقابلها في تقييم النظريات العلمية. إن من الجائز لنظريتين علميتين أن تلائها جميع الأدلة (حقاً جميع الأدلة التي يمكننا تخيلها) ومع ذلك فقد تكون إحداهما هي الصحيحة والأخرى غير ذلك. في مجال العلم تُوهِم النظرياتُ بأنها تحصر واقعاً مستقلاً. ولكن عندما نأتي إلى المعاني، في رأي كواين، فليس ثمة واقع مستقل، ليس ثمة واقعٌ وراء ميول المتحدثين المحصورة في الترجمات المنهجية لمنطوقاتهم. ليس يعني ذلك أن هذه الترجمات لا يمكن أن تكون خاطئة. فَعَلَى العكس، قد تفشل بعضُ الترجمات في أن كل ترجمة تتمشى فعلاً مع هذه الملاحظات بالسلوك الكلامي للفاعلين. غير أن كل ترجمة تتمشى فعلاً مع هذه الملاحظات يحق لها على السواء أن تدعي أنها تقبض على المعنى عند المتحدثين.

يتفق ديفيدسون مع كواين في أن هذه الضروب من عـدم التحديـد هـو أمـرٌ محتوم. إلا أنه يختلف عن كواين في أنه (أي ديفيدسون) يشير بأن عدم التحديدات التي تظهر في نظريات-ت لا خطر منها على الإطلاق. فلو أن نظريتَ ات متساويتين في ضوء مبدأ الإحسان كانتا متسقتين مع جميع تفيضيلات فاعل ما فإنهما "تدوينان مختلفان" لِنفس الشيء لا أكثر. الوضع هنا يـشبه الوضع الَّذي تقاس فيه الحرارة بالفهرنهايت أو بالدرجة المئوية. فأنا أقول إن الماء يتجمد عند 32 درجة فهرنهايت، وأنت تذهب إلى أنها تتجمد عند صفر مئوية. أي التقديرَين هو الصحيح؟ هذا السؤال يفترض ما هو خطأ، أي يفترض أن ثمة ملمحاً ما محدداً للعالم يختلف في شأنه هذان التقييمان. وإنها وجه الأمر أنهها، ببساطة، طريقتان لحصر نفس الحقيقة. في هذا الجانب يجب أن نفرِّق تصورَ ديفيدسون للتأويل الجذري عن تصور كواين للترجمة الجذرية. فالترجمة الجذرية تترك المجال مفتوحاً لمزيدٍ من عدم التحديدات الأساسية بعيدة المدى. إن أسباب ذلك أسبابٌ تكنيكية لا داعيَ لأن تشغلنا هنا؛ فهدفُنا هو أن نكتسب حِساً بتصور ديفيدسون الخاص عن العقل.

ا المُؤَوِّل الكُلَّي العِلم

قلنا إن مبدأ الإحسان يفرض علينا أن نعزو اعتقادات للفاعلين بحيث نجعل صدق هذه الاعتقادات أقرب إلى الكمال. يَعنِي هذا في المارسة أن تعزو لي اعتقادات بحيث تَتبَدَّى لك أقربَ شيء إلى الصدق: فتجعل اعتقاداتي متسقة مع اعتقاداتك قدر المستطاع. غير أننا الآن نواجه صعوبةً ظاهرة: ثمة فارقٌ واضح وهام بين ما هو حق وما يعتقد أي فاعل متناه أنه حق. افترض أن كثيراً من اعتقاداتك، أو معظمها، خاطئة؛ إن تأويلك الإحساني، إذَّاكَ، لكثيرٍ من اعتقاداتي سيجعل اعتقاداتي بدورها خاطئة.

إلا أن ديفيدسون يُحاجُّ بأن هذه الطريقة في تصور المسألة تغفل ملمحاً مهماً لمبدأ الإحسان. خذ اعتقاداتك مثلاً: إن اعتقاداتك التي لديك بالفعل هي تلك الاعتقادات التي يحق أن يعزوها لك مؤَوِّلٌ عرف عنك كل ما يجب أن يُعرَف عنك وعن ظروفك، مؤوِّل يضع يده على كل بَيَّنَه، "مُؤَوِّلٌ كُلِّيُّ العِلم" omniscient interpreter.

يعني ذلك بالضبط أن تقول إن اعتقاداتك يجب في الحقيقة أن تكون صادقةً غايةَ الصدق. وإذا كانت اعتقاداتُك صادقةً للغاية بالضرورة، فلا يمكن إذن أن يكون ثمة فرقٌ عميقٌ بين عَزوِكَ اعتقاداتٍ لي بهذه الطريقة متسقةً للغاية مع اعتقاداتك وعَزوِكَ لي اعتقاداتٍ بطريقة تجعل عزوَك يقرِّب الحقيقة إلى الكمال.

هل يمكن أن يكون هذا صحيحاً؟ ربا مادمنا نأخذ مأخذ الجد منظورَ ديفيدسون إلى عزو الاعتقاد. إن موضوع اعتقادٍ ما - ذلك الذي يكون الاعتقادُ اعتقاداً عنه - تُحَدِّده، جزئياً، عِلَّتُه، فيها يفترض ديفيدسون. فاعتقادُك عن الشجرة يتعلق بشجرةٍ معينة لأنه يتسبب عن تلك الشجرة. نحن إذن نعزو اعتقادات، جزئياً، بالإحالة إلى عِلَلِها. قد نكون بالطبع على خطأ في ذلك، قد نسيء عَزوَ اعتقادات. ولكن لا يمكن أن تكون اعتقاداتُ مَن يَعزو خاطئةً في معظمها. إنها تتعلق بِعِلَلِها بمعزِلِ تام عن مأخذ أي شخص، بها في ذلك المعتقد، لما تكونه هذه العِلل<sup>(1)</sup>. وهذه طريقة أكثر ابتذالاً للقول بأن الاعتقادات التي تملكها أنت- مَـن يَعزو- هي تلك الحَرِيَّةُ بأن يعزوها لك مُؤَوِّلٌ كُلِّيُّ العِلم.

هل يُعفَّل أن تتخيل أن الاعتقادات تتعلق بِعِلَلِها؟ إن بإمكان ضربة على الرأس، بالتأكيد، أن تؤدي بي إلى الاعتقاد بأن نابليون مات في المعركة. وعِلَّةُ هـذا الاعتقاد هي ضربة على الرأس، إلا أن اعتقادي لا يتعلق بالضربة بل بنابليون.

غير أنه في القلب من فكرة ديفيدسون أن الاعتقادات، شأنها شأن المعاني، لا يمكن أن تُعزَى فُرادَى: فأنت إذ تعزو لي اعتقاداً معيناً إنها تعزو ضمنياً عالماً من الاعتقادات الأخرى، تلك الاعتقادات التي تنطوي عليها نظرية -ت التي تستدعيها. وإنها هذا الصرح الكلي هو الذي يجب أن يفي بـ "الإحسان" وبمتطلَّب أن تكون موضوعات الاعتقاد محددة بِعِلَلِها. وبوُسع نظرية التأويل الصحيحة أن تستوعب الاعتقاد الخاطئ إزاء خلفيةٍ من الاعتقاد الموفور الصحة. وبالإحاطة بجميع الأشياء، إذن، فإن نظرية تأويل تصورني (على أساس ما أقوله وأفعله) على أنني اكتسبتُ اعتقاداً عن نابليون نتيجةً لضربةٍ على الرأس يمكن بسهولةٍ أن تكون أكثر إحساناً من نظرية تعزو اعتقاداً عن ضربةٍ على الرأس.

## التأويل والقياس

تأملُ ما هو متضمَّن في تفسير ظاهرةٍ أو حقلٍ من الظواهر. يتخذ التفسيرُ أشكالاً كثيرة. يُوهِمُ التفسيرُ بأنه يوضِّح، أو يضفِي معنى على، أو يُسَهِّل فهمَنا لستيء ما نأمل أن نفهمه. أحد الأصناف المألوفة للتفسير هو التفكيك decomposition: فنحن نصل إلى فهم الكيانات المركبة بأن نرى كيف تتلاءم أجزاؤها معاً وتتبادل التأثير. فأنت تصل إلى فهم الحرارة بأن تدرك أن تسخين شيءٍ ما يثير جزيئاته المكوِّنة، وهذه الإثارة تنتقل إلى الجزيئات المجاورة – من

(1) هذه الطريقة في وضع المسألة مضلًلةٌ بعض الشيء. فكل اعتقاد له عِلَلٌ لانهاية لها. وتعتمد عِلةُ اعتقادٍ ما، العِلة التي تحدد محتواه، على أية علة تلك التي تبرُز للمُؤوَّل أو الجديرة بأن تبرز. وهذا من الأسباب التي تجعل المؤوَّل في نظرية ديفيدسون محورياً لا يمكن استبعاده. (المؤلف)

231

الرمل الساخن على الشاطئ إلى أَخْمَيَ قدميك. وأنت تفهم عملَ ساعةٍ، أو آلةٍ تغَلِّف قضبانَ الحلوى، أو جبهة باردة، أو السيولة، بأن تكتشف الآلية المسئولة عن سلوك الساعات، والآلات المغلَّفة للحلوى، أو الجباه الباردة، والمواد السائلة. في هذه الحالات أنت تصل إلى فهم الآلية برؤية كيف تعمل، وكيف تتفاعل أجزاؤها أحدُها مع الآخر ومع الأشياء المحيطة لكي تُنتِج نوعاً معيناً من النتائج. مثلُ هذا التفسير المكانيكي شائعٌ في العلوم، وفي الهندسة، والطب، وفي الحياة العملية.

ثمة صنفٌ آخر من التفسير، صنف محبَّب كثيراً في علم النفس وفلسفة العقل، وهو التفسير الوظيفي. حين أقدم تفسيراً وظيفياً فأنا أَغُض الطرف عن التفاصيل الفيزيائية لميكانزم ما وأرى إليه حصرياً في حدود الأدوار العِلِيَّة لمكوِّناته. بِوُسعِنا أن نصف عمَّلَ آلةٍ بخارية، أو حاسوب، أو القناة الهضمية لكائنٍ بشري، دون أن نَعباً بـ "التنفيذ الفيزيائي" أو "التحقيق" الخاص بهذه الأشياء.

وهناك طريقة مختلفة جداً لفهم قطاع من الأشياء، هي أن نبتكر وصفاً واضحاً لِبِنيةِ هذا القطاع. يمكن تحقيق ذلك بأن نُعَنَّي على هذا القطاع بقطاع آخرَ مفهومةٍ بِنيتُه مقدماً فهماً جيداً. إننا نستخدم الياردات المدرَّجة والموازين العامة وموازين الحرارة في وصف أطوال الأشياء وأوزانها وحرارتها. وبالمثل نحن نفهم تخطيطَ سطح كوكبِنا بأن نفرض عليه بِنيةً إحداثية. وما إن نضع هذه المنظومة من الإحداثيات في موضعها فإنها تُكَمَّننا من أن نحدد المناطق والمسافات والمواقع النسبية للأشياء والوقائع على سطح الكوكب. وتُمَكَّننا أيضاً من أن نقدم ضروباً معينة من التنبؤ. فإذا كنتَ تعلم سرعةَ شيءٍ معين يتحرك عبر سطح الأرض وتعلم موقعَه في وقتٍ معين فإن بوسعك أن تتنبأ بموقعه في وقتٍ مستقبلي ما. وإذا كنتَ تعرف موقعَ شيء معين وبُعدَه واتجاهَه بالنسبة لشيءٍ آخر فإن بوسعك أن تحدد موقعَ هذا الشيء الثاني.

تمثل المنظوماتُ الإحداثيةُ co-ordinate systems حالةً خاصةً من حالات القياس: تطبيق قطاع الأعداد على قطاع الأشياء أو الخواص. عندما نصف شيئاً ما بأن طوله 12 قدماً وأنه يَزِن 110 أرطال، فأية ملامح لهذا الشيء تطابق هذه الأعداد؟ هذا السؤال مُضَلِّل. فالأشياء الفيزيائية المعتادة في الظروف المعتادة تُظهر بِنيةً مستديمةً نسبياً تُسلِمُ نفسَها للوصف من خلال منظوماتٍ من الأعداد مفهومة جيداً. إن بِنيةَ هذه المنظومات الوصفية، أي العلاقات فيا بين عناصرها، هي أمرٌ حاسم. وإن العناصر المعينة التي تُشَيِّدها هي في أحد جوانبها اعتسافية<sup>(1)</sup> وعن الأطوال بالأقدام أو بالأمتار. المهم أن تُظهِر الأعدادُ التي نختارها، والمبادئ التي تحكم تَضامَها، بِنيةً ملائمة.

تأمل مرة ثانية استخدام منظومة إحداثية في رسم خريطة سطح الأرض. إن اختيارك للمنظومة هو أمرٌ تعسفي جزئياً. فقد نستخدم إسقاطاً مركاتوريا، مثلاً، أو إسقاطاً كروياً. لاحِظ أن إقليها جغرافياً يَظهر بإسقاط مركاتوري يمكن أن يبدو مختلفاً جداً عما يكونه نفسُ الإقليم إذ يُمَثَّل في إسقاط كروي. أذكر أني كنتُ وأنا طفلٌ محيَّراً بالفارق الظاهر في الحجم النسبي لجرينلند على الكرة الأرضية في واجهة فصلي الدراسي بالسنة الرابعة، وعلى الخريطة الكبيرة على الحاط أعلى واجهة فصلي الدراسي بالسنة الرابعة، وعلى الخريطة الكبيرة على الحاط أعلى السبورة. كانت جرينلند على الأولى تبدو بالكاد أكبر قليلاً من تكساس، وعلى الثانية تبدو تقريباً في كبَر أمريكا الشهالية كلها. وكنتُ أتساءل ما حجم جرينلند حقاً؛ فالخريطتان لا يمكن أن تَصدُقا معاً. (كان تفسير مُعَلِّمِي أن خريطة الحائط أكبر من الكرة الأرضية). ولكنْ بالطبع كانت كلتا الخريطتين صحيحة. وكان خطئي أنني أقارن الأشياء على إحدى الخريطتين بالأشياء على الخريل دون أن آخذ في الاعتبار أن منظومتي الرسم، وإن كانتا "مُتَشاكِلَتَين"<sup>(2)</sup> دون أن آخذ في الاعتبار أن منظومتي الرسم، وإن كانتا "مُتَشاكِلَتَين"

(1) تَحَكُّمِيَّة/ اعتباطية. (المترجم)
 (2) أي متهاثلتين شكلاً. (المترجم)

يقدم المشالُ توضيحاً جميلاً لما يقول مبدأ اللاتحديد في التأويل وفقاً لديفيدسون. فقد تبدو نظريتا-ت كأنها تَعزوان اعتقاداتٍ ومعانيَ مختلفةً لفاعل معين، وكلتاهما مع ذلك قد تكون صحيحة. وليس يترتب على ذلك أنه لا حقيقةً واقعة لما يعتقده الفاعل، رغم ذلك، أكثر مما يترتب من اختلافات الخريطتين الموضحة أعلاه أنه لا حقيقة واقعة للحجم النسبي لجرينلند. يأتي الغموض الظاهري من مقارنة وحدات عبر منظومات دون اعتبارٍ للمنظومات التي تنطمر فيها تلك الوحدات.

فلنقُلْ، إذن، إن بِنيةَ نظريات-ت وهدفها مماثلتان لِبِنيةِ وهدف المنظومات الإحداثية. نحن نعلم مقدماً أن أي شيء قابل للوصف عن طريق هذه المنظومة يجب أن تكون له خواصُّ معينة. في حالة منظومة إحداثية، إذا كان شيءٌ ما، أ، يقع شهال غرب ب، وكان ب شهال غرب ج، إذن أ يقع شهال غرب ج. والأشياء التي لا تَفِي بهذه الشروط لا يمكن أن تُمَثَّل على نحو مُجْدِ بهذه المنظومات، ولا يمكن أن يقال إن لها مواقعَ بمعنى الكلمة. وفي حالة نظرية -ت، إذا كان فاعلٌ ما يفضًل أعلى ب، ويفضِّل ب على ج، فهو إذن يفضِّل أعلى ج. والكائنات التي لا تَفِي بهذا الشرط – لا بمعنى الكلمة. وفي حالة نظرية -ت، إذا كان فاعلٌ ما يفضًل أعلى ب، ويفضِّل ب على ج، فهو إذن يفضِّل أعلى ج. والكائنات التي لا تَفِي بهذا الشرط – لا بمعنى أنها تُبدِي تفضيلاتِ متعدِّية، بل بمعنى أنها لا تُبدِي أي شيء يمكن التعرف عليه على أنه مخزون اختيارات متعدية على نحو ملائم – فلن تَفِي بنظرية –ت و لا يمكن أن يقال إن لها تفضيلات بمعنى أنها لا تُبدِي أي تقبي بنظرية التعرف عليه على أنه مخزون اختيارات متعدية على نحو ملائم – فلن تتغير التفضيلات، بطبيعة الحال، وبالمثل يمكن أن تتغير مواقع الأسياء. والافتراض التبسيطي هنا هو أننا معنيون فقط ب "شرائح زمنية" الأسياء. من القطاعات: أي تلك القطاعات في أوقات معينة).

إذا شئنا أن نتجنب الخلط، فإن علينا أن نميز ضوابطَ داخليةً على نظرية-ت (أو على منظومةٍ إحداثية) وأوصاف الفاعلين (أو المناطق الجغرافية) بلغة النظرية (أو المنظومة الإحداثية). حين تطلق منظومة إحداثية، فأنت تستخدم بِنيةً جغرافيةً قويمةَ المسلك، يمكن لملامحها أن تُوصَف بمعزِلٍ تام عن ملامح العالَم الذي تُفرَضُ عليه. وبالمثل حين نطلق نظرية-ت فنحن نستخدم إطاراً يمكن أن يحدَّد تجريدياً وبمعزِلٍ عن تطبيقاته. في تطبيق منظوماتٍ إحداثية أو نظريات تأويل

فنحن نُغَنِّي على قطاع من الأشياء بِبِنيةٍ تَكشِف البنيةَ في القطاع المستهدَف. إن القطاع المستهدَف نفسَه يوجد على نَحو مستقل، مثلها توجد الأشياء والخواص التي تُشَيِّده. ومع ذلك فإن وَصفَنا له ذا القطاع يعكس تلك الملامح المستقلة وملامح المنظومة الإحداثية أو نظرية التأويل، معاً، في الحدود التي توصف بها تلك الملامح. وينبغي ألا نخلط بين ملامح الواحدة وملامح الأخرى. وأن نقع في ذلك سيكون أشبة بأن نخلط بين خطوط الطول وخطوط العَرض في خريطة الملامح الفيزيائية للأرض. إذا كان ديفيدسون على صواب، إذن فإن تخيُّلَ أن الحديثَ عن المحتوى القضوي للاعتقادات والرغبات والمقاصد هو حديثٌ عن مكوِّناتٍ ميكانيكية للفاعلين- هو وقوعٌ في خطأ من هذا النوع.

تأمَّلْ حقيقةً جغرافيةً بسيطة، كَون ميلووكي شال شيكاغو. هذه الحقيقة تعتمد على تطبيق وتَوَجُّهِ منظومةٍ إحداثية وعلى ملامح مستقلة عن المنظومة لمنطقة معينةٍ على كوكبنا. تخيل الآن أنك تَعزو إليَّ، صائباً، اعتقادَ أن النمور مخططة. إن صدق هذا العَزو يرجع إلى تطبيق نظرية –ت وإلى ملامح لي مستقلةٍ عن النظرية، وهي جوهرياً تكويني النزوعي. من وجهة نظر ديفيدسون فأنا أمتلك اعتقادات ذات محتويات قضوية راسخة في شيءٍ ما بطريقةٍ تشبه امتلاكَ المدنِ مواقعَ. إننا لا نتخيل أن المواقع لديها "تحقيقات" realizations فيزيائية محددة (أو أنها "متعددة التحقيق" المواقع لديها تكون لا فيزيائية. كذلك الحال بالنسبة للمحتويات التحقيق من اعتقادات ومقاصد.

نحن نَعزو مواقفَ قضويةً للفاعلين الذين يتفق سلوكُهم (الفعلي والمكن) مع هذا العَزو. من المحتمل أنها هكذا تتفق لأن العَزو يتبيَّن، إذا صَحَّ، مكوِّناتِ ميكانِزم مسئول عن السلوك. (هـذا هـو صـنف الـصورة التـي تؤيـدها النظريـةُ التمثيلية في العقل: الاعتقادات والرغبات هي جلٌ في لغة الفكر تشغل "صناديق الاعتقاد" و "صناديق الرغبة"). ولكن، إذا كان ديفيدسون على حق، قد لا تكون ثمة حاجة لافتراض ذلك. فعَزو موقفٍ قضوي ونظرية التأويل التي تـسوِّغ هـذا

العَزو لا يلزمها أن تقدم تفسيرات شبه ميكانيكية للسلوك مثلما أن الحديث عن موقع مدينةٍ أو اتجاهها بالنسبة لمدينة أخرى لا يلزمه أن يقدم تقييماً موضِّحاً جيولوجياً لتضاريس المنطقة.

إذا كان الأمرُ كذلك، فإن ذلك التفسير الخاص بالسلوك الذي لم كي للف اعلين الذي نُحَصِّله بتقدير اعتقاداتهم ورغباتهم ومقاصدهم ليس تفسيراً وظيفياً أو ميكانيكياً أو تفكيكياً، بل هو تفسير ينجم نجاحُه من كشفه ووصفه، بطريقة منهجية، بنيةَ ظاهرة معقدة. لمثل هذه التفسيرات قوةٌ تنبؤية، لا لأنها تكشف ميكانيزمات خفية، بل لأنها تنطبق على منطوقات وأعهال ممكنة، ومنطوقات وأعهال فعلية أيضاً. وبتعبير أكثر دقة: توضّح تفسيرات الموقف القضوي، وبالتالي تفسِّر جزئياً، بنيةَ أنواع معينة من المنظومات النزوعية. تعمل هذه التفسيرات، لا لأنها تبين التروسَ والروافعَ في الآلية التحتية أو لأنها تكشف منظومة مشيَّدةً من العناصر المفسِّرة ومكونات الميكانيزم؛ بل تعمل لأنها تكشف منظومةً مشيَّدةً من الاستعدادات (النزوعات) قابلة للوصف بواسطة قطاع مفهوم سلفاً فهماً جيداً، قطاع معطَّط في نظريات صدق ونظريات قرار.

حين نضم كلَّ هذا معاً نستطيع أن نقول إنه بقدر ما يمكن أن نكون عُرضةً لعَزو مواقف قضوية، فإن سلوكنا، أو بالأحرى الأساس النزوعي لسلوكنا. يتفق مع صنف معين من النظرية. واتفاقه على هذا النحو يُنتِج نوعاً من التفسير لـه. ليس التفسيرُ رغم ذلك ميكانيكياً أو تفكيكياً أو وظيفياً؛ فهو يختلف نوعياً عن مثل هذه التفسيرات. والخطأُ الذي يرتكبه كثيرٌ من فلاسفة العقل وبعضُ علماء النفس هو تخيُّل أن نظرية-ت تصف ميكانيزماً، ربها على مستوى وظيفي، تنطبق مكوناتُه على عناصر النظرية.

### التسبيب العقلي والمواقف القضوية

تبقى ثمة مشكلة. من وجهة النظر التي نَسَبتُها لديفيدسون فإن التفسيرات التي تُهِيب بالمواقف القضوية هي تفسيراتٌ غير ميكانيكية. هـذه التفسيرات تُوضِّح السلوك الإنساني باستحضار بِنيةٍ تحددها نظريةُ تأويلٍ ملائمة. ولكن إذا كان هذا، أو شيءٌ مثل هذا، صحيحاً، سيبدو في تَعارُضٍ مع فكرةٍ لديفيدسون، وهي فكرةُ أن الأسبابَ عِللٌ<sup>(1)</sup> reasons are causes: أي أن الاعتقادات والرغبات والمقاصد لا تفسر الأفعالَ إلا بِقَدر ما تكون عِلَلاً لِتلك الأفعال.

افترِضْ أن إدارتَكَ مفتاحَ الكهرباء تفسره رغبتُك في إنارة الحجرة مصاحبةً لاعتقادِك بأن إدارة المفتاح سيضيء الحجرة. افترِضْ أيضاً أن نجاح مثل هذا التفسير لا يعتمد على تحديد ميكانيزم داخلي مسئول عن إدارتك المفتاح. رغم أن نجاح التفسير يعتمد بلا شك على حالتك النيورولوجية (وعلى غير ذلك الكثير)، فإن نجاحه لا يعتمد بالضرورة على وجود تناظر بسيط بين مكوِّنات تفسيرِك، وبخاصة المواقف القضوية، وأنواع معينة من الحالة أو الحدث النيوروني. إذن حتى إذا كان التفسير صحيحاً فإن هذا لا يتضمن أي شيء عن صفة الميكانيزمات

(1) جرَى الاتفاق على أن تُتَرجم كلمة reasons التي تعني المبرَّرات العقلية بـ "الأسباب"، وأن تُتَرجم كلمة causes التي تعني الأسباب الطبيعية بـ "العِلَل"، حتى نساير المصطلح الفلسفي الحديث. ثمة وجهتان من الرأي بين الفلاسفة فيها يتعلق بالـشروط الضرورية لنجاح التفسير بالأم باب (العقلية): الأولى، وهي التي يقول بها ديفيدسون، ترى أن هذه التفسيرات لا تنجح إلا إذا كانت الأسباب العلمية مكتفية بذاتها، ولا يمكن ردها إلى علل التفسيرات لا تنجح إلا إذا كانت الأسباب العلمية مكتفية بذاتها، ولا يمكن ردها إلى علل التفسيرات لا تنجح إلا إذا كانت الأسباب العلمي العقلية) عملكة reasons (العقلية) على التفسيرات لا تنجح إلا إذا كانت الأسباب (العقلية) معي رابطة منطقية وليست رابطة على أيضاً. والثانية ترى أن الأسباب (العقلية) معي رابطة منطقية وليست رابطة على (طبيعية)؛ فالرابطة بين الفعل وسببه (العقلي) هي رابطة منطقية وليست رابطة على الطبيعية)؛ فالرابطة بين الفعل وسببه (العقلي) هي رابطة منطقية وليست رابطة علي الطبيعية)؛ فالرابطة بين الفعل وسببه (العقلي) هي رابطة منطقية وليست رابطة علي الطبيعية)؛ فارا العقلي أن يكون ما هو لو لم يتخذ هويتَ من موقعه في خطبة قصدية الفعاعل (بل سيكون مجرد جزئية سلوكية غير قابلة لأي تفسير عقلي على الإطلاق)، وهو دسب (العقلي) وهو رأي ديفسير عقلي على الإطلاق)، ولوم رابط ورابه (العقلية) والأفعال ليست أحداثاً سائبة منفصلة تُم سكها العلاقاتُ العِلَية الفاعل إلى الني الفعل إلى الذي يؤدي هذا الرأي المضاد، وهو رأي ديفيدسون، فيذهب إلى أن وجود سبب (عقلي) هو حدث عقلي، وما لم يرتبط هذا الحدث علياً بعملية الفعل لما أمكنا وجود سبب (عقلي) هو حدث عقلي، وما لم يرتبط هذا الحدث علياً بعملية الفعل لما أمكنا وجود سبب (عقلي) هو حدث عقلي، وما لم يرتبط هذا الحدث علياً بعملية الفعل لما أمكنا وجود سبب (عقلي) هو حدث عقلي، وما لم يرتبط هذا الحدث علياً بعملية الفعل لما أمكنا وجود وسبب (عقلي) هو حدث عقلي، وما لم يرتبط هذا الحدث علياً بعملية الفعل لما أمكنا ورالم يعن وليس بسبب آخر. ذلك أن السبب (العقلي) الذي يفسرها هو ذلك أن السبب الأقدر "عِلًاً" وعلي ميا علي إثرة الفعل. (المرجم)

المسئولة عن سلوكِك- عدا أنها يجب أن تكون بحيث تقدر على إحداثِ سلوكٍ من هذا النوع.

يتضمن التفسيرُ، بعدُ، مكوِّناً عِلِّياً هاماً. إنه جزءٌ من الإطار التفسيري المنشود حين نُهيب بالاعتقادات والرغبات والمقاصد أن الفاعل قد يكون لديه سببٌ (عقلي) reason، س، لأن يؤدي فعلاً معيناً (حيث يتكون السبب من زوج "اعتقاد-رغبة") ويؤدي الفعل من أجل سبب، ولكن لا يؤدي الفعل من أجل السبب س. في هذه الحالة فإن س لا يعلِّل لسلوك الفاعل لأنه ليس جزءاً من السبب الذي يؤدي بالفاعل إلى أن يفعل ما يفعله.

تَخَيَّلُ أنك تريد أن تتناول إفطاراً صحياً، وتعتقد أنك يمكن أن تتناول إفطاراً صحياً بأن تأكل طبقاً ساخناً من الكرنب المسوَّق على المائدة أمامك. افترض، إضافةً إلى ذلك، أنك تريد أن تتعلم الصرامةَ الذاتية وتعتقد أن تناولك طبقاً من الكرنب المسوَّق للإفطار سيسهم في هذا الهدف. في هذه الحالة فأنت قد تعمل على تناول إفطار صحي: تأكل طبقاً من الكرنب المسوَّق لأنك تريد أن تأكل إفطاراً صحياً، لا لأنك تريد أن تتعلم الصرامة الذاتية. ومن الصعب أن نفهم "لأن" هنا على نحوٍ غير عِلِّي. الحق، كما قد أكد ديفيدسون نفسه، أن دور المواقف القضوية في تفسيرات السلوك تبدو عِلَيَّةً قلباً وقالباً: تفسيرات المواقف القضوية للأفعال هي تفسيرات يلُغةِ الأسباب (العقلية) والأسبابُ عِلَل.

افترِضْ أن هـذا صـحيح. إن صِـحَّتَه لا تعـود بالـضرورة إلى عَـزو اعتقـادٍ ورغبة- أي عَزو أسبابٍ (عقلية)- ينتخب أجزاءً من الميكانيزم العِلِّي المسئول عن فعلك لما تفعله. ما تفعله يعتمد على الطابع النزوعي (الاستعدادي) لجسمِك. هذا الطابع النزوعي هو ما يُجيز في النهاية عَزو اعتقادات ورغبات. وكما رأينا، وفقـاً لديفيدسون، فإن عَزو مواقف قضوية يتضمن تطبيق شيءٍ ما أشبه بنظرية تأويـل، بنظرية-ت. تقدم هذه النظرية وصفاً واضحاً لمنظومةٍ نزوعيةٍ معقدة.

كيف يساعدنا هذا في التوفيق بين وجهة نظر ديفيدسون عـن عَـزو الموقـف القضوي وبين قناعتنا بأن المواقف القضوية تتجلى في التفسيرات العِلِّية للأفعـال؟ معمم ن بفيضل البنيية

تأمل لحظة متضمنات فكرة أن نظريات -ت تَصدُق على الف اعلين بفضل البِنية النزوعية (الاستعدادية) لأولئك الفاعلين. يمكن للاستعدادات أن توجد، يمكن أن تجيء وتذهب، دون أن تظهر للعكن. قد يمتلك الشيء استعدادات محددة لا يتبيَّن مظهرُها في مَسلَك الشيء. ومن المكن أن يظهر واحدٌ من هذه الاستعدادات دون أن تظهر بقية الاستعدادات. قد يمتلك شيءٌ ما خاصتين متمايزيتين، خاصة 1 وخاصة 2، كل منهما، بالتوافق مع خواص الشيء الأخرى متمايزيتين، خاصة 1 وخاصة 2، كل منهما، بالتوافق مع خواص الشيء الأخرى عندما يُسَخَّن. عندما يُسَخَّن الشيء يميل إلى التحول إلى اللون الأخضر هذا بسبب امتلاكه خاصة 1، أو امتلاكه خاصة 2، أو امتلاكه كلتا الخاصتين 1 و 2. نحن قد نجد مشكلة في تحديد ما إذا كانت الخاصة 1 أم الخاصة أم كلتا الخاصتين هي المسئولة عن تغير اللون، ولكن هذا شأن آخر.

والآن ماذا عن الفعل؟ أنا أفسَّر فعلاً معيناً، التهامَك طبقاً من الكرنب المسوَّق، بِذِكرِ رغبتِك في أن تتعلم الصرامة الذاتية. وأنا إذ أفعل ذلك (كما نفترض) أفسَّر سلوكَك بِفرضِ أطارٍ تقدمه نظرية-ت. إن مسلكَك يَفِي بهذه النظرية. ولكنْ لاحِظْ: إن نظرية تأويل بمقتضاها أنت تفعل بناءً على رغبتك في أن تتعلم الصرامة الذاتية غيرُ نظرية تأويل بمقتضاها أنت تفعل بناءً على رغبتك في تناول إفطار صحي. صحيحٌ أن سلوكَك هنا والآن، أي تناولَك طبقاً من الكرنب المسوَّق، يتفق مع كلَّ من النظريتين. ولكن هذا مجرد جزء مما تتناوله النظرية. تتمدد نظريات-ت على نطاق من المنظومات النزوعية. والتكوين النزوعي للفاعل الذي يتفق سلوكُه مع النظرية الأولى يختلف عن التكوين النزوعي للفاعل الذي يتفق سلوكُه مع النظرية الثانية. ثمة، بالمناسبة، عقبةٌ ولكن، كما في المناسبة، مقبية المنافية الثانية. ثمة، المناسبة، عقبةً ولكن، كما في المنامة الذاتية عليها في اكتشاف أي النظريتين هي المحيدة. ولكن، كما في المنامية النزوعية عليها في اكتشاف أي النظرية، يتناه من المنامية.

إن التفسيرات التي تُهيب بالمواقف القضوية هي تفسيرات حساسة للفروق النزوعية (ومن ثم العِلِّية) في الفاعلين الذين تحاول أن تفسر سلوكَهم. وهـذا، إذا

كان ديفيد على صواب، لا يعتمد بالضرورة على وجود أي شيء من قبيل تناظر واحد لواحد بين المواقف القضوية والمكوِّنات الجسمية. في الحالة العادية فإن رغبتك في أن تفعل بطريقةٍ معينة لا تفسِّر فعلَك هكذا إلا إذا كنتَ حقيقاً ألا تفعل الذي فعلتَه لو كنتَ تخلو من هذه الرغبة. وذلك لأنك لو كنتَ فاقداً الرغبة، أي لو كنتَ بحيث تكون نظرية-ت التي تَعزو لك الرغبة غير صحيحة، لكانت حالتك النزوعية بحيث لن تسلك بالطريقة التي سلكتَ في الحقيقة بها.

وماذا عن حالةٍ مثل حالة تناولك طبقاً من الكرنب المسوَّق لديك فيها سببان (عقليان) قد يُعَلِّل أيٌّ منهما لسلوكِك؟ في مثل هذه الحالات قد يكون من الخطأ الكبير أنك لو كنت مفتقراً لأحد السببين لما كنتَ أكلتَ الكرنبَ المسوَّق. إذ لو كنتَ تفتقر إلى السبب الأول فمازلتَ تمتلك الآخر، وهذا الآخر قد يُعَلِّل لسلوكك. يقدم هذا المثال تذكرةً بأن استخدام عبارات شرطية لاوقائعية<sup>(1)</sup> وخائلية subjunctive لجصر الطبائع النزوعية للأشياء ينتِج، في أفضل الحالات، نتائجَ جزئية. ويتعين علينا أن نهيب بالفروق النزوعية الفعلية بين الحالتين.

تأمل اثنين من الفاعلين، واين ودواين، كلاهما يضمر الـرغبتين المـذكورتين آنفاً: الرغبة في تناول إفطار صحي والرغبة في تعلم التحكم في النفس. يعتقد كـلٌّ من واين ودواين أنهما يمكن أن يُشبِعا هاتين الرغبتين عن طريـق أكـل طبـق مـن الكرنب المسوَّق، وكلاهما يمتلكان أسباباً لأكل الكرنب المسوَّق. تخيلُ أن كلاً من

(1) العبارة اللاوقائعية (أو ضد-الوقائعية) counterfactual (واللفظة تعني حرفياً: ضد الوقائع المقررة) هي عبارة شرطية مُقَدَّمُها antecedent كاذب وتاليها consequent يصف كيف يكون العالم لو أن المُقَدَّم لم يَحصُل قَط. تتخذ القضية اللاوقائعية صورة عبارة شرطية خائلية subjunctive conditional (صورة العبارة الشرطية الخائلية بعامة هي: إذا كان ق قد حصل إذن لكان ك قد حصل). في حالة العبارة اللاوقائعية فإن المقدَّم كاذب وتريد العبارة أو القضية أن تقدِّر كيف يكون الحال لو أن المقدم لم يحصل. مثال ذلك: "لو لم تبلغ سرعة الريح خسين ميلاً في الساعة لما انهار الجسر"؛ "لو أن مجلس الأمن كان قد قام بدوره لكان أمكن تجنب الحرب". (المترجم)

واين ودواين يأكل طبقاً من الكرنب المسوق: واين يفعل ذلك لأنه يريـد إفطـاراً صحياً، ودواين يفعل ذلك لأنه يريد أن يتعلم التحكم في النفس. فـرغم أن كـلاً من واين ودواين يميل (ينزع) إلى أكـل كرنـب مـسوق، فـإنهما يختلفـان نزوعيـاً: يختلف الأساس النزوعي لِفِعل واين عن الأساس النزوعي لفعـل دوايـن. وإنـما بفضل هذه الاختلافات يَفِي واين ودواين بنظريتين تأويليتين متمايزتين.

إذا كان لدى واين ودواين نفس الرغبات فلهاذا يجب أن نتخيل أنهما يستوفيان نظريتَي تأويل متهايزتين؟ إن الرغبات لَتختلف في الشدة. فقد نتوق أنت وأنا إلى شطيرة برجر كنّج، ولكن توقك قد يفوق تَوقي، على الأقل بهذا المعنى: إذ لرغبتك قوة دافعية داخل اقتصادك النفسي أكبر مما لرغبتي داخل اقتصادي النفسي. نحن لا يلزمنا أن نلتفت إلى السؤال عها إذا كان من الممكن مقارنة قوة الرغبة بين الفاعلين. وكل ما يهم هنا هو أنه داخل الفاعل الواحد فإن القوة النسبية للرغبات قد تتفاوت كثيراً. هذا شيء متأصل في مفهومنا للرغبة؛ وهو منعكس في نظرية القرار، تعكسه المنافع المحصّصة لنتائج الأفعال، التي هي موضوعات الرغبة.

ثمة جزء آخر من الجهاز التصوري المرتبط بالرغبة، وهو المبدأ القائل بأنه عندما يفعل الفاعلون عن عمد فإنهم يفعلون ما يرغبونه الرغبة الأشد. من الممكن إذن بالنسبة لواين ودواين أن يكون لهما رغبتان متماثلتان، ولكن يمكن لهاتين الرغبتين أن تختلفا في مستويي القوة الدافعية لكل منهما عند كل فاعل. عندما يكون الأمر كذلك يمكن لرغبات مختلفة أن تُسَيِّر الأمور: فيتناول واين ودواين كلاهما طبقاً من الكرنب المسوق، ولكن واين يفعل ذلك على أساس رغبته في إفطار صحي، ودواين يفعل ذلك على أساس رغبته في أن يتعلم التحكم في النفس. تقدم نظرية القرار طريقة في تمييز واين ودواين، وهذه الطريقة تنعكس في نظريتي –ت اللتين نطلقهما في تأويل سلوكهما. وكلتاهما تتأسس في المنظر ومتين النزوعيتين اللتين تتبطنان فعكي واين ودواين.

## مشكلة النكوص

لقد كنا نتفحص فكرة ديفيدسون القائلة بأن عَزو المواقف القضوية وتفسير السلوك بالإحالة إلى المواقف القضوية عبارة عن فَرض مقياس على مجالٍ معقد، بطريقة تُبرز مكوِّناً بنائياً من ذلك المجال. وعَزو اعتقادات ورغبات يشبه في هذا الجانب عَزوَنا الحرارة أو الطولَ أو الموقع. فنحن في كلتا الحالتين نستحضر إطاراً وصفياً بناؤه دقيق ومنظَّم ومفهوم مسبقاً فهماً جيداً. في حالة الحرارة والطول نحن نفيد من خواص الأعداد المنظمة في أنساق بديهية بسيطة. وفي حالة المواقف القضوية نحن نستغل الملامح السيانتية للبنية العبارية للغتنا بالتناسق مع نظرية في الاختيار العقلاني.

والتفسيراتُ التي تهيب بالمواقف القضوية، شأن التفسيرات بعامة، إسقاطية، ومن ثم تنبؤية. إلا أن هذا (إذا صَح ديفيدسون) ليس بسبب تخطيطها لمكونات ميكانيزم مسئول عن السلوك، بل بسبب انطباقها على فاعلين بفضل البِنية النزوعية الإجالية لأولئك الفاعلين. نحن عُرضةٌ لأن تُضِلَّنا مارستُنا اليومية لتفسير سلوك الفاعل في ظرف معين بِعَزو اعتقادات ورغبات ومقاصد فردية لهذا الفاعل، فيبدو كما لو أن المكونات المحددة للفاعل تنطبق على كلَّ من هذه الأشياء. (وهكذا تتبدى جاذبية فكرة فودور عن لغة الفكر والنظرية التمثيلية في العقل). غير أنه وفقاً لديفيدسون يستند عَزو موقف قضوي فردي إلى نظرية تأويل مضمَرة. فَعَزو اعتقاد أو رغبة أو قصد يَصِح فقط في حالة ما إذا كانت المنظومات الإحداثية. فنحرة أو قصد يَصِح فقط في حالة ما إذا كانت منظومات الإحداثية. فنحن إذ نقيس أطوال أشياء معينية فنحن نستجلب منظومات أعداد، وإذ نحدد مواقع الأشياء في المكان نفرض منظومة إحداثية. وليس بوسعنا تحديد أطوال أو مواقع بمعزل عن مثل هذه المنظومات. folk أحياناً على عَزو مواقف قضوية "السيكولوجيا الشعبية"<sup>(1)</sup> psychology. psychology. والسيكولوجيا الشعبية، شأنها شأن الطب الشعبي، مفيدة بل لا غنى عنها. لا تهدف أيٌّ من المهارستين الشعبيتين، رغم ذلك، إلى كشف تفاصيل الميكانيزم التحتي، ولا النجاح الظاهر لكلَّ منهما يعتمد على كشف هذه التفاصيل. ليس يعني ذلك بالضرورة أن السيكولوجيا الشعبية على وشك الإزاحة (أو الاستبعاد/ الحذف elimination) بواسطة علم الأعصاب. ليس ثمة تنافس بين السيكولوجيا الشعبية وعلم الأعصاب، مثلها أنه لا تنافس هناك بين فن رسم الخرائط cartography وعلم الجيولوجيا.

هل هذه هي نهاية القصة؟ هل قدمنا نظريةً كاملةً في العقل؟ كلا بالتأكيد. فنظرية ديفيدسون لا تقول شيئاً عن الجانب الحسي لحياتنا الواعية. وحتى لو ركزنا على طبائعنا القصدية – أفكارنا مثلاً – فمن الواضح أن نظرية ديفيدسون لا يمكن أن تكون كل القصة. والحق أن هذا مضمَرٌ في القصة ذاتها. فتمتع الفاعلين بمواقف قضوية (اعتقادات، رغبات، أسباب فعل)، وفقاً لديفيدسون، يتوقف على عملية تأويلهم. وبالضبط مثلها أن منظومةً إحداثية ما هي شيءٌ نَفرضه على منطقةٍ من المكان، فإن امتلاك فاعل ما لاعتقادات ورغبات يرتبط بفرض نظرية – ت على هذا الفاعل. إلا أن من البيَّن أن فعل التأويل نفسه يتضمن امتلاك المؤوَّلين

(1) يُطلَق مصطلح "السيكولوجيا الشعبية" على النظرية التي نشترك فيها جيعاً ونستخدمها في فهم سلوك الناس من حولنا والتنبؤ به. وهي في معظمها مضمَرة أو غير صريحة. إلا أن أكثر ما يلفت النظر إلى السيكولوجيا الشعبية هو نجاحها الواقعي الكبير. إن بإمكاننا في كثير من الأحيان أن نفسر ما يشغل الآخرين حالياً، بل إن بإمكاننا كذلك أن نحدس حدوساً ذكية بها هم يعتز مون فعله. ورغم أن السيكولوجيا الشعبية قد تكون شديدة التركُّب والتعقيد، فهي تقوم على عدد قليل من الأفكار البسيطة. إحدى هذه الأفكار مُفادها أن لدى الناس اعتقادات. والفكرة الثانية أن لديهم رغبات. وهناك بَعددُ فكرة أخرى لعلها واسطة العقد بين هاتين الفكرتين – وهي أن الناس "عقلانيون" إذا "رغبوا" في شيء و "اعتقدوا" أن "سلوكاً" ما قمينٌ بتحقيق هذا الشيء فسوف يتبنون هذا السلوك. (المترجم) أنفسِهم مواقفَ قـضوية. وهـذا يـشير إلى نكـوصِ regress مُـصلَتٍ منـذ بدايـةِ عرضِنا لديفيدسون: فمواقفِي القضوية تعتمد على تأويلك لي، ومواقفك القضوية بدورها تعتمد على تأويلِ شخصٍ ما لك، ومواقف هذا الشخص القضوية تعتمد على شخصٍ ما آخر، وهكذا. كيف يمكن لهذه العملية أن تَنْفَضَّ؟

ثمة جوابان على هذه المشكلة جديران بالذِكر. الأول أن فكرة ديفيدسون هي أن ممارسة إطلاق نظريات-ت وعزو مواقف قضوية تتطلَّب مجتمعاً من العازين (مَن يَعْزُون). تصورْ مجتمعاً يتكون من شخصين، أنتَ وأنا. ليست الفكرة أنني لديَّ مواقف قضوية بإذنٍ من استحضارك نظرية-ت لِتُعَلِّل لما أفعل وأنك لـديكَ مواقف قضوية من مصدرٍ ما ثالثٍ. إنها وجهُ الأمر أننا يُؤَوِّل بعضُنا بعضاً، يـؤوِّل أحدُنا الآخر. نحن ننخرط في ممارساتٍ ما إن تصل إلى مستوى ملائم من التعقُّد حتى تشكل تطبيق نظريات-ت.

رغم أن امتلاك الفاعلين لمواقف قضوية يعتمد على أن يُؤَوَّلوا، فإن معنى "يعتمد" هنا ليس معنى عِلِّياً. إن العلاقة بين إطلاقِك نظرية-ت لي وبين امتلاكي مواقف قضوية ليست علاقةً عِلِّية؛ مثلما أن تطبيق منظومةٍ إحداثيةٍ على سطح الأرض ليس عِلِّياً ولا يجعل الأرضَ تمتلك ملامحَ جديدة.

إذا بدا لك أن ثمة مبالغة في التوكيد (كما يفعل ديفيدسون) على أن امتلاكك مواقف قضوية يعتمد على مكانِك في مجتمع من المؤَوِّلين، فتأمل هذا الأنالوجي. تخيلُ عالماً لا يحتوي على فاعلين واعين. هل أي شيء في هذا العالم طوله ثلاثة أقدام؟ حسنٌ قد تميل إلى أن تقول نعم بمعنَى معين، ولا بمعنَى آخر. فالعالم الخالي من فاعلين واعين يمكن أن يحتوي على أشياء من شأنها إذا عُرِضَت على ياردات في عالمنا أن تحذوها تماماً. غير أن كون شيءٍ ما ثلاثة أقدام طولاً يعتمد على وجود مُواضَعةٍ قياسية وهذه تفترض مسبقاً وجود فاعلين أذكياء. افترض أن نظام الأقدام والبوصات الذي نستخدمه الآن لم يُخترَع قط. هل من الواضح إذاك أن الأشياء التي نصفها الآن بأن طولها ثلاثة أقدامٍ ستكون ثلاثة أقدامٍ طولاً؟ وهل

من الواضح أن صِنواً لك جزيئاً جزيئاً يقبع في عالم خِلوٍ من فاعلين آخرين مثلك يمكن أن يمتلك نفس المواقف القضوية التي تمتلكها أنت؟

وثمة جوابٌ ثانٍ على مشكلة النكوص يتخطَّى بنا ديفيدسون. من الواضح أن التفكير شيءٌ أكثر من امتلاك مواقف قضوية بمعناها الصارم عند ديفيدسون. قد يكون ديفيدسون على صواب في مسألة المواقف القضوية، ولكن قـد يكون صواباً أيضاً أن ضروب القدرة المطلوبة لامتلاك اعتقادات ورغبات وأسباب للفعل تتضمن مجموعة من القدرات العقلية غير القضوية المهمة. فرغم أن كثيراً من تفكيرنا له نكهةٌ لغوية، فإن كثيراً منه ليس كذلك. النجار، مثلاً، الذي يشيًّد خزانةً، يستخدم الخيالَ المكانيَّ لكي يرى كيف ستنطبق الأجزاء بعضها مع بعض. من البيَّنِ أن هذا الخيال غير قضوي وغير لفظي. إنه يشبه كيفياً نطاقاً من الخبرات البصرية واللمسية المألوفة للنجار.

أرى أن مثل هذا التفكير "اللاقَضَوِي" يتَبَطَّن الفعلَ الذكي بعامةٍ، ويتبطن بصفةٍ أَخَصَّ ضروبَ المهارسة اللغوية التي يركز عليها ديفيدسون. من السهل أن نَعمَى عن مثل هذه الأشياء عندما نَشرَع في الكتابة عن هذه الموضوعات أو مناقشتها. أنت تستخدم اللغة (وهل ثمة غير ذلك؟) لكي تخبرني عما تفكر فيه ولكي تصف أفكاري. غير أنه لا يترتب على ذلك بالضرورة أن أفكارك الفعلية، أو أفكاري، هي لغوية أو "قضوية" الطابع. حتى عندما تكون أفكارنا لغويةً على نحو صريح – عندما نتحدث إلى أنفسنا – فمن المكن المُحاجَّةُ بأن هذا في الواقع شكلٌ من الخيال: الخيال اللفظي.

في الفصل القادم سيكون لديَّ المزيد لكي أقوله عن الخيال وعن التفكير "اللاقضوي". وبِحَسبِي هنا أن أومئ إلى أن المهارسات التأويلية التي يعرضها ديفيدسون تطفو على سطح بحر من الصفة العقلية mentality لا تقول نظريتُه شيئاً عنه. يُضَيِّق ديفيدسون مجالً بحثِه ولكن نحن غير ملزمين باتباعِه في ذلك. وإذا كنا نأمل في فهم العقل ككل فإن من الأفضل ألا نَتَبِعَه.

# دينيت والموقف القصدي

يؤيد دانييل دينيت مقاربةً إلى العقل قد تظهر للوهلة الأولى مشابهةً لمقاربة ديفيدسون. هذا المظهرُ مضلِّلٌ كما سوف يتضح. يرمي دينيت إلى أن يقدم وصفاً للعقل مستنيراً علمياً. وهو يؤكد، مثل ديفيدسون، على التفرقة بين ممارسات عَزو موقفٍ قَضَوي وبين المحاولات المنهجية لفهم الآليات المسئولة عن الفعل الذكي. إلا أن دينيت، على خلاف ديفيدسون، يعتبر أن عَزوَ مواقفَ قضوية، اعتقادات ورغباتٍ ومقاصدَ، لا يقيده إلا متطلَّبٌ لَيِّنٌ من "العقلانية". إن بوسعنا أن نعزو، على نحوٍ صحيحٍ ومشروع، مواقفَ قضوية إلى أي منظومة – حيوان أو نبات أو معدن – يمكن أن يُؤَوَّل سلوكُها على أنه عقلاني في ضوء "أهداف" المنظومة. والنتيجة هي مقاربةٌ "أداتية"<sup>(1)</sup> العرض التالي).

#### الموقف القصدي

يذهب دينيت إلى أن امتلاك مخلوق من المخلوقات عقلاً يعني بالتحديد أن من المفيد عملياً أن نعتبره يمتلك عقلاً. يصل ذلك من الوجهة العملية إلى حد معاملة هذا المخلوق كواحد منا: ككائن لديه اعتقادات معينة (صحيحة في الغالب) عن العالم، ورغبات في أشياء معينة، ويعمل بعقلانية في تلك الاعتقادات والرغبات. فهذا طائر أبو الحناء وأنت تشاهده يصطاد الديدان في الحديقة. إنك تفسر سلوكَ أبي الحناء – أي تُضفِي عليه معنى – بأن تفترض أنه جائع ومن ثم يلتمس الطعام، وأنه يعتقد أن الديدان طعام وأنها تُلتمس في الحديقة. وبالتالي فهو يرغب في اصطياد الديدان في الحديقة. صفوة القول أن أبا الحناء يسلك في ضوء اعتقاداتٍه ورغباته.

(1) الأداتية instrumentalism هي وجهة النظر القائلة بأن النظريات العلمية (والأفكار والتصورات والألفاظ..) ليست صوراً صادقةً للواقع بل هي مجرد أدوات (وسائل/ ذرائع/ وصفات إجرائية) مفيدة لوضع حسابات وتنبؤات. (المترجم)

246

ونحن في تفسير سلوك أبي الحناء بالإحالة إلى الاعتقادات والرغبات نتبنى ما يسميه دينيت "الموقف القصدي" intentional stance. إنه الموقف الذي نتخذه كيما نضفي معنى على سلوك أي مخلوق ونتنبأ به. لماذا يضخ ذلك الأخطبوطُ مادة حِبرِيةً سوداء؟ لأنه يعتقد أنه قد رَصده أحدُ الضواري، وأنه يريد أن يحمي نفسَه، ويعتقد أنه يستطيع ذلك بوضع غهامةٍ قاتمةٍ بينه وبين المضاري، وأن ضَخَّ سائل حِبرِي سيسدِل غهامةً بينه وبين الضاري. وهذه الخلية الدموية البيضاء لماذا تطوق ذلك الميكروب؟ لأن الخلية تريد أن تدمر الغزاة، وتعتبر أن الميكروبَ غازٍ، ومن شم تريد تدميرَه. من جانبه يريد الميكروب أن يَغزو كرةَ دم حمراء بواسطة السباحة عشوائياً في مجرى الدم، ومن ثم يسبح عشوائياً.

هل طيورُ أبي الحناء، والأخطبوطات، وخلايا الدم البيضاء، لديها حقاً اعتقاداتٌ ورغبات؟ هل مثلُ هذه الكائناتِ حقاً تسلك عقلانياً؟ أم انها تسلك فقط كما لو كان لديها اعتقاداتٌ ورغبات (وسلكت في ضوئها سلوكاً عقلانياً)؟ يرى دينيت أن أسئلةً من هذا الصنف هي أسئلةٌ ممعنةٌ في الخطاً. فامتلاك اعتقادات ورغبات لا يعني أكثر من القابلية للتفسير من خلال الموقف القصدي. فإذا ما أمكننا أن نُضفِي معنى على سلوك ميكروبٍ عن طريق اتخاذ الموقف القصدي تجاه أنشطته، فالميكروب إذن لديه حقاً اعتقاداتٌ ورغبات، ولديه من ثم أسبابٌ عقلية لما يفعل.

لعلك تعترض وتقول إذا كان هذا مَبلَغ ما يَكونه امتلاكُ اعتقاداتٍ ورغباتٍ وأسبابٍ عقلية – إذن فالنباتات لا بد أن لديها أيضاً اعتقاداتٍ ورغباتٍ وأسباباً عقلية. فشجرةُ الدردار هذه تضرب جذورَها عميقاً في التربة لأنها تريد أن تجدَ ماء وتعتقد أن الماء يرجَّح أن يوجَد في أعماقٍ أَبعَد. وأعجب من ذلك ربما، ما الـذي يمنع المصنوعات، وفقاً لمثل هذا الرأي، حاسوبَك مثلاً أو حتى ثرموستاتاً بسيطاً، من امتلاكِ اعتقاداتٍ ورغبات؟ إن حاسوبَك يُظهر على شاشته تنبيه "نَفِدَ ورقُ الطابعة" لأنه يعتقد أن الطابعة قد نَفِدَ ورقُها ويريد أن يُعْلِمَكَ بـذلك. والثرموستات يُشَغِّل الأتون لأنه يعتقد أن حرارةَ الحجرة قد انخفضت إلى ما دون 68 فهرنهايت، ويريد أن يزيدها إلى 68 فهرنهايت على الأقل. ولعلك تسلِّم بأننا إن كنا نتحدث بهذه الطريقة أحياناً فها ذلك إلا على سبيل الملاءمة التعبيرية. فلقد نرَى المُتَعَضِّيات وحيدةَ الخلية والنباتات والمصنوعات مماثلة للكائنات البشرية في جوانب معينة، فنتحدث عنها كما لو كانت مثلنا في تلك الجوانب، وإن لم تكن مثلنا حقاً. فهي تعمل وفقاً لمبادئ أكثر بساطة. وأن تتخيل أن لديها، حقاً وصدقاً، اعتقاداتٍ ورغبات، وأن تفترض أن لديها، حقاً وصدقاً، أسباباً عقلية لما تعمله- هو أن تخلط ما هو استعاري (محازي) بما هو حَرِفي.

إلا أن دينيت يُصِرُّ على أن عَزو اعتقادات ورغبات إلى المتعضيات وحيدة الخلية والنباتات والمصنوعات ليس أكثر استعارية من عزوها إلى إخوتنا من بني الإنسان. فكل ما يلزم لأيِّ كائن حتى ننسبَ لـه اعتقاداتٍ ورغباتٍ وسلوكاً عقلانياً هو أن يسلك هذا الكائنُ كما لو كان لديه اعتقاداتٌ ورغباتٌ وسلوكٌ عقلانيا. ونحن إذ نعزو إلى الكائنات أو الأشياء اعتقادات ورغبات وأسباباً عقلية فإنها نتخذ إزاءها "الموقفَ القصدي". إن الموقف القصدي يُمَكِّننا من أن نُضفِي معنى على ما يبدر منا من سلوك وأن نتنباً به. ولكنه لا شأن له با إذا كانت هذه الكائنات لديها عقولٌ مثل عقولنا.

مثل هذا الصنف من الرأي يؤوِّل المواقف القضوية تأويلاً "أداتياً" instrumentalist، بمعنى أن صحة عزو اعتقادات ورغبات وسلوك عقلاني لا تكمن في تطابقها مع وقائع أو حالات مستقلة عنها، بل في فائدة هذا العزو وجدواه العملية: أي في خدمة مصالحنا وتمكيننا من فهم سلوك الأشياء التي نتفاعل معها والتنبؤ به. وبقدر ما تنجح هذه المارسة في ذلك فهي مشروعة تماماً. أما أن نتوقع منها ما يتجاوز ذلك إلى إضفاء "واقعية" على الاعتقادات والرغبات وعقلانية الفعل فهو خلط و حيودٌ عما ترمي إليه هذه المارسة.

## من الموقف القصدي إلى الموقف التصميمي

إذن امتلاكُك اعتقادات ورغبات وأسباباً عقلية للفعل هو، ببساطة، كونُـك قابلاً لأوصافٍ مصوغةٍ في إطارِ لغةِ الاعتقادات والرغبات والأسـباب العقليـة.

ونحن إذ نطلق مثل هذه الأوصاف نتخذ الموقف القصدي. ونحن لا يَسَعُنا إلا هذا الموقفُ في حالة إخوتنا من بني الإنسان، وكذلك أيضاً لا يَسَعُنا غيرُه حين نحاول أن نتفهمَ الأعمالَ الجريئة للمخلوقات غير البشرية. أما في حالة المتعضيات البسيطة والنباتات والجادات فقد نجد أن بوسعِنا أن نستغني عن الموقف القصدي ونفسر سلوكها عن طريق استيعاب تصميمها. هنالك نكون قد انتقلنا إلى ما يطلق عليه دينيت "الموقف التصميمي" design stance: إننا في هذه الحالة نضفي معنى على سلوك الأشياء بأن نعتبرها قد صُمِّمَت أو هُندِسَت بطريقةٍ معينةٍ لكي تحقق هدفاً معيناً.

قد تصف أنت سلوكَ حاسوبِك بأن تعزو له شتى الاعتقادات والرغبات، أما المبرمِج فهو في موقع يجعله يُضَفِي معنَى على سلوك الجهاز بالإحالة إلى برنامجه. وبنفس الطريقة يمكن للبيولوجي أن يفسر سلوك كرة الدم البيضاء بالتأمل في تصميمِها من منظور تطوري. أما تصميمُ الحاسوبِ فَلَهُ أصلٌ بشري؛ وأما تصميمُ خليةِ الدم البيضاء، أو الجهاز الدوري لضفدعة، أو الآلية التي تتحكم في نمو نباتٍ ما، فإنها تعكس يدَ الأم الطبيعة. وتتكفل الضغوطُ التطورية بالتخلص من الآليات السيئة الهندسة، تلك التي يثبت أنها سيئة التكيف مع البيئة.

والموقف التصميمي لا يستبعد الموقف القصدي. فعندما نصل إلى فهم على "مستوى التصميم" لخلية دم بيضاء، أو لسلوكِ طائرٍ يتظاهر بالإصابة ليحمي أفراخَه، فنحن لا نختلق دعاوي مُعَدَّةً من زاوية قصدية. إنها نحن، على العكس، نقدم تفسيراً أعمقَ وأمعنَ في دقته لصحةِ هذه الدعاوي. مثل هذه التفسيرات تشبه من جهات عديدة التفسيرات الوظيفية. غير أن قدرتنا على أن نتخذ الموقف التصميمي في أمثلة معينة لا يعني، وفقاً لدينيت، أن الاعتقادات والرغبات والأسباب العقلية للفعل هي في حقيقة الأمر حالات وظيفية. نحن نتبنى الموقف القصدي عندما يكون اهتهامنا بفهم أو تفسير سلوك كائنٍ ما منصباً على الفعل -عندما يكون لدينا مصلحة في التنبؤ، بسرعة ودون بذل جهد كبير، بها عسى هذا الكائن أن يسلك. إذا كان هذا هو هدفنا يكون الموقف القصدي فَعَّالاً واقتصادياً على نحو مدهِش. ونحن لا نلجأ إلى الموقف التصميمي إلا عندما تتغير اهتهاماتُنا، وإذا كانت الظروف تجعل من المكن (أو المرغوب فيه) أن نفحص على نحو أكثر دقة ومنهجية الآليات التي تستحكم في نسشاطات كمائن مما. هكذا يتبنى الإيثولوجي<sup>(1)</sup> الموقفَ التصميمي في تفسير سلوك نبوع معين من الطير، أمما الصياد فليس بحاجة إلى ذلك ولن يفعل، بطبعِهِ، شيئاً من ذلك.

يتبنى السيكولوجيون، والسيكوبيولوجيون، والسوسيوبيولوجيون، والعلماء المعرفيون (علماء الإدراك) cognitive scientists بصفة عاممة، بطرائقهم المختلفة، الموقف التصميمي تجاه الكائنات البشرية. مرةً ثانيةً هذا ليس إقلالاً من قيمة الموقف القصدي الذي نتخذه لكي يضفي بعضنا معنى على سلوك بعض باللجوء إلى الاعتقادات والرغبات والأسباب العقلية؛ ولا هو، في رأي دينيت، مسألة اكتشاف أن الاعتقادات والرغبات والأسباب العقلية همي في الواقع حالات وظيفية مسئولة عن السلوك. فالاعتقادات والرغبات وعقلانية السلوك المنسوبة لنا قد تكون منسوبة لنا هكذا لأننا نمتلك المعار الوظيفي الذي نمتلكه. ولكن الاعتقادات والرغبات والأسباب العقلية ليست مكوني متلكه.

إذن ماذا عساه أن يُشبِه وصفٌ على مستوى التصميم لكائنٍ بشري؟ بوسعك أن تدرك شيئاً من ذلك بأن تتأمل فيها يقوله الباحثون العلميون عن آليات البصر مثلاً، أو الذاكرة، أو معالجة اللغة. تتضمن تفسيرات هذه الأشياء اللجوء إلى تفصيلات جهازنا العصبي – مكوِّنات الشبكية والعصب البصري، مثلاً، بطريقة تنظر إلى هذه على أنها تخدم أهدافاً نسقيةً معينة. تعج الكتبُ الدراسية لعلم النفس والبيولوجيا بأمثلة للموقف التصميمي إزاء قدرات الكائنات البشرية وغير البشرية.

(1) الإيثولوجيا ethology هـو العلـم الـذي يـدرس سـلوك الحيوانـات في بيئتهـا الطبيعيـة. (المترجم) وكما قلنا آنفاً يجب أن نفرِّق هذه المقاربة على مستوى التصميم عن الخط الذي يتخذه الوظيفيون. ينظر الوظيفيون إلى الألفاظ التي تُسَمِّي الحالات العقلية المنشودة في الموقف القصدي على أنها في حقيقة الأمر تُسمَّي حالاتٍ وظيفيةً للمخلوقات التي تنطبق عليها الألفاظ. ولكننا حين نتبنى الموقف التصميمي فنحن في الحقيقة نتخذ الموقف القصدي إزاء الآليات التي نعتبرها تُبَطِّن سلوك المخلوقات، فنرى هذه الآليات (بعكس المخلوق ككل) على أن لها أهدافاً، وتعمل لكي تحققها. لعلك تخشى أن هذا يجلب عنصراً أنثروبومورفياً<sup>(1)</sup> للمخلوقات. ولعلك تخشى أن الاستراتيجية تسوخ في نوع من النكوص للمخلوقات. ولعلك تخشى أيضاً أن الاستراتيجية تسوخ في نوع من النكوص

وقريب من ذلك مصطلح "المغالطة الوجدانية" pathetic fallacy ، أي إسباغ الخصائص الإنسانية، المشاعر بخاصة (أو الانفعال أو "الوجدان" pathos) على الطبيعة والجادات، من مثل قولنا: السهاء الضاحكة، البحر الغاضب، إعصار لا يرحم، بحيرة هادئة، أشجار حزينة...إلخ.

الأمر كما ترّى هو نوع من "التمركز على الإنسان" anthropocentrism يُسصادِر بأن كسل شيء آخر في الوجود لا بد يشبهنا على نحو ما. أو هو محاولة منا، نحن البشر، لفهم أي شيء لا نملك إليه منفذاً معرفياً مباشراً، فنتخيل أنه يسلك مثلنا تماماً. وقد يوغِل العقل، البدائي بخاصة، إلى حد أنسنة أرواح الأشياء والظواهر الطبيعية، الرياح والأنهار والرعد...إلخ، والأحداث كالحرب والموت..إلخ، والمفاهيم المجردة كالحب والكره والجال والخصام...إلخ!! (للمزيد عن الأنثر وبومورفيزم انظر الطبعة الثانية من كتابنا "المغالطات المنطقية"، دار رؤية، القاهرة، 2013، ص 393-400). (المترجم)

<sup>(1)</sup> تتألف كلمة أنثروبومورفيزم من كلمتين يونانيتين: anthropos وتعني "إنسان"، و morphe وتعني "شكل". الأنثروبومورفية إذن هي "أنسنة الخير الإنسان، أو أخذ اللاإنساني مَأخذَ الإنساني، أو إضفاء صبغة بشرية على ما ليس بشراً. والأنثروبومورفية (الأنسنة) وفقاً لمعجم أكسفورد الفلسفي هي "تمثيل الآلهة، أو الطبيعة، أو الحيوانات غير البشرية، على أن لديها أفكاراً ومقاصد إنسانية. أحياناً ما يكون ذلك تمثيلاً استعارياً معلَناً، فتكون المشكلة إذاك أن نفهم وجة الاستعارة".

regress: إذ نفسر حالاتٍ عقليةً معقدة بوضع آلياتٍ لها عينُ المظاهر التي أملنا أن نفسرها. فإلى أي حد تقوم هذه المخاوفُ على أُساسٍ سليم؟

## من الموقف التصميمي إلى الموقف الفيزيائي

مُؤَدَّى فكرةِ دينيت أننا نُعَلِّل للظواهر العقلية بكشف آليات عصبية قادرة على أن تضطلع بوصف على مستوى التصميم، وصف يتضمن حقاً رؤية هذه الآليات على أنها تعمل لكي تحقق أهدافاً معينة. غير أن العملية التفسيرية لا تتوقف هنا بالضرورة؛ فنحن نمضي لكي نفسر هذه الآليات عن طريق اكتشاف آليات أبسط تُكَوِّنها: تُعَدُّ شبكيةُ العين، مثلاً، قائمةً بوظيفة ذكية معينة، وهذه الوظيفة تُفَسَّر باكتشاف أن الشبكية تتكون من قضبان وأقاع وخلايا أخرى متنوعة هي نفسُها تؤدِّي وظائف ذكية ولكن أضيق مَدَى وتَوَجُّهاً. وفيها نحن نحلل الأجهزة إلى منظومات مكوِّنة بهذه الطريقة، نصل في النهاية إلى مستوى تكون الآليات ألكوِّنةُ عنده مركَّزةً بحدة أو أحادية الغرض. عند هذا المستوى من التحليل قد نتوقع مثلاً أن نجد خلايا مفردة ينحصر عملُها في كشف وجود أو عياب مادة كيميائية معينة وإبلاغ الخلايا المجاورة بذلك.

عندما نصل إلى هذا المستوى، نكون في الواقع قد فَرَغنا من الموقف التصميمي وانتقلنا إلى الموقف الفيزيائي. وبوسعنا إذاك أن نرى كيف تؤدِّي الخليةُ المتخيَّلة وظيفتَها عن طريق فحص كيميائها. بهذه الطريقة تكون أبحاثُنا جائلةً في اللاعقلي، ونكون بمنأَى من خطر الدور المنطقي. فهاهي القصدية، ذلك الملمح من ملامح الأفكار الذي بفضله تكون الأفكار عن، أو حول، شيء أو آخر، تُرَى نابعةً من الكيمياء الحيوية للمتعضيات التي تتمتع بها.

وقبل أن نتناول وصف دينيت للخبرة الواعية قد يكون من المفيد أن نتوقف ونراجع النظرية كما استَوَت لدينا حتى الآن. t.me/t pdf

من العقلي إلى الجسمي

هل المخلوقات - أو المصنوعات - التي نَنسِبُ لها، عادةً ودون تردد، اعتقادات ورغبات وأسباباً عقلية للفعل لديها حقاً اعتقاداتٌ ورغباتٌ وأسبابٌ عقلية؟ هذا سؤال يعتبره الوظيفيون سؤالاً إمبيريقياً حقيقياً. وهو سؤال قد يحله بالنسبة لمخلوق معين أن نكتشف ما إذا كان هذا المخلوق يشبهنا با يكفي من الناحية الوظيفية. يرى دينيت أن هذا شيءٌ يُراد به صرف الانتباه (red herring). فامتلاكُ شيءٍ ما اعتقادات ورغبات عبارةٌ عن كون هذا الشيء قابلاً لمشل هذا الوصف. وعندما نتخيل أن الأمر أكبر من ذلك، عندما نتخيل أننا بِعَزو اعتقادات ورغبات وأسباب عقلية نحدد مكوِّنات آلياتٍ مسئولةٍ عِلَياً عن السلوك، فإننا نخاط بأنسنة (anthropomorphizing) الفجوة، وبالتالي إغفالها، بين عقول الكائنات البشرية وعقول المخلوقات الأخرى.

الفكرة واضحةٌ مباشِرة: باتخاذنا الموقف القصدي - أي بِعَزو اعتقادات ورغبات وأسباب عقلية للأفعال - فنحن نشهِر منظومةً من المقولات التي تُمَكِّننا من تصنيف سلوك المخلوقات والمصنوعات والمنظومات الطبيعية، ومن التنبؤ بهذا السلوك. وتبرير هذه المإرسة يستند، لا إلى السرد الناجح لقائمة تروس وروافع مسئولة عن تشغيل ما نريد تفسيره، بل إلى فائدتها وجدواها. فهي كل ما نحتاج إليه لأغراض كثيرة جداً. فأنت تفسر لرفيق لك ما يعمله حاسوبُك بأن تخبره بأن الحاسوب "يريد" أن يطبع مستنداً، و "يكتشف" أن الطابعة نَفِدَ ورقُها، و "يود" أن يلفِتَ انتباهَك بواسطة الطنين.

والكلمات التي تحتها خط في العبارة السابقة، إذا كان دينيت على حق، غير مستخدمة مجازياً: إنها تَصدُق حَرفياً على حاسوبك. وأنت تستخدمها بالمعنى عينِه الذي ستستخدمها به في وصف سلوك زميل من بني الإنسان. غير أنـك ستكون مخطئاً إذا تخيلتَ أن ما يجري داخـل حاسوبك يهاثـل- من الناحيـة الوظيفية أو غيرها- ما يجري داخل كائنٍ بشري. إن فهم ما يجعلنا نَتِك يتطلب منا أن نهبط إلى

2<u>53</u>

ļ

الموقف التصميمي. وعندما نفعل ذلك نبدأ في ملاحظة فروقي واسعة بين الحواسيب والكائنات البشرية والمخلوقات الأخرى.

ونحن باتخاذنا الموقف التصميمي فإننا، في حقيقة الأمر، نمد الموقف القصدي إلى مكونات المنظومة الذكية. والمشروع محصَّنٌ من نكوص لا قرار له بحقيقة أنه قائم على إمكان أن نصل إلى مستوى نَسَقِي تشغيله تافه من ناحية التصميم وإن يكن ربها معقداً فيزيائياً. هنا ننتقل إلى الموقف الفيزيائي و "نَفرغ" من حديثنا ذي المستوى الأعلى عن الاعتقادات والرغبات والأسباب العقلية للفعل. إلا أن وصولنا إلى هذا المستوى، أي تحقيقنا الموقف الفيزيائي، لا يدحض، أو يجل محل، تقييهات موقفينا القصدي والتصميمي الأعلى مستوى. وإذا تخيلنا أنه كذلك فنحن نَعمَى عن النفع والاقتصاد الذي يقدمه الموقفان القصدي والتصميمي. يقدم هذا النفع والاقتصاد كلَّ مبرر يلزمنا لكي نتخذ هذين الموقفين.

### تمثيل الدرجة الثانية second-order representation

يتقبل دينيت، شأنَ معظم المنظِّرين الذين يرون إلى أنفسهم كعلماء إدراك cognitive scientists، فكرةَ أن الكائنات البشرية والمخلوقات غير البشرية تعالج المعلومات وتتناول داخلياً تمثيلات للأشياء المحيطة بهم. إلا أن استرشادَ سلوكِ الكائن بتمثيلات هو شيء، وإدراكَ الكائنِ بأن هذا ما يفعله هو شيءٌ آخر مختلف تماماً. كما أن الفرق، كما يذهب دينيت، ليس مجرد فرق في الدرجة، بل فرق في النوع، بين قدرة على التمثيل (وهو شيء قد يُحاجُ بأنه موجود لدى المتعضيات وحيدة الخلية) وقدرة على التمثيل الدرجة الثانية: تمثيل التمثيل، أو تمثيل المرء لنفسِه على أنه يُمَثِّل الأشياء. وَحدَها المخلوقاتُ القادرة على فحص تمثيلاتها نفسِها (وتمييز هذه التمثيلات على أنها خاصتُها)؛ وحدَها المخلوقاتُ القادرة على اتخاذ الموقف القصدي تجاهَ نفسِها، تستحق أن توصف بأنها "تفكر". إن بزاقات البحر العريانة والمخلوقات وحيدة الخلية تمثل جوانبَ من عوالمها المحدودة، ولكنها لا

تفكر. وماذا عن كلاب البيجل<sup>(1)</sup> والدولفينات والشمبانزي؟ مرةً ثانية قد يُحاجُّ بأن مثلَ هذه المخلوقاتِ تمثل الأشياءَ المحيطةَ بها؛ ولكن هل تفكر؟ إنها لا تفعل ذلك إلا إذا كانت تمثل بوعيٍ ذاتي، إذا كانت تمتلك قدرةً على تمثيل الدرجة الثانية، قدرة على إدراك (وبالتالي تمثيل) تمثيلاتِها على أنها تمثيلات.

يعتقد دينيت أن هذه القدرة الأخيرة لا تظهر إلا مع مجيء اللغة. فإذا قبلنا اقتراح دينيت السالف بأن التفكير يتضمن قدرة على تناول التمثيلات بوعي ذاتي - فسوف يترتب على ذلك أن التفكير يتطلب اللغة. ليس هذا لأن اللغة مطلوبةٌ كوسيط للفكر (وهذا هو رأي أنصار لغة الفكر)؛ فالتفكير لا يتعين عليه أن يكون لغوياً أو شبة لغوي، فالتفكير قد يكون صُوَرِياً إنها الصلة بين الفكر واللغة أقل مباشرة. ليس ثمة ضغوط تطورية من أجل التمثيل الواعي بذاته حتى ميلاد المجتمع المتعاون. فالتواصل يقدم سبيلاً لشراكة المعلومات. وأهم من ذلك معلومات لا يمتلكها الغير إلى ميزة يتمتع بها الممتلك. فإذا كنتُ أعلم شيئاً ما لا تعلمُه أنت ولا يُعَمَم أن تعلمَه ما لم أُخبرْك به، فقد أَخَبر بمعلوماتي من أجل منفعةٍ ما، أو، إذا اقتضت مصلحتي، قد أُضَلِّلك.

إذا نظرنا إلى المسالك التطورية للأنواع غير البشرية نجد أن أعضاءَ هذه الأنواع يقطنون عادةً بيئات تتصف بأن المعلومة التي يحصلها أحد الأفراد منها يمكن أن يحصلها كل فرد آخر. عندما يختلف الأمر عن ذلك فقد نجد أن ممارسات الخداع تظهر (كما يحدث عندما تتخذ الشمبانزي خطوات لمنع زملائها من اكتشاف لقمة مخبأة من الطعام). مثل هذه المهارسات تستلزم درجةً من التعقُّد التمثيلي تشكِّل ما يمكن أن نسميه "proto-thought" (تفكير بدئي). هذه مرحلةٌ على الطريق التطوري لتفكير مكتمل النضج.

(1) Beagle : من كلاب الصيد (المترجم)

يفتقر الرُّضَّعُ وصغارُ الأطفال لذلك النوع من القدرات الانعكاسية التي يعتبرها دينيت ضروريةً للتفكير الحقيقي. في إحدى التجارب عُرض أمام طفل دميةٌ متحركة تخبئ لعبةً في مكانٍ معين. ثم تبتعد الدميةُ المتحركةُ عن المشهد، وأثناء غيابها يقوم القائمُ بالتجربة، على مَرأَى تام من الطفل، بنقلِ اللعبة إلى نخبأ جديد. ثم يُسأل الطفلُ أين ستبحث الدميةُ عن اللعبة عندما تعود. يجيب أطفالُ الثلاثة أعوام بأن الدمية ستبحث في المخبأ الجديد، أما الأطفال الأكبر سناً فسوف يجيبون بأن الدمية ستبحث في المخبأ الجديد، أما الأطفال الأكبر سناً فسوف تشريرات المكنة لهذا الفارق أن الأطفالَ الأصغر يمثلون العالم، ولكنهم غيرُ تقديرات المكنة لهذا الفارق أن الأطفالَ الأصغر يمثلون العالم، ولكنهم غيرُ قادرين على تمثيل تمثيلات العالم. وهم مالتالي ليسوا في وضع يتيح لهم أن يمثلوا موضعَ اللعبة تمثيلاً حاطئاً. إن التنبؤ بأن الدمية سوف تبحث في المحبار الدمية تمثل موضعَ اللعبة تمثيلاً حاطئاً. إن التنبؤ بأن الدمية معر أن الدمية عبر يتطلب (أو هكذا يُدَعَى) من الطفل أن يمثل الدمية على أن لديها تمثيلاً صحباً، ومن ثم لا يتطلب من الطفل أن يمثل الدمية على أنها تمثل أي شيء.

إن الحجة المضمَرة في الخط الاستدلالي لدينيت لا تقوم على اعتباراتٍ فلسفية خالصة أو قَبْلِية<sup>(1)</sup> a priori تتعلق بشروط التفكير. وإنها وجه الأمر أننا عندما ننظر تحت السطح إلى كيف تعمل المخلوقات الأخرى ما تعمله، لا نجد ما يدفعنا على الإطلاق إلى تخيلها تنخرط في تفكير واع بذاته بمعنى يشبه وعيّنا بتفكيرنا من قريب أو بعيد. ربما يشير أحدُ الفلاسفة، أو أحدُ أصحابِ الحيواناتِ المدللة، بأنه مازال من الجائز أن الرُّضَّع، أو الشمبانزي أو الدولفينات أو البيجل، تنخرط في ضروبٍ من التفكير الخفي. يشير دينيت بأن هذا الانطباعَ ما هو إلا نتيجة المضي بالموقف القصدي إلى حد الشَّطَط.

(1) القَبلي/ الأوَّلي/ السبقي/ الأولاني a priori يعني المعرفة التي لها أسبقية منطقية على التجربة (الخبرة)، أو الاستدلال المبني على مثل هذه المعرفة؛ وهو، بالتالي، المعرفة الفطرية في مقابل تلك التي تُستمَد من الحواس. ويقال هذا المصطلح في مقابل "البَعدي" a posteriori أي المستمَد من التجربة (الخبرة) أو المبنى عليها. (المترجم)

وما إن ندرك هذا، وما إن نهبط إلى الموقف التصميمي حتى نتعلم أن الطبيعة قد قدمت حلولاً أكثر أناقةً بكثير للمشكلات التي تضعها البيئة. فإذا كان عليكَ أن تشرع في بناء عش، فسوف تبدأ بغير شك في تخطيط مسار للعمل وتحتفظ به في ذهنك (معدِّلاً إياه إذا لزم الأمر) وأنت تتقدم في مهمتك. وقد تتخيل مدفوعاً بالموقف القصدي أن الطائر الذي يبني عشاً يعملُ بالطريقةِ عينها. إلا أننا حين نبدأ في دراسةِ سلوكِ الطيور بتمعُّنِ أكثر، نكتشف أن حلولها المعقدة، والعبقرية في حالاتٍ كثيرة، لمشكلة بناء العش ليست نتاج تفكير معقد وعبقري، بل نتاج آلياتٍ أكثرَ بساطة. تلك آلياتٌ عبقريةٌ بالتأكيد، غير أنها عبقريةُ الأم الطبيعة لا عبقرية الطيور.

### أصناف العقل

رغم أنه من حقنا أن نصف الرضع والشمبانزي والدولفينات وكلاب البيجل وبزاقات البحر، وحتى الثرموستات، على أن لديها اعتقاداتٍ ورغباتٍ وأسباباً لما تعمله، فإن من الحكمة أن نحتفظَ بتصور التفكير للكائنات التي طَوَّرَت، مثلنا، قدرةً على التمثيل الواعي بذاته، أيْ قدرةً على إضهار تمثيلاتٍ لتمثيلات. هل يعني ذلك أننا وحدَنا المخلوقاتُ التي لديها عقول؟ يجيب دينيت بالنفي. فامتلاكُ عقل عبارةٌ عن الاهتداء بتمثيلات. ولدينا دلائلُ وافرة على أن نشاطاتِ الرُّضَّع والسُمبانزي والدولفينات وكلاب البيجل وبزاقات البحر لثرموستاتٍ بسيط.

إلا أن التسليمَ بأن لِبزاقاتِ البحر عقولاً ليس بالتسليم الكثير – على الأقـل إذا كان دينيت على حق في مسألة العقول. إذ لايـزال بوسـعِنا أن نحـددَ تمييـزاتِ كيفيةً واسعةً بين أصنافٍ من العقل. يتصور دينيت تراتباً هرميـاً مـن العقـول: في المستوى السفلي هناك العقول "الداروينية" Darwinian البدائية، تلك التي تَهَيَّاً عتادُها الصلب لكي تستجيبَ بأمثل طرق لِبيئتِها. والعقـول الداروينيـة تمتلكهـا المخلوقاتُ الأبسط، تلك التي طَوَّرت حلولاً ماهرةً للمـشكلات التي تفرضـها

ظروفُها. في حالةِ المخلوقاتِ الداروينية قد تكون الخطواتُ من الموقفِ القـصدي إلى الموقف التصميمي، ومن الموقف التصميمي إلى الموقف الفيزيائي، خطـواتٍ مختصرةً نسبياً.

وتأتي على درجة أعلى من المخلوقات الداروينية تلك المخلوقات التي تمتلك "عقولاً سكينرية" Skinnerian minds (نسبة إلى السيكولوجي السلوكي ب.ف. سكينر B. F. Skinner (نسبة إلى السيكولوجي السلوكي من خلال الإشراط الإجرائي operant conditioning- المحاولة والخطأ. يُظهِر المخلوق السكينري درجةً من "الطواعية" plasticity العقلية لا تملكها المخلوقاتُ الداروينية الأبسط. بوسع المخلوق السكينري أن يُكَيِّفَ سلوكَه وفقاً للتغيرات في ظروفه، وبذلك يكون لديه تحكُمٌ في تشكيلِ نفسِه با يلائم محضنَه البيئي. هذا الدورُ بالنسبة للمخلوقات الداروينية تلعبه الأمُّ الطبيعةُ بشكلٍ حصري: فمثل هذه المخلوقات تشكلها الضغوطُ التطورية على نحوٍ تام.

أما "العقول البوبرية" Popperian minds فتُنسَب للمخلوقات التي تَمَكَّنَت من حيلةِ تمثيلِ بيئتِها بطريقةٍ تُمَكِّنها من اختبارِ مآلِ مساراتٍ محددةٍ من الفعل "في رؤوسِها"، ومن ثم تتعلم دون أن تكون عُرضةً للخطرِ العتيد- خطرِ الأخطاءِ القاتلة المكنة<sup>(1)</sup>. (تعمل المخلوقاتُ البوبريةُ بمبادئَ تُذَكِّر بتلك التي يعتقد

(1) يقول بوبر في كتابه "المعرفة الموضوعية": "إن لنا أن نعد هذه الأساطير، وهذه الأفكار، وهذه النظريات من أهم منتجات العمل الإنساني وأميزها. إنها، شأنها شأن الأدوات، أعضاء تتطور خارج جِلدِنا. إنها مصنوعات خارج الجسد. ولنا من ثم أن نعد من أخص هذه المنتجات ذلك الذي أسميناه "المعرفة البشرية"، آخذين لفظة "معرفة" بالمعنى هذه المنتجات ذلك الذي أسميناه "المعرفة البشرية"، آخذين لفظة "معرفة" بالمعنى أفضوعي أو غير الشخصي، الذي يتيح لنا أن نقول إنها توضع في كتاب أو تُذخَر في مكتبة أو تُدَرَّس في جامعة"...."يُنظَر عادة إلى الانتخاب الطبيعي والضغط الانتخابي على أنهما نتاجان لصراع عنيف من أجل الحياة. غير أنه مع انبثاق العبي والضغط الانتخابي على أنهما المرضوعية أو غير الشخصي، الذي يتيح لنا أن نقول إنها توضع في كتاب أو تُذخَر في مكتبة أو تُدَرَّس في جامعة"....."يُنظَر عادة إلى الانتخاب الطبيعي والضغط الانتخابي على أنهما المربع المربع عنيف من أجل الحياة. غير أنه مع انبثاق العقل، وعالم 3 (عالم المعرفة البشرية المربع والمنغط الانتخابي على أنهما البشرية الموضوعية) والنظريات، تَعَيَّر الأمر؛ وصار بوسعنا أن نترك نظرياتنا تصطرع نيابة ولعام وعنا أن نترك نظريا الطبيعي والضغط الانتخابي على أنهما البشرية الموضوعية) والنظريات، تتكيَّر الأمر؛ وصار بوسعنا أن نترك نظرياتنا تصطرع نيابة وليفرية الموضوعية) والنظريات، تتكيَّر الأمر؛ وصار بوسعنا أن نترك نظرياتنا تصطرع نيابة وليام وعوت بدلاً منا. ومن وجهة نظر الانتخاب الطبيعي فإن الوظيفة الرئيسية للعقل وللعالم 3 هي أنهما جعلا من المكن استخدام منهج المحاولة وإقصاء الخطأ بدون إقصاء = وللعالم 3 هي أنهما جعلا من المكن استخدام منهج المحاولة وإقصاء الخطأ بدون إقصاء عالية العسل ولنعا إلى المكن استخدام منهج المحاولة وإقصاء الخطأ بدون إقصاء عالي العلي العشل وللعام 3 منا ألما المركن التخاب الطبيعي فإن الوظيفة الرئيسية للعقل وللعالم 3 هي أنهما جعلا من المكن استخدام منهج المحاولة وإقصاء الخطأ بدون إقصاء العلي إلى الوظيفة الرئيسية للعما ولي من المكن استخدام منهج المحاولة وإقصاء الخطأ بدون إقصاء عالي وللعام 3 مي أنهما جعلا من الممكن استخدام منهج المحاولة وإقصاء الخلي إلى إلى ما المكن المحا ولي ما مرابعا ألما ألمونية ألموي ألما مرابع على ألمر ألموي موما مولي ألموي ألموي ألموي ألموي ألموي ألموي ألموي ألموي ألمو

الفيلسوف كارل بوبر Karl Popper أنها تقع في القلب من العقلانية العلمية. يرى بوبر أن نجاح العلم كمشروع عقلاني يتوقف على رغبة العلماء في الانخراط في "التخمين<sup>(1)</sup> والتفنيد" conjecture and refutation. يقوم العلماء بتخمين (حدس افتراضي) النظريات واختبارها قبالة الدليل. ولا تُقبَل نظريةٌ إلا بقدر ما تَثبُت لاختبار عنيف). فالكائن السكينري يتعلم من الخبرة، المحاولة والخطأ، أما الكائن البوبري فإن بمُكنَتِهِ أن يتعلم باستباق الخبرة. الفئران بوبرية بشكل واضح؛ فالفأر الذي أُتيح له أن يستكشف متاهة قد يستخدم معرفته بالمتاهة فيها بعد في نَيل مكافأة معينة. وهو يقوم بذلك (وفقاً لِعالم النفس تُلمان. Commission المحاولة الخبرة. المعاقبة الدام نقر معافاة معينة. وهو يقوم بذلك (وفقاً لِعالم النفس تُلمان. ليد في نَيل مكافأة معينة. وهو يقوم بذلك (وفقاً لِعالم النفس تُلمان. ليمانها المتاهة. وما إن يشيد هذه "الخريطة" حتى يمكنه الإفادة منها في اجتياز المتاهة لنيل كُرَيَّة طعام.

"تسأل المخلوقاتُ السكينرية نفسَها "ماذا عليَّ أن أفعل بعد ذلك؟ ولا تمتلك مفتاحاً لكيف تجيب حتى تكون قد تَلَقَّت ضرباتٍ قاسية . أما المخلوقاتُ البوبرية فإنها تحرز تقدماً كبيراً بأن تسأل نفسَها: "ماذا عليَّ أن أفكر فيه بعد ذلك ؟ " قبل أن تسأل نفسَها "ماذا عليَّ أن أفعل بعد ذلك؟ " (من الجدير بالذكر أنه لا الكائنات السكينرية ولا البوبرية يلزمها أن تُحَدَّث نفسَها أو تفكَّر هذه الأفكار إنها ببساطة مصمَّمةٌ لكي تعمل "كما لو " أنها قد سألت نفسَها هذه الأسئلة "

(Dennett, 1996, p. 100)

=عنيفٍ لأنفسنا: هاهنا تكمن القيمةُ البقائية الكبرى للعقل وللعالم 3. فمع انبثاق العالم 3 لم يعد الانتخابُ بحاجةٍ إلى العنف: لقد أصبح بوسعنا أن نستبعد النظريات الزائفة بواسطة نقدٍ لاعنفي. لم يعد التطور الثقافي اللاعنفي مجرد حلم يوتوبي، بل أصبح نتيجة ممكنة لبزوغ العقل من خلال الانتخاب الطبيعي". (المترجم) (1) أو "الحدس الافتراضي". (المترجم) وعلى قمة تراتب دينيت تأتي المخلوقات الجريجورية Gregorian creatues

(نسبةً لا للبابا جريجوري بل لِعالِم المنفس ريتشارد جريجوري R. Gregory). والكائنُ الجريجوري، شأنه شأن أسلافِه البوبريين، قادرٌ على اختبار الفرضيات في رأسه. والفرق هو أن المخلوقاتِ الجريجوريةَ قادرةٌ على التمثيل عن وعي ذاتي. وهذا يفتح لها آفاقاً جديدةً وإمكاناتٍ غيرَ متاحةٍ للكائنات البوبرية.

والكائناتُ البشرية، وقد أُنعِمَ عليها باللغة مثلما نحن، كائناتٌ جريجورية. ونحن أيضاً، بدرجة ما، داروينيون وسكينريون وبوبريون. ويحمل الجهازُ العصبي البشري علاماتِ تاريخِه التطوري، فيُبدِي عناصرَ داروينيةً وسكينريةً وبوبريةً وجريجورية. ويتطلب أيُّ فعل معقد تناسقَ هذه العناصر جيعاً. علينا إذن ألا نخلط بين أصناف العقل وأصناف المخلوق. فدماغُ الكائنِ السكينري مثلاً، الكائنِ القادر على التعلم، يدمج آلياتٍ داروينيةً بعتادِه الصلب، مثلها تفعل الأدمغةُ المتطورةُ للثدييات. والمخلوقُ الجريجوري، ذلك المخلوقُ القادرُ على الانعكاس على الذات، ليس مخلوقاً لاداروينياً أو لاسكينرياً أو لابوبرياً؛ وإنها المخلوقاتُ الجريجورية (الكائنات البشرية بين الأنواع الأرضية) قد طوَّرت قدراتٍ إضافيةً تميِّز عقولُها عن عقولِ المخلوقات التي تفتقر إلى الوعي الذاتي.

لا تتسنى رؤيةُ الفروقِ الشاسعة بين المخلوقاتِ الجريجورية وبقيةِ المخلوقات ما بقينا قانعين بالموقف القصدي. فنحن نَعزو اعتقاداتٍ ورغبات وأسباباً عقلية للفعل بطريقة إذا أُسِيء تأويلُها تجعل عقولَ المخلوقاتِ اللاجريجورية تبدو مماثلةً لعقولِنا. وهذا الموقفُ معقولٌ ومبرَّرٌ مادام اهتهامُنا منصباً على التفاعل مع هذه المخلوقات والتنبؤ بسلوكها. ولكن عندما نلتمس فههاً أعمق لما يجعل المخلوقات الأخرى تَتِك، عندما نلتمس الارتقاءَ بفهمنا وزيادةَ احتهالات نجاح تنبؤنا بسلوكها والتحكم فيه، فإننا ملزمون بأن ننظر تحت السطح. عندما نفعل ذلك، عندما نهبط إلى الموقف التصميمي، نكتشف أن الاختلافات تكتسح التشابهات.

ومن أهم الأمور التي سنكتشفها أن ذكاءَ الكائنات غير البشرية، بالمقارنة بنا، ذكاءٌ متصلبٌ مليءٌ بالثغرات: فسمكُ النعَّاب الأرقط، الذي يُبدِي في سلوكه ذكاءً

كبيراً في مجالات عديدة، عاجزٌ عن الوصول إلى حلٍّ لمشكلة كيف يفك مقوَدَه من شجرة هو مربوطٌ بها. ويبدو أنه لا يخطر للدلافين (التي يَعُدها بعضُ المتحمسين مكافئةً لنا فكرياً) أن تهرب من شباك التونا بالقفز من فوقها، رغم أن هـذا عمـلً بوسع أي دولفين أن يعمله بسهولة. هذه الثغرات تبدو محيِّرةً، فحسب، مادمنا نتخيل المخلوقات الأخرى تفكر مثلَنا. بينما نتائج العمل التجريبي الـدقيق تـشير إلى غير ذلك. فالشمبانزي مستخدمة الأدوات، والنمل المشترك في "زراعة" فطر يُحصَد للغذاء؛ كل ذلك، وإن يكن مثيراً للإعجاب، لا يَبلُغ الهـضبةَ الجريجوريـة. ولعل التقارير عن قردة الشمبانزي (والقردة الأخرى) المنخرطة في ممارساتٍ خداعية في الظاهر – تشير إلى أن هذا التقييمَ مفرطً في التفاؤل: قد يكون للشمبانزي "نظرية للعقل" theory of mind تستخدمها في تقرير كيف تتفاعل مع رفاقها. يستنكر دينيت هذا التأويل؛ فالذكاء الـذي تُبدِيه الـشمبانزي وبقية المخلوقات غير البشرية لا يهيب بالحل الجريجـوري. والحـق أننـا إذا فهمنـا قـردةَ الشمبانزي على أنها تفكر مثلنا في الأمور التي تخصها لَبَدا عجزُها عن تعميم هـذا التفكير بطرقٍ واضحة أمراً مُربِكاً ومحَيِّراً.

الوعي

وماذا عن الخبرة الواعية: ماذا عن الوعي؟ يرى دينيت أن هاجس مشكلة "what it's like" (ما يُشبِه أن يكون) قد حَجَب عن الفلاسفة حلاً "في اليد" للغز الوعي. إن التمثيلات تلعب دوراً مهماً في إنتاج السلوك حتى في أبسط المخلوقات. إلا أن الوعي لا ينبثق إلا مع القدرة على الانعكاس على هذه التمثيلات، وكما رأينا فإن هذه القدرة، وفقاً لدينيت، موصولة بالقدرة على إصدار اللغة. وبصريح العبارة، إذن، فالفكرُ والوعيُ غيرُ ممكِنَين إلا للمخلوقات المنوحةِ لغةً. الحالات العقليةُ الواعية بالنسبة لهذه المخلوقات ليست الحالات وليست الموضوعة في حجرة مركزيةٍ ما للمخ، ولكنها تلك الحالات التي، بالتنافس مع العناصر التمثيلية الأخرى، تتولى زمامَ التحكم في السلوك. لماذا يكفي هذا الملمح لتحديد الوعي؟ فمن المؤكد أن تمثيلاً ما يتطلب أكثـر من ذلك لكي يتحلى بخصائص الخبرة الواعية.

"مثل هذه الأسئلة تكشف خلطاً عميقاً، لأنها تفترض مسبقاً أن ما تكونه (أنت) هو شيءٌ آخر،شيءٌ ما كارتيزيٌّ<sup>(1)</sup>يفكر بالإضافة إلى كل هذا الدماغ والنشاط الجسمي. ولكن ما تكونه إن هو إلا هذا التنظيم لكل النشاط التنافسي بين مجموعة من القدرات التي طَوَّرَها جسدُك"

(Dennett, 1996, pp. 155-6)

هل يعني ذلك أن الكائنات الأخرى- الشمبانزي والدولفينات وكلاب البيجل- هي "زومبيات" zombies، أنها لا تشعر بالألم مثلاً؟ كلاً، مثل هذه الكائنات لديها آلامٌ وحالاتٌ حسية أخرى متنوعة. والذي ينقصها هو قدرةٌ، مضافة، على الانعكاس على هذه الحالات. وهذا النقص، فيما يشير دينيت، يعني أنها، رغم أنها قد يُقال إنها تشعر بالألم فهي لا "تعانِي". وكلُّ محاولةٍ لمطابقة آلامها بآلامنا هي محاولةٌ مضلِّلةٌ بلا استثناء.

يدري دينيت أنه في تقديمه لمثل هذا الرأي يستهدف للهجوم من جانب أصحاب الحيوانات المدلَّلة ونشطاء حقوق الحيوان. إلا أنه يُحاجُّ بأن واجبنا الأخلاقي بالامتناع من إيذاء المخلوقات الأخرى بلا داع ليس نابعاً من امتلاكها قدرة على أن تعاني مثلما نعاني، بل فقط من حقيقة أنها مثلنا، يمكن أن تكون في ألم. يجب رغم ذلك أن نفرق بين القدرة على التألم وبين قدرة أخرى على مستوى أعلى، هي قدرتك على تأمل أنك في ألم. ليس بِمُكنةِ كائنٍ تنقصه هذه القدرة أن يتمعَّن في ألمِه، أو يرهبَ حدوثَه، أو تنتابه ذكرياتٌ مؤلمة. والقدرة على الأشياء تتبطَّن القدرةَ على الماناة.

أي ديكاري.

كيف يمكن لامتلاك المرء القدرة على الانعكاس الذاتي أن يؤثر على المشعور بالألم، ذلك البُعد الكيفي لخبرة بالألم؟ يؤكد دينيت أن هذا هو السؤالُ الخطأ. فالكيفياتُ الخبروية - "الكواليا" - كياناتٌ غير يقينية، مخلفاتٌ لتصور ديكارتي مرفوض ومهجور. وبوسعنا أن نعلَّل للنتوء الظاهر لهذه الكيفيات بإدراكِ أنك عندما تكون في ألم مثلاً فأنت في نوع معين من الحالات، من شأنه أن يؤدي بك، بحانب أشياء أخرى، إلى أن تعتقد أنك في حالة ذات كيفيات معينة. والكائنات التي تنقصها اللغةُ تنقصها قدرةٌ على تفكير الدرجة الثانية، وبالتالي على أفكارِ من هذا الصنف. مثل هذه المخلوقات قد تكون في حالات تشبه من الناحية الوظيفية حالات ألمنا، ولكنها تفتقر إلى الشيء الذي به تنعكس على تلك الحالات.

هل يتضمن ذلك أن هذه المخلوقات لا تشعر بشيء عندما تكون في ألم؟ يفترض هذا السؤالُ مسبقاً ما هو كاذب، ألا وهو أن حالات أو نوبات الألم تمتلك ملامح كيفيةً داخلية. وهي لا تمتلك ذلك، على الأقل لا تمتلك ذلك إذا كان دينيت على حق. ولكن هذا لا يعني أن الكائنات غير البشرية لا ينتابها الألم، أو أن آلامَها أقلُّ حِدةً أو كرباً من آلامنا؛ وإذا اعتقدتَ أنها كذلك فأنت تفترض، كذباً، أن الآلام هي ما هي (أيْ آلام) بفضل طابعِها الكيفي الداخلي. ولكن لا شيء يمتلك طابعاً كيفياً داخلياً. وحقيقة أن حالات الألم خِلوٌ منها هي إذن حقيقةٌ غير ذات بال على الإطلاق.

قد تجد مثلَ هذا الرأي غيرَ مقبول على الإطلاق. إلا أن دينيت، وهو مما يُحمَد له، أَخَذ مأخذَ الجِد مشكلةَ التوفيق بين الطبيعة الكيفية الواضحة للخبرة الواعية وبين طابع الحالات والأحداث المادية التي يبدو أنها "تتبطَّن" هذه الخبرات. من الصعب، كما يود كثيرٌ من الفلاسفة أن يبينوا، أن ترى كيف يمكن التوفيق بين هذه الأشياء دون القبول بشكلٍ ما من الثنائية. واستراتيجية دينيت هي تحليل كيفيات الخبرة الواعية بِلُغةِ الحالات العقلية التي هي ذاتُها خِلوٌ من مثل هذه الكيفيات. تماماً مثلها تَخبُر صورةً بَعديةً لبرتقالةٍ مستديرةٍ مُحمَرَّة، ولا شيءَ مادياً ومحمَرَّة، أو عندما تَخبُر ألماً كألم نابضٍ ولا شيء يتعين أن يكون نابضاً. ربما لا يكون هذا أكثرَ إلغازاً من إضمارنا أفكاراً عن التنين أو عن حوريات البحر بينما ليس ثمة شيء من قبيل التنين وحوريات البحر.

### اعتراض سيرل

أحد الردود على مثل هذه المحاولات للتحليل الاستبعادي<sup>(1)</sup> للخبرة الواعية هو أن تُحاجَّ، مثلما فَعَل جون سيرل، بأن النقلةَ لا تعدو أن تكبِتَ مشكلةً دون أن تحلها. والحجةُ بسيطة: افترض أنك تبصر هلوسةً نبتةَ غرنوقي (إبرة الراعي) برتقالية محمَرَّة على الطاولة أمامك. ليس لازماً أن يكون ثمة شيءٌ برتقاليٌّ محمَرٌ أو على شكل الغرنوقي بجوارك. ولكنْ تأمل الآن في هلوستك ذاتها. يبدو أننا قد أزلنا بنداً برتقالياً محمَراً أو غرنوقي الشكل من العالم المادي العام ووضعناه داخل عقلك. إن الكيفياتِ التي يبدو أنك تجدها في "العالم الحارجي" موجودةٌ، ربها، ولكن فقط في عقلك. ومع ذلك فهي موجودةٌ هناك دون أدنى شك: في عقلك. وهذا شيءٌ لا يفيد على الإطلاق إذا كان هدفُنا هو أن نقدم تصوراً مادياً قاماً.

إذا تذكرنا نقطةً قابلناها في الفصل الأول، فنحن جميعاً نفرق بين المظهر والواقع. إلا أنه إذا كان الأمرُ أمرَ العقل فالمظهرُ واقع. افترض أننا اتفقنا على أن مجرد أن شيئاً ما يبدو وردي اللون يعود أمرُه لا إلى أنه وردي بل إلى أنك في حالة عقلية معينة. إننا ننفي اللونَ الوردي المدرَك إلى العقل. يبدو أن دينيت يريد أن يقوم بنفس النقلة بخصوص اللون الوردي المدرَك. ولكن كيف يكون ذلك؟ ربها تكون الورديةُ المدرَكةُ هي "ظاهرية فقط". وهذا يعني أن خبرتك بالوردية هي فقط مسألة اعتبارك نفسك تَخبرُ وردية. وهذا، فيها يبدو، لا يعدو أن يكون إزاحةً له "الكيفية الظاهرية" ومن الدرجة الثانية (عاماً كما نُقِلَت الكيفيةُ في الأصل من الدرجة الأولى إلى خبرة من الدرجة الثانية (عاماً كما نُقِلَت الكيفية في الأصل من

العالم الخارجي إلى العقل). إلا أن هذا لا يُزيل الكيفيةَ المزعجة، بل يزيحها لا أكثر من جزء من العقل إلى جزء آخر.

يترتب على ذلك، فيها يبدو، أن محاولات استبعاد كيفيات الخبرات الواعية تحليلياً بإلحاقها بالحالات العقلية من الدرجة الثانية – اعتقاداتك عن الألم الـذي تحسه الآن مثلاً – هي محاولات مُقَـدًّر لها الفشل. فـنحن لا نـستبعد الكيفيات المزعجة من حالة ألمِك إلا بإيداعها في تمثيلاتك لحالةِ ألمِك.

لقد تطرقنا إلى هذه المسائل في الفصلين الثالث والرابع، حيث بَيَّنتُ أن من المضروري أن نفرق كيفيات الأشياء المخبورة<sup>(1)</sup> عن كيفيات الخبرات<sup>(2)</sup>. فخبرتُكَ البصرية بطماطمة حراء في ضوء الشمس الساطع لها طابعٌ كيفي مميز. وبوسعنا أن نُسَمِّي هذه الكيفيات بِذِكرِ عِلَلِها: طماطم أحر مُضاء بسطوع. ولكن يجب ألا نخلط بين كيفيات العلة وكيفيات المعلول. إن خبرة بطماطمية حمراء لا يتعين أن تكون (خبرة) حراء. حقيقة الأمر أن الخبرة، على خلاف الطماطمة الحمراء، ليست ذلك الصنف من الأشياء الذي يمكن أن يكون أحمر. وعندما بتصر هلوسة طماطمة حراء، أو تَخبر صورة بعدية برتقالية عمرة زاهية، فأنت تمر الساطع. ومرة أخرى، رغم أن خبرتك هي خبرةٌ "بـ" شيء برتقاليًّ عمرً مستدير، فإن خبرتك ليست هي ذاتُها مستديرة أو برتقالية عمرًة.

الهدف من كل هذا هو أن نشير بأن ما ذهب إليه سيرل من أنه عندما نكون بصدد العقل يكون المظهرُ هو الواقع – هذا المذهب ليس مذهباً واضحاً مستقيماً. إذا كان سيرل يَعنِي أنك عندما تَحدُث لك صورةٌ بعدية برتقالية محمَرَّة، عندما يبدو لك شيءٌ ما برتقالياً محمَراً، إذن فإن شيئاً ما هو برتقالي محمرّ – إلَّا يَكُن شيئاً ما خارجك فشيءٌ ما عقليّ – هذا الرأي لا مبرر له. على أننا إذا أوَّلنا سيرل على أنه

(1) experienced(2) expeniences

يقول بشيء أكثر مرونة، أي يقول إنك عندما تَخبُر شيئاً ما يكون لخبرتـك طـابعٌ معني من المايع المعري المعرية، فلن يكون واضحاً إذن بأي عمقٍ يختلف عن دينيت.

ودينيت، بالمناسبة، ينكر أن الخبرات لها أي طابع كيفي على الإطلاق. إلا أن هناك، كما سوف نرى في الفصل القادم، أسباباً وجيهة للاعتقاد بأن لكل شيء كيفيات، وله بالتالي طابعاً كيفياً ما. لذا يبدو هذا الإنكارُ غيرَ مقبول بادئَ الرأي. افترض أننا نؤوِّل دينيت- بإحسان- على أنه ينكر أن للخبرات كيفياتِ الأشياء المختبَرة. فالخبرة البصرية الجلية بطماطمة حمراء ساطعة الإضاءة لا يلزم أن تكون هي نفسُها حراء. إذن فشكوى سيرل بأن دينيت لا يمكنه أن يعلِّل للمظاهر هي شكوى مُضَلَّلة.

غير أن هجوم سيرل يمضي في المضهار الصحيح في أحد الجوانب. إذا فرقنا بين كيفيات الأشياء (المهلوَسة أو سواها) وكيفيات خبراتنا بتلك الأشياء، لما كان ثمة دافع معين، إذن، لإدخال حالاتٍ عقلية من الدرجة الثانية – اعتقاداتِ المرءِ عن آلامه مثلاً – لكي تعلَّلَ لكيفيات الخبرة الواعية. فإذا كان امتلاكُك خبرةً واعيةً هو مسألةُ كونِك في حالةٍ معينة ذات كيفيات معينة، فليس ثمة إذن ما يدعو إلى أي خفةِ يدٍ فلسفية لكي تستوعب الكيفيات الواعية.

على أية حال فالانتقال إلى حالات الدرجة الثانية ينبغي أن يثير الـ شك للتـو. افترِضْ أنك تعتقد أن فرنسا مسدسةُ الشكل؛ إن امتلاكَك هـذا الاعتقـاد، وفقـاً لأغلب الآراء بها فيها رأي دينيت، ليس مسألةَ مرورِك بخبرة واعيـة. تخيـلُ الآن أنك تأخذ في الاعتقاد بأنك تعتقد أن فرنسا مسدسة. إن امتلاكك هـذا الاعتقـاد عبارة عن كونِك في حالةٍ معينة من الدرجة الثانيـة، هـي امتلاكُك اعتقـاداً عـن اعتقاد. ولكن إذا كان اعتقادُك الذي من الدرجة الثانية، هـي امتلاكُ واعياً، فلهاذا يجب أن تؤدي إضافةُ اعتقادٍ من الدرجة الثانية (عن اعتقاد) إلى حالية واعياً، فلهاذا ملاحظة أن الأفكارَ المنعكسةَ على ذاتها واعيةٌ في معظمها هي ملاحظةٌ خارجةٌ عن الموضوع. فالسؤال هو ما إذا كان الوعي يعتمد على تفكير الدرجة الثانية. من

المؤكد أنك على وعي بأشياء كثيرة – بالأشياء المحيطة بك مثلاً، أو بِمَيْل أطرافِك – دون أن تكون على دراية بأنك على دراية بهذه الأشياء. إن الحالات العقلية التي من الدرجة الثانية، على أهميتها المؤكدة، تبدو غيرَ ملائمةٍ لوضعِ الحد الفاصل بين "واعٍ" و "غير واع".

## المذهب الاستبعادي (الحذفي) eliminativism

قبل أن نمضى قُدُماً في بحثنا أقترح أن ننظر باختصارٍ شديد في الرأي القائل بأنه ليس ثمة شيء من قبيل الحالات القصدية: لا اعتقادات، لا رغبات، لا مقاصد، لا أسباب عقلية للأفعال. هذا الرأي – المذهب المادي الحدفي eliminative materialism، أو المذهب الحذفي eliminativism للاختصار - قد دافع عنه باتریشیا تشِر شلَند وبول تـ شر شلند Patricia and Paul Churchland، بين آخرين. يستحق المذهبُ الحذفي الذِّكرَ لِسببين: الأول أنه يمثل امتداداً طبيعيـاً لأفكار دينيت عن الموقف القصدي. يرى دينيت أن عَزوَ الحالات الـسيكولوجية المألوفة– الاعتقادات والرغبات والأسباب العقلية للفعل على سبيل المثـال– هـو طريقةٌ فحسب لإضفاء معنى على المنظومات المعقدة. إذا أردنا رغم ذلك أن نفهم بالضبط كيف تعمل هذه المنظومات فلا بد أن نهجر الموقف القصدي، ونمضي إلى الموقف التصميمي، ونمضي في النهاية إلى الموقف الفيزيائي. من شأن هذا أن يكشف أن الحديث التقليدي عن العقول ومحتوياتهما يمثل جوهريماً نوعماً من الادعاء، ادعاء يمكننا، لو أن اهتمامنا الوحيد سبر أغوار الواقيع بدقية، أن نعيش بدونه.

وسببُ ثانٍ لِتَناوُل المذهب الحذفي هو أنه قد يجد البعضُ إغراءً بوصف نوعية الموقف الذي أطوِّرُه في الفصل القادم على أنه موقفٌ حذفي. وسوف أُحـاجُّ بأنـه يس كذلك. سيكون مفيداً إذن أن تكون لدينا نظرةٌ واضحة لِـا يكونـه المـذهبُ الحذفي بالضبط، على الأقل لكي نميزَه عن المذاهب المنافسة له.

النظريات والرد النظري

وفقاً للزوجين تشرشلند يُعَد الحديث عن العقول مجرد طريقة موغِلة في القِدَم لمحاولة امتلاك ناصية تعقيدات السلوك الذكي. غير أننا عندما ننظر إلى ما يجعل الكائنات الذكية (بما فيها البشر) تَتِك، نكتشف آليات عصبيةً معقدة. لا تحمل المبادئ التي تعمل بها هذه الآليات شبهاً يُذكَر بابتذالات "السيكولوجيا الشعبية" folk psychology، وهي نظريةُ الحس المشترك عن العقل المبَيَّة في لغتنا، والمذخورة في مؤسساتنا الاجتهاعية والقانونية، والمنقحة في العلوم الاجتهاعية والسلوكية. ويخلص الزوجان تشر شلند إلى أن أغلب المقولات السيكولوجية وصيغ التفسير السيكولوجية هي إما "قابلة للرد" reducible إلى مقولات نيوروبيولوجية أكثر أساسية، وإما لا تنطبق على شيء ومن ثم لا تستحق الإبقاءَ عليها.

لِمَ نقول هذا؟ إن علم النفس يزودنا بنظرية في العقل تتأسس على مقولات قصدية (الاعتقاد، والرغبة، والقصد، على سبيل المثال). وهذه النظرية، شأنها شأن أي نظرية، قد يتبيَّن أنها غيرُ وافية في ضوء بزوغ نظرية جديدة وأفضل. افترض أن علماء الأعصاب يطورون نظرية في العقل أكثر كفاءة بكثير في التنبؤ بنشاطات الكائنات الذكية وتفسيرها من النظريات السيكولوجية التقليدية. افترض أيضاً أن علم الأعصاب يقوم بذلك دون اللجوء إلى المفاهيم العقلية المألوفة: الاعتقادات، والرغبات، والصور الذهنية، وما إلى ذلك. (تخيَّلْ أنه في النظرية الجديدة لا ذِكرَ البتة لمثل هذه الأشياء؛ ليس غير النيورونات neurons والمُ شتبكات العصبية synapses والعُقَد والموَصِّ العربية والمُ شتبكات الع

عندما ننظر إلى تاريخ العلم نكتشف أنه عندما تُهَدِّد نظريةٌ جديدةٌ بـأن تحـل محلَّ نظريةٍ قائمة، فإن هناك مصيرَين ممكنين: الأول أن النظرية القديمة قـد يَثبُـتُ أنها "قابلة للرد إلى" reducible to النظرية الجديدة، والثاني أن تـتمكن النظريةُ الجديدةُ من إزاحة النظرية الأقدم إزاحةٌ تامة.

268

تأملُ أولاً رد النظرية theory reduction. يحدث الرد عندما تكون مفاهيم النظرية القديمة معكوسةً في مفاهيم النظرية الجديدة. في هذه الحالة يمكن أن يقال إن المفاهيمَ القديمة لا تَعدو أن تُسَمِّي ما تُسَمِّيه المفاهيمُ الجديدة. فيتبين مثلاً أن "الحرارة" إن هي إلا متوسط الطاقة الجزيئية للجزيئات، و "البرق" ما هو إلا تفريخ كهربي. النظريات التي يتمثل فيها مفهومُ الحرارة، إذن، يمكن رَدُّها إلى نظرياتٍ فيزيائية وكيميائية أكثر أساسية. ويمكن النظر إلى النظريات المردودة على أنها "حالات خاصة" للنظريات (الجديدة) التي رُدَّت إليها. كما أننا نميل إلى رؤية الكيانات والخواص المتضمَّنة في النظرية المردودة على أنها تستضيء بالنظرية الرادَّة. فالحرارةُ، في نظرنا الآن، هي متوسطُ الطاقة الحركية الجزيئية للجزيئات؛

ورغم أن تاريخ العلم يتضمن أمثلةً هامةً لِرَد النظرية، فإن الأغلب الأعم لنظرية جديدة أن تحل ببساطة محل نظرية قديمة. كانت الحرارة يوماً ما تُفَسَّر عن طريق افتراض وجود سائل غير ملموس هو "الكالوريك" caloric، يُظَن أنه يتدفق من الأجسام الساخنة إلى الأجسام الأبرد المجاورة. ورغم أن الكالوريك لا وزن له فقد اعتُبر أنه يشغل حيزاً من المكان. وانتقالُ الكالوريك إلى جسم بارد يؤدي إلى أن ينتفخ هذا الجسم، ومن ثم يعلِّل التمددَ (دون زيادة مصاحبة في الوزن) الملاحَظَ في الاجسام عندما تُسَخَّن. ومع مجيء الثورة الكيميائية هُجِرَ الاعتقادُ بالكالوريك وحَلَّ مَحَلَّه تصوُّرُ أن الحرارة ليست جوهراً بل هي ضربٌ من الطاقة. لم يتم رَدُّ الكالوريك إلى أي شيء أكثر أساسية. لم يُرَد الكالوريك بـل حُذِف (استُبعد).

وفقاً للزوجين تشِر شلند فإن هذا المصيرَ الحذفي الأخير هو ما ينتظر مفاهيمَنا العقلية القصدية الاعتيادية. فَعِلمُ الأعصاب لن يضيءَ مقولاتِنا العقلية بل سيحل محلها. والأفكار والاعتقادات والخيال وما شابه سوف يتبين لا أنها مجريات عصبية معقدة بل أنها، شأنها شأن الكالوريك، لا وجود لها. قد نظل، طبعاً، نتحدث مثلها نفعل، تماماً كها نظل نتحدث عن طلوع الـشمس وغروبها وإن كنا

نعلم أفضل من ذي قبل. ولكن إذا كنا نهدف إلى رؤيةٍ دقيقةٍ للأمور فسوف نكون مضطرين للاعتراف بأنه، ببساطة، كذبٌ وزيفٌ أن أي شخص لديه اعتقادات أو رغبات أو أسباب عقلية للفعل. زيفٌ أنَّ أيَّ مخلوق ترشده المخيلة، وزيفٌ أنَّ أي واحد قد فَكَّرَ في أي شيءٍ قَط.

# هل المذهب الحَذفِي داحضٌ لِذاتِه؟

ذهب بعضُ الفلاسفة إلى أن هذه النتيجة تدحض ذاتَها self-refuting. فإذا كان لا أحد يعتقد بأي شيء فكيف لنا نحن – أو أنصار الدعوى الحذفية – أن نعتقد فيها؟ إذا كان لا أحد يفكر، ولا أحد لديه أسبابٌ عقلية للفعل، فكيف يمكن للحذفيين أن يتوقعوا منا أن نقبل حُجَجَهم؟ ذلك أن قبولَ حجةٍ ما عبارةٌ عن قبول عبارات معينة على أنها تقدم أسباباً وجيهة للاعتقاد في نتيجة معينة. ولكن لا شيء من هذا يتحلى بأي معنى إذا كان المذهب الحذفي صحيحاً.

لا يلزم المرء أن يكون من أنصار الحذفية لكي يشك في وجاهة هذا الرد. فمن المؤكد أن فرضيةً ما يمكن أن تأتي بحيث يكون صدقُها غير متسق مع إقرار، أو حتى الاعتقاد، بأنها صادقة، وتكون برغم كل هذا صادقة. تأمل فرضية أن جميع العبارات كاذبة؛ وافترض لحظةً أن الفرضية صادقة: أي أن كل عبارة هي كاذبة. فإذا كانت هذه العبارة كذلك لاستحال الإقرار بها! ثمة إذن شيءٌ ما يهزم ذاته في توكيد شخص ما بأن كل عبارة هي كاذبة. وقد نرى إلى الحذفيين على أنهم يشيرون إلى إمكانٍ ما باستخدام مصطلحات قمينة بأن تكون فارغة إذا ما كان هذا الإمكان صحيحاً. إلا أنه ليس يترتب على ذلك أن الإمكان المعنييَّ ليس صحيحاً. ليس يترتب أن الحذفي في "إقرار" دعواه لا يقرر شيئاً. ولكن هذا نتيجة مترتبة على النظرية، وليس اعتراضاً عليها!

في هذا السياق قد يكون مفيداً أن نقتبس فقرةً شهيرةً من "رسالة منطقية فلـسفية" Tractatus Logico-Philosophicus لِفتجنــشتين Wittgenstein (بين أشياء أخـري كثـيرة) بالـشروط ( المطلوب توافرُها في الأفكار لكي "تـصوِّر" العـالم. لأسـبابٍ معقـدة يمكننـا أن نضرب عنها صفحاً هنا، فإن الموقف الذي يتخذه فتجنشتين، إذا صَحَّ، يجعل مـن المستحيل على أي شخص أن يُضمِر أفكاراً تتصل بالعلاقة بين الأفكار والعالم. إلا أن من الواضح أن هذا موضوع مركزي في "الرسالة"!

هل يعني هذا أن دعـوى فتجنـشتين داحـضة لـذاتها؟ لا يـرى مؤلفهـا أنهـا كذلك:

"إن قضاياي تعمل كإيضاحات بالطريقة التالية: أيُّما شخصِ يفهمنى يميزها في النهاية على أنها هُراء،عندما يكون قد استخدمها كدرجات سلم ليرتقي إلى ما وراءها. (وعليه، إذا صح التعبير، أن يرمي بالسلم بعيداً بعد أن يكون قد ارتقاه). إن عليه أن يتجاوز هذه القضايا، وعندئذ سوف يرى العالم رؤيةً صحيحة."

تنجح الجملُ المستخدمة لصياغة الدعوى على نحو غير مباشر : بأن "تُشهِدَ" القارئَ الأمرَ المقصود بدلاً من أن "تقوله" دَفعةً بغير تَحَفُّظ.

إذا كانت الحذفية صحيحة، فربما يكون هذا هو كل ما يَسَع الحذفيَّ أن يفعل. أما من جهة هل هي صحيحة أم لا، وهل يستحيل الاعتقاد عقلانياً بها دون افتراض كذبها، فقد يكون من التسرع أن تتصور أن هذا يُثبِت أن المذهب الحذفي كاذب. ولندفَع الأمورَ إلى نهايةٍ قَصِيَّة، وافترضْ أنه إذا كانت الحذفيةُ صادقةً فلا شيء مما نقوله يتحلى بأي معنى. فهل يترتب على ذلك أن الحذفيةَ غيرُ صادقة، وأن العالم ليس بالوصف الذي تقدمه الحذفيةُ للعالم؟ شخصياً لا يمكنني أن أرى أن هذا يترتَّب.

هذه التعليقات يجب ألا تؤخذ على أنها تصديقٌ على المذهب الحذفي. وكما سوف يتضح في الفصل القادم، فليس ثمة سبب مفحِم لقبول النتائج الحذفية-حتى إذا اعتنقنا فكرةَ أن علم الأعصاب قد يحل يوماً ما محلَّ علم النفس.

# قراءات مقترحة

My discussion of Davidson's views draws on "Truth and Meaning" (1967), "Radical Interpretation" (1973), "Belief and the Basis of Meaning" (19743), and "Reality without Reference" (1977); see also "Psychology as Philosophy" (1974b). The omniscient interpreter is introduced in "A Coherence Theory of Truth and Knowledge" (1986). Those seeking for an introduction to Davidson's views might look at Simon Evnine's Donald Davidson (1991). Some components of my discussion of Davidson were introduced in an earlier attempt to explicate Davidson in Perception and Cognition (1983) chap. 7.

Tarski's discussion of truth is contained in his "The Concept of Truth in Formalized Languages" (1956). Quine's account of radical translation appears in the first two chapters of Word and Object (1961). Neither is a text for beginners or the faint of heart. Alfred Mele provides an explanation and defense of the distinction between desires' motivational strength and their evaluative standing in the psychological economy of agents. See his Irrationality: An Essay on Akrasia, Self-Deception, and Self-Control (1987), chaps 3 and 6.

For an account of dispositions and their relation to counterfactual and subjunctive conditional locutions, see C.B. Martin, "Dispositions and Conditionals" (1994).

In The Hidden Life of Dogs (1993), Elizabeth Marshall Thomas provides detailed descriptions of complex states of mind she finds in dogs. She does the same for cats in The Tribe of the Tiger (1994). Her cats, for instance "look up to" a particular dog, "believing that when cosmic troubles threaten, he'll know what to do." More remarkably, Stanley Coren, in The Intelligence of Dogs: Canine Consciousness and Capabilities (1994) claims to have decoded signals expressed by specific sorts of canine behavior (see especially chap. 6). When Spot sits with one paw slightly raised, for instance, he is thinking "I am anxious, uneasy, and concerned."

For more serious treatments of the mental lives of non-human creatures, see Fritz de Waal's Chimpanzee Politics (1982) and Dorothy Cheney and Robert Seyfarth's How Monkeys See the World: Inside the Mind of Another Species (1990). The latter book is the subject of a Behavioral and Brain Sciences debate; see Cheney and Seyfarth, "Précis of How Monkeys See the World" (1992).

A good place to start for anyone interested in an introduction to Daniel Dennett's work is Kinds of Minds: Toward an Understanding of Consciousness (1996). Anyone wanting more details should consult The Intentional Stance (1987), and Consciousness Explained (1991a). See also "Real Patterns" (1991b). In The Nature of True Minds (1992), chap. 6, I explore an argument—very different from Dennett's—used by Davidson to establish that thought requires language. Davidson's own account of the relation of language and thought can be found in "Thought and Talk" (1975).

E.C. Tolman's discussion of rats' use of "cognitive maps" to negotiate mazes can be found in his "Cognitive Maps in Rats and Men" (1948). My depiction of an experiment designed to show that very young children lack a capacity for representing selfconsciously is an amalgam of a number of experiments. See Heinz Wimmer and Josef Perner, "Beliefs about Beliefs: Representation and Constraining Function of Wrong Beliefs in Young Children's Understanding of Deception" (1983). See also Perner's Understanding the Representational Mind (1991). Related experimental work can be found in Alison Gopnik and J.W.

273

Astington, "Children's Understanding of Representational Change and its Relation to the Understanding of False Belief and the Appearance-Reality Distinction" (1988), and Louis J. Moses and J.H. Flavell, "Inferring False Beliefs from Actions and Reactions" (1990). (I am grateful to Eric Schwitzgebel for these references.)

The line of argument I attribute to Searle against Dennett's notion that consciousness can be understood as a kind of secondorder representation can be found in The Rediscovery of the Mind (1992), chap. 5, especially pp. 121-2. See also Searle's review of Chalmers's The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory (1996) in "Consciousness and the Philosophers" (1997). Chalmers's reply to Searle, and Searle's response, appear in "Consciousness and the Philosophers: An Exchange" (Chalmers and Searle, 1997).

Eliminativism is defended by Paul Churchland in Scientific Realism and the Plasticity of Mind (1979); and in "Eliminative Materialism and the Propositional Attitudes" (1981). See also Patricia Churchland's Neurophilosophy (1986). Stephen Stich defends his own brand of eliminativism in From Folk Psychology to Cognitive Science: The Case Against Belief (1983). Lynne Rudder Baker (responding to Stich, among others) has argued that eliminativism is self-refuting; see her Saving Belief (1987), chap. 7, "The Threat of Cognitive Suicide." For an extended discussion of the question whether eliminativism is self-refuting, see my The Nature of True Minds (1992), pp. 5-11.

فمتل t.me/t pdf



في الفصول الخمسة السابقة اتخذنا طريقَنا خلال تنويعةٍ من المقاربات المتباينة إلى العقل. نشأت كل من هذه المقاربات في الأصل استجابةً لنطاقٍ معين من الألغاز. فديكارت، على سبيل المثال، استوقفه الفرقُ الواضح بين خواص الأشياء المادية والخواص العقلية. فاستجاب لذلك بأن حاجَّ بأن العقلي والمادي هما صنفان من الجوهر مختلفان تماماً. أما السلوكيون، في المقابل، فقد عقدوا العزمَ على أن يجعلوا العقولَ موضوعات للبحث التجريبي مُقَدَّرة علمياً. استلزم ذلك في نظرهم إثبات أن الحقائق حول العقول ومحتوياتها يمكن أن تُعاد صياغتها في حدودِ الحركاتِ الجسمية القابلة للملاحظة والميول الطبيعية إلى هذه الحركات.

يمكن أن يُنظَر إلى كل مقاربة من هذه المقاربات المتنوعة على أنها مقاربة ناجحة، على الأقل جزئياً: فكلُّ منها يقدم إجاباتٍ لأسئلة تُعَدُّ مُلِحَّةً على نحو خاص، وكلُّ منها تحل مشكلاتٍ معينة. إلا أن كلاً منها مُشَهَّرٌ أيضاً بأنه يترك حشداً من المشكلات المحددة بلا إجابةٍ وبلا حل. ولا عَجَب في ذلك، فنظريات العقل قد دُفِعَ بها لكي تمكننا من التغلب على مسائلَ معينةٍ تُعَده إبانَ طرحِها، مسائلَ محورية. وبقدر نجاحٍ نظريةٍ ما تتراجع المُشكلاتُ التي تحلها إلى الخلفية فيها تَبرُز تلك التي تتركها بلا حَل.

في هذا الفصل سأقدم وصفاً استقرابياً للعقل يسعّى إلى إضفاء معنى على ما قد يَلفِتُنا كأمر مقبولٍ في كل من الآراء التي عُرِضَت حتى الآن، ولكن بمعزِل عن صعوباتها الملازِمة. وأعتبره ميزةً مهمةً في هذا الوصف أنه يضم الاستبصاراتِ الجوهريةَ لتنويعةٍ من النظريات المتباينة، بل المتضاربة. ثمة ميلٌ في الفلسفةِ إلى أن نأخذ المذاهبَ التي لا نتفق معها ونُلقِي بها بِرُمَّتِها.

غير أن الرأي قد يكون خطأً دون أن يكون خطأً كُلُّه. وعندما ننظر في التطور التاريخي للنظريات في فلسفة العقل يمكننا أن نرى نفسَ الصعوبات تدور عائدة إلى بؤرةِ الاهتمام ثانياً وثالثاً. فنجد جيلاً يتناول الجانبَ الكيفي من العقلية، والجيلَ التالي يركز على المكانة العلمية، وخَلَفه يعالج مشكلةَ المحتوى العقلي. ثم تعود الدورةُ سِيرتَها الأولى، ويُعيد كلُّ جيلٍ اكتشافَ ما غاب عن بصرِ سَلَفِه.

وإنه لَيكون من الحماقة في هذا السياق أن أَدَّعِي الابتكارَ والأصالة لأي رأي. فما من نقطة أطرحُها في هذا الفصل إلا وطرَحَها من قبـلُ فلاسـفةٌ آخـرون أكثـرُ ابتكاراً. والأَبرَز بين هؤلاء هو س. ب. مـارتن C. B. Martin. فـالموقف الـذي أقدمه هنا هو صيغةٌ من موقفٍ طوَّرَه مارتن عبر سنواتٍ عديدة. (انظر "قـراءات

مقترحة" من أجل قائمة من القراءات ذات الصلة). ومارتن نفسُه يقتبسُ بحريةٍ من لـوك ورسـل، ويـستعيرُ (ولعلـه يُجفِـل مـن هـذِه الخـاطرة) مـن ديكـارت وفتجنشتين.

لقد أكدتُ طوالَ هذا الكتابِ أهميةَ الميتافيزيقا – ولاسيها الأنطولوجيا – أي أفضل تقييم لنا لما هو موجود – بالنسبة لفلسفة العقل. وأسعَى في هذا الفصل إلى أن أَفِي بهذا المبدأ. إن نتائجَ هامةً معينة فيها يتعلق بالعقول ومكانها في الطبيعة لَترَ تَبُ على ما أَعُدُّه أنطولوجيا معقولةً بحد ذاتها. وسأوضح هذه النتائجَ في الأقسام التالية وإن كنتُ لا أحاولُ أن أدافعَ عنها بتفصيل وعمق. يقع كثيرٌ من هذه النتائج خارجَ التصورات السائدة عن العقل. وذلك خيرٌ فيها أظن.

بِحَسبِنا هذا فقد آن لنا أن نُشَمِّرَ عن سواعدِنا وننزلَ إلى العمل.

## خلفية ميتافيزيقية

تتضمن فلسفةُ العقلِ هذه الأيامَ مكوِّناً تجريبياً مهماً. وكثيرٌ من فلاسفة العقل يرون أنفسَهم "علماءَ معرفيين (إدراكيين)" cognitive scientists، ويُصِرُّون على أن يباعدوا بين مساعيهم وبين غايات التقليد الفلسفي الذي يفرِّق بحِدَّةٍ بين العلم والفلسفة، آملين أن نستبدل بالتأمل الميتافيزيقي المنفلِت نظرياتٍ مستضيئةً بالعلم. ليس يعني ذلك بالضرورة أن نزيحَ الأسئلةَ جانباً ونعكِفَ على بحثِ للمجال مستنيرٍ تجريبياً.

على أننا يجب أن نفرق بين أخذِ ثمارِ الجهود التجريبية مأخذَ الجِد، وبين أن نتخيلَ أن المشكلاتِ العميقةَ التي تكتنف فلسفةَ العقل سوف تتبخرُ بمجرد أن نصوغَ مسائلنا بطريقةٍ تجعلها طَيِّعةً للحل التجريبي. وكما تتضح الأمورُ الآن فحتى إذا امتلكنا نظريةً تجريبيةً وافيةً تماماً في الوعي فلن نكونَ بالضرورة في موضع يجعلنا نميزُها كذلك. ذلك أن مشكلتَنا ليست نقصَ المعلومات المُصصَّلة بقدر ما هي غيابُ إطارٍ وافٍ لإضفاء معنى على أيةِ معلوماتٍ قد نحصل عليها. إن لدينا الكثيرَ لِنتعلمَه عن الدماغ. ولكن، كمثالٍ بارزٍ في الوقت الحاضر، من 279 الصعب أن نرى كيف يمكن لأيٍّ اكتشافٍ نيوروبيولوجي يمكن تصورُه أن يُعَلِّل لِكيفياتِ الخرة الواعبة.

وما أقترحه هو أننا يجب، قبل أن يتسَنَّى لنا أن نأملَ في تقديم نظريةٍ تجريبية في العقل، أن يكون لدينا تصورٌ واضح للأنطولوجيا التي تتبطنُها. من شأن هـذا أن يعطينا، لا نسقاً أكسيو ماتياً () نستنبط من خلال حقائقَ عن العقل، بل بِنيةً مناسبةً نضع داخلها الوقائعَ الإمبيريقية. إن مِحِكَّ أيِّ أنطولوجيا في اعتقادي هـ و قوَّتُها: قدرتُها على تقديم وصفٍ إجمالي معقول لكيف تقوم الأشياء. ويجب أن يكونَ هذا الوصفُ منسجمًا، إجمالياً على الأقل، مع ملاحظة الحس المشترك المنضبطة بالعلوم. على أنه يتخطى العلومَ في تقديم إطارٍ موحِّد يمكن، داخلُه، للدعاوي الصادرة من العلوم المختلفة أن توضّعَ موضعَها: ذلك أن العلوم لا تتحدث بصوتٍ واحد.

#### الأشياء

دعنا نَشرَع في البداية. بتقريب أول، يتضمن العالم أشياءَ تحمل علاقاتٍ مكانيةً وزمانية بين بعضها والبعض. بعضُ الأشياء معقدٌ لديه أشياءُ كأجزاءٍ لـه. وبعضُ الأشياء بسيطٌ بمعنى أن هذه الأشياءَ غيرُ مؤلفة من أشياء أخـري. لـيس بِوُسعى أن أقدمَ برهاناً على أن بعضَ الأشياء بسيط. وإنكار هـذا يـستلزم أن كـل شيء لديه أشياء كأجزاءٍ له. وأنا أعترف أن هذا إمكانٌ مجرد، ولكني لا أستطيع أن

(1) يطلق على عملية وضع الأفكار في شكل رياضي اسم الأكسيوماتية (الأكسَمة) axiomatization، وهي تتضمن العناصر الآتية: (1) تقسيم الحدود المفتاحية إلى حدود غير مُعرَّفة (تسمى أيضا بالحدود البدئية) واستعمال هـذه الـلا معرفـات في تعريـف جميـع الحدود الأخرى تعريفاً صريحًا واضحاً؛ (2) البدء بمجموعة صغيرة من البديهيات axioms (أو المبادئ الأساسية)؛ (3) اتباع مجموعة من قواعد التحويل، أو المبادئ المنطقية الخالصة؛ (3) استخلاص المبرهنات theorems الخاصة بالنسق المعنِي من التعريف ات والبديهيات باستخدام قواعد التحويل. ولعمل كملاً منا قمد صادف بالمدرسة كمل هذه العناصر والإجراءات في منهج الهندسة . (المترجم)

أرى كيف يمكنه أن يعمل. (إنه لَيثير ما وصفه إ.ج. لو E. J. Lowe بأنه "شعورٌ مُدَوِّخ" vertiginous feeling). تعتمد الأشياءُ المعقدة من أجـل وجودِهـا عـلى أجزائها، أي على الأشياء التي تكوِّنها. ولكنْ إذا كان كلُّ شيءٍ من الأشياء مؤلَّفاً من أشياء أخرى، فلن يكون ثمة شيء فيما يبدو لكي يؤسسَ وجودَ أي شيء.

لقد وصفتُ العالمَ على أنه يتضمن أشياء. وأنا أَعُدُّه سؤالاً إمبيريقياً (أي سؤالاً موجهاً للعلم) ذلك السؤالَ عما تكونه الأشياءُ وماذا تشبه. قد تكون الأشياءُ كُرَيَّاتٍ، شبيهةً بالجسيمات، في قالب "الذرات" التي تَصوَّرَها قدامى اليونان. وقد تكون الأشياءُ، في المقابل، حقولاً (محالات) fields ، أو نقاطاً أو مناطقَ من المكان-الزمان، أو حتى شيئاً أغرب من ذلك.

إذا كانت الأشياءُ حقولاً أو مناطقَ من المكان – الزمان ستكون حركةُ الأشياء بالتالي مجردَ حركةٍ ظاهرية: مناطق متعاقبة تأخذ وتفقد خواصَّ بطريقةٍ معينة. وإن شئتَ نموذجاً مقرباً فتأمل حركةَ مشهدٍ يُعرَض على شاشة التليفزيون أو تقاطر الأضواء المتحرك حول مدخل سينها عتيقة الطراز. ربها يكون هذا حالها بصفةٍ عامة تماماً. إن كرة بلياردو تتدحرج عبر الطاولة هي في الواقع تَعاقُبٌ من الاضطرابات المتهاسَّة في المكان – الزمان.

وسواء كانت الأشياء كرياتٍ أم لا، فالأشياء حاملات خواص. وعندما نتأمل شيئاً ما فإن بوسعنا أن نتأمله كحامل لخواص (وهو نفسه لا يمكنه أن يكون محمولاً كخاصة) أو أن نتأمل خواصَّه. كرة البلياردو هذه، مثلاً، يمكن أن نعتبرها شيئاً ما أحمر، كروياً، وله كتلة معينة. ونحن بذلك نَعُد الكرة "جوهراً" substance، أي حامل خواصَ هو نفسُه غيرُ محمول. ولكن يمكننا أيضاً أن نتأمل خواصَّ الكرة: حُرتَها، كرويتَها، كتلتَها. عندما نفعل ذلك فنحن نحوّل عقولَنا إلى الطرائق التي (تكون) عليها الكرة. الأشياء، إذن، حتى الأشياء البسيطة غير المركَّبة، ها بِنية. إلا أن الخواص ليست أجزاءً من الأشياء. فحُمرة كرةِ البلياردو وكرويتُها ليستا جزئين من الكرة بالطريقة التي تكون بها جزيئاتُها المكوِّنة أجزاءً ها. الكرة ليست مُشَيَّدةً من خواصها.

الشيء، إذن، هو حاملُ خواص. ورغم أن بوسعنا أن نفرقَ بين الأشياء كحاملةِ خواصَّ وبين الخواص التي تحملها، فإن الأشياءَ والخواص لا يمكن فصلُهما إلا في الفكر (وليس في الواقع). فالشيءُ لا يمكن أن يوجدَ بمعزل عن خواصه، ولا الخواص بمعزل عن الشيء. يمكن للشيء أن يكسب خواصَّ أو يفقدها، ولكن هذا لا يعني انتقالَ خواصَّه إلى مكانٍ آخر. فالخاصةُ لا تعدو أن تكون طريقةً معينةً يكون عليها الشيء. يمكن للشيء ألا يعود على طريقةٍ ما وأن يصير على طريقةٍ أخرى، ولكن هذه الطرق لا يمكن أن تنتقل إلى أشياءَ أخرى أو أن تَبِيمَ طليقةً. ولا يمكن للشيء أن يوجد خِلواً من الخواص، كجزئيَّ محض، لا طريقةً لوجودِه على الإطلاق.

وقد عمدتُ في وصفي الذي وَصَفتُه للخواص أن أَنَّأى بنفسي عن فكرة أن الخواص "كليات" universals. يذهب بعضُ أنصار الكليات إلى أن الكليات كياناتٌ مفارقة transcendent تُقِيم خارج المكان والزمان، وأن الأشياءَ الجزئية "تشارك في" الكليات أو هي "مشولٌ" instantiation للكليات. يرتبط تصورُ الكليات بأفلاطون. وثمة تصورٌ آخر، ربها يعود إلى أرسطو، ولكنه حديثاً جداً وَجَدَ داعيةً هو د.م. أرمسترونج D. M. Armstrong، يحدد موضعَ الكليات في شواهدِها (أمثلتِها)، فيَعُد الكرويةَ الكليةَ قائمةً بتهامها في كل مثال من أمثلتِها الحددة مكانياً وزمانياً. الكليُّ، بمعنَى ما من المعاني، مُشَيَّدٌ من أمثلتِه أو شواهدِه، رغم أن هذه الأمثلةَ ليست أجزاءَه: الكليُّ – تَذَكَّرُ – موجودٌ بتهامِه في كل مثال من أمثلتِه.

يذهب الفلاسفةُ الذين يعتبرون الخواصَّ كلياتٍ إلى أننا بهـذا نحـل مـشكلة "واحد فوق كثرة" "one-over-many". تَأَمَّل كرةَ بلياردو حراء، ورايـةَ تحـذير سكة حديد. تتهاثل كرة البلياردو والراية في جانبٍ وتختلفان في جوانـب أخـرى. ويمكن أن نقول بعبارة أخرى إن الكـرة والرايـة "تـشتركان في خاصـةٍ" أو إنهـما تمتلكان "نفس الخاصة". يأخذ نصيرُ الكليـات التعبـيرين المحـاطين بـأقواس في الجملة السابقة مأخذَ الجِد. إذا كانت الكرةُ والرايةُ تـشتركان في خاصـةٍ إذن ثمـة شيءٌ واحدٌ ما، خاصة، تمتلكها كلتاهما. هذه الخاصةُ، الحُمرة، عامةٌ لكل الأشياء الحمراء. هكذا تتأسس التشابهات بين الأشياء في خواصها المشتركة. أما الاختلافات فتحددها الخواص التي لا تشترك فيها.

قد تجد الحديثَ عن الكليات غامضاً. وقد يقِل الغموضُ بعضَ الشيء إذا وضعتَ باعتبارك أننا نتعمد التفرقةَ في النوع بين الكليات و "الجزئيات" particulars، أي الأشياء العيانية مثل رايات التحذير وكرات البلياردو. وما يَصدُق على جزئي لا يلزم أن يصدق على الكلي. غير أن هذا لا يُسعِف إلا قليلاً. ويبقى من الصعب أن نرى ما عسى أن يتضمنه مثولُ كليٍّ ما في شيءٍ ما (على طريقة أفلاطون)، أو ما عسى أن يعنيه أن تقول (كما يقول أرمسترونج) إن كلياً ما موجودٌ بتهامه في كل مثال من أمثلته. وأنا آمُلُ أن أتخطى هذه الألغاز بتطوير وصفٍ للخواص يأخذ الخواصَّ مأخذَ الجِد ولكن دون التزامِ بالكليات.

## الخواص بوصفها طرائقَ مُخَصَّصة

قبل أن ننظر بتدقيق أكثر في طبيعة الخواص، قد يجدر بنا أن نسأل لماذا بالضبط يجب علينا أن نتخيل أن العالم يتضمن مثل هذه الكيانات. ينكر كثيرٌ من الفلاسفة وجودَ الخواص، ويرون أن الحديث عن الخواص يجب أن يُستبدَل به حديثٌ عن فئات الأشياء. من ذلك أن شيئاً أحمر ليس شيئاً يمتلك خاصةَ الاحرار، بل هو مجردُ شيء ينتمي إلى فئة معينة: فئة الأشياء الحمراء. ربا تنتمي الأشياءُ إلى هذه الفئة لأنها متشابهة، ولكن هذا التشابة هو مظهرٌ للأشياء غيرُ قابل للرد irreducible.

ليس هذا موضعَ مناقشةِ هذه الآراء بالتفصيل. وسوف أكتفي بدلاً من ذلك بأن أَلفِتَ الانتباه لِنقطتين بسيطتين: أولاً، من الطبيعي أن نتساءل عن تشابهات الأشياء التي بفضلها تنتمي لفئة الأشياء الحمراء. هذه الأشياء متشابهة في بعض الوجوه ومختلفة في بعض الوجوه. تأمَّل الرايةَ الحمراء وكرةَ البلياردو الحمراء؛ إنها مختلفتان في الشكل والحجم والكتلة ولكنها متشابهتان في اللون. هذا المنظور

إلى التشابه يَرُدُّنا إلى الطرائق التي عليها الأشياء: تقع الأشياء في فئة الأشياء الحمراء لأنها متشابهة في ناحيةٍ ما. ومن الصعب فهم الحديث عن "نَواح" هنا دون اعتبارها تشير إلى خواص الأشياء، الطرائق التي هي عليها. فإذا كان القصد من إدخال فئات الأشياء، إذن، أن نبين أن بوسعنا الاستغناء عن الخواص كطرائق تكون عليها الأشياء، فإن الخطة فيما يبدو تلجأ إلى نفس الأشياء التي صُمِّمت لكي تُقصيها.

وسببٌ ثانٍ للشك بأن الخواصَّ أكثرُ من مجردِ فئاتِ الأشياء هـو بالـضبط أن من الصعب أن نرى ماذا عساه أن يكون أساس عضوية الفئة إن لم يكـن خـواصَّ مشتركة. وبتعبير أبسط: تنتمي الأشـياء إلى فئـة الأشـياء الحمـراء لأنهـا حمـراء، وليست هي حمراء لأنها تنتمي إلى فئة الأشياء الحمراء.

لستُ أتخيل أن مناوئاً عنيداً للخواص سوف يتأثر كثيراً بهذه الملاحظات. فنحن في مجال من الفلسفة لا يُعقَل فيه أن نتوقع حججاً قاضية. وقصارَى ما يمكن أن نأمل فيه هو وصفٌ للأمور ينسجم مع تقييمنا الإجمالي لكيف تقوم الأشياء. في هذا السياق يَجمُل بنا أن نُذَكِّر أنفسَنا بنقطةٍ بسيطة. تأملُ الجملتين التاليتين:

> 1 - الكرة مستديرة 2- الكرة حمراء

ولنفترض أن هاتين الجملتين تَصدُقان على كرة بلياردو معينة. إنه لَيبدو بادئَ الرأي أن ثمة شيئاً ما عن الكرة بِفضلِه يَصدُق أن نقول عنها إنها مستديرة، وشيئاً ما آخر عن الكرة بفضلِه يَصدُق أن نقول عنها إنها حمراء. ونحن في حديثنا عن "شيء ما عن الكرة" نتحدث، أو بالتأكيد نبدو أننا نتحدث، عن طريقةٍ تكون عليها الكرة. وهذا بالضبط أن نتحدث عما كنتُ حتى الآن أسميه "خاصة".

لقد فَرَّقتُ بين هذا التصورِ للخاصة- طريقة مُخَصَّصة (معينة) يكون عليهـا الشيء- وبين تصورات الخواص ككليات. وقد استخدم بعـضُ الفلاسـفة لفظـة "تروب"<sup>(1)</sup> trope لتسمية ما أسميه طرقاً مخصَّصة particularized ways. وأنا أناوئ هذه التسمية لأنه أصبح شائعاً لدى أنصار الـ "tropes" أن يعتبروا الأشياء "حُزَماً" bundles من التروبات. وهذا يحول التروبات في ذائقتي إلى شيء شبيه جداً بأجزاء الأشياء. فالأشياء من وجهة النظر التي أقدمها ليست مشيدة من الخواص كما تُشَيَّد كرة البلياردو من ذرات أو جزيئات. ولأكررْ ما قلتُه آنفاً: عندما نتأمل شيئاً ما فإن بوسعنا أن نتأمله كحامل للخواص غير محمول - أيْ جوهر باللغة التقليدية - أو أن نتأمل الخواص التي يحملها. من هذه الوجهة من الرأي، إذن، فالشيء ليس مجموعة أو حزمة من الخواص؛ إنها الشيءُ مالِكُ خواص.

الشيء البسيط - أي الشيء الذي ليس لديه أشياء كأجزاء لـه - لا يعدو أن يكون شيئاً يمتلك خواصَّ معينة. والأشياء المعقدة مثل الـذرات والجزيئات وكرات البلياردو هي أشياء بمعنى اشتقاقي: أشياء باذن by courtesy. وبنفس الطريقة تماماً فإن خواص الأشياء المعقدة، بقدر ما يمكن أن تفترق عـن خـواص أجزائها البسيطة، هي خواص بمعنى اشتقاقي. الـشيء المعقد مُشَيَّد من أشياء بسيطة تمتلك خواص معينة وتقف في علاقات معينة بعضها ببعض. والخـواص التي نجدها في الأشياء المعقدة أكثر من ذلك وفقاً لهذا الرأي. الخواص في هذه الترتيبات. ليس في الخاصة المعقدة أكثر من ذلك وفقاً لهذا الرأي. الخواص المعقدة لا "تنبثق" وسوجوه، وهي ليست شيئاً فوق خواص المكوِّنات البسيطة إذ تنتظم على النحو الملائم. (سيكون لـديَّ المزيـد لأقولَـه عـن فكرة "الانبثاق"

وقد أسجل بالمناسبة أن تَصَوُّرَ الخواص الـذي أحبـذه يمكـن أن يـستوعب الكليات البديلة: أي فئات الخواص المتشابهة تماماً. وفقاً لهذا الرأي فـإن الأشـياء

(1) التروب trope هو مُثول instantiation أحد الكليات a universal في عالم الشهادة، أي في زمانٍ ومكانٍ ما، أي "جزئي مجرد" همو في رأي المبعض شيءٌ أساسي للأنطولوجيا. (المترجم) التي قد يُظَن أنها تشترك في كليٍّ ما إنها تشترك في عضوية فئة الأشياء التي تمتلك خواصَّ متشابهةً تماماً. وعلاقة التشابه التي تحملها هذه الخواص بعضها ببعض هي علاقة "داخلية" بدائية. إن الأشياء يشبه بعضُها البعض بفضل خواصها؛ والخواص (وهي أساس التشابه) يشبه بعضها بعضاً (عندما يحدث ذلك) ودون إضافة أي شيء آخر على الإطلاق. افترض أن الخاصتين أ، ب متشابهتان تماماً. إذن هذا التشابه داخلي (باطني/ جواني) intrinsic، أي مُبَيَّت في صميم الخواص. إحدى النتائج المترتبة على هذا أنه إذا كانت الخاصة س تشابه تماماً، إذن س تشابه تماماً ب أيضاً.

دعوني أَقُل كلمةً عن أمر قد يؤَرِّق بعضَ القراء. لقد وصفتُ الخواصَّ على أنها طرائقُ تكون عليها الأشياء. وهذا يعطِي انطباعاً بأن الطرائقَ التبي عليها الأشياء الفعلية الموجودة تستنفِد الخواص (جميعاً). إلا أن ثمة طرائق كان يمكن أن تكون عليها الأشياء ولكن ليس عليها شيء، أو، لأجل ذلك، لن يكون عليها شيءٌ أبداً. فيمكن أن يكون ثمة نوعان من الجسيمات من صفتهما أنهما إذا ما اصطدما فسينتجان نوعاً ثالثاً من الجسيمات يمتلك خاصةً فريدة. (وسوف أعرض حالةً من هذا النوع فيها يلي). قد يكون الأمرُ هكذا حتبي إذا كمان همذا التصادمُ لا يحدث أبداً. وقد نضع ذلك بعبارة أخرى فنقول إن هناك طرائق يمكن أن تكون عليها الأشياء ولكن ليس عليها شيء (أو لن يكون عليها شيء أبداً). بهذا التصوير قد تبدو الطرائق غامضةً، شَبَحِية. يمكننا تجنب الغموض بأن نسجل أن الطرائق المكنة غير الفعلية مُصَوَّرةٌ سَلَفاً في الطرائق التي عليها الأشياء الفعلية. إن خواصَّ الأشياءِ الموجودة هبي استعداداتٌ للمظاهر، هبي ("موجَّهة إلى" أو "مُقَيَّضة لـ") مظاهر - هي ذاتها خواص أو طرائق يمكن أن تكون عليها الأشياء- لا يلزمها أن تحدث أبداً. هذا "الاستعداد" الداخلي (الباطني) للخواص الفعلية يَمنح أساساً للدعاوي المتعلقة بالطرائق الممكنة غـير الفعلية.

الطبيعة المزدوجة للخواص

الخواص هي الطرائق التي عليها الأشياء. وأنا أعتبر أن هذا الرأي قريبٌ من تَصَوُّر الحِس المشترك. نحن نميز أحمر كمرة البلياردو وأحمر رايبة إنـذار الـسكة الحديد، رغم أن هذين الشيئين قد يكونان على نفس الدرجـة مـن الحمرة. ثمة مثالان (شاهدان) instances من الأحمر، أحدهما ينتمي إلى الكـرة، والآخـر إلى الراية. والآن حان الوقت للنظر بإمعانٍ أكثر إلى طبيعة الخواص.

أعتقد أن كل خاصة (وأنا هنا، كما في أي موضع من هذا الفصل، أقتفي فحسب نُحطَى س. ب. مارتن) تُسبغ على صاحبها استعداداً (نزوعاً) disposition معيناً أو "قوة عِلِّة" causal power وكيفية quality معينة، في آن معاً. تأملُ مثلاً خاصةَ كونِ الشيء كروياً. بفضل امتلاك هذه الخاصة تمتلك كرةُ البلياردو كيفيةَ معينة، هي الكيفية التي نسميها بلفظة "كروية". ولكن أيضاً وبقدر امتلاك هذه الخاصة تمتلك الكرةُ استعداداتٍ أو قوى عِليةَ معينة. (وسوف أستخدم هذين المصطلحين على التعاوض، وإن أكن أفضًل "الاستعداد/ النزوع" على القوة العِلِّية، لأني أعتبر أن العِلِّية تُفَسَّر بالإحالة إلى الاستعدادية أو النزوعية). للكرة مثلاً استعداد لأن تتدحرج إذا وُضِعَت على سطح مائل.

وأنا هنا أُفرِط في التبسيط، في محاولة لكي أُبقِي على الأمور واضحة ومحدَّدة. تَنتُج كيفيات ونزوعيات أي شيء معين، على الأقل، من الخواص التي يمتلكها والعلاقات التي تحملها هذه الخواص بعضها ببعض. فاستعداد الكرة للتدحرج، مثلاً، يعتمد على كونها كروية وكونها صلبة، معاً في آن. تسهم كل خاصة بطريقة محددة في كيفيات واستعدادات الأشياء التي تمتلكها. (وأنا أَبْسُط النقاش في جانب آخر أيضاً. فطوال هذا الفصل سوف أورد ملامح مألوفة للأشياء كأمثلة اللخواص – الحمرة والكروية ميلاً. وأنا أشك لأسباب متعددة أن الحمرة أو الكروية هي خاصة أصيلة. غير أنها تسعفان جيداً كإيضاً حات، ولهما ميزة تحصين النقاش من أن يصبح مجرداً بشكل موتِس. وعلى أية حال فاستخدامي هدين المثالين لا يؤثِّر على الحجة المركزية هذا الفصل). وتَجَب التفرقةُ بين فكرة أن الخواص بها طبيعة مزدوجة وفكرة أن هناك نوعين من الخواص: خوص نزوعية وخواص "مقولية" categorical (غير نزوعية). ووفقاً للتصور الأخير ليس ثمة معنى لافتراض أن خاصةً ما يمكن أن تكون نزوعية ومقولية معاً، فكل خاصة هي إما نزوعية خالصة وإما مقولية خالصة. والخاصة النزوعية، مثل خاصة الذوبانية التي تمتلكها بلورة الملح، أو خاصة المشاشة التي تمتلكها زَهريةٌ رقيقة، يجب تفرقتُها عن الخواص المقولية (أي غير النزوعية، أو الكيفية المحضة) مثل الخُمرَة أو الدفء. بفضل امتلاكِها خواصَّ نزوعيةً تَسلك الأشياءُ بطرائقَ معينةٍ، أو تنزع إلى السلوك بطرائقَ معينة تحت الشروط الصحيحة. وبفضل امتلاكها خواص مقولية تُظهر الأشياءُ كيفياتٍ

وتحت افتراض أن الاستعدادات والكيفيات مرتبطةٌ بأنواع محدَّدة من الخواص، تَحَرَّك الفلاسفة لتقديم نظريات مختلفة. ذهب البعضُ إلى أن النوعين من الخواص متمايزان على نحو لا يقبل الرد. على أن البعض الآخر، إذ لَحَظَ أن الخاصة التي لا تُضفِي على ممتلكِها قـوَى عِلَيَّةً أو اسـتعدادات عـلى الإطـلاق لا يمكن أن تُحدِث فارقاً البتة في العالَم، ارتابَ في وجودِ خواصَّ مقوليةٍ غير نزوعية. مثلُ هذه الخواص قَمِينةٌ مثلاً أن تكون غيرَ قابلة للاكتشاف على أساس أن اكتشافنا لخاصيةٍ ما يستلزم تأثرَنا العِلِّي بها بطريقة أو بأخرى. وفضلاً عـن ذلـك، كما يبين هؤلاء الفلاسفة، فإن الأمثلةَ المعتادة على الخواص المقولية المزعومة همي أمثلةٌ غير مُقنِعة. خذ مثلاً الحُمرة أو الدفء. من المؤكد أن كونَ شيءٍ ما أحمرَ هـو ما يجعل لديه استعداداً لأن يعكس الضوءَ بطريقةٍ معينة، وأن كون شيءٍ مـا دافئـاً يجعل به استعداداً لأن يؤثر على الهواء المحيط به تـأثيراً فارقـاً. وعنـدما نتأمـل الخواص التي تنسبها العلومُ للأشياء، تبدو هذه الخواصُّ نزوعيةً بـلا استثناء: امتلاك كتلة، مثلاً، أو امتلاك شحنة سالبة، يتميز حصرياً بالإحالة إلى الطرائق التي يؤثر فيها امتلاكُ هذه الخواص على سلوك ممتلكيها. إن اعتباراتٍ من هذا الصنفِ قد أقنَعَت بعضَ الفلاسفةِ أن كل خاصةٍ أصيلةٍ هي خاصةٌ نزوعية. إلا أن فريقاً آخر من الفلاسفة يتذرع بغرابة فكرة أن الخواص يمكن أن تكون نزوعية بشكل محض. إن عالماً يتكون حصرياً من أشياء تمتلك خواص نزوعية لَيبدو عالماً ما تنفك الأشياء فيه، إلى الأبد، تَهمُّ بالفعل ولكن لا تفعل على الإطلاق. فالفعل من جانب الشيء هو أن تتجلى استعداداتُه وتظهر. ولكن إذا كان الظهورُ نفسُه ليس أكثرَ من استعدادٍ صرف (استعداد لأن يظهر بطريقةٍ معينة تحت الظروف الصحيحة) فالحال إذن سيكون أشبة بحال شيك بَنكِي مُظَهَّر بواسطةِ شيكِ هو نفسُه مظهَّرٌ بشيكِ وهكذا إلى غير نهاية. فها لم يكن الشيكُ في النهاية مظهَّراً بشيءٍ ما غيرِ شيك فهو لا قيمة له. وبالمثل فها لم يَنتَهِ الاستعداد في شيءٍ ما ليس هو بالاستعداد المَحض فلن يحدث شيء<sup>(1)</sup>.

يمكن التعبير عن هذه النقطة بطريقةٍ مختلفةٍ اختلافاً طفيفاً. إن الاستعداد هو نفسه مظهر manifestation. (سأقول المزيدَ عن مظهر الاستعدادات حالاً). فإذا كان كل مظهر مجرد استعداد لمظهرِ آخر، ستكون النتيجة نكوصاً regress غير مقبول. من البيِّن أن العالمَ يتضمن أموراً بالفعل (actualities) كما يتضمن أموراً بالقوة (potentialities)- أي استعدادات محضة.

وإدراكاً لهذه المصعوبات اقترَحَ بعضُ المُنظِّرين أن الخواص النزوعية (الاستعدادية) يجب أن "تتأسس" في خواص غير نزوعية. قيد تكون الخاصة النزوعية وفقاً لهذه الوجهة من الرأي خاصة "من الدرجة الثانية" second-order وroperty ، بمعنى خاصة يحوزها الشيءُ بفضل امتلاكه خاصةً ما غير نزوعية من الدرجة الأولى. تأمل الخاصة النزوعية لكون الشيء هشاً. فهذه قيد يحوزها شيءٌ ما- هذه الزَّهرية الرقيقة مثلاً- بفضل امتلاكه بِنِيةً جزيئيةً معينة. يُعَدُّ امتلاكُ هذه

(1) لأنصار العوالي المكنة يضع سيمون بلاكبيرن (Simon Blackburn (1990, p. 64) المسألة على أنها نزوعية هو أن تفترض أن عالما على هذا النحو : "أن تتصور جميع الحقائق عن العالم على أنها نزوعية هو أن تفترض أن عالما يوصَفُ بتمامه بواسطة ما هو حق في عوالم مجاورة. وحيث إن حجتنا كانت قبلية priori ، وحيث إن هذه الحقائق بدورها تتبدد إلى حقائق عن عوالم مجاورة أخرى، وتكون النتيجة أن ليس ثمة حقائق في أي مكان". (المؤلف)

البِنية خاصةً غير نزوعية من الدرجة الأولى تؤسِّس خاصة المشاشة النزوعية من الدرجة الثانية. وعليه فالزهرية هشة لا بفضل امتلاكها خاصةً نزوعية بل بفـضل امتلاكها خاصةً ما بِنيويةً غير نزوعية.

ليس من اليسير أن تعرف ماذا تعمل بهذا الاقتراح. ذلك أن من الصعب أن ترى، مثلاً، ماذا عساه أن يكون امتلاك شيء ما لخاصة معطاة من الدرجة الثانية أكثر من امتلاك لخاصته "المؤسَّسة" من الدرجة الأولى. افترض، مثلاً، أن الهشاشة خاصة من الدرجة الثانية تمتلكها هذه الزهرية بفضل امتلاكها لخاصة معينة من الدرجة الأولى – بِنية معينة ربما. فبأي معنى بالضبط تمتلك الزهرية هنا خاصتين متمايزتين: خاصة بنيوية غير نزوعية وخاصة نزوعية ؟ بأي معنى إذن تكون بِنية الزهرية غير نزوعية ؟ إن من المؤكد أن بِنيتها الجزيئية هي نفسها التي تكون ملبة في درجات الحرارة المعتدلة، ولأن تُصدِر رنة معينة، ولأن تكون صلبة في درجات الحرارة المعتدلة، ولأن تُصدِر رنة معينة إذا نُقِرَت بملعقة، و، أجل، لأن تنحطم إذا ما ضربها شيء صلب. إذا كان امتلاك بنية معينة هـ خاصة من الخواص، فإنه ليبدو، إذن، خاصة نزوعية شأنه شأن أي خاصة أخرى يمكن أن يتخيلها المرء.

بالطبع قد يتبين أن كثيراً من الأشياء ذات البِنيات الجزيئية المختلفة جداً – قد يتبين أنها هشة. ولكن هذا ينبغي ألا يحملنا على الشك في أن خاصة الهشاشة التي تمتلكها هذه الزهرية – هشاشة هذه الزهرية – هي خاصة من الدرجة الأولى للزهرية عادية تماماً؛ ربها عين الخاصة التي كنا نشر حها: امتلاك بِنية معينة. وهذا ينسجم جيداً مع الرأي الذي دعَوت إليه، وهو أن للخواص طبيعة مزدوجة، فكلُ خاصة هي كيفية ونزوعية معاً في آن؛ كل خاصة تسهم بطريقة مميزة في كيفيات واستعدادات الأشياء التي تمتلكها. ونحن لا نستطيع فصلَ هذه الطبائع إلا في الفكر – تماماً مثلها نستطيع ذهنياً فصلَ مُتَأَثِيبة المثلث عن ثلاثيبة أضلاعة بتأمل إحداهما دون تأمل الأخرى. كان لوك يسمِّي هذا النشاط "التأمل الجزئي" (أو النظر الجزئي) partial consideration. وهو ما يُمَكِّننا من أن نتأمل لونَ شيءٍ ما دون نظرٍ إلى شكلِه، أو نتأمل شكلَه دون نظرٍ إلى لونِه، رغم أن كل شيءٍ ذي شكلٍ لا بد أن يكون شيئاً ذا لون.

ما هي العلاقةُ التي تحملها استعداديةُ (نزوعيةُ) خاصةٍ ما بطبيعتِها الكيفية؟ هاتان ليستا مرتبطتين بالضرورة فحسب، مثل ارتباط المثلثية وثلاثية الأضلاع. إنها هما بالأحرى نفسُ الخاصة منظوراً إليها على نحوين مختلفين. مثل هذه العلاقة تشبه تلك التي نجدها في الصور الملتبسة. يصور الرسم المقابِل (شكل 6.1) وجهَ سيدةٍ عجوز وبروفيل امرأةٍ شابة. إن الخطوط نفسها تشكِّل كلتا الصورتين. وبإمكاننا أن نميِّز الصورتين في أذهاننا بأن نحوٍّل انتباهَنا. ولكن لا يمكن أن توجد إحدى الصورتين بدون الأخرى. بنفس الطريقة لا يمكن فصلُ النزوعية الاستعدادية) الداخلية (الباطنية/ الجوانية) لخاصةٍ ما عن طبيعتِها الكيفية إلا في الفكر.

شكل 1-6



على أية حال فإن فكرة أن الملامح النزوعية للأشياء تتأسس في بنيتها تبدو فاشلة. فالبنيات نفسها، كما قد رأينا، هي نزوعية وكيفية أيضاً. أهم من ذلك أننا بقدر ما يمكننا تصور الأشياء البسيطة (التي لا أجزاء لها وبالتالي لا بِنيةَ لها) فإننا يجب أن نتصورها على أنها تمتلك نزوعيات (استعداديات). إنها قادرة على فعل أكثر مما تفعله في الحقيقة. فإذا كان ثمة جسيهات أولية فإن هذه الجسيهات، إذن، قادرة بالتأكيد على تفاعلات لا نهاية لها تتعدى تلك التي تشترك فيها بالفعل. إن كل شيء لَيُشير إلى أن النزوعية هي ملمحٌ أساسيٌّ لعالمَنا.

اتَّخَذَ الجدلُ حول ما إذا كانت الخواصُّ نزوعيةً أم مقولية – اتخذ المشكلَ التالي. يبين الطرفُ الأول أن تَصَوُّرَ خاصةٍ غير نزوعية هو تصورُ خاصةٍ ليس لها أن تُحدِث فارقاً لمُتَلِكِها؛ ويخلصون من ذلك إلى أن الخاصة الأصيلة لا تكون مقولية (أي لا تكون، وفقاً لمُعجمي الخاص، كيفية). ويركز الطرفُ المقابلُ على رَوَغان النزوعية (الاستعدادية) الخالصة، ويخلصون إلى أن الخاصة الخقيقية لا تكون نزوعية.

ربيا تكون حججُ كلا الطرفين صحيحة في جانب وخاطئة في جانب آخر. ربيا تكون المشكلة هي استخلاص نتائج غير ملائمة لا أكشر. افترض أن كل خاصة هي نزوعية. إنه لا يترتب على هذا أن لا خاصة هي كيفية. وبالمثل إذا كانت كل خاصة هي كيفية، فإنه لا يترتب على هذا أنه لا خاصة (أو لا خاصة أصيلة من الدرجة الأولى) هي نزوعية. لا واحدة من هاتين النتيجتين تترتب؛ ذلك لأن الحجتين اللتين وراءهما متسقتان مع الموقف المقدَّم هنا: وهو أن لكل خاصة طبيعةً مزدوجة. كل خاصة هي نزوعية وكيفية في آنٍ معاً.

قبل أن أمضِي قُدُماً أَوَدُّ أن أَلفِتَ الأنظار إلى طبيعية هذا التصور للخواص. تأملْ خاصةً مثل خاصة كون الشيء مربعـاً. هـذه الخاصـةُ مثـالٌ جيـد لمـا جـرَى اعتبارُه خواصَّ مقولية. وإنه لَحَقُّ اليقين أن صفةَ كونِ الشيء مربعاً تمـنح ممتلكَهـا كيفيةً معينة- الكيفية التي نربطها بالتربيع. ولكن من الحق بنفس القـدر أن كـونَ

الشيءِ مربعاً يُسبغ على الأشياء قُوَى أو استعدادات معينة. من شأن السدادة المربعة أن تمر في ثقب مربع وليس في ثقب مستدير (حيث قطر الثقب يضاهي طول الضلع). ومن شأن الشيء المربع أن يكون له مجَسٍّ مختلف عن الشيء الكروي. ومن الصعب ألا نستنتج أن كونَ الشيء مربعاً- التربيع- هو في الآن ذاتِه نزوعيٌّ وكيفي. وهو في هذا يشبه كل خاصة أخرى؛ أو هكذا أذهب.

### النزوعية والعلية

إذا كان علينا أن نأخذَ النزوعيةَ (الاستعدادية) مأخذَ الجِد، فلا بد إذن من أن نفرق بين الاستعدادات ومظاهرها. قد يكون استعدادٌ ما حقيقياً تماماً، وحاضراً بأسره هنا والآن، ويَبقَى مع ذلك غيرَ ظاهر. فمن الممكن أن تكون الزهريةُ هـشةً دون أن تنحطمَ أبداً، وأن تكون مادةٌ ما قابلةً للذوبان دون أن تذوبَ أبداً.

من طبيعة الاستعدادات أن تتطلب لِظهورِها استعداداً متبادلاً مناسباً يرافقها. فإذا كان الملحُ قابلاً للذوبان، فإن ذوبانَ هذه البلورةِ من الملح هو مظهرٌ متبادلٌ لذوبانيةِ الملح ولكونِ الماء المحيط بها مُذِيباً للملح. ورغم أن استعداديةَ خاصةٍ ما باطنةٌ فيها (داخلية)، فإن مظاهرَ هذه الاستعداديةِ قد تعتمدُ على وجودِ رفقةٍ من الاستعدادات المتبادَلة الملائمة. فمن المكن للاستعدادية عينِها أن تُظهِر نفسَها على نحو مختلف وفقاً للرفقة المتبادلة. مثال ذلك أن ورقة عباد الشمس تتحول إلى اللون الوردي في الحامض، ولكن نفس الورقة تتحول إلى اللون الأزرق في القاعدة.

ثمة عنصرٌ آخر يلزم لتكملة الصورة. لقد قلتُ إن مظاهرَ معينةً لكشيرِ من الاستعدادات تعتمد على وجودِ رفقةٍ من الاستعدادات المتبادلة الملائمة. غير أنها تعتمد على غياب رفقة الاستعدادات التي تَسُدُّ المظاهرَ المَعنِيَّة. مثال ذلك أن الملح يذوب في الماء ولكن لا يذوب إذا كان هناك عنصرٌ مُثَبِّط، وأن التعرض لأشعة الشمس يؤدي إلى آفاتٍ جلدية ولكن لا يؤدي إلى ذلك إذا استُخدِمَ واقٍ ملائمٌ من الشمس. تتأسس الحقائقُ العِلِّية، في النهاية، في المظاهر المتبادلة لرفقة استعدادات متبادلة. تأَمَّل تتابعاً عِلِّياً بسيطاً – مفتاحاً يفتح قفلاً. إن المعلولَ (النتيجة)، وهي انفتاحُ القفل، هو مظهرٌ متبادل لاستعداداتٍ يمتلكُها القفلُ والمفتاح. والعِلَّة نفسها، وهي دوران المفتاح، هي مظهرٌ متبادل لرفقةِ استعداداتٍ متبادلة تشمل المفتاحَ واليدَ الممسكةَ بالمفتاح.

هذا النموذجُ النزوعي يزيح تصورَ التعاقبات أو السلاسل العَلِّية الخطية، ويقدم تصوراً للعالمَ كشبكةٍ نزوعيةٍ شاملة، هي ما أسهاه مارتن "شبكة القوة" power net. من مزايا هذه الصورة أنها تمكننا من الاستغناء عن الحديث المضلَّل عن العِلَلِ مقابلَ الشروط "الخلفية". تأملُ عودَ ثقابٍ يشتعل عندما يُحك. من المعتاد أن نظن العِلة هي الحك والمعلول هو الاشتعال. ولكن العود لن يشتعلَ في غياب الأوكسجين. فهل وجود الأوكسجين إذن جزءٌ من العِلة؟ ليس من الواضح أن وجودَ الأوكسجين جزءٌ من الحَدَث- الحَك- الذي حددناه بوصفه العِلَّة. ربها يكون وجود الأوكسجين شرطاً "خلفياً" لازماً للعِلة لِيكون لديها العلول الذي لديها.

تتطلب هذه الطريقةُ في النظر إلى المسألة أن نفرِّق بين العِلَـل وبـين الـشروط الخلفية بطريقةٍ تبدو اعتباطية من الوجهة الميتافيزيقية. أما إذا نظرنا، في المقابل، إلى اشتعال عود الثقاب على أنه المظهـر المتبادل لرفقـة اسـتعداداتٍ متبادلـة تـشمل السطح الذي يُحك عليه العود، والأوكسجين المحيط والبنيـة الكيميائيـة لطـرف العود، فإن بإمكاننا أن ننسب فضلاً متساوياً لكل من هذه العوامل المساهِمة.

ثمة مصدرٌ آخر ممكن للحَرَج بالنسبة للرأي السائد لِعِلِّية الحدث، تتعلق بالتوقيت النسبي للعِلَل والمعلولات. فالعِلة يجب أن تسبق معلولاتِها. ولكن، كما لاحظ هيوم، إذا كانت العِلةُ تسبق معلولها، سيكون ثمة فيما يبدو فجوةٌ زمنيةٌ أو حدٌّ زمني بين حدوثِ العِلة وبدايةِ حدوث المعلول. فقد ينتهي الحدثُ المسبِّبُ (أو المكوِّن الحَدَثي) قبل أن يبدأَ معلولُه. ولكن كيف لحِدثِ انتهَى أن يؤثرَ في حدثٍ يجري الآن؟ أما إذا تصورنا، في المقابل، أن الحدثَ المسبِّب ومعلولَه متزامنان أو متداخلان، فسوف يبدو أن ذلك الشطرَ من الحدث المسبِّب الـذي يجري بعد بداية حدوث المعلول لا يمكن أن يكون متضمَّناً في حـدوث المعلـول. افترِضْ أنك تُسَبِّب تحركَ سيارتِك بأن تدفعها قُدُماً. فهل أنت تدفع الـسيارةَ أولاً وعندئذ تتحرك الـسيارة؟ إن دفعَك الـسيارةَ وتحركَ الـسيارة متزامنان بـشكل واضح. بالطبع أنتَ تَهُمُّ بدفع السيارة قبل دفعها وقبل تحركِها. غير أن السيارة لاً يحركها اعتزامُك دفعَها، بل يحركها دَفعُك.

إذا استبدلنا بالصورة الهيومية التقليدية عن عِلِّية الحدث تصورَ مارتن عن "شبكة القوة" power net، فسوف تتراجع هذه الهواجس. فالأحداثُ هي مظاهرُ متبادلة لرفقةِ استعداداتٍ متبادلة. ورفقة الاستعدادات المتبادلة لا تقوم على علاقات تتابع بين بعضها والبعض. ليس النموذجُ نموذجَ وصلاتٍ في سلسلة، بل نموذج بطاقتَيْ لعب تظلان واقفتين بواسطة الدعم المتبادل بينها أعلى طاولة. (مع ملاحظة أن أعلى الطاولة هو شريك متبادل كامل الرتبة وليس "شرطاً خلفياً").

وماذا عن العِلِّية "الاحتمالية" probabilistic - العلاقات العِلِّية التي تُفضِي فيها العِلَل، فيما يبدو، إلى معلولات باحتمال معين فحسب؟ تُنبِئنا ميكانيكا الكوانتم أن العِلِّية الاحتمالية هي القاعدة لا الاستثناء. ويفسر الفلاسفة الذين يفضلون أوصافاً للعِلِّية قائمة على قوانينَ عِلية تُفَسِّر العلية الاحتمالية بتشييدِ الاحتمالات إلى قوانين. فماذا عسى أن يكون نظيرُ ذلك بالنسبة للوصف القائم على الاستعداد (النزوع)؟ ها هي إحدى الإجابات المكنة: لكل خاصة من الخواص استعدادية محددة تماماً. هذه الاستعدادية ستُظهِر نفسَها بطريقة محددة تحت ضروبٍ معينةٍ من الـشراكة الاستعدادية المتبادلة (وفي غياب "الموانع" (blockers). على أن الخواص الأساسية (أو بعضها) قد تكون متذبذبة.

تأملُ حالةً ظاهرةً للعِلية الاحتمالية. C's تُسبِّب E's في 60 بالمائة من المرات. وتسبِّب F's في 40 بالمائة من المرات تحت ظروفٍ متساوية. والآن تخيلُ خاصتين C1 و C2 حيث (1) E مظهرٌ متبادل لـ Cl وشريك نزوعي متبادل، P (2) P مظهرٌ متبادل لــ C2 وشريـك نزوعـي متبادل، P (3) C1 و C2 يتذبـذبان: C1 تتبادل مع C2 بحيث إن أي شيء يمتلك C1 أو C2 سوف يمتلـك C1 (ولـيس C2) حوالي 60 بالمائة من المرات، و C2 (وليس C1) حوالي 40 بالمائة من المرات (4) إنه متأصل في C1 و C2 أنهما يتذبذبان بهذه الطريقة.

ربها يبدو أن نقل موقع الاحتمال من التفاعلات العِلية (أو المظاهر النزوعية) إلى الخواص لم يُفِدنا بِشيء. لستُ واثقاً تماماً. أنـا أسـلِّم أن تذبـذب الخاصـة هـو ظاهرةٌ عجيبة؛ غير أنها أقل عجباً عندي من فكرة أن الخـواص عينهـا، وبـنفس الرفقة النزوعية المتبادلة، تُمُظهِر نفسَها على نحوٍ مختلفٍ في المواقف المختلفة.

لقد آن أن نمضي قُدُماً. ولستُ أتخيل أن هذه الملاحظات الموجزة تقدم أي شيء يبلغ مبلَغَ أمثلةٍ مضادة حاسمة للنظرة السائدة عن عِلِّية الحدث. أريد فقط أن أشير إلى أن البساطة الجذابة لهذا الرأي تستلزم منا أن نُعَقِّده بطرقٍ متعددة غير جذابة. ولهذه التعقيدات معناها التام داخل النموذج النزوعي. إلى هذا الحد، على الأقل، يبدو النموذج مبرَّراً.

### الأشياء المعقدة

يتكون العالَمُ، كما قد أشرتُ، من ترتيبٍ دينامي من الأشياء. قـد تكـون الأشياءُ بسيطةً أو معقدة. الأشياء المعقـدة تمتلـك أشـياءَ كـأجزاءٍ لهـا. والأشـياءُ البسيطةُ لديها بِنيةٌ- الشيء البسيط هو شيءٌ ذو خواص- ولكن ليس لديها أجزاءٌ جوهرية.

هذه العبارة الأخيرة تتطلب إفاضة. افترض للحظةٍ أن الأشياء البسيطة هي شيءٌ ما أكثر من نقاطٍ مكانية-زمانية. رغم أن الـشيء البـسيط لـيس مُشَيَّداً مـن أشياء أخرى فقد يكون له أجزاءٌ مكانية أو زمانية. الشيء البسيط، مثلاً، قد يكون له نصفٌ علوي ونصفٌ سفِلي، وهذان النصفان قد يكون لهما أبعاد مكانية محددة. والشيء البسيط إذا دام خلال الزمن فإن بوسـعنا، إذن، أن نتحـدث عـن أجزائـه الزمانية مثلما أننا نتحدث عن أجزائه المكانية؛ فنتحـدث مـثلاً عـن الـشيء -في

t.me/t pdf

الثلاثاء، ونفرق هذا عن الشيء - في - الأربعاء. غير أن الأجزاء المكانية والزمانية لشيء ما ليست هي ذاتُها أشياء. فرغم أن كرةً ما لديها نصفان مكانيان فالكرة لا يلزم أن تكون مشيَّدة من هذين النصفين بالطريقة التي يُشَيَّد بها قلمٌ رصاص من قضيب خشبي يحيط باسطوانة من الرصاص. (أما الكرة المشيدة بِضَم نصفي كرة فهذا أمرٌ آخر). وعندما أتحدث فيما يلي، ما لم أستجل إشعاراً آخر، عن أجزاء الأشياء، فلستُ أعني الأجزاء المكانية أو الزمانية، وإنها أعني الأجزاء الجوهرية، أي الأجزاء التي هي ذاتها أشياء.

تمتلك الأشياءُ المعقدةُ أشياءَ كأجزاءٍ لها. هذه الأجـزاء قـد تكـون هـي ذاتهـا معقدة. ولكن في النهاية نصل إلى أشياء بسيطة، تلك التي ليست مشيدة من أشياء متميزة. ولنقُلْ إن الأشياء المعقدة مشيَّدة من أشيائها المكوِّنة. كل شيء إذن مكوَّن من أشياء بسيطة، فهل ثمة ما هو أكثر من هذا بالنسبة للأشياء المعقدة؟ هذا ما قد ارتآه كثيرٌ من الفلاسفة.

تَصَوَّرْ تمثالاً والجسيمات التي تكوِّنه. (يجب أن يُذَكِّرك هذا المشالُ بالقارب ومجموعة الألواح التي تكوِّن القارب، والذي عرضنا له في الفصل الشاني). هل التمثال مجرد مجموعة جسيمات؟ كلا فيما يبدو. فمجموعة الجسيمات قد تتغير، ويبقَى التمثال. قد نُصلِح التمثال ونستبدل جزءاً انكسرَ منه. عندما نفعل ذلك فالنتيجة هي مجموعة جديدة من الجسيمات ولكنْ نفس التمثال. وأكثر دراميةً من هذا يمكننا أن نحطم التمثال بسحقِه إلى تراب دون تحطيم لمجموعة الجسيمات. إن للتمثال و لمجموعة الجسيمات شروطَ بقاءٍ متمايزة: يمكن للتمثال أن يستمر في الوجود عندما لا تستمر مجموعة الجسيمات، ويمكن لمجموعة الجسيمات. عندما يكون التمثال منحطماً.

ربما يمكننا أن نقول إن التمثال هو مجموعة الجسيمات وهي مرتبة بطريقة معينة: أن التمثال هو الجسيمات + ترتيبها. فإذا سُحِقَ التمث ألُ إلى تـراب تبقَى الجسيماتُ ولكـن يـضيع ترتيبُهـا. ومـع ذلـك يبـدو كـأن بالإمكـان أن نـستبدل |-الجسيهات ويبقى التمثالُ مادمنا نحافظ على الترتيب. أو قد نغير الترتيب فنعـدًل بذلك التمثالَ ولكن لا نحطمه.

مثل هذه الاعتبارات أدت بالفلاسفة إلى الرأي القائل بأن التهاثيل، وحقاً الأشياء المعقدة بصفة عامة، متهايزة عن ترتيبات أجزائها المكوِّنة. صحيحٌ أنها في أي وقتٍ معين مشيَّدةٌ من مجموعة أجزائها. ولكن هذا يُثبِت فعلاً أن هويةَ الشيء أكثرُ من الأشياء التي تشَيِّده والعلاقات التي تحملها هذه الأشياء بعضها ببعض. قد نتخيل، في حالة التمثال، شيئين متداخلين مكانياً: التمثال (متميزاً بشروط هويته عبر الزمن) ومجموعة الجسيمات (متميزة بشروط مختلفة تماماً لهويتها عبر الزمن).

الصورة الحاصلة هي عالمٌ مكوَّنٌ من "طبقات" من الأشياء والخواص. فقـد نقول إن التمثال هو شيء من مستوى أعلى، والجسيهات التي تشيِّد التمثال، وربـها مجموعات معينة من هذه الجسيهات، هي أشياءُ على مستوى أدنى. والآن يبـدو أن من المكن أن نفسر دور العلوم الخاصة- البيولوجيا مثلاً، أو علـم الأرصاد، أو السيكولوجيا- تتناول مجالاً ما من الأشياء على مستوى أعلى. العالمُ إذن يتكون لا من أشياء بل من تراتبٍ هرمي من الأشياء على مستوياتٍ متهايزة.

هذا التصورُ الطبقي للواقع مسلَّمٌ به على نطاقٍ واسع. وأنا أعتقد أنه تـصورٌ مغلوط. فاللجوء إلى مستوياتٍ للواقع، تراتبـاتٍ أنطولوجيـة، تُفـضِي إلى صـورةٍ مشوَّهةٍ لكيف تقوم الأشياء، وإلى حشدٍ من الألغاز والأحاجي.

ولنَعُدُ إلى التمثال. لقد اتفقنا في أن التمثال لا يجب أن يتهاهى مع مجموعة الجسيهات التي تُشَيِّده، ولا حتى بمجموعة الجسيهات وهي مُرَنَّبة بطريقة معينة. على أننا في هذا الاتفاق نأخذ كلمة "مجموعة" collection بمعنى متصلب معين. وفقاً لهذا المعنى الصلب تنحطم المجموعة عندما تفقد عضواً واحداً منها، أو عندما يُستبذك بعضو منها بديلٌ مطابق، أو عندما يضاف عضوٌ جديد. وأنا أقترح تصوراً للمجموعة أكثر سهاحة، وهو التصور الذي نطلقه عندما نذكر مجموعة طوابع، أو مجموعة بطاقات بسبول أو مجموعة لوحات فنية. بهذا المعنى السمح يمكن للمجموعة أن تكسبَ أو تفقدَ أعضاء وتبقَى مع ذلك نفس المجموعة. كم عضواً يمكن أن تكسب أو تفقد، إلى أي مدى يمكن للمجموعة أن تتغير وتظـل هي نفس المجموعة؟ ذلك شيءٌ متروكٌ، جزئياً، للتقدير .

عندما نتأمل التمثال كمجموعةِ جسيماتٍ بهذا المعنى السمح، يكون أقرب كثيراً إلى القبول أن نقول إن التمثال ليس أكثر من، ليس غير، هذه المجموعة فحسب من الجزيئات المرتبة على نحوٍ ملائم. ولكن هذا أيضاً قد لا يكون صواباً تماماً. بوسعنا أن نُحاجَّ بأن التهاثيلَ هي مصنوعاتٌ تُنتِجها كائناتٌ ذكية لأسبابٍ معينة. إن مجموعة جسيمات مرتبة ترتيباً ملائماً "سقطت من السماء"، أو تخلَّفَت عن الفعل العشوائي للموج على بروز صخري، لن تكون تمثالاً (رغم أنك بالطبع قد تظن خطاً أنها تمثال). التمثالُ إذن ليس مجردَ مجموعة جسيماتٍ مشكَّلة على نحوٍ ملائم. فَلِكَي تمثَّل مجموعةً جسيماتٍ تمثالاً يجب أن يكون لما الصنفُ الصحيحُ من التاريخ العلي. وهذا التاريخُ يجب أن يتضمن كائناتٍ ذكيةً وحالاتها العقلية.

افترض الآن أننا ندمج كل هذا في صورتنا. أي أننا نأخذ مجموعة الجسيهات (بالمعنى السمح للمجموعة) ونضيف إليها لا العلاقات التي تحملها هذه الجسيهات بعضها ببعض فحسب، بل نضيف أيضاً العلاقات التي تحملها بجسيهات أخرى هي ذاتها أعضاء في مجموعات جسيهات. ستكون العلاقات معقدة حقاً، ومن المحتمل جداً أن تتجاوز أي شيء يمكن أن يحيط به عقلٌ بشريٌّ مُتَناهٍ. وفضلاً عن ذلك، فإن اختيارنا لأن نطلق مصطلحَي "مجموعة" و "ترتيب ملائم" بمعنى سمح، فإن إمكانات التنوع ستغدو بلا نهاية.

إنها يعني هذا أن نقول بأنه ليس ثمة أمل في تقديم تعريف، أو حتى مجموعـة متناهية من الشروط الضرورية والكافية<sup>(1)</sup>، لِكَون شيءٍ ما تمثالاً باللجوء فقط إلى

(1) الشرط الضروري necessary condition لأي شيء هو المشرط المذي يتعيَّن أن يُستوفى
 لكي يكون لديك ذلك الشيء. الأوكسجين مثلاً شرطٌ ضروري للنار، بمعنى أنه لا=

معجم الجسيمات والعلاقات بين هذه الجسيمات. لكن لا ضَيرَ في ذلك. وتَصَوُّر أن هذا يمثل مشكلةً إنها هو حيودٌ عن المسألة: ذلك أن قضيتي ليست أن الحديث عن التهاثيل قابل للترجمة في حدود الحديث عن الجسيمات وعلاقاتها. إنما الفكرة أن هذا هو كل ما تكونه التهاثيل؛ أن التهاثيل إنْ هي إلا، ليست غير، ليست فوق، مجموعات جسيمات، حيث تؤخذ كلمة "مجموعة" بالمعنى السمح وتتضمن العلاقات التي تحملها هذه الجسيمات بعضها ببعض وبالمجموعات الأخرى.

تَصَوَّرُ أن الله يَشرَع في خلق عالم يحتوي على تماثيل. إن بوسعه أن يفعل ذلك بأن يخلق أشياءَ بسيطةً ويضمن أنها تحمل العلاقات الصحيحة بعضها ببعض. وخَلْق تمثال واحد يمكن أيضاً أن يتطلب خلقَ ترتيبٍ دينامي لِأشياءَ بسيطةٍ تمتد على الزمن وتأخذ منطقةً مكانية كبيرة. فإذا كان تمثالٌ يتطلب وجودَ كائناتٍ ذكية لها أفكارٌ معينة فإن مجموعات أخرى من الأشياء البسيطة ذات علاقات مكانية وزمانية ممتدة بالمثل سوف يتعين أن تُضَم أيضاً.

مرةً ثانيةً ليست الدعوى أن "التمثال" يمكن أن يعرَّف أو يحلَّل في حدود الـذرات أو الجزيئـات وعلاقاتهـا. وإنـا صـانعات الـصدق<sup>(1)</sup> truth-makers

= يمكن أن تكون نارٌ حيث لا يوجد أوكسجين. والسرط الكافي أو "السروط الكافية" = يمكن أن تكون نارٌ حيث لا يوجد أوكسجين. والسرط الكافي أو "السروط الكافية" لديك ذلك السيء. وليس من المحتم أن يكون السرط الضروري شرطاً كافياً، فالأوكسجين شرط ضروري للنار ولكنه ليس شرطاً كافياً إذ إن هناك أشياء أخرى يجب أن تتوافر لكي تكون النار. كما أن الشرط الكافي لشيء لا يتحتم أن يكون ضرورياً. تخيَّلْ فصلاً دراسياً يؤخذ فيه متوسط درجات ثلاثة امتحانات ليكون الدرجة النهائية للطالب. فالحصول على C في جميع الاختبارات هو شرط كاف للحصول على C كدرجة نهائية. غير أن الحصول على D في جميع الاختبارات هو شرط كاف للحصول على C كدرجة نهائية. غير الثالث سيؤدي إلى نفس النتيجة النهائية، أي انه يشكل شرطاً كافياً آخر (ولكن ليس ضرورياً) للحصول على C كدرجة نهائية. (المترجم) (1) الصناعة هنا ليست بالمعنى العلى الذي يتاتي به ليصانع الصدق أن "يصنع"

الصدق غير المعنى الذي يَتَأَتَّى به للخَزَّاف أن يصنع الخَزَف. ومن ثم كثيراً ما يُوَضَّح =

للدعاوي عن التهاثيل هي، جوهرياً، ترتيبات لأشياء بسيطة: فيكون شيءٌ ما تمثالاً بفضل كونِه مجموعة (بالمعنَى السمح) من الأشياء البسيطة تحمل علاقاتٍ ملائمة بعضها ببعض وبمجموعات أخرى من الأشياء البسيطة. ولا سبيل إلى تحديد هذه المجموعات بمعزِل عن مفهوم التمثال لدينا، ولا ذلك مما يلزم. الاقتراح الذي أطرحه ليس أننا يمكن أن نَرُد (نختزل) الحديثَ عن التهاثيل إلى حديث عن الإلكترونات والكواركات. فالصورةُ التي أقدمها هي صورةٌ أنطولوجية، وليست وصفاً رَدِّياً لمعاني الكلهات.

يجد كثيرٌ من الفلاسفة أن هذه الصورةَ متزمتةٌ على نحوٍ مثبِّط. إذ يبدو لهم أنها تنكر واقعيةَ أي شيء عدا الأشياء البسيطة والعلاقات التي تحملها هـذه الأشـياء بعضها ببعض. وبتعبير الذري اليوناني القديم ديمقريطس -460) Democritus Da 050): ليس واقعياً إلا الذرات والخلاء. غير أن هـذا تـشويةٌ كاريكاتوري للصورة. التهاثيل موجودة. حسناً. إنها ليست شيئاً مضافاً إلى مجموعاتِ أشـياء بسيطة. التهاثيل ليست كياناتٍ على مستوى أعلى- اللهم إلا بالمعنى الأنطولوجي الحميد الذي يفيد أنها كياناتٌ معقدة مشيَّدةٌ من مكوِّناتٍ أبـسطَ تتخذ ترتيباتٍ معقدة. وهكذا الأمر أيضاً بالنسبة لكل كيانٍ يُزعَم أنه على مستوى أعلى، بها فيها نحن أنفسنا، ومؤسساتنا الاجتهاعية، ومنتوجات هذه المؤسسات.

=مفهوم صانع الصدق كما يلي: "صانع الصدق هو ذلك الذي بفضله in virtue of يكون شيء ما صادقاً". من المتفق عليه بعامة أن "س يجعل من الصدق (من الحق) truth يكون شيء ما صادقاً". من المتفق عليه بعامة أن "س يجعل من الصدق (من الحق) أن ق" هو بناء يدل، إن كانت له دلالة على الإطلاق، على علاقة بـ "حامل صدق" - ruth truth وفي " bearer يحملها شيء آخر هو "صانع صدق" السمدق)، أو ما هي حاملات الصدق، أو ما حول ماذا يكون هذا الشيء الآخر (صانع الصدق)، أو ما هي حاملات الصدق، أو ما طبيعة العلاقة المعقودة بين الطرفين، أو حتى ما إذا كانت مثل هذه العلاقة معقودة أصلاً. (لمن يريد الخوض في هذا الموضوع الشائك والضروري في الوقت نفسه الرجوع إلى (لمن يريد الخوض في هذا الموضوع الشائك والضروري في الوقت نفسه الرجوع إلى موسوعة ستانفورد الفلسفية، حيث يجد مدخلاً وافياً وحديثاً عن "صانعات المحدق" . ruthmaker

ثمة نقطةٌ أخيرة جديرة بالذكر. إن مثال التمثال والجسيهات التي تشيِّده لَيستحثُّ فكرةَ أن العالمَ مُحَبَّبٌ (مُبَلَّر): الأشياءُ المعقدة هي تجمعاتٌ من أشياءَ بسيطةٍ هي ذاتُها جسيمية. ورغم أني أقبل هذا كاحتهال، فليس هذا هو الاحتهال الوحيد، وإذا كانت الفيزياء مما يُصَدَّق فليس هذا حتى باحتهالٍ مرجَّح. تخيَّلْ للحظةٍ أن الأشياءَ البسيطة مناطقُ مكانية-زمانية هي ذاتها تمتلك خواصَّ معينة. مثلُ هذه الأشياءِ ليست شبيهةٌ بالجسيم وإن كنا نَخبُرُها على أنها كذلك.

لستُ أظن أن هذا ينال أيَّ شيء قلتُه حتى الآن. لقد تحدثتُ عن التهائيل وجسيماتها المكوِّنة، ولكن هذا قد يُعَد طريقةً لا أكثر للحديث عن ترتيباتٍ مهولةِ التعقيد من الاضطرابات في المكان-الزمان. وكيفها كان الأمر فالعالم من شأنه أن هذه الاضطرابات ليست أموراً منعزلة. فهي تميل إلى التكتل بطرائق معينة. هذا التكتل يُفضِي إلى ما نَصِفُه (على نحوٍ صحيح في اعتقادي) كتماثيلَ وجسيماتٍ مشيِّدة لها.

ورغم أني أظل، من الجهة الرسمية، لاأدرِياً تجاه السؤال عما إذا كانت الأشياءُ جوهرياً جسيماتٍ أو حقولاً أو غير ذلك- فليس هذا، بعد كل شيء، بسؤالٍ يَبُتُ فيه الفيلسوف- فسوف أظل أعامل الأشياءَ على أنها "مُتَّ صَلات" تضطرب في المكان وتدوم عبر الزمن. وهذه مسألةُ لِياقةٍ لغويةٍ بحتة. إنني أفترض أن صانعات الصدق بالنسبة للدعاوي عن الأشياء قد يتبيَّن أنها شيءٌ لا ينسجم مع تصورنا الاعتيادي للأشياء ككياناتٍ متحركة مستديمة مكتفية بذاتها.

## الانبثاق emergence

هذه الصورةُ التركيبية مقصودٌ بها أن تَسرِي على الخواص وعلى الأشياء أيضاً. الخواصُّ المعقدة هي خواصُّ الأشياء المعقدة (وليس يعني ذلك إنكارَ أن الأشياء المعقدة قد يكون لها خاصةٌ بسيطة. وكما لاحظنا سابقاً فإن الشيء الكروي قد يكون بسيطاً أو معقداً). الخاصة المعقدة ليست شيئاً أعلى وفوق خواص أشياءَ مكوِّنةٍ لشيءٍ معقد مرتَّبة على النحو الذي هي عليه. هذا التصور يقف في تعارض مع الرأي القائل بأن خواص الكُلَّات<sup>(1)</sup> "انبثاقية" emengent. يتكون العالَمُ من أشياء بسيطة. وخواص هذه الأشياء البسيطة هي خواص بسيطة. (قد يثبت أن، ويبدو مرجَّحاً حقاً أن، هناك عدداً قليلاً جداً في الحقيقة من الخواص البسيطة أو أنواع الخواص البسيطة). وكل إمكانٍ للتضامِّ مكتوبٌ في الخواص البسيطة. وتشمل هذه الإمكاناتُ تلك الإمكاناتِ التي لم تظهر قَط ولن تظهر أبداً. والتضام الجديد هو تضام جديد وليس خاصة جديدة. (ليس يعنِي ذلك رفض الخواص المعقدة، بل التأكيد فحسب على أن الخواص المعقدة ليست شيئاً أعلى وفوق مكوِّناتها مرتبةً على نحو ملائم).

هل يعني هذا أن الانبثاق، الانبثاق الحقيقي، انبشاق خواصَّ جديدة جِدة حقيقية (كأمر مختلف عن ترتيبات جديدة لخواصَّ قديمة) هو شيءٌ مستحيل؟ كلا على الإطلاق. إذا كان ثمة انبشاق - وليس لدينا ما يدعو إلى الشك في وجوده - فإنه يحدث على المستوى القاعدي. وعند المستوى القاعدي لا يمكن لما هو انبثاقي أن يُرَد إلى أي شيء أكثرَ قاعدية. افترض مثلاً أن العالمَ تَضَمَّن نوعين فحسب من الجسيات الأولية، جسيات ألف ا وجسيات بيتا. لم يتفاعل هذان الصنفان قَط قبل وقت معين - ربما لأنهما يشغلان مناطق مكانيةً غيرَ متداخلة. غير من الجسيات الأولية، هو جسيات ألف وجسيات بيتا. لم يتفاعل هذان من الجسيات الأولية، هو جسيات لا يشغلان مناطق مكانيةً غيرَ متداخلة. غير من الجسيات الأولية، هو جسيات لا يشغلان مناطق مكانيةً غيرَ متداخلة. غير الانفجار الكبير Big Bang أو بعده مباشرةَ، وربما يحدث هذه الأيام في مُعَجَّلات الجسيات.

تحملنا الصورةُ المركبة على أن نفرق بين خواص معقدة ليست أكثر من تضام (قد يكون جديداً) لخواص بسيطة، وبين خواص بـسيطة انبثاقيـة حقـاً. وإمكـان

- (1) wholes
- (2) particle accelerators

الخواص الانبثاقية البسيطة مكتوب في (أي باطن في) الخواص التي تعمل كحاملاتٍ لانبثاقها. هذه الإمكانات تتضمن إمكان خواص معقدة غير انبثاقية وإمكان خواص انبثاقية بسيطة غير معقدة.

#### الطبقات الأنطولوجية

هل تصطدم الأنطولوجيا التي أدعو إليها مع الخبرة اليومية أو مع مأخذنا المعتاد للواقع؟ كلا على الإطلاق. إنها تصطدم بالتأكيد مع لازمة فلسفية رائجة مفادها أن العالم طبقي: العالم يشتمل على مستويات من الأشياء والخواص. هذه المستويات هي افتراضات فلسفية أُدخِلَت كمكوِّناتٍ لنظريات فلسفية. مثل هذه النظريات صُمِّمَت في الأغلب لكي تعلِّل لخبرتنا اليومية. غير أني في رفضي لافتراض فلسفي وللنظرية التي هو مطمور فيها لا أوصي بأن تُولِي ظهرَك للخبرة اليومية. إنني، على العكس، أقدم وصفاً لأساس تلك الخبرة منافساً لهذا الوصف، وصفاً ينسجم أيضاً، لحسن الحظ، مع ما تُنبِئنا به العلومُ عن عالمنا.

عند هذه النقطة قد يصمد مجادلٌ ما بِعِنادٍ قائلاً إن النظرة الطبقية إلى العالم تأي لا من الخبرة اليومية بل من العلم. فالعلوم الخاصة تتعلق بأشياءَ وخواصً تشغل طبقاتٍ أنطولوجيةً متهايزة. كلُّ مستوى من هذه مستقلٌ عن المستويات الأدنى منه بمعنى أنه لا يمكن رَدُّه إلى المستويات الأدنى. والقوانين التي تحكم أشياء المستويات الأعلى لا يمكن رَدُّه إلى المستويات الأدنى. والقوانين التي تحكم المستوى الأدنى. إلا أن أشياء المستويات الأعلى وخواصها مؤسَّسة بطريقةٍ ما في الأشياء والخواص التي تحتل المستويات الأعلى وخواصها مؤسَّسة بطريقةٍ ما في الأشياء والخواص التي تحتل المستويات الأدنى. والوصف المفضَّل هذه العلاقة التأسيسية تحصره، فيها يقال، فكرة "العارضية" supervenience، ومُفادُها أن مفردات المستوى الأعلى تعرض لمفردات المستويات الأدنى. وهذا يعني، على التقريب، أن أشياء وخواص المستوى الأدنى تكفي لأشياء وخواص المستوى الأعلى إلا أن أشياء وخواص المستوى الأدنى تكفي لأشياء وخواص المستوى الأعلى إلا أن أشياء وخواص المستوى الأدنى تكفي لأشياء وخواص المستوى الأعلى إلا أن أشياء وخواص المستوى الأدنى تكفي لأشياء وخواص المستوى الأعلى إلا أن أشياء وخواص المتوى الأدنى تكفي لأشياء وخواص المستوى المعياء منها على المستوى الأدنى . وينعكس ما يوني المستوى الما على إلا أن أشياء وخواص المتوى الأدنى تكفي لأشياء وخواص المستوى الما على إلا أن أشياء وخواص المتوى الأدنى تكفي لأشياء وخواص المستوى الما على إلا أن أشياء وخواص المتوى الأدنى تكفي لأشياء وخواص المستوى الما على إلا أن أشياء وخواص المتوى الأمل على متايزة عن أُسياء على المستوى الأدنى . وينعكس تمايزها في (أو ربها يتشكل بواسطة) كونها محكومة بقوانين سيتطلب تقييم هذه المقاربة انعطافة خلال فلسفة اللغة.

#### المحمولات والخواص

الخواص كما قد بَيَّنتُ هي ملامح عيانية للعالمَ: طرائق معينة تكون عليها الأشياء. هذه المظاهر علينا أن نميز بينها وبين تمييزاتنا لها. نحن نمينز بين خاصة الكروية، أي كون الشيء كروياً، وبين المحمول "يكون كروياً"، وهو تعبير لغوي دورُه أن يسمِّي أو يُلَقِّب الخاصة. هل كل خاصة لديها تلقيبٌ لغويٌ (تسمية لغوية)؟ يبدو ذلك بعيد الاحتمال. فنحن كلما تعلَّمنا المزيدَ عن عالمنا كشفنا الغطاءَ عن خواص جديدة لمَّا تزل غيرَ مسمَّاة. المختبراتُ ومُعَجِّلاتُ الجسيمات مصمَّمةً لكي تُيسِّر خلقَ خواصَّ جديدة، خواصَّ لم تُصادَف من قبل. عندما يحدث هذا فنحن نُضطَر إلى ابتكارِ اسمٍ جديدٍ، أو اختراعٍ محمولٍ وصفي.

هذا شيءٌ يبدو واضحاً جداً. أما الأقل وضوحاً فهو هل كلَّ محمول يُلَقِّب (يُسمِّى) خاصة. واعلَمْ أن بعض المحمولات يبدو بوضوح أنـه لا يـسمِّي شـيئاً على الإطلاق: فالمحمول "هو شافٍ لنزلات البرد"، رغم أنه ذو معنى تماماً، لا يُسَمِّي خاصةً يمتلكها أيُّ شيء. فهل يعني ذلك أنه لا يُسمِّي خاصة؟ ربـما، مـا لم يُقِر المرءُ بوجود خواصَّ لا أمثلةَ (شواهد) لها.

ثمة محمولاتٌ أخرى تمثِّل تحدياتٍ مختلفة. تأمل المحمول "هو جيد". ثمة خلاف كبير فيا إذا كان هذا المحمولُ يسمِّي خاصةً من خواص الأشياء، أم هو يشير فحسب إلى تَقَبُّلِ المتحدِّثِ للأشياء. عندما تخبرني أن الكرنب المسوَّق جيد فهل أنت تقول إن الكرنب المسوق، بالإضافة إلى كونه ورقياً وأخضرَ وحِرَّيفاً، يمتلك خاصةَ أنه جيد؟ أم تُراكَ توصي بأكل الكرنب المسوق (ربها لأنه ورقي وأخضر وحريف)؟ ليس علينا أن نحاول الإجابة عن هذا السؤال هنا. وبحسبِنا أن ندرك أن مسألة ما إذا كان المحمول "هو جيد" يسمِّي خاصةً حقيقية هي أمرٌ خلافي على أقل تقدير. وماذا عن محمولٍ مثل "هـو صخرة"؟ هـل هـذا المحمـول يـسمِّي خاصةً تمتلكها أشياء، تلك التي تتصف بأنها صخور؟ ثمة صخور بغير أدنى شك. ولكنْ هل ثمة خاصة، خاصة كَونِ الشيءِ صخرة، تمتلكها أشياءُ معينة، وبفضلها يكون من الحق أن هذه الأشياء هي صخور؟ قد يَبـدَهُك هـذا كـسؤالٍ غريب، ولكن اصبرْ معي؛ فربها نستطيع أن نُبصِرَ طريقَنا خلال دَغلٍ فلسفي واحدٍ على الأقـل، ونبدأ معاً في استخلاص بعض الدروس الخاصة بهذا الفصل.

# الخواص، والواقعية، وضد الواقعية

- أحياناً ما يُحابُّ الفلاسفةُ كما يلي:
- أ- خُد محمولاً، "م". إما أن "م" يُسَمِّي خاصةً وإما أنه لا يُسَمِّي. فإذا كان "م" يسمِّي خاصةً إذن فأن تقول بأن شيئاً ما، أ، هو م هو أن تقول شيئاً ما صادقاً (إذا كان ألديه م) أو كاذباً (إذا كان أ خلواً من م). ونحن نكون واقعيين realists عن م مادمنا نَعُـد "م" تُعَبِّر عن خاصة؛ وإلا فنحن ضد الواقعية antirealists فيها يخص م.

يذهب المضادون للواقعية بشأن مجالٍ معين إلى أن الكيانات التي في هذا المجال إما غير موجودة وإما معتمدة على العقل بطريقةٍ ما. إن معظمنا مضادون للواقعية بالمعنى الأول فيما يتعلق بالأشباح (العفاريت) ووحيد القرن. فنحن ننكر وجود مثل هذه الأشياء. وبصياغة هذا بلغة الفلاسفة: فنحن نعتقد أن المحمول "يكون عفريتاً" ("is a ghost") والمحمول "يكون وحيد القرن" (" is a unicorn ") لا يُسَمِّيان شيئاً على الإطلاق. (مع ملاحظةٍ مُقَيِّدة: كل محمول متسق يمكن أن يَصدُق على اعتقادات الأشخاص. فقد يَصدُق عنك أنك تعتقد في العفاريت أو وحيد القرن). ومقارنةً بالذين يعتقدون في هذه الأشياء يمكن أن نوصف نحن على أننا حذفيون (استبعاديون) فنحن نعلن أن ليس ثمة م بالعفاريت ووحيد القرن. فحيث م هو وحيد القرن فنحن نعلن أن ليس ثمة م ثمة مضادون آخرون للواقعية أكثر دقةً (أو التواءً). يذهب هؤلاء إلى أن الجُمَل التي تعزو ظاهرياً م لأشياءَ لا يتعين أن تُفهَم كَعَزو مناشر، بل كشيء آخر. من الأمثلة المألوفة على ذلك الآراء "التعبيرية"<sup>(1)</sup> expressivist في الأخلاق. فأن تقول مثلاً إن أ خَيِّرٌ فإن هذا لا يعني عَزوَ خاصة – الخير – إلى أ، بل يعبر عن موافقة المتحدث على أ.

كل هذا حسنٌ وجميل؛ ولكن ماذا ترانا نقول عن الأطروحة (أ)؟ اقتراحي الخاص هو أن (أ) تسيء تعيين الواقعية. ينبع سوء التعيين هذا من التهاون في التمييز بين المحمولات والخواص. ومن نتائج الولاء الضمني للأطروحة (أ) أو شيء شبيه بـ (أ) هو أن تُقَدَّم الأنطولوجيا المعروضة في هذا الفصل، دون وجه حق، في ضوءٍ غير جاذب.

لكي ترى الخطأ في الأطروحة (أ) تأملُ كيف يمكن لمحمولٍ أن يُعَدَّ صادقاً عن موضوعٍ ما. بوسعِنا أن نقول إن المحمول "يكون كروياً" يَصدُق على كرة بلياردو بفضل امتلاك الكرةِ خاصةَ كونها كروية. والآن تأمل المحمول "يكون حجراً" ("is a stone"). إن معظمنا لَيوافق على أن هذا المحمول يَصدُق على موضوعاتٍ كثيرة: كثير من الأشياء هي أحجار. فهل "يكون حجراً" يسمِّي أو يُلَقِّب خاصةً للأشياء، خاصةً بفضلها تَفِي الأشياء بالمحمول "يكون حجراً"؟

لا تقلْ: طبعاً! إذا لم يكن المحمول يلقِّب خاصةً إذن سيكون من الكـذب أن الأشياء تَفِي به؛ ولكن هذا باطل- فمن المؤكد أن هناك أحجاراً! لا يَعدو هـذا أن يكون إعادةَ توكيد للأطروحة (أ).

(1) يُستخدَم مصطلح expressionism (المذهب التعبيري) ليُسمِّي تلك النظريات في الخطاب الأخلاقي التي تفرِّق بين الجمل الأخلاقية والتعبيرات عن الاعتقاد. هذه النظريات تضع الوظيفة الأولية للجمل الأخلاقية في التعبير عن مواقف أو عواطف أو حالات عملية أخرى، أو في إصدار أوامر أو وضع ضغط على الفعل. (معجم أكسفورد الفلسفي، مادة (expressionism). (المترجم)

ذعنا ننظر باختصار في الخواص. إذا اعتَبَرتَ الخواص – ضد نُصحِي – كليات، إذن فكل شيء يمتلك هذه الخاصة يجب أن يكون، في جانبٍ ما، متهاهياً مع، أو على أقل تقدير مشابهاً لـ، كل شيء آخر يمتلكها. إذا كنتَ تتفق معي في أن الخاصة هي طريقة يكون عليها الشيء، إذن فسوف توافق على أن المعنى الـذي "يشارك" به شيئان في خاصةٍ ما، أي المعنى الذي به يمتلكان "نفس" الخاصة، هو أن الشيئين متشابهان بالضبط في جانبٍ ما. فرغم أن كروية كرة البلياردو هذه متهايزة إحصائياً عن كروية كرة بلياردو أخرى، فإن كروية الكرتين متهاثلة ماماً. ولا شيء في هذا يتضمن أنه إذا كانت الكرويةُ خاصةً فلا بـد أن يكون كلُّ شيء كرويًّ مشابهاً لكل شيء كروي آخر في جانبٍ ما.

في حالة الكروية يبدو واضحاً أن هذا الشرط مستوفى في أحيانٍ كثيرة. فكثيرٌ من الأشياء المختلفة، كثيرٌ من الأنواع المختلفة من الأشياء، متهاهية (أو متشابهة تماماً) من ناحية كرويتها. (إذا كنتَ غيرَ مطمئنٍ إلى إمكان أن يكون شيئان متهاثلين تماماً من ناحية كرويتهما، فاستبدل بالكروية كتلةً إلكترون. إنها أستخدم المثالَ لِتوضيح الفكرة لا لإثباتها). وماذا عن كون الشيء حجراً؟ مرةً ثانيةً هناك كثير من الأشياء المختلفة، كثير من أنواع الأشياء، تفي بالمحمول "يكون حجراً". ولكن هل تشارك هذه الأشياء في خاصةٍ واحدة، هل تتهاهَى (أو تتهائل قاماً) في ناحيةٍ ما؟ افترض (كما أرجّح أنا) أنها لا تتهاهَى؛ فهل يتعين علينا أن نستنتج أن الأحجار لا وجود لها؟ هل يتعين علينا أن نكون مضادين للواقعية فيها يتعلق بالأحجار؟

كلا؛ ما لم نكن متشبثين بالأطروحة (أ). فالمحمول "يكون حجراً"، شأنه شأن معظم المحمولات، مقصودٌ به أن ينطبق على السواء على قطاع عريض من أشياءَ ذاتِ نطاقٍ عريضٍ من الخواص المعقدة. وهو يفعل ذلكُ لا لأن هذه الأشياء متهاهية (أو متشابهة تماماً) في جانبٍ ما، بل لأن الأشياء متشابهة بها يكفي. إلى أي مدى يجب أن تتشابه الأشياءُ لكي تَفِي بمحمولٍ مـا؟ ذلـك شيءٌ يتوقـف على المحمول، شيءٌ نتعلمه عندما نتعلم أن نطبق محمولاتٍ معينةً على الأشياء.

لا أعتقد أن ثمة أي شيء جديد أو مروِّع في هذه الفكرة. لقد دَفَعَ بها كثيرٌ من شتى الفلاسفة في شتى الأزمنة. غير أن فتجن شتين هو المثال الحديث الأشهر لفيلسوفٍ عزفَ على هذا الوتر. ولكني لا أعتقد أن الفكرة تتضمن الكثير على غرار الفلسفة الحقيقية؛ فكل مستخدِم للغة يَعِيها على نحوٍ مباشرٍ تماماً.

والآن من الأهمية بمكانٍ أن نرى أن من المكن لَحمولٍ لا يسمِّي خاصةً أن يَصدُق رغم ذلك (أو لا يَصدُق) على شيءٍ ما بفضل خواص ذلك الشيء. ربا يكون شيءٌ ما كروياً بفضل امتلاكه خاصة الكروية. إلا أن الشيء يكون حجراً لا بفضل امتلاكه خاصة كونِه حجراً، بل بفضل امتلاكه خواصَّ أخرى معينة. كما أن من المكن أن تكون الخواص التي تكفي لتطبيق المحمول "يكون حجراً" تشكل فئةً مفتوحةً للتعديل حسب تطور الأحوال. فإذا صَح ذلك فإن الأحجار لا يلزمها أن تشارك في شيء عدا تشابه عائلي (أسري)<sup>(1)</sup> family resemblance (ما لم يكن صاحب غرض) من هذا أنْ ليس ثمة أحجار، أو لا شيء يكون في الحقيقة حجراً.

ولألخصْ ما قلتُ: بعض المحمولات تَصدُق على أشياء بفضل الخواص التي تمتلكها تلك الأشياء. بعض هذه المحمولات تسمِّي خواصَّ تمتلكها الأشياء التي تنطبق عليها هذه الخواص، والبعض الآخر لا يسمِّي. (بهذه الصياغة للفكرة فأنا

<sup>(1) &</sup>quot;التشابه العائلي" family resemblance هو الظاهرة التي أكدها فتجشنشتين في كتاباته المتأخرة. ومُفادُها أن الأشياء التي يشير إليها حد من الحدود قد تر تبط معاً لا بخاصة مشتركة واحدة بل بشبكة من التشابهات، كشأن الأشخاص الذين تشترك وجوههم في ملامح مميزة لعائلةٍ معينة. وقد أصبح "مفهوم التشابه العائلي" family-resemlance (or ملامح مميزة لعائلةٍ معينة. وقد أصبح "مفهوم التشابه العائلي" family-resemlance (or الموضوعات وينطبق عليها لا بفضل سمة فريدة عامة بل لوجود تشابهات بينها عديدة ومتداخلة جزئياً بعضها مع بعض. (المترجم)

أستخدم تعبيرات من الصورة "م يُسَمِّي (أو "يُعَبِّر عن") خاصة "لِتُعيِّن حالاتٍ أ يعمل فيها "م" كاسم لخاصة – إذا كانت الخواص كليات – أو كاسم لفئة من الخواص المتهاثلة تماماً – إذا كانت الخواص هي "طُرُقِي" المعينة). إن الواقعية realism بخصوص محمول معين، "م"، الواقعية بخصوص م، تستلزم أن "م" تنطبق حقاً على الأشياء بفضل خواصَّ تمتلكها تلك الأشياء. ولا تستلزم الواقعية أن تسمِّي "م" خاصة ما. فإذا لم يكن "م" يسمِّي خاصة فإن الأشياء التي تَفِي بــ "م" لا بد أن تكون متهاهية (أو متهاثلة تماماً) في جانب ما، جانب بفضله تصدُق "م" على هذه الأشياء. وقد نضيف أن الأشياء التي لا تَفِي تختلف عن الأشياء "م" على هذه الأشياء. وقد نضيف أن الأشياء التي لا تَفِي تختلف عن الأشياء تشترك في فعلاً بـ "م" في هذا الجانب. (لستُ أعنِي، بـالطبع، الأشياء التي لا تشترك في خاصة ما لا يمكن أن تكون متهاهية – أو متهاثلة تماماً - في جوانب كثيرة، ولا أن الأشياء المفترة للخاصة لا يمكن أن تكون مختلف عن الأشياء التي أعترف أني ما عنيتُ بكل هذا سوى أن ناخذ الخواصَّ مأخذ الجد. إذا فعلنا

ذلك لا بد أن نسلِّم بأن من المستبعَد أن يمكننا أن نمحو الخواص من المحمولات التي تشتمل عليها اللغة العادية. كما أن عليك، ما لم تكن تَعُد الأطروحة (أ) منيعةً صعبة المَنال، أن تكون مرحباً بأن المحمولات لا يلزمها أن تسمِّي خواص لكي تَصدُق على الأشياء، ولكي تَصدُق حقاً على تلك الأشياء بفيضل الخواص التي تمتلكها.

أرى إلى هذا الخط من الاستدلال كامتداد طبيعي للخط الذي اتخذناه سابقاً عن الأشياء. بوُسعِنا أن نسمح بأن توجَد التهاثيل (بوسعنا أن نكون واقعيين بصدد التهاثيل) دون افتراض أن "كون الشيء تمثالاً" يسمِّي خاصةً مفردةً تشترك فيها جميع التهاثيل. ينسجم هذا بسلاسةٍ مع الصورة التركيبية. التمثال ليس أكثر من مجموعة من الأشياء الأبسط التي تحمل علاقاتٍ ملائمةً بعضها ببعض وبمجموعاتٍ أخرى من الأشياء. هذا لا يهدد وضع الأشياء المعتادة كالتهاثيل، ولا أحد، في اعتقادي، يتخيل، ما لم يكن فيلسوفاً، أن يهددها.

# تطبيق هذه الوجهة من الرأي

يتضمن العالم أشياء بسيطة تقف في علاقات لانهاية لها ببعضها البعض. والأشياء البسيطة، رغم خلوها من الأجزاء، تُبدِي بِنيةً. بوسعنا أن نعتبر الشيءَ كحاملٍ للخواص هو نفسُه غيرُ محمول. وبوسعنا أيضاً أن نعتبر الشيءَ بالنظر إلى خواصه، أي الطرائق التي هو عليها. الأشياء المعقدة مُشَيَّدة (ربا دينامياً) من محموعات من الأشياء البسيطة. تمتلك الأشياء المعقدة خواصً معقدة، أيْ خواصً تتشكل تماماً بواسطة خواص المكوِّنات البسيطة للشيء مُرَتَّبة على ما هي عليه. والأشياء المتايزة "تتشارك" في خاصةٍ ما عندما تكون هناك طريقةٌ ما تتشابه فيها بدقة.

ليس عليك أن تتفق مع تفاصيل هذا المخطَّط لكي تدرك الدروس التي آمل الآن أن أستخلصها منه بالنسبة لفلسفة العقل. فقد يتطلب الدفاعُ الوافي عن تلك التفاصيل استطراداً ممتداً في شوطٍ ميتافيزيقي عَسِرٍ لا يلائم سِفراً من هذا النوع. ويمكن أن يُقال هذا في معظم ما يلي. غير أن مَقصِدي ليس تقديمَ براهينَ قاضية بل مقصدي فحسب أن أوضح الفوائدَ المستمَدة من أنطولوجيا شاملة بالنسبة لتلك الأنواع من المسائل في فلسفة العقل التي شغلتنا طوال الفصول السابقة.

#### تعددية التحقيق

يُغرَم فلاسفةُ العقـل، ولاسـيما ذوو النزعـة الوظيفيـة، بفكـرة أن الخـواص العقلية قابلة لـ "تعدديـة التنفيـذ أو التحقيـق" multiple realizability. لـستُّ أعرف وصفاً واضحاً لتعددية التنفيذ، ولكن الفكرة على التقريب هي كالتالي:

تُعَد خاصةٌ ما، س، متعددةَ التحقيقِ إذا كان شيءٌ ما، أ،لديـه الخاصةُ س يعتمدُ على ، ويتحددُ بـ ، امتلاكِه خاصةً مـا، ص، مـن فئةٍ (ربها مفتوحة قابلة للتعديل) من الخواص ،ع . إذا امتلك شيءٌ ما واحدةً من أعضاءع فإنه يحقِّق س.

لستُ أُقِيم وزناً كبيراً لتفصيلاتِ هذا التصوير. وبحسبي أن أقول إنه عندما تكون خاصةٌ ما متعددةَ التحقيق فإن الأشياء التي تمتلك هذه الخاصة تمتلك أيضاً الخاصة التي تحققها. هذه في اعتقادي هي السمةُ المركزية لفكرة تعددية التحقيق كما يتصورها معظمُ الفلاسفة.

لِنَزَعُمْ أن التَأَلَّمُ هو خاصة متعددة التحقيق. إنها خاصة تمتلكها، كما نفترض، كثيرٌ من الأنواع الشديدة الاختلاف من المخلوقات. إذا كانت الخاصةُ متعددة التحقيق إذن فإن كل كائن يمتلكها يفعل ذلك بفضلِ امتلاكِ خاصةٍ محقِّقةٍ أخرى متهايزةٍ عنها. هذه الخاصة الأخيرة تحقِّق الألمَ في ذلك الكائن. والفكرة المرشِدة هنا هي أن خاصةٌ مثل التألم لديها محقِّقاتٌ متباينة ولا نهاية لها. فالخاصةُ النيورولوجية التي تحقِّق ألمَك تَجِب تفرقتُها عن الخاصة النيورولوجية المختلفة جداً التي تحقِّق الألم في الأخطبوط. وإذا كان سكان ألفا سنتوريا يَخبُرون الألمَ وكان لديهم أجهزةٌ عصبية تقوم على السليكون، فثمة إذن خاصةٌ ما مختلفةٌ تماماً تحقِّق الألمَ عند سكان ألفا سنتوريا.

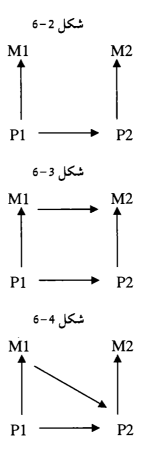
من المشكلات التي يكثر تناولُها، والتي تواجه أولئك الـذين يعتـبرون الخواصَّ العقليةَ بصفةِ عامة متعددةَ التحقيق، مثـلَ الـوظيفيين، مـشكلةُ العِلِّية العقلية أو التسبيب العقلي mental causation. إذا كانت خاصةٌ عقليةٌ ما تتحقق بواسطةِ خاصةٍ مادية، فإنه يبدو إذن كأن محقِّقَها المادي يتصدر أيَّ إسهامٍ عِلِّيٌّ من جانب الخاصة العقلية المتحقِّقة أو المُنَفَّذة.

ويوضح الشكل 6.2 هذه الصعوبة (حيث M1 و M2 خاصتان عقليتان، P1 و P2 مُحَقِّقان (مُنَفِّذان) غيرُ عقلين، أي يمثل علاقة التحقيق، حسر يشير إلى العلامة العِلِّية). في هذه الحالة فإن الخاصتين العقليتين M1 و M2 تبدوان ظاهرتين مصاحبتين (ثانويتين): M1 ليس لديها دورٌ عِلَّيٌ في إحداث P2 أو M2.

إذا كنتَ مُصِراً على أن الخواص العقلية تُحدِثُ فارقاً عِلِّياً، فإن عليكَ أن تقول كيف يمكن أن يتم ذلك. افترِضْ مثلاً أن M1 هي خاصة التألم، P1 هو مُحقَّقُها النيورولوجي، M2 هي خاصة القصد إلى تناول أسبرين، و P2 هو محقَّق M2. إن من الطبيعي أن تفترض أن M1 تُحَدِث M2 (شكل 6.3). إلا أنه بالنظر إلى علاقة M2 ب P2 فمن الصعب أن ترى كيف يمكن لـ M1 أن تنتِج M2 إلا بواسطة إحداث P2 (شكل 6.4). فالذي يضع M2 في المشهد، أو هذا ما قد يبدو، ليس M1 بل وجود P2 في المشهد. المشكلة الآن هي أن P2 تبدو "محددة تحديداً عِلِّياً زائداً overdetermined. ذلك أن P1 تقدم بذاتها أساساً عِلِّياً كافياً لـ P2.

وربها أسوأ من ذلك في تَخيُّل أن M1 يمكن أن تلعب دوراً في إنتاج P2 هو أننا بذلك نبدو مناقضين لاعتقاد واسع الانتشار بأن النظامَ الفيزيائي "مغلقٌ عِلَّياً" causally closed أو مستقل بذاته. هل هذه صعوبة خطيرة أم مجرد تحيز يمكننا أن نهجره دون تعريض استقلال الفيزياء للخطر؟ ذلك أمرٌ خِلافي. وسوف أُحاجُ على أية حال بأننا غير مضطرين للاختيار بين مذهب الظاهرة الثانوية (الموضح في شكل 6.2) من ناحية و "العِلَّية الهابطة" causald

(1) تفيد "العلية الصاعدة" upward causality (داخل إطار البرنامج الردِّي) أن ما يجري على مستوى أعلى يمكن تفسيره في ضوء المستوى الأدنى منه مباشرة ، وهكذا نُزُلاً إلى أن يتم التفسير في ضوء الجسيهات الأولية والقوانين الفيزيائية ذات الصلة . وقد يبدو للوهلة الأولى أن المستويات الأعلى لا يمكن أن تؤثر على المستويات الأدنى . أما "العلية الهابطة" والأمثلة الأكثر وضوحاً وإثارة على العلية الهابطة تجدها في الكائنات الحية وأنساقها الإيكولوجية، وفي المجتمعات المكونة من هذه الكائنات. (للمزيد عن العِليَّة الهابطة انظر كتابنا "كارل بوبر – مائة عام من التنوير ونُصرة العقل، دار النه ضة العربية، بيروت، ترجمة د.عادل مصطفى، دار رؤية للنشر، القاهرة، 2012، ص 35 – 47). (المترجم)



افترض، أولاً، أنني على صواب في أن الخواص تمنح الأشياءَ التي تمتلكها استعدادات معينةً وخصائص كيفية: أن الشيءَ لديه الاستعداداتُ (أو القُوَى العِلَّية) والكيفياتُ التي لديه بفضل الخواص التي يمتلكها. كما أن كل خاصة تسهم إسهاماً محدداً في استعدادية وكيفية الأشياء التي تنتسب إليها. هذا الافتراض ينسجم مع تصور الخواص المقدَّم في القسم الأول من هذا الفصل. وينسجم أيضاً مع تصورات أخرى كثيرة للخواص). تَخَيَّل الآن أن التألَّم يتحقق فيك بواسطة امتلاكِك هيئةً نيورولوجية معقدةً معينة. عندما نتأمل شبكتك السلكية يبدو كأن هذه الهيئة النيورولوجية – المحقِّق المفترَض للألم – وليس الألم نفسه، هي التي تُحِرِث التغيراتِ الجسميةَ التي نربطها بالألم. ربها ترى هذه الفكرةَ الأخيرةَ محيِّرة. إذا كانت خاصةٌ ما تحقِّق خاصةَ التـ ألُّ، فلهاذا إذن لا نقول إن الألم يمكن أن يتهاهى مع محقِّقِه؟ إذا كانت الخاصةُ المحقِّقةُ تصنع إسهاماً عِلِّياً إذن كذلك تفعل الخاصة المتحقِّقة، خاصة التـ ألُّم. المشكلة (أو إحدى المشكلات بالأحرى) في هذا الاقتراح هو أن أنصار تعددية التحقيق يرون من الضروري التفرقة بين خواص المستوى الأعلى المتحقِّقة وبين محقِّقاتها من المستوى الأدنى. هكذا عندما تُحقَّق خاصةُ مستوى أعلى بواسطة خاصةِ مستوى أدنى فإن كلتا الخاصتين يجب أن تكونا حاضرتين على نحوٍ ما. فالخاصةُ المتحقّقة، أو مثالها، لا يمكن أن تمتصها الخاصةُ المحقِّقةُ أو مثالها.

تَضَمَّنَت محاولاتُ التوفيق بين تعددية التحقيق والفاعلية العِلِّية اللجوء إلى أوصافٍ لاوقائعية<sup>(1)</sup> خالصة purely counterfactual للعِلِّية، واللجوء إلى فكرة أن أي خاصة تَمُثُل في قانونِ عِلَيٌّ (حتى لو كان قانونَ تساوي بقية ceteris من الددِّية paribus law ذا عليةً عِلِّية، واللجوء إلى تنويعات شتى من الددية reductionism : الخواص العقلية يجب أن تتهاهَى مع محقًّقاتِها أو مع بدائل الفصل لمحققاتها<sup>(2)</sup> الخواص العقلية يجب أن تتهاهَى مع محقًّقاتِها أو مع بدائل الفصل لمحققاتها<sup>(2)</sup> وبدلاً من ذلك سأعرض صورة بديلةً لتعددية التحقيق. هذه النقطة هنا؛ وبدلاً من ذلك سأعرض ماخذَ الجِد، وتُطَبَّق ملاحظاتي السابقة عن المحمولات والخواص.

هل الألدُ خاصةٌ؟

افترِضْ، إن شـئتَ، أن المحمـول "هـو في ألم"، شـأنه شـأن المحمـول "هـو صخرة"، لا يُسَمِّي خاصةً من الخواص. إنه لَمِـن الحـق أن المحمـول "هـو في ألم"

(1) انظر معنى الأوصاف "اللاوقائعية" أو "ضد الوقائعية" counterfactual في الحديث عن "التسبيب العقلي والمواقف القضوية" في الفصل الخامس. (المترجم) (2) تسمَّى القضية المنفصلة (إما ق أو ل) أحياناً بقضية "البدائل"، وقد يطلق على كل طرف من أطرافها اسم "بديل". (المترجم)

تستوفيه أشياءُ، وتستوفيه تلـك الأشـياءُ بفـضل خواصـها. إلا أن الخاصـة التـي بفضلها يستوفي شيءٌ ما المحمول "هو في ألم" ليست خاصةً عامةً للتألم. فليس ثمة مثل هذه الخاصة.

آملُ أن أكون أوضحتُ بالقدر الكافي أنني لا أؤيد شكلاً من المذهب الحذفي (الاستبعادي) أو المذهب المضاد للواقعية بالنسبة للألم. لستُ أنكر أن الكائنات كثيراً ما تكون في ألم. إنها الفكرةُ أن "هو في ألم" ينطبق على الكائنات التي تتشابه في جوانب بارزة معينة: تتشابه بحيث ينطبق عليها المحمول. تَنجُم هـذه التـشابهات من امتلاك الكائنات خواصَّ معينة. ولكن الخواص لا يلزم أن تكون واحدة في كل حالة: فالكائنات لا هي متهاهية ولا هي متشابهة تماماً في تلك الجوانب التي بفضلها يَصدُقُ عليها أنها تَستوفي المحمول "هو في ألم".

هذه النتيجة فيها يبدو تقدم لنا بالضبط ما نبغي. فهمي تمسمح لنا أن نكون واقعيين بالنسبة للألم، ولكنها لا تُورِثنا هواجسَ بأن يكون الألمُ بلا قيمةٍ عِلِّية، أن يكون "ظاهرةً ثانوية". وفضلاً عن ذلك فهي تستوعب فكرةَ أن ما يجعل كائناً ما في ألم يمكن أن يتنوع تنوعاً واسعاً عبر الأنواع أو حتى الأفراد. افترِضْ، للحظة، أن الألم هو، جزئياً على الأقل، تصوُّرٌ وظيفي؛ أي أن الكائن يستوفي المحمولَ "هو في ألم" جزئياً بفضل كونِه في حالةٍ تلعب نوعاً معيناً من الـدور العِلِّي المعقـد. (ويمكن أن يكون الأمر كذلك حتى إذا كان للألم، كما أحسبه حتماً، بُعدٌ كيفيٌّ ضروري). وكما يوضح الوظيفيون بلا كَلِّل فإن أنواعاً مختلفة عديدة من الحالات يمكن أن تلعب هذا الدور. (وهذا واضح بـصفة خاصـة لأن أي تحديـد للـدور سوف ينطوي بالضرورة على قدر من الغموض). يمكن إذن لأنواع مختلفة جـداً من الكائنات أن تكون في ألم. إلا أنها جميعاً في ألم لا لأنها تشارك (بـأي معنـي مـن المعاني) في خاصةٍ ما- تلك الخاصة المزعوم أنهما على مستوى أعلى، خاصة "التألُّم"- بل لأنها متشابهة بطرائقَ ذاتِ صلة. والطرائقُ ذاتُ صلة لأنها تُعَتَبَر كذلك من جانب مستخدِمي المحمول "هو في ألم". وتنجم تشابهاتُها من خـواصَّ معقدةٍ، متهايزةٍ ولكن متشابهة، تمتلكها الكائناتُ المستوفية لهذا المحمول.

الألمر كخاصة من الدرجة الثانية

كما لاحظنا في الفصل الرابع فإن عامة الوظيفيين يذهبون إلى أن الخواص العقلية، بفضل كونها خواصَّ وظيفيةً، فهي خواصُّ من الدرجة الثانية. التألُّ، وفقاً لهذا الرأي، هو خاصةٌ الدرجة الثانية بامتلاك خاصة معينة (خاصة كون الكائن في حالةٍ معينة) تشغل دوراً وظيفياً معيناً. (وبتعبير آخر: الألم هو الوظيفة وليس شاغل الوظيفة). ورغم أن لديَّ شكوكاً خطيرة حول المذهب الوظيفي، فلنتخيَّل هذه اللحظة أن كل ما يلزم الكائنَ لكي يكون في ألم هو أن يمتلك تنظيماً وظيفياً ملائماً. فهل يترتب على ذلك أن التألمَ هو خاصةٌ من الدرجة الثانية؟

ليس من الواضح على الإطلاق ماذا يكون امتلاكُ شيء ما وظيفةً من الدرجة الثانية عدا امتلاكه صفةً محقِّقةً ما من الدرجة الأولى. افترض، مثلها كنا نفترض الآن، أن المحمول "هو في ألم" تستوفيه أشياءُ تمتلك نطاقاً من خواص متهايزة على أنها متشابهة، خواص متشابهة من حيث الاستعدادات التي تضفيها على حائزيها. ليس ثمة سببٌ واضح لأن نفترض خاصةً إضافية من الدرجة الثانية لكي تصاحب كلاً من هذه الخواص المتنوعة من الدرجة الأولى- وثمة أسباب وجيهة لئلا نفترض ذلك. وإذا كان هناك عنصرٌ موحِّد من الدرجة الثانية في الصورة، فإنها يأتي به استخدامًا للمحمول.

فإذا كنتُ على صوابٍ في هذا فإن تعددية التحقيق، إذن، ليست كما جرَى العُرفُ عنها علاقةً بين خواص. إنها، ببساطة، ظاهرةُ محمولاتٍ تنطبق على أشياءَ بفضل خواصَّ (متهايزة وإن تكن على تشابهٍ ذي صلة) تمتلكها تلك الأشياء. ولعله شيءٌ يَصدُق على كثيرٍ من المحمولات التي نطلقها في حياتنا اليومية وفي مَسعانا العلمي.

وقد يعترض شخصٌ ما بأن رأياً من هذا القبيل يتطلب تصوراً متشدداً للخواص. فما الذي يمنع أنني عندما أكون في ألم فإن ذلك يعود إلى امتلاكي خاصةً محدَّدة؟ قد تكون هذه خاصةً معقدة ولكنهاً تبقَى خاصة. وإذا كنا نُسَلَّم بهذا كثيراً فلهاذا لا نسلَّم بأن الخاصة المَعنِيَّة هي خاصة التألُّ؟

316

هذا الاعتراض يَحِيد عن المسألة<sup>(1)</sup>. فلا شيء مما قلتُه ينتقص من الخواص المعقدة. افترض أنك تستوفي المحمول "هو في ألم" بفضل امتلاكك خاصةً معقدة معينة، خ. فهل الكائنات المختلفة عنك كل الاختلاف، الكائنات التي تنتمي لأجناس أخرى، قد تستوفي المحمول "هو في ألم" بفضل امتلاكها خ ؟ يبدو هذا بعيد الاحتمال. وتَذَكَّر: الأشياءُ المتمايزة التي تشارك في خاصةٍ ما يجب أن تكون، في ناحيةٍ ما، متشابهة تماماً أو حتى (في بعض الآراء التي ترى إلى الخواص على أنها كليات) متهاهية. (وكلمة "متهاهية" libertical هنا لا تعني متشابهة تماماً بل تعني "واحدة ونفس الشيء"). إلا أننا إذا أخذنا مأخذ الجد حجج الوظيفيين لتعددية التحقيق، فسوف نميل بقوةٍ إلى المثلك بأن التشابهات التامة الضرورية (أو التهاهيات) أمورٌ ممكنة.

يعتمد هذا الاستنتاج لا على تَصَوُّر خارقٍ ما للخواص، بل فقط على عنصر تُشارك فيه كثيرٌ من التصورات. وأنا أعتبر هذا نقطةً مهمةً في صالحه. ومهمٌّ بنفسً القدر أنه لا يقوم على تَصَوُّر للخواص مُفَصَّلٍ على مقاس دعوَى معينة في فلسفة العقل، بل على صورةٍ أنطولوجية مستقلة الدافع.

# العِلِّيَّة وقوانين تساوي البقية

يُمَكِّنُنا مثلُ هذا الرأي، الذي قدمتُ له مخططاً استقرابياً، من أن نضفي معنى على ما يُسمَّى "ceteris paribus laws" (قوانين تساوي بقية الأشياء) في العلوم الخاصة<sup>(2)</sup> special sciences، بها فيها السيكولوجيا (انظر الفصل الرابع). تُعَـد "قوانين تساوي البقية"<sup>(3)</sup> مختلفةً عن القوانين التي يُدَّعَى أنها "صارمة" لا استثناء

(1) misses the point

(2) مثل البيولوجيا، علم النفس، علم الاقتصاد ...إلخ (المترجم) (3) جرى العُرفُ على أن يركز فلاسفة العلم على قوانين الفيزياء، مثل قانون نيوتن الثاني ومعادلة شرودنجر، التي كانت تُعَد على الأقل عبارات عمومية صادقة تدعَّم دعاوى شرطية لاوقائعية counterfactual. ولكن رغم أن هذه الدعوى عن القوانين قد تكون = لها، والمرتبطة بالفيزياء. إن سلوك كل شيء مادي محكومٌ بقوانين الفيزياء. أما الأشياء التي يُفترَض أنها ذات مستوى أعلى، وبفضل خواصِّها المفترضِ أنها ذاتُ مستوى أعلى، فيُعتقَد أنها محكومةٌ بـ "قوانين تَساوِي بقية" أقل صرامةً. الحق أن مثول محمولٍ في صياغات هذه القوانين يُعَد أحياناً مِحكاً يُثِبِت أنه يُسَمِّي خاصةً

=صادقة بالنسبة للفيزياء فإن القوانين في العلوم الخاصة كالبيولوجيا وعلم النفس وعلم الاقتصاد . إلخ تبدو- وربها لا عجب في ذلك- ذات ملامح مختلفة عن قـوانين الفيزياء. فقوانين العلوم الخاصة تؤخذ عادةً على أن "لها استثناءات"، وأنها "غير عمومية" وبتعبير آخر "أنها قوانين تساوى بقية ceteris paribus laws". مثل هذه الملامح لم تكن تستكل مشكلة إذ كان الإجماع معقوداً على أن هذا قد يُتصوَّر على أنه قيصورٌ في العلبوم الخاصية نفسها. إلا أنه مع تتالي نجاحات العلوم الخاصة، ولاسيها البيولوجيا، فقد بات واضحاً أن ثمة معرفة علمية أصيلة لا تخضع لنموذج الفيزياء. وبالتالي لم يعد يُنظَر إلى المارسة العلمية في العلوم الخاصة على أنها قاصرة بل تم تحليلها كمهارسة مشر وعة مختلفة عن الفيزياء. من الملامح المهمة التي يبدو أن العلوم الخاصة تختلف فيهما عن الفيزياء الأساسية تتعلق بالتعميهات في البيولوجيا، وفي علم النفس، وفي علم الاقتصاد. انظر على سبيل المشال إلى التعميهات التالية التي تلعب دوراً تفسيرياً في العلوم الخاصة: 1) نقص فيتامين ج يسبِّب الاسقربوط. 2) أفعال الناس موجَّهة لهدف، بمعنى أنه إذا كمان شمخص مما X يريمد A ويعتقد أن B وسيلةٌ مُثلَى لتحقيق A، إذن فإن X سوف يحاول أن يفعل B. 3) قانون الطلب: تحت شرط التنافس التام، فإن زيادة الطلب على سلعة ما سوف يؤدى إلى زيادة السعر، شريطة أن كمية المخزون من السلعة يبقِّي ثابتاً. 4) نقـص الانـدماج الاجتماعـي يؤدى إلى ارتفاع احتيال محاولات الانتحار. إن هذه التعميهات جيعاً غير عمومية -non universal، أي أن ثمة مواقف لا تَصدُق فيها التعميهات السابقة رغم توافر جميع الشروط المنصوص عليها بصر احة في مُقَدَّم التعميم. وبعبارة أخرى: ثمة مواقف ينقص فيها فيتامين ج ولا يحدث الإسقربوط، ومواقف لا يفعل فيها الناس بطريقة موجَّهة إلى هدف، ومواقف لا يؤدي فيها زيادة الطلب على سلعة ما إلى ارتفاع السعر (حتى مـع تـوافر شرط المنافسة التامة)...إلخ. ورغم أن هذه التعميمات غير عمومية فإنها تلعـب دوراً في التفسير والتنبؤ قد يفيد في أغراض التحكم والسيطرة، كما أنهما تمدعم قيضايا شرطية لاوقائعية (Cereris Patibus Laws: Stantord Encyclopedia of .counterfactuals (المترجم) Philosophy, Mon Mar 14, 2011) مستوى أعلى حقيقية. ويُعتقَد أن هذا يُعَلِّل لـ "قابلية إسقاط" projectability محمو لاتٍ معينة. (يُعَدُّ محمولٌ ما قابلاً للإسقاط إذا كان من المكن مثلاً أن يُطلَق بنجاحٍ في سياقاتٍ استقرائية- في الاستدلال، مثلاً، من "كل أ لُـوحِظَ حتى الآن هو ب" إلى "كل أهو ب").

وفقاً للرأي الذي أنادِي به ليس ثمة أشياء أو خواص ذات مستوَى أعلى. ثمة حقاً أشياءُ معقدةٌ، أشياءُ مشيَّدةٌ من أجزاءٍ هي نفسُها أشياء. خواص الأشياء المعقدة- الخواص المعقدة- تَدِين بطبيعتِها لخواص أشيائها المكوِّنة وللعلاقات التي تحملها هذه الأشياءُ المكوِّنة بعضها ببعض (وبالأشياء الخارجية في بعض الحالات). ونحن نفترض أن الطابع النزوعي (الاستعدادي) لِشيء ما تُسبِغُه عليه خواصُّه، وأن الخواص تُميَّز، جزئياً، بواسطة النزوعيات التي تُسبِغها. إذن يمكن أن تعتبر أن الأشياء التي تمتلك خواصً متشابهة تسلك بطريقة متشابهة، على الأقل بقدر ما يتأثر سلوكُها بامتلاكها تلك الخواص. وأنا أؤكد أن هذا يكفي لتبرير تعميهاتٍ شبهِ قانونية تَصدُق، مع تساوي بقية الأشياء .

هذه الطريقة في النظر إلى الأمور تضع القوى العِلِّية بقوة في العالم وتُهُوَّن من شأن القوانين العِلِّية كعوامل خارجية متمايزة في علاقاتٍ عِلِّية. ويعبَّر عن القانون العِلِّي بواسطة عبارة صادقة تَصدُق على العالم بفضل الخواص الموجودة في العالم. والعوالم اللامتهايزة من حيث الخواص الموجودة فيها، ستكون إذن لامتهايزة من حيث القوانين العِلِّية. وإذا كانت القوانين عارضة contingent فإنها عارضة لا لأنه كان بالإمكان وجود عوالم لامتهايزة عن عالمنا من حيث أشياؤها وخواصها ولكن متهايزة من حيث الخواص الموجودة في العالم من عوام في عارضة لا عوالم متهايزة من حيث الخواص الموجودة في عالما من حيث أشياؤها وخواصها

# مستويات الواقع مقابل مستويات الوصف

أين يُفضِي بنا هذا؟ أرى أنه خليقٌ بنا أن نستغني عن التصور "الطبقي" المعالم الذي صار موضةً رائجة. فرقٌ بين أن نقبل الحقيقةَ النافلة

(platitude) القائلة بأن الواقع يمكن أن يوصف على أنحاءٍ متنوعة ثم نلاحظ أن أوصافنا يمكن أن تُدرَج في تراتبٍ هرمي سائب- وبين أن نُشَيِّئَ<sup>(1)</sup> reify التراتبَ ونتخيلَ أنه يرسم طبقاتٍ أنطولوجية.

لديَّ شكٌّ بأن ميلنا إلى أن نقراً (نتَأَوُّل) في العالَم ممارساتِنا الوصفية يغذيه اعتهادُنا الزائد أحياناً على تقنياتٍ صورية formal في تناول المسائل الميتافيزيقية الوجودية. غير أن الاستدلال المجرد يتطلب تأسيساً أنطولوجياً. وهذا شيءٌ من السهل أن نَعمَى عنه ما بقينا سادرين في تصور المسائل الوجودية بواسطة استدعاء أفكارٍ جهوية محضة من مثل "العارضية" supervenience (التي رحمناك من عرضٍ مفصَّلٍ لها) واللجوء إلى تحليلاتٍ لاوقائعية وخائلية

(1) "التشبييء" (الأَقنَمَة) reification/ hypostatization هو أن تُعامِلَ المجردات أو العلاقات كما لو كانت كياناتٍ (كائنات) عينية concrete entities ، أو أن تَنْسِب وجـوداً حقيقياً للتصورات العقلية أو البناءات الذهنية. لقد بَرَعَ بنو الإنسان حقاً في خلق تصورات مجردة ومفاهيم ذهنية تساعدهم على حَصْر الأشياء والأحداث، وتصنيفها واختزالها اختزالاً يتيح لهم من الاقتصاد الذهني ما يمكِّنهم من الإحاطة بأشياء العالم وتناولها. غير أن المأساة تكمن في أن هذه العملية قد تجرى أيضاً في الاتجاه العكسي: أي معاملة التصور المجرد كما لو كان "شيئاً" حقيقياً. حين يحدث ذلـك نكـون بـإزاء مغالطـة منطقية عتيدة مُبَيَّتة في صميم العقل البشري ذاته وفي طريقة أدائـه لوظيفتـه. لا غـرو تُعَـدُّ "مغالطة التشيىء" reification من أهم المغالطات وأكثرها شيوعاً. وإن أنساقاً فلسفية بكاملها، ومذاهب سياسية واجتماعية وأخلاقية، ونظريات علمية، لَتقوم على هذه المغالطة الكبيرة وتتأسس عليها. وإذا كان للفلاسفة مطلقُ الحريبة في أن يقرروا أي الأشبياء يُعَبد حقيقياً وأيها غير حقيقي، فليس من حقهم أن يُرَحِّلوا تشييآتهم إلى الحقول الأخرى من البحث ملحِقين بها اضطراباً وخَلطاً كان منه بُد. يَعِبُّ تاريخُ العلم والاجتهاع والسياسة، وحتى الرياضيات، بِعَثَراتٍ كبرى عطَّلَت مسارَه حِقَباً، كنتيجةٍ لإلحاح المفكرين في طلب "تعريفات حقيقية" تقرر ما "تكونه" الأشياء استناداً إلى "ما ينبغي أن تكونه" في تصورهم، وإنكار أصقاع كاملة من البحث بوصفها غير حقيقية أو غير صالحة. (للمزيـد عن خطأ التشيىء انظر كتَّابنا "المغالطات المنطقية"، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 2007، ص 173 - 177). (المترجم)

and subjunctive للإمساك بملامح وجودية للعالم مثل النزوعية (الاستعدادية) وقريبتها العِلِّية. ليس علينا، ربما، أن نُلزِم أنفسَنا بمخطَّطِ أنطولوجي مفصَّل، ولكن يجب أن يكون لدينا على الأقل فهمٌ للاختيارات ومتضمناتها. وهو ما يعنِي اتخاذَ موقفِ جِدِّيَّةٍ أنطولوجية.

#### الزومبيات Zombies

في تقييمنا للمذهب الوظيفي في الفصل الرابع صادفنا الفكرةَ، الفلسفيةَ على التحديد، الخاصةَ بالزومبي. الزومبي، ربما تَذكُر، هو كائنٌ مثلك أو مثلي تماماً من حيث التكوين الجسمي ولكنه خِلوٌ من الخبرة الواعية. والزومبيات لا يمكن كشفُها (هكذا تمضي القصة) لأن أجهزتها العصبية، فيزيائياً على الأقل، تشبه أجهزتَنا بالضبط. وسلوكها مِن ثَم يعكس سلوكَنا تماماً. إذا جلس الزومبي على مسمار فإن دوائرَه العصبية تُستَحَث مثل دوائرك بالضبط إذا ما جلستَ على مسمار، وبالتالي فهو يقفز إلى أعلى صارخاً. ما يفتقر إليه الزومبي هو أيُّ شعور واع بالألم.

لعلك تسأل كيف يمكن للزومبي ألا يلاحظ هذا النقص. حسن؛ يذهب الوظيفيون إلى أن الخواص العقلية هي خواص وظيفية. تمتلك الأشياء الخواص الوظيفية بفضل بنيتِها النزوعية (الاستعدادية). وبِنيةُ الزومبي النزوعيةُ (كما نفترض) قائمةٌ، مثل بِنيتِك أو بِنيتي، في جهازه العصبي. الزومبي إذن سيسلك مثلما تسلك أو أسلك، ويعتقد ما تعتقد أو أعتقد. وسيَسخَر، مثلما أنت أو أنا حقيقٌ أن أسخر، من القول بأنه تنقصه الخبراتُ الواعية. ولأن الزومبي يعتقد أن لديه خبراتٍ واعيةً فإن إنكارَه، رغم خطئه، مخلصٌ تماماً.

قد تجد أن كل هذا خارج عن نطاق المعقول بالكلية. إن فكرة أن من المكن وجود كائنٍ نسخةٍ منك جزيئاً جزيئاً ولكن تنقصه الخبراتُ الواعية لَمِي فكرةٌ لا يمكن أن يضمرها إلا فيلسوف. الفكرة رغم ذلك هي أنه ليس في الطبيعة الداخلية (الباطنية) لتكويننا الجسمي ما يضمن الوعي حتماً بالطريقة التي تضمن بها ثلاثيةُ الأضلاع كونَ السْكل مثلثاً. قد يُعَبَّر عن ذلك بالقول إن وجود الزومبيات "ممكن منطقياً (أو تـصورياً)" (or conceptually) (or conceptually) possible. بالطبع (تمضى الفكرة) فإن قوانين الطبيعة في الحقيقة تضمن أن أي كائن له تكوينُك الجسمي (حقاً، إذا كان ديفيد شالمرز David Chalmers على صواب، أي منظومة على الإطلاق لهـا النـوع الـصحيح مـن التنظـيم الـوظيفي) سيكون واعياً. بنفس القياس فإنه رغم عدم وجود استحالة منطقية في فكرة أن الخنازير يمكن أن تطير فإن الخنازير لا يمكن أن تطير. الفارق هنا هو أن بوسـعنا أن نرى لماذا لا يمكن للخنازير أن تطير، ولدينا تفسير لعجزنا عن الطيران، وليس لدينا تفسيرٌ كهذا لحقيقة أن تكوينات عصبية معينة تُنتِج خبرات واعية. إن قوانينَ الطبيعة عارضةً contingent تَصدُق على عالَمُنا ولكن ليس ثمة سببٌ أبعد يبين لماذا يجب أن تَصدُق: فهي تَصدُق فحسب. هكذا فإن الربط بين طبيعتِك الجسمية وخبراتِك الواعية، رغم أنها قابلة للتنبؤ، فهي في التحليل النهائي واقعةٌ غير قابلة للقياس بدقة، واقعةٌ خام غير قابلة للتفسير. هذا هـو اللغـز العميـق في قلـب مـا يسميه شالمرز "المشكلة الصعبة" hard problem للوعي.

أول شيء تلحظه في رأي من هذا القَبيل هو أنه يفترض أنطولوجيا معينة للخواص. فهو يَعُد الخواصَّ حاملاتٍ لِقُوَى عِلَية: فالخاصة تسهم بطريقة فريدة في استعداديات الأشياء التي تمتلكها. إلا أن القوى العلية للخاصة، أو استعداديتها، ليست باطنة فيها، ليست جزءاً من طبيعتها. إن من "الممكن منطقيا" على الأقل أنه كان يجوز أن يوجد عالم يتكون من أشياء تحمل نفس الخواص التي تحملها الأشياء في عالمنا (وبلا زيادة) ومع ذلك فقد تُسبغ الخواص في ذلك العالم على حامليها استعداديات مختلفة تماماً. كما أن العلاقة بين الاستعدادي dispositional والكيفي عرضي أن الأشياء التي تمتلك المتعداديات معينة تمتلك كيفيات معيني عرضي أن الأشياء التي تمتلك المستعداديات معينة تمتلك كيفيات معينة.

لقد رأينا أن هناك بديلاً لهذا التصور للخواص. تَعرِض كلُّ خاصةٍ طبيعةً مزدوجة: فهي نزوعية (استعدادية) وكيفية معاً في آن. يَعنِي هذا أن كل خاصة تسهم بطريقةٍ مميزة في كيفيات وفي استعداديات ممتلكِها. هذه الإسهامات تنتمي إلى طبيعة الخاصة. إنه لَيكونُ مستحيلاً، مستحيلاً بكل معنى الكلمة، أن يكون ثمة عالمَ يحتوي على نفس الخواص التي يحتوي عليها عالمُنا (وبلا زيادة) ولكن يختلف من حيث القُوَى العِلِّية أو الكيفيات التي يمكن أن تمتلكها أشياؤُه.

تُقَدَّم كلُّ خاصة إسهاماً محدَّداً إلى كيفيات الأشياء التي تمتلكها. يتحدث الفلاسفةُ أحياناً كما لو أن الكيفيات مقصورةٌ على الخبرات الواعية. تُعَد هذه الكيفيات، المسماة "qualia" (كواليا)، مشكلةً خاصةً بالنسبة لفلسفة العقل. ولكن كما رأينا فهناك مبررٌ وافر لاعتبار أن كل شيء يمتلك كيفيات. ونحن حقيقون أن نَعمَى عن هذه النقطة التي تبدو واضحةً إذا ما اتَّبَعنا الوظيفيين وركزنا على القُوَى العِلِّية. عندما نفعل ذلك تبدو الكيفياتُ غيرَ ذات بال. إذا كانت الكيفيات لا تهم، إذا كانت من قبيل "الظاهرة الثانوية"، فليس لها إذن مكانةٌ علمية. والحق أننا حين ننظر إلى العلم نجد أن الكيفيات، على الإجمال، مُهمَلة. في الفيزياء مثلاً تُصاغ القوانين والمادئ على أنها تراوح فوق مقادير مدودية يُفترَض أنها قائمة في استعداديات المكوِّنات والحالات الأساسية. إلا أنه من الخطأ أن نفسر صمتَ الفيزياء عن الكيفيات على أنه إنكارٌ صريحٌ لامتلاكِ الأشياء، حتى الأشياء الأولية الكواركات والإلكترونات المتلاكي

افترض أنني على حق؛ وأن كل خاصة تسهم بطريقة متميزة في استعداديات ممتلكِها وكيفياته؛ وافترض أن هذا متأصلٌ في طبيعة الخواص. وافترض أيضاً أنكَ في الواقع شيءٌ معقد مركَّبٌ كلياً من أشياءَ أبسط تحمل علاقاتٍ ملائمةً بعضها ببعض وبالأشياء الأخرى التي تكوِّن العالمَ. إن خبراتك هي حالاتٌ وأحداثٌ تشمل هذا الشيءَ المعقد. هذه الحالاتُ والأحداثُ هي مظاهرُ وتجلياتٌ لاستعدادياتٍ مُنضبطةٍ بدقة، تعبيرات لطبيعتك النزوعية. ولكن لديك أيضاً طبيعة كيفية، طبيعة لا تقبل الانفصال (إلا في الفكر) عن استعداديتِك. إن خبراتك لديها الكيفيات التي لديها لا لأن هذه الكيفيات مثبَّتة فيها بقوانين طبيعية خصوصية، بل لأنها مُبَيَّتة في الخواص التي تشكِّل حياتَك العقلية. ما من شيء موجود إلى ولديه خواص؛ لذا فلا عجب أن تكون لحالات العقل خواص.

## كيفيات الخبرة الواعية

رغم ذلك تبرُزُ الآن مشكلةٌ جديدة. فمن البَيِّن أن كيفيات الخبرات تختلف اختلافاً دراماتيكياً عن الكيفيات التي نكتشفها عندما نتفحص الأجهزة العصبية لأشخاصٍ واعين. فكيف لكيفياتِ الخبرةِ الواعية أن يتكشف أنها كيفياتُ الأدمغةِ والأحداث النيورولوجية؟

أنتَ تنظر إلى طماطمةٍ ناضجة في ضوء الشمس الساطع وتحوز نوعاً مميزاً من الخبرة الواعية. وثمة في نفس الوقت عالم أعصابٍ يتفرَّس دماغَك. لكن عالم الأعصاب لا يلاحظ أي شيء يماثل كيفيات خبرتك. لا تكشف ملاحظاتُ عالم الأعصاب إلا كيفياتٍ نيورولوجيةً رماديةً إسفنجيةً متنوعة، غريبة تماماً عن خبرتك. وفي الحقيقة لا يبدو أن كيفياتِ خبرتِك موجودةٌ في أي مكانٍ آخر؛ لا يبدو أنها تلك الضروبُ من الكيفية التي يمكن تَصَوُّرُ أنها تحدث خارجَ خبراتك، أو تصور أنها خبراتُ كائناتٍ واعية أخرى.

غير أن هذه الطريقةَ في صياغةِ المشكلةِ تقوم على خلط، خلطٍ قابلناه أول مرة في الفصل الثالث.

وكخطوة تمهيدية لِنكُنْ واضحين في أن الكيفيات التي تهمنا هي كيفياتُ خبرتِك البصريةِ لطماطمةٍ وليست هي كيفيات الطماطم. ولا عجب البتة في أنـه ليس ثمة شيءٌ أحمر ومستدير يحدث داخل دماغك عندما تنظر إلى طماطمة حمراء مستديرة. نعم أنت قمينٌ أن تصف خبرتك كخبرةٍ بشيءٍ أحمر مستدير، ولكن الأحمرَ المستديرَ هو الطماطمةُ وليس خبرتَك. لذا فإن أول تفرقة واجبة هنا هي التفرقة بين كيفيات الخبرات وكيفيات الأشياء المختبرة.

ثمة تفرقةٌ ثانية ترتبط بالأولى. عندما يقوم عالمُ أعصابٍ بملاحظة دماغك (بصرياً، لِنفترِضْ)، تَحدُث لِعالمِ الأعصاب خبراتٌ معينةٌ ذاتُ كيفياتٍ داخلية معينة. وليس ثمة مبرَّر للاعتقاد بأن كيفيات هذه الخبرة ينبغي بأي شكلٍ أن تماثلَ كيفياتِ خبرتك بالطماطمة (وثمة في الحقيقة كل مبرر للاعتقاد بأنها ينبغي ألا تماثل تلك الكيفيات). افترِضْ أن خبرتك البصرية بالطماطمة تتشكل بواسطة حدثٍ معقدٍ في دماغك، وأن هذا الحدثَ يُلاحَظ من قِبَل عالمِ الأعصاب. ليس ثمة إذن لغزٌ معين في واقعة أن خبرة عالمِ الأعصاب تختلف كيفياً عن خبرتك.

رغم ذلك فنحن نجد أنفسَنا الآن وجهاً لوجهٍ مع لغزٍ أعمق. إذ يبدو أن كيفياتِ خبراتِنا تختلف تماماً عن كيفياتِ أيٍّ شيء مادي يمكن تخيلُه. كيف يَسَعُنا إذن أن نُضمِر، جادين، فرضيةَ أن الذوات الواعية ليست أكثرَ من كومةٍ من الأشياء المادية، وأن الخبراتِ الواعيةَ ليست أكثرَ من مظاهرَ لاستعداداتٍ ماديةٍ معقدة؟

وأنا أَعُد القلقَ هنا قلقاً مزدوجاً: أولاً: كيفيات الخبرة الواعية تبدو مختلفة تماماً – مختلفة كيفياً، إن شئت – عن كيفيات الأشياء المادية. ثانياً: تبدو كيفياتُ الخبرةِ الواعية مرتبطةً، بشكل يتعذر اجتنابُه، بذوات الخبرة، بالمُختَبِرين. فبدون مختبرين لا يمكن لهذه الكيفيات أن توجد. فالكيفيات من هذه الجهة معتمدة على العقل mind-dependent. وفضلاً عن ذلك فإن "مَنفذنا" access إلى هذه الكيفيات مباشر و "ذو امتياز" privileged بطريقة لا تَصدُق على منفذنا إلى كيفيات أي شيء مادي. كيفيات أي خبرة واعية هي بالضرورة "خصوصيةً" كيفيات أي غيرُ متاحة إلا للشخص الذي تحدث له الخبرة. أما كيفيات الأشياء المادية فهي، في المقابل، "عامة" public، وعامة بالضرورة. ولأتناولْ هذه المسائل بالترتيب.

materialist لقد قدمتُ ما قد يصفه كثيرٌ من الفلاسفة بأنه تصور "مادي" materialist أو "فيزيائي"<sup>(1)</sup> physicalist للعقل. وأنا أرفض هذا الوصف، لأسبابٍ ستتضح

(1) نسبةً للمذهب الفيزيائي physicalism وليس للفيزياء physics. (المترجم)

حالاً. ولكن دعنا الآن نفترض أن الموقف الذي أدعو إليه هو شكل مـن الماديـة. وهذا يعني، فيما أفترض، أن كلَّ شيءٍ وكلَّ خاصة وكل حالة وكل حدث هو شيءٌ مادي وخاصةٌ مادية وحالة مادية وحدث مادي.

عندما تقرأ هذه الكلمات فأنت تَجري لك خبرة بصرية معينة. فأنت تَخبرُ بصرياً الأحرفَ المطبوعة على هذه الصفحة (وربما أشياء كثيرة أخرى إلى جانبها). وَجِّه انتباهَكَ إلى كيفيات هذه الخبرات. إن هذا سيتطلب تحويل الانتباء من الكلماتِ في الصفحةِ إلى درايتِك بالكلمات في الصفحة. والكيفيات التي تقابلها وأنت تفعل ذلك ليست بالشيء الذي يمكنك وصفُه بسهولة؛ وذلك لا لأن هذه الكيفياتِ رواغةٌ أو غيرُ مألوفة، فهي أكثرُ الكيفيات إلفاً. فإذا بدت هذه صعبة على الوصف فإنها سببُ ذلك أنك تعلمتَ أن تُغفِلها، وأن تُعامِلَها كموشراتِ شفافةٍ لكيفياتِ الأشياء المدركة. فوصفُك لها إذن يُعتمل أن يأتي في إطارِ الأشياء التي هي موضوعُ خبرتِك: أعني أن كيفياتٍ خبرتِك البصرية الراهنة هي كيفياتٌ من الصنف الذي يكون لديك عندما تنظر إلى كتابٍ في ظروفٍ شبيهة بالظروف التي أنتَ فيها تنظر الآن إلى هذا الكتاب.

أنت إذن إذ تصير واعياً بكيفيات خبرتك، بافتراض ما يقوله المذهبُ المادي، تصير واعياً بكيفياتٍ مادية، هي فيها يُفترَض كيفياتُ دماغِك. فكيفياتُ خبراتِك هي الكيفياتُ المادية الوحيدة التي أنت على اتصالٍ بها على هذا النحو المباشر. أما اتصالك بكيفياتِ الكتاب فهي غيرُ مباشرة من الناحية العِلِّية (هي غيرُ مباشرةِ عِلِّياً حتى إذا لم تكن "غيرَ مباشرة إيستيمياً" epistemically indirect، حتى إذا لم تتطلب استدلالاً من جانبك). إنها مسألةُ حدوثِ خبرةٍ لك كنتيجةٍ لاتصالِك الإدراكي الحسي بالكتاب. هذه الخبرةُ هي مظهرٌ متبادل لاستعداداتٍ نيورولوجية واستعداداتِ الكتاب وإشعاعِ الضوء المتخلِّل.

إن درايتَك البصريةَ بالمطبوع على هذه الصفحة هي مسألةُ امتلاكِك خبراتٍ ذاتَ كيفياتٍ معينة. ودراية عالمِ الأعصاب البصرية، في نفس الوقت، للمجريات الحادثة في دماغك، هي مسألة امتلاكِ عالمِ الأعصاب خبراتٍ ذاتَ كيفياتٍ معينة. الكيفيات في كل من الحالتين هي كيفياتُ أنشطةٍ نيورولوجية. تختلف الكيفياتُ التي تشكل وعيَ عالم الأعصاب عن الكيفيات التي تشكل وعيَك. ليس ذلك لأنها تنتمي إلى نوعين متهايزين جذرياً من الجوهر - كيفياتك تنتمي لجوهر عقلي وكيفيات عالم الأعصاب تنتمي لجوهر مادي - فكيفيات كلتا الخبرتين، على العكس، تنتمي إلى الأدمغة.

إنه لَيبدو إذن أن لدينا خطاً مباشراً إلى كيفياتٍ ماديةٍ ما، كيفيات أدمغتِنا. ويتضاءل اللغز (الذي يفترضه الفلاسفة الذين يعتبرون الكواليا كـشيءٍ ملغَز)، الخاص بكيف يمكن أن تكون كيفياتُ الخبرات الواعية هي كيفيات الأشياء المادية. إذا كنا ماديين جادين فمن الصعب إذن أن نرى كيف يمكن تَجَنُّبُ هذه النتيجة.

أه! ولكني قد أنكرتُ أن الرأي الذي أجملتُه في هذا الفصل هو رأي مادي. فهل أنا مثالي؟ كلا بالتأكيد. فأنا لا أرفض لقب "مادي" إلا لأنه يتضمن داخله أن هناك تشعباً بين العقلي والمادي. ومن وجهة النظر التي أدعو إليها ليس ثمة مثل هذا التشعيب. وإذا كنت مُصِراً على التلقيب فأنا أفضل وجهة الرأي التي استخدمها برتراند رَسِل B. Russell، واستخدَمَها في وقتٍ أحدث ميشيل لوك وود Michael Lockwood، في طرح كثير من النقاط التي كنتُ أطرحها هنا: "الواحدية المحايدة"<sup>(1)</sup>

<sup>(1)</sup> الواحدية المحايدة هي وجهة الرأي الميتافيزيقية التي تفيد أن العقل والمادة وجهان لخامة "محايدة" واحدة ليست هي بالعقل ولا بالمادة. وأهم من قال بهذا الرأي وليم جيمس، وهيوم وماخ ورسل في مرحلة من مراحلهم. يقول كارل بوبر في كتابه (المشترك) "النفس ودماغها": "وفقاً للواحدية المحايدة ليس ثمة جسم أو عقلٌ بالمعنى الذي يتصورهما به الفلاسفةُ الميتافيزيقيون. ليس هناك عالم فيزيائي، أو عالم عقلي. الذي هناك حقاً هو تنظيم فيزيائي للأشياء أو الأحداث (المحايدة) وتنظيم عقلي لنفس الأشياء أو الأحداث. أي أن الأشياء أو الأحداث تُعتبرَ "فيزيائية" أو "عقلية" بحسب السياق الذي ندركها فيه. بوسع الواحدي المحايد أن يُحاجَ بأن الأمر لا بد أن يكون هكذا لأن "فيزيائي" تعنى، بطريقة =

وجود صَدِع عقلي-مادي يجب أن يُجسَر. من مزايا هذا الموقف أنه يجتنب الأسئلة عما يُعَد بالضبط مادياً (شيئاً أو خاصة أو حالة أو حدثاً) كمقابـل للعقـلي. هـذه أسئلةٌ لا يستطيع الماديُّ التقليدي اجتنابها. وهي أسئلة مُشَهَّرة بـصعوبة الإجابـة عنها بطريقةٍ مُرْضِية.

تُرانا انتهينا إلى لغز عميق. تُرى الذي قلتُه يهدد بإثقال الفيزياء وعلم الأعصاب بنطاق من الكيفيات غير المتوقعة؟ كلا، على الإطلاق. إنها تُنصَح الفيزياء وعلم الأعصاب أن يتقدما في طريقهما مثلما يفعلان الآن بالضبط. فأنا، ببساطة، أبيَّن كيف يمكن للمجريات النيورولوجية أن تمتلك ضروبَ الكيفية المرتبطة بالخبرة الواعية. ولا تَنسَ أن أي عالم أعصاب ينكر أن كيفياتِ الخبرة الواعية يمكن أن تكون كيفياتٍ نيورولوجيةً يجب أولاً أن يقنعنا أن هذا الإنكار ليس قائماً على ذلك النوع من الخلط الذي ازدريناه سابقاً: الخلط بين كيفيات

=أو بأخرى، شيئاً ما يسنح داخل مجال النظرية الفيزيائية؛ "فيزيائي" هو شيء ما يمكن أن يُفهَم أو يفسَّر أو يُتناوَل بواسطة نظرية فيزيائية بمفاهيمها للفعل الفيزيائي، والتفاعل الفيزيائي، وهكذا. وبالمثل، "عقلي" هو ذلك الذي يمكن أن يفسَّر بمساعدة نظريات نعتقدها عن العقل- نظريات السيكولوجيا، وعن الفعل الإنساني. نحن لدينا إذن حقلان من النظريات- نظريات فيزيائية ونظريات سيكولوجية- أو نظامان لترتيب الأشياء. النظريات الفيزيائية تنظم الأشياء فيا يمكن أن نسميه تنظيماً فيزيائياً أو تأويلاً فيزيائياً، والنظريات العقلية تنظم الأشياء في يمكن أن نسميه تنظيماً فيزيائياً أو تأويلاً فيزيائياً، فيزيائياً أو عقلياً سوف يعتمد إذن على التنظيم عقلي أو تأويل عقلي. أن نسمي شيئاً ما عناصر بمعنى أخص، قد تُؤَوَّل على أنها تنتمي لمركبات فيزيائية أو لمركبات عقلية. غير أن العناصر نفسها يُفترَض أنها محايدة بالضبط لأنها قد تصبح، تبادلياً، أجزاءً إما لركبات فيزيائية أو لمركبات عقلية.

نحن في وضع الأشياء على هذا النحو لم نقدم أي إشارة على الإطلاق لما تكونه في الحقيقة هذه العناصر المفترض أنها محايدة. ومع ذلك فقد اعتبر الواحديون المحايدون العناصر شيئاً ما شيبيهاً بالانطباعات أو الأفكار أو الإحسساسات. ومصطلح ماخ "Empfindungen"- وهو لفظُه الذي استخدمه لهذه العناصر - ربيا يمكن ترجمته إلى "إحساسات" (أو ربيا إلى "مشاعر")". (المترجم)

الأنواع المختلفة من الخبرة. فالخبرةُ البصرية بدماغ ستكون هي ذاتها مختلفةً كيفياً عن الخبرة البصرية بطماطمةٍ ناضحة. الخبرة التي تقع لعالمٍ أعصابٍ يلاحظ خبرتَك بطماطمةٍ ناضحة لا يتعين عليها أن تشبه، من قريب أو بعيد، خبرةَ عالمِ الأعصاب بطماطمةٍ ناضحة.

"المنفذذو الامتياز" privileged access

يمكننا إذن أن نستغني عن فكرة أن "الكواليا"، أي كيفيات الخبرة الواعية، هي أمرٌ مُربِك، أو أن هذه الأشياءَ هي صنيعةُ نظرياتٍ فلسفية عتيقة الـزي يجـب التخلص منها مع تلك النظريات. فمثل هذه الأفكار تأسست على أنطولوجيات لا تُمكن تزكيتُها.

غير أن أمامنا، بعد، مشكلة هائلة تتعلق بكيفيات الخبرة الواعية. فمن الواضح أن الخبرات تعتمد علينا في وجودها. إن خبرة ما هي دائماً خبرة شخص واع معين. كما أن الأشخاص واعون بخبراتهم (وكيفياتها) – بقدر ما يمكنهم أن يعوا بها – بطريقة يبدو أنها لا تسمح بالخطأ. صحيح أنك يمكن أن تخطئ في وصف خبرة ما أو في تسميتها، ولكن من الصعب أن ترى كيف يمكن أن تكون مخطئاً في خبراتك ذاتها – كيف يمكن مثلاً أن تَعُد نفسَك في ألم على حين أنك لستَ في ألم. ووفقاً لتقليد طويل يشمل هيوم (ويشمل، في وقت أحدث، جون سيرل) فحين يكون المقام مقام خبراتيك الخاصة فلا يمكن أن يكون ثمة تمييز بين المظهر والواقع: فالمظهر هو الواقع. ولكن إذا كانت الخبرات هي محينات نيورولوجية، إذا كانت كيفيات خبراتنا هي كيفيات نيورولوجية، فكيف يمكنا إذن أن مرع في تعليل العلاقة الوثيقة التي تربطنا بها بشكل واضح؟

مرةً ثانيةً من الضروري أن تدرك أن درايتَك بخبرتِك الواعية الخاصة ليست مسألة امتلاكك خبرتين: الأولى خبرتك الأصلية، والأخرى خبرتُكَ بِخبرتِك الأصلية. إن درايتك بخبرتك تتشكل بواسطة امتلاكك إياها. لهذا السبب فإن الحديث عن "مَنفَذ" access إلى طبيعة خبراتك الواعية هو حديثٌ مـضلِّل. فهـو مسلم يستحضر نموذجاً غيرَ ملائم، نموذجَ الشيء والملاحِظ. إن إحساسك بالألم لـيس

شيئاً أنت تَخبُرُه داخلياً أو تحسه. فامتلاكُك إياه هو إحساسُك به. لقد رأينا (في الفصلين الثالث والرابع) أن من المهم أن نفرق بين حدوث عمليةٍ ما لشخص أو كونه في حالةٍ ما وبين ملاحظات حدوث العملية لـذلك الشخص أو كونه في تلك الحالة. ولنُصغ إلى مثال سبق أن مر بنا في الفصل الثالث: إن إزالة ثلاجتك للصقيع على نحو سلس تختلف عن ملاحظتك لهـذه الإزالة. بنفس القياس تماماً فإن حدوث ألم لك هو أمرٌ يختلف تماماً عن ملاحظتك لحدوث الألم. والآن، إذا كانت "ملاحظة ألم ما مباشرةً" يتضمن امتلاك ذلك الألم، فلا عجب أنك أنت الوحيد الذي يمكنه أن "يلاحظ مباشرةً" آلامَك. وليس هذا بأكثر إلغازاً من فكرة أن ثلاجتي هي الوحيدة التي يمكنها أن تزيل

لا شيءَ من هذا يتضمن استحالةَ أن نخطئ حول حالاتنا الحسية. فالخطأ، شأنه شأن الصدق، يفترض مسبقاً الحكم. وأحكامك التي تصدرها عن حالاتك الواعية تفترق عن تلك الحالات. وهذا يترك مُتَّسَعاً للخطأ.

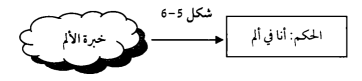
ولكنْ مهلاً؛ إن الخبرة المشتركة، مدعومةً بالتقليد الفلسفي، تُوحِي بأنه عندما يكون الأمرُ أمرَ حالاتِ عقلِك الواعية الخاصة تكون أحكامُك "غير قابلة للمراجعة أو التصويب" incorrigible: أي أن الخطأ في هذه الأشياء مستحيل. فهل ثمة طريقة ما نستطيع بها أن نتفهم هذه القناعة- أو ما يقبع وراءها- دون التزام بعدم قابلية المراجعة؟ أعتقد أننا نستطيع.

تأملْ لحظةً في الخطأ الإدراكي الحسي المعتاد. ما أسهل أن تخطئ عصا في طريقك على أنها ثعبان. فالعِصِيُّ، على أية حال، قد تبدو شبيهةً جداً بالثعابين. وقد يلعب التوقعُ دوراً هاماً هنا. فأقرب إلى الاحتهال، ربها، أن ترى العصا ثعباناً عندما تكون في موقف المراقِب للثعابين. ولكن ليس من السهل أن تخطئ عصا على أنها كرة بلياردو، أو صقراً على أنه منشار يدوي. ليس يعني ذلك أن مثل هذه

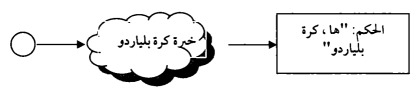
الأخطاء مستحيلة. ولكن لكي نُضفِي معنى عليها سيكون علينا أن نروي روايـةً معقدة. (قد نلجأ يأساً إلى منتِج الخطأ، من جراب الفيلسوف، ذلك العالِم الـشرير الذي يتدخل مباشرة في عقلك).

أما عن حالاتك الحسية الخاصة فمن السهل نسبياً أن ترى كيف يمكنك أن تخطئ في الحكم بأن حالة ما هي من صنف معين بينها هي في الحقيقة مـن صـنف مختلف وإن يكن مشابهاً. (هل ذلك الشعور في فم معدتك هو جوعٌ أم غثيان؟ قد تجد الجواب في ذلك صعباً). وكها في حالات الخطأ الإدراكي الحسي المعتاد فإن التوقع يمكن أن يضلِّلك. وفضلاً عـن ذلـك، فالاضطراب العـصبي، أو منـوم مغناطيسي، أو عالم شرير، قد يجعلك تخطئ على نحو أكثر فحشاً: فتحكم أنـك في ألمٍ على حين أنك لا تألم، أو أنك لا تألمَ في حين أنك تألك.

إذَن من مصادر القناعة بأننا لا يمكن أن نخطئ حول حالاتنا الحسية الواعية، تلك الصعوبةُ في تخيل كيف يمكن الخطأ في حدث حسي على أنه شيءٌ آخر. وثمة مصدر آخر ينشأ من إدراك أن الخطأ في الحكم بعيد الاحتهال بينها (بإعادة صياغة قول لوك) محتوى أو موضوع الحكم (أو الاعتقاد) والسبب القريب للحكم (أو الاعتقاد) هما الشيء نفسه. إن كونك في ألم يؤدي بك "مباشرة" إلى الحكم بأنك في ألم (أو إلى تكوين اعتقاد بأنك في ألم). (انظر الشكل 6.5)



شكل 6-6



وفي المقابل، فإن السبب القريب لحكمك بأن كرة بلياردو تقع في طريقك ليس كرة البلياردو، بل خبرتك بكرة البلياردو (شكل 6.6). وبوسعنا أن نتخيل حالات تحدث فيها خبرة كرة بلياردو وتؤدي من ثم إلى حكمك بوجود كرة بلياردو بينها لا توجد أي كرة بلياردو. فالهلاوس، والخداع الحسي، والحلم، وبالطبع مكائد عالم شرير، يمكن أن تؤدي إلى مثل هذه الخبرات المتوهمة -non ceridical وبالطبع أيضاً إيحاء ما بعد التنويم المغناطيسي، أو الاضطراب العصبي، يمكن أن يؤدي بك إلى أن تحكم بوجود كرة بلياردو في حين لا توجد كرة بلياردو ولا خبرة بِكُرة بلياردو.

يمكننا أن نتفهم إذن انطباعنا بأننا لا يمكن أن نخطئ حول خبراتنا الواعية الخاصة دون افتراض أن الأحكام في مثل هذه الأشياء لا تقبل المراجعة أو التصويب (incorrigible). ويمكننا أن نرى أيضاً كيف يجوز أن يبدو لنا أنه وإن أمكن لنا الخطأ في وجود كرات البلياردو فلا يمكننا الخطأ في حدوث خبرات بكرات البلياردو. إن الخطأ لمكنٌ في كل هذه الحالات، وإن يكن بعيدَ الاحتمال.

وماذا عن الإجو- الأنا- الذات الخاصة بالخبرات؟ أين نضع الذوات وفقاً لِتصوُّرِي؟ في اعتقادي،ليس في أي شيء من مثل ملاحِظٍ أو متفرج داخلي، كيانٍ يرقب المجريات الخبروية. أنت لا تلاحظُ خبراتك، أنت تَبلوها. أنت، فيما يبدو، مُشَيَّدٌ بهذا الخبرات.

أخلص من ذلك إلى أن المقاربة إلى العقل التي أدعو إليها – وهي مقارَبة قائمة على عمل س. ب. مارتن – تقدم تصويراً شائقاً للخبرة الواعية. ينبع كثير من جاذبيتها من كونها مؤسسةً في أنطولوجيا معقولة. لم يتم إدخال هذه الأنطولوجيا احتيالياً d hoc لأنها وَعَدَت بِحَل مشكلاتٍ معينة في فلسفة العقل، بُل لأنها تقدِّم صورةً مقبولةً للعالمَ بمعزِلٍ عن أي شيء. ورغم أنني متحيزٌ لهذه الصورة، فأنا أعترف أن الكثيرَ من النتائج التي استقيتُها منها متسقة، واحدةً واحدة، مع أنطولوجيات أخرى. إنها السؤالُ هو ما إذا كان بإمكانِ منافِساتِها أن تستوعبَ بارتياحٍ ذلك النطاقَ من الظواهر التي عرضتُها هنا. إن من غير المكن تقييمَ أي

أنطولوجيا بالتجزئة. ولا هو من الحكمة اقتفاء أنطولوجيا بـالنظر إلى المشكلات بمعزِل. فمعيارُ الأنطولوجيا هو قوتُها، قدرتُها على أن تُضفِي معنى عـلى تـشكيلةٍ عريضة من الألغاز المتباينة، وأن تفعل ذلك بطريقةٍ طبيعية. ووفقاً لهذا المعيار فإن الأنطولوجيا التي أجملتُها هنا لديها الكثير مما يستحق الإشادةَ به.

## الخيال العقلى

لقد أغفلتُ حتى الآن موضوعاً سيطر على عمل الاتجاه السائد في فلسفة العقل: القصدية intentionality. والحالات القصدية للعقل هي تلك الحالات التي تُعَد على نحو ما تمثيلية representational. إن تفكيرك في شطيرة برجر كنج عبارة عن امتلاكك فكرةً ذاتَ محتوى معين. إن فكرتك تتعلق بـ (هي فكرة عن أو حول) شطيرة برجر كنج.

في الفصل الخامس فحصنا مقاربتين جهيرتين إلى المواقف القضوية (الاعتقادات، والرغبات، والمقاصد، وما إلى ذلك). تشكل هذه فئةً هامةً من حالات العقل القصدية. هل هي تستغرق الفئة؟ يبدو أن بعض الفلاسفة وعلاء النفس قد اعتقدوا ذلك. ولكن من المؤكد أن هذا تحريف. تأمل مثلاً ظاهرة الخيال العقلي (الخيال الصُوَرِي). يمثل الخيال، بادئ الرأي، جنساً مهاً من القصدية "غير القضوية" non-propositional. إن اعتقادك أن شطائر برجر لذيذة ربها يكون غير خيالي. ولكني أراهن أن أغلب أفكارك المتعلقة بشطائر برجر كنج خيالية صورية بشكل حصري.

حول منعطف القرن (التاسع عشر إلى العشرين)، انخرط أغلبُ السيكولوجيين في جدال حي حول إمكان "التفكير غير الخيالي". في ذلك الوقت كان الراديكاليون (المتطرفون) هم الذين ذهبوا إلى أن الفكر ليس "خيالياً/ صُوَرياً" imagistic كله. والآن نحن نجد أنفسنا في منعطف قرني آخر وقد انعكست الأدوار: فالراديكاليون هم أولئك الذين ينكرون أن الفكر غير خيالي/ صُوَرى كله. لماذا يشك أي شخص في حدوث خيال عقلي؟ ربما، جزئياً، بسبب اله اجس الجاري حول "الكواليا"، أي كيفيات الخبرات الواعية التي تأتي إلى الصدارة عندما نبحث الخيال. إذا كنتَ من الوظيفيين فلن يكون ثمة، فيها يبدو، مُتَّسَع لمثل هذه الأشياء. وكنتيجة لذلك فإن الوظيفيين والماديين الذين يظنون أن الكواليا، بعامة، مشكوكٌ فيها ميتافيزيقياً أو علمياً، قد نشر وا تكنيكات تحليلية متنوعة لكي يبددوا الكواليا إلى شيءٍ ما غير كيفي. غير أننا قد رأينا أنه لا حاجة إلى فعل ذلك، ولا داعيَ إلى الخوف من أن تكون كيفياتُ الخبرة الواعية مراوِغةً علمياً.

وثمة قلقٌ ثانِ حول الخيال ينجم من ميلٍ إلى افتراض أن امتلاك صورة خيالية ذهنية هو عبارة عن مشاهدة (بعين العقل إذا كانت الصورة الخيالية بصرية) صورة داخل الرأس. وقد اندلع جدلٌ عنيفٌ بين أنصار التصورات "الصورية" pictorial للخيال (مثل ستيفن كوسلين Stephen Kosslyn) وأولئك الذين يَعُدُّون الخيالَ "قضوياً" propositional (زينون بيليشين Zenon) وأولئك الذين يَعُدُون الخيالَ "قضوياً" propositional (زينون بيليشين العمار الجيال. إن امتلاك خيال (حيال بصري، لنفترض) لسنجابٍ أحر ليس كامتلاك صورة سنجابٍ أحر (في رأسك أو في جيبك أو أي مكان آخر). امتلاك خيال لسنجابٍ أحر مثل إدراك حسي لسنجاب أحر. والإدراك، حتى إدراك صورة، ليس شبيهاً بالصورة. فالكيانات – والكيفيات – المتضمَّنة في الخيال ليست أكثر (أو أقل) تَمَيُّزاً من تلك المتضمَّنة في الإدراك الحسي العتاد.

ما إن نتبيَّن هذا حتى تكون لنا الحريةُ في الاعتراف بما هو واضح على كل حال: أن الخيال العقلي يلعب دوراً مركزياً في تجارتنا الذكية مع العالم. كيف دوراً مركزياً؟ إن الفلاسفةَ ميالون، ربما بطبيعتِهم، إلى التهوين من قيمة الخيال. قـد يعود هذا، جزئياً، إلى تَعَلُّق الفلاسفةِ بالحجج والدعاوي المعبَّر عنها باللغة. عندما نتجه بأفكارنا إلى هذه الأشياء فإننا في الغالب نفعل هـذا في إطار عقـليٍّ لغوي. نحن ندير الحججَ في رؤوسنا، وننظر في الـدعاوي ونـصوغ الـردود، كـل ذلك باللغة. وأنا أشك أن هذه المارسة الطويلة الأمد قد أسهمت في الاعتقاد الواسع

الانتشار القائل بأن العقل هو، إلى حد كبير إن لم يكن حصراً، مستهلِكُ مواقفَ قضوية.

إلا أن لحظةَ تفكير واحدةً تكشف أن شيئاً من هـذا لا يترتـب. عنـدما تـدير حجةً ما في رأسِك فأنت تنخرط في شكل هام من الخيال العقلي: الخيال اللفظي. أنت تسمع الكلهات في رأسك، أو، في الأرجح، أنت في آنٍ تحس وتـسمع نفـسَك تنطق الكلهات. إن كان ثمة من خيال فهذا نوع قوي من الخيال.

كيف نقيِّض للخيال بالضبط مكاناً ملائماً في صورة العقل التي بَزَغَت في هذا الفصل؟ تذكَّر ما قلناه عن إدراكك البصري لطماطمة ناضجة في ضوء الـشمس الساطع. عندما يحدث هذا تَعرض الخبرةُ البصرية التي تجري لك كيفيات معينةً. تخيَّل الآن كيف تبدو طماطمةٌ ناضجةٌ في ضوء الـشمس الـساطع: كَوِّنْ صورة خياليةً بصريةً للطماطمة. عندما تفعل ذلك بنجاح فأنت تمر بحالة تشبه الحالةَ التي تكون فيها عندما ترى الطماطمة بالفعل. إن تخيلك للطماطمة يـشبه إدراكك البصري للطماطمة – ولكن ليس الطماطمة طبعاً. هذا يساوي بالضبط أن تقول إن كيفيات الحالتين متشابهة. كذلك حديثك الصامت إلى نفسك ينتج نفس النوع من الظاهرة. في حديثك إلى نفسك فإن خبرتَك تشبه، كيفياً، الخبرةَ التي تكون لك عندما تتحدث بصوت عال.

وإنه لَيُحجِلني أن أعترف أن هذه النقاط تبدو من الوضوح بحيث لا أعرف كيف أُحاجُ من أجلها. ورغم ذلك فهي كثيراً ما يتم إنكارُها. ومن المشائع لـدى المتناقشين حين يتناولون الخيالَ العقلي أن يعلنوا أن خيالهم مُوهَنٌ على نحو ملحوظ، أو حتى غير موجود على الإطلاق. (في بعض الأوساط يُتَّخَذ الاعتراف بغياب الخيال كَشارةِ شرف). وبي شك بأن هذه الإقراراتِ قائمةٌ على ما يطلِق عليه السيكولوجيون اختلافَ معيار، أي اختلافاً فيها يكونه الخيال، فيها يشكل الخيالَ من وجهة نظرنا.

لقد قلتُ إن تخيل طماطمةٍ ناضجة يضيئها ضوءُ الـشمس الـساطع يـشبه الإدراك الحسي لطماطمة ناضجة يـضيئها ضـوءُ الـشمسِ الـساطع. ولا تَـنسَ أن كيفيات خبرتِك الإدراكية، بكل وضوح، ليست كيفيات الطهاطمة. فالطهاطمة حراءُ ومستديرة أما خبرتُك البصرية فليست حراءَ ولا مستديرة. ولا تنسَ أن وقوعَ خيال بصري من هذا النوع ليس مسألةَ تمحيص (بعينِ عقل تنظر من الداخل) لِشيء داخليَّ خصوصي أو لِصورةٍ على شاشة تلفاذٍ داخلية. فإذا حدثتَ نفسَك سائلاً عما إذا كنتَ تواجه هذه الأشياء وتفترض أن الإجابة بالنفي تعني أنك تفتقر إلى الخيال (أو أن خيالك شديد الوَهَن) فأنت تُسِيءُ تأويلَ طبيعةِ الخيال.

## استخدامات الخيال

ما فائدة الخيال العقلي؟ حسنٌ، اعتبِر أن أي تفكير واع سيكون خيالياً. (وأنا هنا أنحاز مع خصوم التفكير اللاخيالي في بدايات القرن العشرين). إذا كنتَ مثلي، إذن فإن كثيراً من الخيال المتصل بالموضوع سيكون خيالاً لفظياً. إلا أننا جميعاً نعتمد اعتهاداً لانهاية له على ضروب أخرى من الخيال في التعامل مع مصاعب عالمنا. الخيال مكوِّنٌ أساسيٌّ في قدرتنا على الفعل الاستباقي. فالكائنات الذكية لا تستجيب لمُثيرات من الخارج فحسب؛ يشمل الذكاء أو الفطنة -القدرةَ على توقع التقلبات البيئية وتأثيرات الأفعال المستقبية. إن بوسعنا أن "نرى" أن لدينا متسعاً لتمرير السيارة التي قبالتنا في طريق ضيق، وأن نرى أن صندوقَ الحبوب أطولُ من أن يوضع عمودياً على الرف. ويستخدم النجارون تخيلات في تشييد الخزائن، ويعتمد الرياضيون على الخيال في مناورة الخصوم. وأزعم أن الخيال يلعب دوراً أساسياً، ولا غِنَى عنه بالتأكيد، في التدريب على هذه القدرات.

ربها بسبب هيمنة نموذج الحاسوب على علم النفس المعرفي لم يَحظَ التفكيرُ الخيالي بانتباهٍ كبير. فمحاولاتُ دراسةِ الخيال باستخدامِ النهاذج الحوسبية كثيراً ما تَحِيد عن الهدف كلياً إذ تريـد أن تَـرُد الخيـالات إلى أوصـافٍ يـسهل حـصرُها في خطوطِ شفرة. ولكنْ لا الخيال ولا الإدراك الحسي يمكن ردُّه بهذه الطريقة. وقـد

أشرتُ حقاً إلى أن الخيال والإدراك الحسي مرتبطان ارتباطاً وثيقاً. إن كيفيات الخبرات الإدراكية (الحسية) هي ما يبقَى في الخيال. غير أننا عندما ننخرط في تجريد وظيفي نخاطر بفقدان رؤية هذه الكيفيات. يهدف المذهبُ الوظيفي (وقريبُه النموذج الحوسبي للعقل) إلى أن يستقر على مستوى للوصف ينفي كيفيات الحالات العقلية نفياً كلياً. وليس عجيباً، على هذه الخلفية، ألا يُقدَّر الخيالُ حقَّ قدرِه.

افترض أنني على صواب. افترض أن الخيال العقلي أساسيٍّ للعقول باعتبارها أنساقاً من التمثيلات. وافترض أن الخيالَ عبارةٌ عن وقوع خبراتٍ لنا مشابهةٍ كيفياً للخبرات الإدراكية (الحسية). عندئذ يمكننا أن نرى لماذا هي غيرُ واحدة نهاذجُ الحاسوب في أحيانٍ كثيرة. إن تخيلَ شيء ما هو أشبهُ بإدراكِ شيء (حسياً) لا بوصفه. إلا أن هدف كثير من نهاذج الحاسوب هو تشييدُ أوصاف. نحن نعتبر أنفسنا مالكين إدراكاً أو خيالاً منمذجاً إذا كان بوسعنا أن نتصور جهازاً يُنتِج، استجابةً لمُدخَلاتٍ ملائمة، أوصافاً للأشياء الرئية أو المتخيَّلة. لقد اتخذ السيكولوجيون (علينا أن نقول بتشجيع وحَتٌ من الفلاسفة) هذه النهاذج كإلهام مرشدٍ لهم. وهذا ربما يفسر الطابع الأحادي البُعد والمخيَّب للآمال الذي يَسِم كثيراً من علم النفس المعرفي (الإدراكي) السائد. وللسخرية، فرغم أن التفكير هو حقاً لغوي الطابع في كثير من الأحيان، فإن هذا لا يجعله أقلَّ خيالاً.

# القصدية intentionality

حتى لو كانت هذه الأفكارُ على المضهار الصحيح، فنحن لا نزال بعيدين عن أي شيءٍ يُقَرَّب إلينا وصفاً للقصدية – وهي خاصةٌ للفكر من حيث هو "في شيء ما" ofness و "عن شيء ما" aboutness. أما التوجه الخارجي (externalist) السائد في القصدية فيَعتبر أن الحالات القصدية للعقل تَدِين بمحتواها (ما هي عنه أو حوله) لعلاقاتٍ عِلِّية بين الأشخاص والعالمَ. ويعود الإلهامُ الخاص بهذه الأفكار بصفةٍ رئيسية إلى حفنةٍ من تجارب الفكر الذكية، أُورِدُ هنا مثالاً شهيراً منها لهيلاري بتنام Hilary Putnam. لفظة "ماء" كما نستخدمها تُسَمِّي نوعاً معيناً من السوائل عديم اللون هو، كما نعرف الآن، H2O. عندما نضمر أفكاراً ينبغي التعبير عنها (بالعربية) بكلمة "ماء" فإن أفكارنا تتعلق بهذه المادة. تخيَّل الآن كوكباً بعيداً، الأرض –التوأم، وهو كوكبٌ نسخةٌ طبق الأصل للأرض في كل شيء، عدا شيء واحد؛ وهو آهلٌ بسكانٍ هم نُسَخٌ طبق الأصل لنا في كل شيء، عدا شيء واحد؛ إذا أنت انتقلت، على نحو إعجازي، إلى الأرض –التوأم فلن تَكشِف أقلَّ فرق؛ كذلك الحال بالنسبة لتوأمِك على الأرض –التوأم فلن تَكشِف أقلَّ فرق؛ كذلك الحال ثمة، رغم ذلك، فارقٌ مهم بين الأرض والأرض –التوأم: فالمادة عديمة اللون عديمة الطعم الشفافة التي تملأ الأنهارَ والبحيرات، وتُستخدَم لعملِ الشاي، وتَسقط من السماء، وتُسَمَّى (عند المتحدثين بالعربية–التوأم) "ماء"، ليسَت H2O بل هي مركب كيميائي مختلف هو XYZ.

والآن، بينها الكلمة العربية "ماء" تعني ماء (أي H2O)، والأفكار التي نعبر عنها باستخدام لفظة "ماء" هي أفكار عن الماء، فإن الكلمة العربية- التوأم "ماء" لا تعني ماء (لا تعني ما تعنيه "ماء" في العربية)، ولا سكان الأرض-التوأم الذين يفكرون أفكاراً هم جديرون بأن يعبروا عنها (بالعربية-التوأم) باستخدام كلمة "ماء" يضمرون أفكاراً عن الماء. كلا، فالمعاني والأفكار المرتبطة بنطق توأمك لـــ "ماء" لا تعني الماء بل تعني XYZ- التي يمكن أن نطلق عليه "تماء".

أنا الآن، بالطبع، أصف الحالةَ من منظوري كناطقٍ بالعربية على الأرض. وإن نظيري في الأرض-التوأم سيستعمل كلماتٍ لا تفترق عن كلماتي. غير أن علينا نحن على الأرض أن نترجم إشاراته إلى (أي ما يسميه) "ماء" كإشارات إلى تماء، وإشاراته إلى (أي ما يسميه) "الأرض" كإشارات إلى الأرض-التوأم، وهكذا. وبالمثل فإن توأمي سيصف إشاراتي إلى (أي ما أسميه) "ماء" كإشارات إلى (أي ما يسميه) "تماء" ... ولعلك الآن قد وعيتَ الفكرة.

يدعونا بتنام إلى أن نخلص من هذه التجارب الفكرية إلى أن "المعاني ليـست في الرأس". ما تعنيه الكلماتُ، وبالمثل ما تعبر عنه تلك الكلماتُ من أفكار، يعتمد

على أيَّما شيء يتفاعل معه عِلَّياً المتحدثون والمفكرون. لفظة "ماء" في فمك تعني ماء (وليس تماء) لأنك متصل عِلَّياً بماء (وليس بتماء). ونفس الأصوات حين يصدرها توأمُك تعني تماء (وليس ماء)، لأن توأمك يقف في علاقاتٍ عِلَّية بتماء (XYZ) وليس بماء (H2O). وبالتوسع في تطبيق هذه الثيمة يمكننا القول بأن معاني الكلمات التي نستخدمها ومحتويات أفكارنا (ما تتعلق به أفكارُنا) يعتمد على علاقاتٍ عِلَّة نحملها بما يحيط بنا. وبتوسع، بعد، أكبر، يمكننا القول بأن القصدية تعتمد على السياق. يشمل السياقُ بالضرورة علاقاتٍ عِلَيةً ملائمة، ولكنه قد يشمل أيضاً علاقاتٍ اجتماعيةً متنوعة. فقد تعتمد معاني منطوقاتٍ كل مثلاً، على مكانِك الذي تشغله في مجتمع معينٍ من المتحدثين، مجتمع ذي معاييرً ومقايسَ لغويةٍ مختلفة.

دعنا نركز باختصار على المتطلَّب العِلِّي. الفكرة في أبسط عبارة لها هي أن الأفكار تتعلق بِعِلَلِها. لقد صادفنا هذه الفكرة بالفعل (في الفصل الخامس) في عرضنا لديفيدسون. ولكن دعنا الآن نعتبرها مكوِّناً في نظرية عامة في القصدية. إن النظرة العِلِّية، مثل نظرة بتنام، تختصم مع النظرات التي تحاول أن تفسر القصدية "من الداخل إلى الخارج". وقد تُعَد حالةُ الأرض -التوأم برهاناً على أن أي وصف للأفكار "من الداخل إلى الخارج" لا جدوى منه. فأنت وتوأمُك، بعد كل شيء، متهاهيان من الداخل، إلا أن أفكاركها تختلف في المحتوى: فأفكارك تتعلق بهاء، وأفكاره بتهاء. فهل تدعم حالاتُ الأرض -التوأم وصفاً على أن لنوس.

افترِضْ للحظة أن تَوَجُّه أفكارِك يهاثل تصويب ورمي سهم. باستئناء تأثيرات الجاذبية فإن الاتجاه الذي يأخذه السهم يعتمد كلياً على عواملَ متمركزة على الرامي: كيف تقبض على السهم، طبيعة حركة ذراعك، توقيت الإطلاق، وما شابه. ومع ذلك، فرغم أن مسارَ السهم يعتمد كلياً على الشخص، فإن ما يصيبه السهمُ يعتمد على ملامحَ للعالمَ، ملامح قد لا يكون للشخص أيُّ تحكمٍ فيها.

34U

عندما ترمي سهماً مصوّباً إلى مركز هدف، فإنه لن يصيبَ المركزَ إذا أنـا حركتُ الهدف أثناء انطلاق السهم. وقد نُجمِل ذلك بقولنا إن ما يصيبه الـسهمُ يتوقـف على عاملين: كيف رُمِيَ (أي مساره الذي يحدده الرامي) وكيف هو العالمَ.

تخيَّلُ أن تَوَجُّه الأفكار يشبه تصويب سهم رُمِي. تخيل أن "هـدفّ الفكرة هو شأنٌ داخلي كلياً. (لا عليك الآن مـاذا عـساه أن يكون التصويب بالنسبة للفكرة). هذا هو صنف الرأي الذي صُمِّمت حالاتُ الأرض – التوأم وأقربائها الكثيرين لكي تفندَه. لكن تأملُ: إن فكرتك عن الماء على الأرض "تصيب" الماء، H2O؛ وفكرة توأمك اللامتهايزة عنها داخلياً على الأرض –التوأم "تصيب" التهاء، XYZ. بوسعنا أن نقول إن فكرتك هي عن الماء، وفكرة توأمك هي عن التهاء، دون افتراض أن تفسير هذا الفرق يُلتَمَس في سلسلة عِلِّية واردة. ولكن إذا كان كلا النموذجين العِلِّي والمتجه من الداخل إلى الخارج يُنتجان نفس الأحكام في حالات الأرض –التوأم، فإن هـذه الحالات لا يمكن أن تُستخدَم لتدعيم الأوصاف العِلِّية للقصدية ضد منافساتها المتجهة من الداخل إلى الخارج.

ربها يساورك شكٌّ في النموذج المخادع، نموذج رمي السهام من الـداخل إلى الخارج، الذي أهيب به. فقد تتساءل بحق: هـل الأفكـار يمكـن أن تُقـذَف إلى الخارج- مثل السهام؟

تَذَكَّر القصدية أولاً. لقد حاجَجتُ بأن للخواص طبيعةً مزدوجة: تُسهِم كل خاصة بطريقة مميزة في كيفيات واستعداديات الأشياء التي تمتلكها. إن الاستعدادَ (النزوع) "إسقاطيٌّ" projective في صميمِه. إنه استعدادٌ لنوع معين من المظهر مع نوع معين من الشريك النزوعي المتبادل. قد لا يتمكن استعدادٌ (نزوع) ما من التمظهر إلى الأبد، إذا كان الشريك المتبادل الملائم غائباً أو غير موجود. ويبقى الاستعدادُ رغم ذلك مسقِطاً لهذا المظهر مع هذا الصنف من الشريك المتبادل.

اقتراحي الأول، إذن، هو أن المكوِّن المركزي للقصدية، وهو قابلية الإسقاط، مُبَيَّتٌ في كل خاصة. لستُ أعني أن كل شيء يفكر أو كل شيء يمتلـك قـصدية. وإنها أعني فحسب أن كل شيء يمتلك استعداديات إسقاطية. وأُسَـلِّم بـأن هـذه (الاستعداديات الإسقاطية) لَبِناتٌ ملائمة لحِالاتٍ قصدية معقدة.

ثانياً، تأمل كائناً ذكياً يخوض بيئتَه. يضمر الكائنُ أفكاراً خيالية. هذه الأفكار الخيالية تُمَكَّنُه من أن يختبر "فرضيات" hypotheses، وتساعدُه، بصفة عامة، على توجيه أفعالِه بطريقة يجب أن نصفَها بأنها ذكية. ماذا يعلِّل لمحتويات الأفكار الذكية للكائن؟ ماذا يجعل تخيلَه لِفرع شجرة تخيلاً لفرع شجرة؟ إن الكائن في اتصالِ عِلِّي مع ما يحيط به. ولكن هل هذا الاتصال العلِّي هو المسئول عن الطابع القصدي الإسقاطي لأفكار الكائن؟ كلا، إنها تأتي إسقاطيةُ الأفكارِ من الدور الاستباقي والانعكاسي المميز لها في حياة الكائن. يتأسس هذا الدورُ في استعدادياتٍ مركَّزةٍ معقدةٍ تشكِّل الحالات العقلية للكائن.

افترِضْ مثلاً أن إدراكك البصري لطماطمة ناضجة في ضوء الشمس الساطع عبارة عن نوع معين من الخبرة الواعية تجري لك. هذه الخبرةُ الواعية هي التمظهرُ المتبادل لاستعداد معقد داخل جهازِك البصري واستعدادات الطماطمة والإشعاع الضوئي الوسيط. إن ما يجعل هذا التمظهرَ إدراكاً بصرياً لطماطمة هو كونُه تمظهراً متبادلاً مع استعدادات الطماطمة. (هذا ببساطة اعترافٌ بالمتطلَّب العِلِّي المتضمَّن في مفهومنا للإدراك الحسي). ولكني أزعم أن ما يجعل الخبرةَ إسقاطية للطماطمة (ما يمنحها "مسارَها" القصدي) هو شيءٌ داخلي لديك.

تأملُ حالةً أنت فيها ترى، هلوسةً، طماطمة. هاهنا تتمظهر حالتُك الاستعدادية كما في الحالة الأولى ولكن مع شركاء تبادليين آخرين- شركاء داخليين ربما. والنتيجة خبرةٌ تشبه كيفياً الخبرة التي لديك عندما تدرك بصرياً طماطمةً. إن قصديةَ هذه الخبرة (ما يجعلها هلوسةً بطماطمةٍ) لا تتأسس في ارتباطات عِلِّية قد تحملها للطماطم. ولا هي، تصادفياً، قائمة على تشابه خبرتك مع الطماطمة: فخبرات الطماطم لا تشبه الطماطم. إنها تتأسس قصديةُ خبرتك في واقعة أنها تمَظهُر استعدادٍ ملائم لخبراتٍ بصرية بطماطم. هذه الملاءمة، شأنها شأن أي ملائمة استعدادية، متأصلة في جهازك البصري داخلية فيه. فهي لا تعتمد على كونِك في اتصالِ عِلِّي بطماطم، ولا على وجودِ أي طماطمٍ على الإطلاق. لا فرق في هذا بينها وبين استعدادِ بلورةِ الملح للذوبان في الماء. إذ يمتلك الملحُ هذا الاستعدادَ حتى في ظروفٍ (أو في عوالم متخيَّلة) لا يوجد فيها ماء.

يلعب السياقُ دوراً في هذه الحالات، ولكن ليس الـدور الـذي يعـزوه إليـه المُنَظِّرُ العِلِّي. فأفكارُك في الطماطم، كما قد عَبَّرتُ، "ملائمةٌ" للطماطـم لأن بيئتـك تحتوي على طماطم وليس توائم طماطم. ولكن هذا لا يعدو ما سبق أن قلنـاه: مـا تعنيه فكرةٌ ما يعتمد على عاملين: ما تُسقِطه الفكـرة (تـصويبها)، وطبيعـة العـالم الذي تُسقِط عليه (هدفها).

قد يبدو هذا كما لو أنني أُصَدِّق على تصور وظيفي، على نحو غامض، للقصدية. ولكن هذا غيرُ صحيح. إن من الضروري لأي فكرة خيالية أن تمتلكَ كيفيات معينة. هذه الكيفيات هي ما يؤهلها لأن تلعبَ الدورَ الذي تلعبه. لا يُلقِي المذهبُ الوظيفي بالا للكيفيات التي تمتلكها المفرداتُ التي تلعب أدواراً معينة. ربيا تمتلك هذه المفرداتُ كيفيات (وإن يكن هذا مشكوكاً فيه في بعض الأوساط)، ولكن الكيفيات اتفاقية بالنسبة لأدوار المفردات في المنظومة. وأن لا أوافق على هذا الرأي. فالتشابه الكيفي للفكر الخيالي بالخبرة الإدراكية (الحسية) تؤهل هذا الفكر لدوره في حياة الكائن.

ورغم أن الخبرةَ الإدراكية (الحسية) تسبق بغير شك (ولديها تأثير عِلَيٌّ عَلَى) الفكر الخيالي الانعكاسي اللاحق، فليست هذه الوصلة العِلِّية هي التي تعلَّل للطابع الإسقاطي للأفكار. فالإسقاطية متأصلة في الفكر. والفكرة "تنطبق على" حالة ما لأنها تمنح ممتلكَها قدرةً على استباق حالات من هذا النوع والتفاعل معها. مع أية حالات يتفاعل الكائن؟ ذلك شيء سيعتمد بالطبع على ظروف الكائن. فنحن نتفاعل مع الماء، أما توائمنا على الأرض-التوأم فيتفاعلون مع XYZ.

لستُ أنكر أن بعضَ المفاهيم العقلية مشحونةٌ عِلِّياً. إن ما تتـذكره أو تدركـه (حسياً)، على سبيل المثال، يعتمد، جزئياً، على المصدر العِلِّي لأفكارك عن المـاضي أو حالتك الإدراكية (الحسية) الراهنة. ولا أنا أنكر أننا نستند بشدة إلى ملاحظات

الروابط العِلِّية في عَزو أفكارٍ إلى الآخرين. ما أنكره هو أن أياً من هذا يفسِّر إسقاطية (القصدية الأساسية لـ) الحالات العقلية. تتأسس إسقاطية الفكر على الاستعدادية، والاستعدادات ذات الصلة، حتى تلك التي لها عِلَلٌ خارجية، هي شيء باطنٌ فيمن يفكرون.

ولا أنا أشير بأن إصابة الفكرة للهدف- كونها عن فردٍ معين مثلاً - لا تُفَسَّر إلا على أساس الملامح الداخلية (الباطنية) للفاعل. إن ما تصيبه الفكرةُ يعتمد على عوامل قد تكون خارج سيطرة الفاعل إلى حد كبير. فأفكارك هي عن الماء، جزئياً بسبب طابعها الداخلي، وجزئياً بسبب ظروفك. وأفكار توأمك على الأرض-التوأم هي عن التهاء، وليس الماء، لأن ظروف توأميك تختلف عن ظروفك.

هذه الملاحظات الإجمالية لم يُقصَد منها أن تحيط بنظرية كاملة في القصدية. إنها قصدتُ منها فحسب أن تكون ترياقاً ضد المذاهب السائدة. قد يبدو هذا مادة هزيلة. ولقد كنتُ حقيقاً أن أشعر بندم أكبر لو كان الذين يتشبثون بالأوصاف العِلِّية للقصدية يمتلكون نظرياتٍ مفضًّلة؛ ولكنهم لا يمتلكون. إنهم يقدمون أمثلةً مصمَّمة لإقناعنا بأن القصدية تستلزم مكوِّناً عِلِّياً وارداً من صنفٍ ما. وأنا أسلِّم بأن هناك مكوِّناً عِلِّياً وارداً في كثير من الأحيان، ولكني أنكرُ أن هذا هو أساسُ القصدية.

## حل العقدة

أشرتُ في بداية هذا الفصل إلى أن من مزايا التصور الذي أَبسُطُه عن العقل هو أنه يعلِّل لنطاقٍ من المكوِّنات المقبولة للتصورات المنافسة له. وقد قلتُ ما فيـه الكفايةُ لتوضيح هذا التصور، في خطوطِه العريضة على الأقل. وقد آن لنا أن ننظر مرة أخرى إلى المنافَسة.

# الثنائية

تركز ثنائية العقل-الجسم على ما يبدو أنه فروقٌ درامية بين العقلي والمادي: فحالاتُ العقل خصوصيةٌ،و "مَنفذنا" إليها ذو امتياز، والعالَم العقلي يَعرِض نطاقاً من الكيفياتِ المميزة يبدو غائباً عن العالَم المادي. وعلى النقيض فإن الحالات المادية عامة،ومَنفَذنا إليها غير مباشر وغير معصوم، ومن الظاهر أنها مجردة من أي شيء يشبه الكيفيات التي تَعرِض في الخبرة الواعية. وثمة مَن يرى أن الأشياء المادية تفتقر تماماً إلى الكيفيات، وأن خواصَّها نزوعيةٌ (استعدادية) على نحو حصري.

وماذا عن الطابع "الذاتي" subjective بالضرورة لحالات العقل؟ إن خطأ الثنائيين أنهم يتخيلون أن هذا يُفَسَّر باعتبار العقول حاويات لا نوافذ لها تستمل على أشياء لا تقبل الملاحظة إلا من الداخل، (صُوَر على شاشة تلفاز داخلي تُوهِم بأنها تمثل "العالم الخارجي")، ولا يملك أولئك الموجودون بالخارج إلا التخمين بمحتويات العقل. هذا هو النموذج الخطأ. لقد قلت أن الخصوصية والامتياز اللذين يبدو أن الحالات العقلية تتمتع بهما يجب تفسيرهما، جزئياً، بالإحالة إلى تمييز بين كون المرء في حالة وبين ملاحظة الحالة. إن درايتك بحالاتك العقلية الواعية يشكِّلها كونُك في تلك الحالات. والأحكام التي تكوِّنها عن تلك الواعية يشكِّلها كونُك في تلك الحالات. والأحكام التي تكوِّنها عن تلك على دراية بحالاتك العقلية التصويب، فهي محل ثقة بشكل بَيِّن. فإذا كنتُ أنا على دراية بحالاتك العقلية الواعية فليس ذلك لأني في تلك الحالات بل لأني في حالة ميَّزة: حالة تشكِّل درايتي بك وبسلوكك اللافت. وقد أضيف هنا أن هذا ليس تعليقاً على ميكانيزمات نيورولوجية بل تأملاً قائماً على لاتمائيل إبستيمي مشهور.

وماذا عن الكيفيات العقلية المميزة؟ لقد رأينا أنه ليس واضحاً دائماً بأي حال ماذا تكون. عندما تستمتع برائحة شطيرة برجر كنج فإن استمتاعك يتأسس على كيفيات خبرتك الشمية. وقبل أن تنكر أن هذه الكيفيات يمكن تَصَوُّر أنها كيفياتُ دماغِك يجب أن تكون على بينةٍ من طبيعتِها المحددة. ولقد أشرتُ بأن هذا أمرٌ لا نملك ناصيتَه. على أية حال إذا أخذنا مأخذَ الجد ذلك النوع من الأنطولوجيا الإنشائية التي دافعتُ عنها في هذا الفصل، ووفَينا بأقل متطلبات وصف عِلِّي للإدراك الحسي، فلا بد عندئذ أن نكون مُهَيَّئين لإدراك أن كيفياتِ خبراتِنا الواعية هي في الحقيقة كيفياتُ أدمغتِنا. فإذا كنتَ ترَى إلى الدماغ كشيء مادي فإن هذه الكيفيات، إذن، كيفياتٌ مادية. كما أن هذه هي الكيفيات المادية التي لدينا بها ما يمكن أن يسمَّى تصالاً مباشراً" direct acquaintance. فنحن ليس لدينا مثل هذا الاتصال الباشر بكيفيات الأشياء المادية التي نلاحظها في العالم من حولنا، أو في المختبرَ. ولستُ أو مئ إلى أن ثمة فجوة إبستمولوجية هنا لا يمكن عبورُها. بل أُبَيِّن المنائية، بينها يضربون على وتر الفروق الواسعة بين الكيفيات العقلية والكيفيات الجسمية، قد فهموا الأمر فهماً مقلوباً.

كل هذا يقودني إلى أن أشخَص الوصف الذي دافعت عنه في هذا الفصل في العقل كصيغة من الواحدية المحايدة neutral monism. فالخواص العقلية والمادية ليست نوعين متمايزين من الخواص. من المؤكد أننا نسمِّي بعضَ الخواص عقليةً ونسمي بعضَها مادية. ولكن فكرة أن هذه المهارسة لها دلالةٌ أنطولوجيةٌ خطيرة هي إلى حد كبير تَحَيُّزٌ موروثٌ عن الثنائية. أحد أعراض هذه الفكرة تلك الصعوبة التي يجدهاً الفلاسفة في جعل التمييز بين العقلي والمادي دقيقاً. ونصيحتي أن ننبذ هذا التمييز ونتحول بدلاً من ذلك إلى أنطولوجيا جادة.

## نظرية الهوية

تذهب نظريةُ الهوية إلى أن الخواصَّ العقليةَ متهاهيةٌ مع الخواص المادية. وأطروحتي التي دافعتُ عنها في هذا الفصل تتفق مع هذا القول في ناحية: فليس ثمة خواص عقلية متهايزة عن الخواص المادية. ولكنْ من الواضح أن نظرية الهوية تُخفِق في ناحية أخرى. فأصحاب نظرية الهوية يُهاهون التألمُّ، مثلاً، بحاليةٍ عصبيةٍ معينة. وهم في ذلك يفترضون ضمنياً أن التألمُّ هو خاصةٌ property، خاصةٌ في هوية مع خاصةٍ نيورولوجية معينة. إلا أننا قد رأينا أن من الخطأ تخيُّل أن كل محمول يُستخدَم بحق لِعَزو حالة عقلية إلى كائن ما يُسمَّى خاصةً يملكها ذلك الكائن وأي كائن (أو كيان) آخر يَسرِي عليه ذلك المحمول. إن المحمول يَصدُق على كائنات متنوعة، وهو يَصدُق عليها بفضل الخواص التي تملكها، ولكنْ لا يترتب على ذلك أنه يَصدُق عليها بفضل امتلاكها نفس الخاصة بعينها (أو خاصة مشابهة تماماً). هذا هو درس المذهب الوظيفي. يوضِّح النقد الوظيفي لنظرية الهوية أنه من المستبعد أن هناك خاصة نيور ولوجية مفردة تَفِي بالمحمول "هو في ألم". إلا أن الإجابة الصحيحة أو من الدرجة الثانية. بل علينا بساطة أن ندرك أن الخواص التي بفضلها يكون من الحق أن صنو فا من الكائنات هي في ألم – هي خواصُّ جدُّ مختلفة من الحق أن صنو أ

على أننا إذا أقـصينا هـذا الخلـط، فـسوف يطيب لي أن أسـمّي الأطروحـة الواحدية المحايدة المُجمَلة في هذا الفصل نوعاً من نظرية الهوية.

## المذهب الوظيفي

إحدى الطرق لفهم المذهب الوظيفي أن تعتبر أن الوظيفيين يرتكزون على الطبيعةِ النزوعية (الاستعدادية) للخواص، تلك الطبيعةِ التي تمنح العقولَ صفتَها المميزة. هذا شيءٌ ملائمٌ تماماً. أما الشيءُ غير الملائم فهو الفكرة المتهادية القائلة بأن العقولَ ليست أكثرَ من منظوماتٍ من الاستعدادات المحضة.

وأعتقد أن هناك أسباباً أنطولوجيةً وجيهةً لافتراض أن لكل خاصة طبيعةً مزدوجة: فكل خاصة هي نزوعية (استعدادية) وكيفية في آنٍ معاً. وفضلاً عن ذلك، فإن هذه الاستعدادية وهذه الكيفية لا تنفصلان (إلا في الفكر). وحالات العقل هي كيفية واستعدادية في الوقت نفسه. ولكن ليس في هذا الأمر سِرُّ خاص: فكلُّ حالة هي كيفيةٌ واستعداديةٌ في آنٍ معاً. فإذا اعتبرنا العقل منظومةً وظيفيةٌ بِعامة، فإيزال بوسعنا إذن أن نقول إن بعضَ مكونات هذه المنظومةِ تشغل الأدوارَ التي تشغلها، جزئياً، بسبب كيفياتها. ولكن ما إن نقول ذلك حتى نكون ا قد أدرنا ظهورنا لمعتقدٍ مركزي للمذهب الوظيفي.

إن مهمة معظم العلوم الأساسية هي، بصفة عامة، كشفُ البِنية النزوعية (الاستعدادية) للعالم. ولكن، كما قد أشرتُ في عدة مواضع، فإنه لَيكون من الخطأ أن نستدل من صمت الفيزياء عن الطبيعة الكيفية للعالم أن الفيزياء تُثبِت أن العالم خِلوٌ من مثل هذه الطبيعة. هذا الخطأ – خطأ الفيلسوف الوظيفي – يغدو مُقعِداً عندما نَشرَع في فهم العقل وعملياتِه. يمكن للعالم أن يتملصَ من مسئولية الكيفيات بترحيلها إلى العقول. وإن الأزمة الراهنة حول الوعي (ما يُطلَق عليه "المشكلة الصعبة" العالم من صنعنا نحن. فإذا كان لكل شيء كيفيات، يتوقف هنا. غير أن الأزمة هي من صنعنا نحن. فإذا كان لكل شيء كيفيات، فليس سراً، إذن، أن لحالاتِ العقل خواص. وإذا كانت حالاتُ العقل هي حالاتُ الدماغ، فإن كيفياتِ تلك الحالات، إذن، هي كيفياتُ حالاتِ العقل هي أرجو أن أكون قد بذلتُ وُسعِي، في هذا الفصل، لِحَعل هذه النتيجة أرفَقَ بالحدس ما يُظنَ بها في العادة.

# المذهب التأويلي

لا شيءَ مما قلتُه هنا يتعارض بوضوحٍ مع وصف ديفيدسون للمواقف القضوية. وأنا على استعداد لِقبولِ الخطوطِ العريضة لوصف ديفيدسون للتأويل، حتى فكرة أننا إذ نَعزو اعتقاداتٍ، ورغباتٍ، ومقاصدَ، وما إلى ذلك، إنها نطلق "مقياساً". هذا المقياسُ قمينٌ بتخطيطِ شيءٍ ما- ما هذا الشيء؟ إنه قمينٌ أن يرسمَ المنظومةَ النزوعية التي تشكِّل عقولَ مستخدِمي اللغة.

يُصِرُّ ديفيدسون على أنه لا يمكن تأويلُ إلا مَن هو مؤَوِّل؛ فليس غير مستخدم للغة مَن يَصِحُّ وصفُه على أنه يعتقد مثلاً أن عملَ شطيرة برجر كنج تلزمُه براًعةٌ في الطهو. لا يرجع هذا إلى أن الاعتقادات جُمَّلٌ داخل الرأس تعتمد بشكلٍ ما على القدرات اللغوية للمعتقِدين. انظرْ: وحدَهُ مستخدمُ اللغة مَن هو

347

في موضع يتيح له أن يقبل هذا الوصفَ لحالتِه الذهنيةِ كوصفٍ ملائم. وحدَهُ مستخدِمُ اللغة مَن يرى أو قد يرى نفسَه في هذا الضوء.

ما أهمية هذا؟ تَذَكَّر أن امتلاكَ مواقفَ قبضويةٍ هو الذي يفسِّر الاختيارَ العقلاني. غير أن الاختيارَ العقلاني انعكاسيٌّ بالضرورة. ليس يكفي أن الفاعلَ العقلاني لديه اعتقاداتٌ ورغبات؛ إن الفاعلَ العقلاني لديه القدرةُ على أن يتأمل (ينعكس على) تلك الاعتقادات والرغبات وأن يفعل بالتالي وفقاً لهذه التأملات. نحن، إذن، حين نعزو مواقفَ قضويةً لفاعل ما إنها نعزو حالاتٍ ذهنية بطريقةٍ تنحاز مع تقييمِ الفاعلِ نفسِه لهذه الحالاتِ الذهنية.

كل هذا حسنٌ جداً. غير أنه سيكون من الخطأ أن نستنتج أن العقلَ ليس أكثرَ من ذلك. لن يكون خطأً فحسب، بل جنوناً. فحيواتُنا العقلية أثرَى كثيراً من أي شيء تتضمنه مُحرَجاتُ نظرياتِ التآويل، تلك التي أسمَيتُها نظريات-ت -I onaris بثلُ هذه النظرياتِ تحيط ربها بوجه من أوجه حياتنا العقلية، لكنها صامتة إزاء التفكير الخيالي، الذي أَعُدُّه كها قلتُ أساسياً تماماً. هذه النظريات لا معنا البتة في فهم عقول الكائنات غير اللغوية. وأخيراً فإن قدرة فاعل ما على أن يُطلِق مثل هذه النظريات - قدرته التي لا بد من وجودها إذا كان للفاعل أن يجيب عن نظرية تأويل (نظرية -ت) معينة - تتأسس على نطاق من القدرات العقلية التي تقع خارج أي نظرية تأويل على طريقة ديفيدسون. لكي تُطلِق نظرية -ت لا بد أن تكون لديك القدرة على أن تنعكس على عالك (تتأمله) وعلى معتوياته. هذه القدرة تتأسس في ينيتك الاستعدادية (والكيفية بطبيعة الحال).

## ملاحظة ختامية

لَعَلَي قد قلتُ ما يكفي لتقديم لمحة عن طريقة لمقارَبة العقول ومكانها في الطبيعة تتناول ألغازاً مزمنةً في فلسفة العقل. وأزعم أن مقاربتي تَعِدُ بِحَل مشكلاتٍ تَدَّعِي منافِساتُها حلَّها، وأنها تقوم بذلك دون التعرض للمخاطر العتيدة التي تحيق بهذه المقاربات المنافِسة. هذه دعوَى عريضة، وقد كنتُ خليقاً أن أُتَهم بالغرور في ذلك لولا حقيقة أنني لا أعرضها كعملٍ من ابتكاري. إنها أنا أقتفي فيها عملَ س. ب. مارتن.

ولستُ أزعمُ أن هذا المخطط التقريبي كافٍ لإقناع أنصار الآراء الأخرى المتشددين. ولكني آمل رغم ذلك أن أكون قد تمكنت على الأقل من أن أُضفِي معقوليةً على مقاربتي، وأن أجتذبَ بذلك "حزبَ الكنبة"<sup>(1)</sup> والمتفرجين المحايدين. والقراء الراغبون في المزيد مدعُوُّون لاستشارة القراءات المدْرَجة في القسم التالي.

# قراءات مقترحة

C.B. Martin defends aspects of the approach to mind discussed in this chapter in "Substance Substantiated" (1980), "Power for Realists" (1992), "The Need for Ontology: Some Choices" (1993), "On the Need for Properties: The Road to Pythagoreanism and Back" (1997). See also C.B. Martin and John Heil, "Rules and Powers" (forthcoming). Readers seeking enlightenment on the account of intentionality introduced here should consult Martin's "Proto-Language" (1987).

Michael Lockwood, in Mind, Brain, and Quantum (1989), chap. 10, advances a view of mental qualities—"qualia" —similar to that discussed in this chapter. See also "The Grain Problem" (1993). Lockwood draws on Bertrand Russell's Analysis of Matter (1927)and in an historical appendix cites Schopenhauer, W.K. Clifford, Wilhelm Wundt, and Immanuel Kant as promoting related views. The position I advance however, differs from Lockwood's in a number of important respects. Lockwood takes dispositions to be grounded in what he calls "intrinsic qualities," for instance .Following Martin, I regard every property as intrinsically dispositional and qualitative .Lockwood distinguishes qualities of conscious experiences from our awareness of those qualities. I take conscious experiences to be manifestations of neurological dispositions. The qualities of these are conscious qualities. The awareness of those qualities is partly constituted by their being possessed by our experiences.

Daniel Dennett is one philosopher who argues for the replacement of metaphysics by empirical science when it comes to questions about the nature of mind. For a readable introduction to Dennett's views, see Kinds of Minds: Toward an Understanding of Consciousness (1996).

The thesis that, if there are objects, there are simple objects, is discussed by E.J.

Lowe in "Primitive Substances" (1994). For an account of objects as fields, see Steven Weinberg, "Before the Big Bang" (1997). Weinberg says (p. 17): "In the modern theory of elementary particles known as the Standard Model, a theory that has been well-verified experimentally, the fundamental components of nature are a few dozen different kinds of field." (I owe the citation to Michael Lockwood.)

Locke's conception of substance is spelled out in An Essay Concerning Human Understanding, ed. P.H. Nidditch (1690/1978), see especially book II, chap. 23. See also Martin's "Substance Substantiated" (1980) and E.J. Lowe's Locke on Human Understanding (1995), chap. 4.

Plato discusses universals—what he calls the Forms—in the Phaedo, in the Republic (books 6 and 7) and in a more critical mode, in the Parmenides. David Armstrong provides a deft introduction to the topic in Universals: An Opinionated Introduction (1989).

Hugh Mellor and Sydney Shoemaker both depict properties as fundamentally dispositional. See Mellor's "In Defense of

Dispositions" (1974), and Shoemaker's "Causality and Properties" (1980).

The notion that dispositions are categorically grounded is defended by David Armstrong in many places, including A Materialist Theory of the Mind (1968), pp. 85-8. See also Frank Jackson's "Mental Causation" (1996). I call this view into question, although it is widely regarded as so obvious as not to require defense—and so deserves to be called the default view.

Jeffrey Poland's Physicalism: The Philosophical Foundations (1994) nicely articulates a layered ontology of the kind attacked in this chapter. See also my The Nature of True Minds (1992), especially chap. 3 where I argue (mistakenly, as I now think) for the layered picture.

Readers seeking an example of an argument in which realism about predicates is linked to those predicates designating properties might consult Paul A. Boghossian, "The Status of Content" (1990). In explicating "non-factualist" (that is, antirealist) accounts of a predicate, "P," Boghossian says that what such conceptions have in common is "(1) [t]he claim that the predicate 'P' does not denote a property and (hence) (2) the claim that the overall (atomic) declarative sentence in which it appears does not express a truth condition" (p. 161). Note the parenthetical "hence."

Poland (in Physicalism: The Philosophical Foundations, chap. 4) advances an account of the realizing relation according to which realizing properties (1) suffice ("nomologically," that is, as a matter of natural law) for realized properties and (2) instances of realizing properties constitute instances of realized properties. I produce a similar conception in The Nature of True Minds, pp. 135-9.

351

For an enthusiastic discussion of ceteris paribus laws, and their significance for the special sciences, see Jerry Fodor's "You Can Fool Some of the People All of the Time, Everything Else Being Equal: Hedged Laws and Psychological Explanation" (1991). An application of this kind of view to the problem of mental causation can be found in Ernest Lepore and Barry Loewer, "Mind Matters" (1987).

Readers hankering for more information on supervenience should consult Jaegwon Kim's "Supervenience as a Philosophical Concept" (1990) and Terence Horgan's "From Supervenience to Superdupervenience" (1993). I provide an overview of the topic and discuss its implications for the philosophy of mind in The Nature of True Minds, chap. 3.

David Chalmers discusses zombies at great length (and defends their possibility) in his The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory (1996), chap. 3.

Nigel J.T. Thomas's "Are Theories of Imagery Theories of Imagination" (forthcoming) contains an excellent historical and philosophical discussion of theories of imagery. Thomas's "Experience and Theory as Determinants of Attitudes toward Mental Representation: The Case of Knight Dunlap and the Vanishing Images of J.B. Watson" (1989) contains a fascinating discussion of what I call "criterion differences" in reports of imagery (or the lack of it). Michael Tye discusses the rather dreary debate between proponents of "pictorial" and "prepositional" conceptions of imagery in The Imagery Debate (1991). Zenon Pylyshyn depicts imagery "propositionally" in "What the Mind's Eye Tells the Mind's Brain: A Critique of Mental Imagery" (1973). The "imageless thought" controversy raged early in the twentieth century. For a useful summary and discussion, see Kurt Danziger, "The History of Introspection Reconsidered" (1980).



t.me/t pdf

### Bibliography

## المراجع بالإنجليزية

#### a

- Anderson, A.R. (ed.) (1964) Minds and Machines, Englewood Cliffs: Prentice-Hall.
- Armstrong, D.M. (1968) A Materialist Theory of the Mind, London: Routledge and Kegan Paul.
- Armstrong, D.M. (1989) Universals: An Opinionated Introduction, Boulder :Westview Press.

#### b

- Bacon, J., Campbell, K., and Reinhardt, L. (eds) (1992) Ontology, Causality, and Mind, Cambridge: Cambridge University Press.
- Baker, Lynne Rudder (1987) Saving Belief: A Critique of Physicalism, Princeton :Princeton University Press .
- Barnes, J. (1987) Early Greek Philosophy, London: Penguin .
- Berkeley, George (1710/1979) Three Dialogues between Hylas and Philonous ed. Robert M. Adams, Indianapolis: Hackett Publishing Co.
- Berkeley, George (1713/1983) Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge, ed. Kenneth Winkler, Indianapolis: Hackett Publishing Co.

- Blackburn, Simon (1990) "Filling in Space," Analysis 50:62-5.
- Blakeslee, Sandra (1996) "The Brain in the Gut," New York Times (Science Times), Tuesday, 23 January, B5 and B10.
- Block, Ned (1978) "Troubles with Functionalism," in C.W. Savage (ed) Perception and Cognition: Issues in the Foundations of Psychology (Minnesota Studies in the Philosophy of Science 9), Minneapolis: University of Minnesota Press: 261-325. Reprinted in Block (1980a):268-305; and in Rosenthal .28-211:(1991)
- Block, Ned (ed.) (1980a) Readings in Philosophy of Psychology, vol. 1 Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
- Block, Ned (1980b) "What is Functionalism," in Block (1980a):171-84.
- Boghossian, Paul A. (1990) "The Status of Content," The Philosophical Review .84-99:157
- Broad, C.D. (1925) The Mind and Its Place in Nature, London: Routledge and Kegan Paul.
- Burge, Tyler (1979) "Individualism and the Mental," Midwest Studies in Philosophy 4: 73-121.
- Burge, Tyler (1986) "Individualism and Psychology," Philosophical Review 45:3 .45-Reprinted in Rosenthal (1991):536-67.

- Chalmers, David (1996) The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory, New York: Oxford University Press.
- Chalmers, David and Searle, John (1997) "Consciousness and the Philosophers :An Exchange," New York Review of Books, 15 May: 60-1.
- Cheney, D.L. and Seyfarth, R.M. (1990) How Monkeys See the World: Inside the Mind of Another Species, Chicago: University of Chicago Press.
- Cheney, D.L. and Seyfarth, R.M. (1992) "Précis of How Monkeys See the World : Inside the Mind of Another Species," Behavioral and Brain Sciences 15:135-82.
- Chomsky, Noam (1959) "Review of Verbal Behavior," Language 35:26-58.
- Chomsky, Noam (1966) Cartesian Linguistics: A Chapter in the History of Rationalist Thought, New York: Harper and Row.
- Churchland, Patricia (1986) Neurophilosophy, Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Churchland, Paul (1979) Scientific Realism and the Plasticity of Mind 
   Cambridge: Cambridge University Press.
- Churchland, Paul (1981) "Eliminative Materialism and the Propositional Attitudes," Journal of Philosophy 78:67-90. Reprinted in Rosenthal (1991):601 .12-
- Coren, Stanley (1994) The Intelligence of Dogs: Canine Consciousness and Capabilities, New York: Scribner.
- Crick, Francis (1994) The Astonishing Hypothesis: The Scientific Search for the Soul, New York: Scribner .
- d
- Danziger, Kurt (1980) "The History of Introspection Reconsidered," Journal of the History of the Behavioral Sciences 16:241-62.
- Davidson, Donald (1967) "Truth and Meaning," Synthese 17:304-23. Reprinted in Davidson (1984):17-36.

- Davidson, Donald (1973) "Radical Interpretation," Dialectica 27:313-28. Reprinted in Davidson (1984):125-39.
- Davidson, Donald (1974a) "Belief and the Basis of Meaning," Synthese 27:309 .23-Reprinted in Davidson (1984):141-54 .
- Davidson, Donald (1974b) "Psychology as Philosophy," in S.C. Brown (ed). Philosophy of Psychology, New York: Barnes and Noble Books: 41-52. Reprinted in Davidson (1980): 231-9.
- Davidson, Donald (1975) "Thought and Talk," in Samuel Guttenplan (ed.), Mind and Language: Wolfson College Lectures 1974, Oxford: Clarendon Press: 7-23. Reprinted in Davidson (1984):155-70.
- Davidson, Donald (1977) "Reality without Reference," Dialectica 31:247-53. Reprinted in Davidson (1984):215-25.
- Davidson, Donald (1980) Essays on Actions and Events, Oxford: Clarendon Press.
- Davidson, Donald (1984) Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford : Clarendon Press.
- Davidson, Donald (1986) "A Coherence Theory of Truth and Knowledge," in Lepore (1986):307-19.
- Dennett, Daniel (1987) The Intentional Stance, Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Dennett, Daniel (1991a) Consciousness Explained, Boston, Mass.: Little, Brown.
- Dennett, Daniel (1991b) "Real Patterns," Journal of Philosophy 89:27-51.
- Dennett, Daniel (1996) Kinds of Minds: Toward an Understanding of Consciousness, New York: Basic Books.
- Dennett, Daniel and Hofstadter, Douglas (eds) (1981) The Mind's I, New York :Basic Books .
- Descartes, René (1641/1986) Meditations on First Philosophy, trans. John Cottingham, Cambridge: Cambridge University Press.
- Dretske, Fred (1988) Explaining Behavior: Reasons in a World of Causes ( Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Dretske, Fred (1995) Naturalizing the Mind, Cambridge, Mass.: MIT Press .

## 3,5.7

• Evnine, Simon (1991) Donald Davidson, Stanford: Stanford University Press.

### f

e

- Feigl, Herbert (1958) "The 'Mental' and the 'Physical'," in H. Feigl, M. Scriven and G. Maxwell (eds) Concepts, Theories, and the Mind-Body Problem Minnesota Studies in the Philosophy of Science 2), Minneapolis: University of Minnesota Press: 370-497. Reissued in 1967 as a monograph, The "Mental" and the "Physical", Minneapolis: University of Minnesota Press.
- Fodor, Jerry (1975) The Language of Thought, New York: T.Y. Crowell .
- Fodor, Jerry (1988) Psychosemantics, Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Fodor, Jerry (1991) "You Can Fool Some of the People All of the Time Everything Else Being Equal: Hedged Laws and Psychological Explanation "•Mind 100:19-34.
- Fodor, Jerry (1994) The Elm and the Expert: Mentalese and its Semantics 
   Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Foster, John (1991) The Immaterial Self, London: Routledge .

### g

 Gopnik, Alison and Astington, J.W. (1988) "Children's Understanding of Representational Change and its Relation to the Understanding of False Belief and the Appearance-Reality Distinction," Child Development 59:26-37.

### h

- Harman, Gilbert (1990) "The Intrinsic Quality of Experience," Philosophical Perspectives 4:31-52.
- Haugeland, John (ed.) (1981a) Mind Design, Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Haugeland, John (1981b) "Semantic Engines: An Introduction to Mind Design," in Haugeland (1981a):1-34.

- Haugeland, John (1985) Artificial Intelligence: The Very Idea, Cambridge, Mass : MIT Press .
- Heil, John (1983) Perception and Cognition, Berkeley: University of California Press.
- Heil, John (1992) The Nature of True Minds, Cambridge: Cambridge University Press.
- Hobbes, Thomas (1651/1994) Leviathan, ed. Edwin Curley, Indianapolis: Hackett Publishing Co.
- Horgan, T. (1993) "From Supervenience to Superdupervenience: Meeting the Demands of a Material World," Mind 102:555-86.
- Hume, David (1739/1978) A Treatise of Human Nature, ed. L.A. Selby-Bigge and P.H. Nidditch, Oxford: Clarendon Press.
- Hume, David (1748/1975) Enquiry Concerning Human Understanding, ed. L.A. Selby-Bigge, Oxford: Clarendon Press.
- Huxley, T.H. (1901) Methods and Results: Essays, New York: D. Appleton.
- j
- Jackson, Frank (1982) "Epiphenomenal Qualia," The Philosophical Quarterly 32 .36-127 :
- Jackson, Frank (1996) "Mental Causation," Mind 105:377-41.
- k
- Kant, Immanuel (1787/1964) The Critique of Pure Reason, trans. Norman Kemp Smith, London: Macmillan.
- Kim, Jaegwon (1990) "Supervenience as a Philosophical Concept". Metaphilosophy 12:1- 27. Reprinted in Kim (1993):131-60.
- Kim, Jaegwon (1993) Supervenience and Mind: Selected Philosophical Essays (Cambridge: Cambridge University Press.
- Kirk, G.S., Raven, J.E., and Schofield, M. (1983) The Presocratic Philosophers2 (nd ed., Cambridge: Cambridge University Press.

- Kirk, Robert (1974) "Zombies vs. Materialists," Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary vol. 48:135-52.
- Kirk, Robert (1996) Raw Feeling, Oxford: Clarendon Press .
- 1
  - La Mettrie, Julien Offraye de (1747 and 1748/1994) Man a Machine, trans.
     R.Watson and M. Rybalka, Indianapolis: Hackett Publishing Co.
- Leibniz, Gottfried Wilhelm (1787/1973) Monadology, in Mary Morris and G.H.R. Parkinson (trans.) and G.H.R. Parkinson (ed.), Leibniz: Philosophical Writings .
- London: J.M. Dent and Sons: 179-94.
- Lepore, Ernest (ed.) (1986) Truth and Interpretation: Perspectives on the
- Philosophy of Donald Davidson, Oxford: Basil Blackwell .
- Lepore, Ernest and Loewer, Barry (1987) "Mind Matters," Journal of Philosophy .42-630 :84
- Levine, Joseph (1983) "Materialism and Qualia: The Explanatory Gap," Pacific Philosophical Quarterly 64:354-61.
- Lewis, David (1966) "An Argument for the Identity Theory," Journal of Philosophy .25-17 :63 Reprinted in Lewis (1983):99-107.
- Lewis, David (1972) "Psychophysical and Theoretical Identifications "

   Australasian Journal of Philosophy 50:249-58. Reprinted in Block (1980a):207 :15-and in Rosenthal (1991):204-10.
- Lewis, David (1980) "Mad Pain and Martian Pain," in Block (1980a):216-22. Reprinted in Lewis (1983):122-9; and in Rosenthal (1991):229-35.
- Lewis, David (1983) Philosophical Papers, vol. 1, New York: Oxford University Press.
- Lewis, David (1994) "Reduction of Mind," in Samuel Guttenplan (ed.), A Companion to the Philosophy of Mind, Oxford: Basil Blackwell: 412-31.

- Locke, John (1690/1978) An Essay Concerning Human Understanding, ed. P.H. Nidditch, Oxford: Clarendon Press.
- Lockwood, Michael (1989) Mind, Brain, and Quantum, Oxford: Basil Blackwell.
- Lockwood, Michael (1993) "The Grain Problem," in H. Robinson (ed.), Objections to Physicalism, Oxford: Clarendon Press: 271-91.
- Lowe, E.J. (1988) "Substance," in G.H.R. Parkinson (ed.), An Encyclopedia of Philosophy, London: Routledge: 255-78.
- Lowe, E.J. (1994) "Primitive Substances," Philosophy and Phenomenological Research 54: 531-52.
- Lowe, E.J. (1995) Locke on Human Understanding, London: Routledge .
- Lowe, E.J. (1996) Subjects of Experience, Cambridge: Cambridge University Press.
- Lycan, W.G. (1987) Consciousness, Cambridge, Mass.: MIT Press .

#### m

- McKirahan, R. (1994) Philosophy Before Socrates: An Introduction with Texts and Commentary, Indianapolis: Hackett Publishing Co.
- Malebranche, Nicholas (1688/1997) Dialogues on Metaphysics and Religion (trans. Nicholas Jolley and David Scott, Cambridge: Cambridge University Press.
- Martin, C.B. (1980) "Substance Substantiated," Australasian Journal of Philosophy 58: 3-10.
- Martin, C.B. (1987) "Proto-Language," Australasian Journal of Philosophy 65:277.89-
- Martin, C.B. (1992) "Power for Realists," in Bacon et al. (1992):175-86.
- Martin, C.B. (1993) "The Need for Ontology: Some Choices," Philosophy 68:505 .22-
- Martin, C.B. (1994) "Dispositions and Conditionals," The Philosophical Quarterly .8-1 :44
- Martin, C.B. (1997) "On the Need for Properties: The Road to Pythagoreanism and Back," Synthese 112:193-231.

36,1

- Martin, C.B. and Heil, John (forthcoming) "Rules and Powers," Philosophical Perspectives.
- Mele, Alfred R. (1987) Irrationality: An Essay on Akrasia, Self-Deception, and Self-Control, New York: Oxford University Press.
- Mellor, Hugh (1974) "In Defense of Dispositions," Philosophical Review 83:157.81-Reprinted in Mellor (1991):104-22.
- Mellor, Hugh (1991) Matters of Metaphysics, Cambridge: Cambridge University Press.
- Millikan, Ruth (1984) Language, Thought, and Other Biological Categories: New Foundations for Realism, Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Millikan, Ruth (1989) "Biosemantics," Journal of Philosophy 86:281-97.
- Moses, Louis J. and Flavell, J.H. (1990) "Inferring False Beliefs from Actions and Reactions," Child Development 61:929-45.

#### n

- Nagel, Thomas (1974) "What is it Like to be a Bat?" Philosophical Review 83:435 .50Reprinted in Nagel (1979):165-80. Also reprinted in Block (1980a):159-68 and in Rosenthal (1991):422-8.
- Nagel, Thomas (1979) Mortal Questions, Cambridge: Cambridge University Press.

#### р

- Perner, Josef (1991) Understanding the Representational Mind, Cambridge 
   Mass.: MIT Press.
- Place, U.T. (1956) "Is Consciousness A Brain Process?" The British Journal of Psychology 47:44-50.
- Plato, Parmenides, in B. Jowett (trans.), The Dialogues of Plato, 4th ed., vol. 2 (Oxford: Clarendon Press, 1953.
- Plato, Phaedo, in B. Jowett (trans.), The Dialogues of Plato, 4th ed., vol. 1 4
- Oxford: Clarendon Press, 1953.
- Plato, Republic, in B. Jowett (trans.), The Dialogues of Plato, 4th ed., vol. 2 (Oxford: Clarendon Press, 1953.

- Poland, Jeffrey (1994) Physicalism: The Philosophical Foundations, Oxford :Clarendon Press.
- Putnam, Hilary. (1975a) "The Meaning of 'Meaning," in Keith Gunderson (ed) .Language, Mind, and Knowledge (Minnesota Studies in the Philosophy of Science 7), Minneapolis: University of Minnesota Press: 131-93. Reprinted in Putnam (1975b): 215-71.
- Putnam, Hilary (1975b) Mind, Language, and Reality: Philosophical Papers, vol <2 .Cambridge: Cambridge University Press .
- Putnam, Hilary (1981) Reason, Truth, and History, Cambridge: Cambridge University Press.
- Pylyshyn, Zenon (1973) "What then Mind's Eye Tells the Mind's Brain: A Critique of Mental Imagery," Psychological Bulletin 80:1-25.

#### q

- Quine, W.V.O. (1961) Word and Object, Cambridge, Mass.: MIT Press .
- r
- Rosenthal, David (ed.) (1991) The Nature of Mind, New York: Oxford University Press.
- Russell, Bertrand (1927) Analysis of Matter, London: Kegan Paul.
- Ryder, D.T. (1996) "Evaluating Theories of Consciousness Using the Autonomic
- Nervous System for Comparison," unpublished MA thesis, University of Calgary.
- Ryle, Gilbert (1949) The Concept of Mind, London: Hutchinson .
- S
- Searle, John (1980) "Minds, Brains, and Programs," Behavioral and Brain
- Sciences 3:417- 24. Reprinted in Haugeland (1981a):282-306; in Dennett and Hofstadter (1981):353-82; and in Rosenthal (1991):509-23.
- Searle, John (1992) The Rediscovery of the Mind, Cambridge, Mass.: MIT Press.

363

- Searle, John (1997) "Consciousness and the Philosophers," New York Review of Books, 6March: 43-50.
- Shoemaker, Sydney (1975) "Functionalism and Qualia," Philosophical Studies .315 -27:291 Reprinted in Block (1980a):251-67; in Shoemaker (1984a):184-205 and in Rosenthal (1991):395-407.
- Shoemaker, Sydney (1980) "Causality and Properties," in Peter van Inwagen) ed.), Time and Cause, Dordrecht: Reidel Publishing Co.: 109-35. Reprinted in Shoemaker (1984a): 206-33.
- Shoemaker, Sydney (1981) "Some Varieties of Functionalism," Philosophical Topics 12: 83-118. Reprinted in Shoemaker (1984a):261-86.
- Shoemaker, Sydney (1984a) Identity, Cause, and Mind: Philosophical Essays (Cambridge: Cambridge University Press.
- Shoemaker, Sydney (1984b) "Absent Qualis sre Impossible-A Reply to Block," in Shoemaker (1984a):309-26.
- Skinner, B.F. (1953) Science and Human Behavior, New York: Macmillan .
- Skinner, B.F. (1957) Verbal Behavior, New York: Appleton-Century-Crofts .
- Skinner, B.F. (1963) "Behaviorism at Fifty," Science 140:951-8. Reprinted with commentaries and Skinner's responses in Behavioral and Brain Sciences 7.57-615:(1984)
- Smart, J.J.C. (1959) "Sensations and Brain Processes," Philosophical Review .56-68:141 Reprinted in Rosenthal (1991):169-76.
- Sterelny, Kim (1990) The Representational Theory of Mind: An Introduction (Oxford: Blackwell Publishers .
- Stich, Stephen (1983) From Folk Psychology to Cognitive Science: The Case Against Belief, Cambridge, Mass.: MIT Press.
- Strawson, P.F. (1959) Individuals: An Essay in Descriptive Metaphysics, London :Methuen.

365

- Tarski, Alfred (1956) "The Concept of Truth in Formalized Languages," in Logic Semantics, and Metamathematics, Oxford: Clarendon Press: 152-278.
- Thomas, Elizabeth Marshall (1993) The Hidden Life of Dogs, New York : Houghton-Mifflin.
- Thomas, Elizabeth Marshall (1994) The Tribe of the Tiger, New York: Simon and Schuster.
- Thomas, Nigel J.T. (1989) "Experience and Theory as Determinants of Attitudes toward Mental Representation: The Case of Knight Dunlap and the Vanishing Images of J.B. Watson," American Journal of Psychology 102:395-412.
- Thomas, Nigel J.T. (forthcoming) "Are Theories of Imagery Theories of Imagination?" Cognitive Science .
- Tolman, E.C. (1948) "Cognitive Maps in Rats and Men," Psychological Review .208-189 :55
- Turing, Alan (1950) "Computing Machinery and Intelligence," Mind 59:434-60 .Reprinted in Dennett and Hofstadter (1981):53-68; and in Anderson (1964):4-30.
- Tye, Michael (1991) The Imagery Debate, Cambridge, Mass.: MIT Press •
- v
- van Inwagen, Peter (1993) Metaphysics, Boulder: Westview Press .

w

- Waal, F.B.M.de (1982) Chimpanzee Politics, New York: Harper and Row.
- Watson, J.B. (1913) "Psychology as the Behaviorist Views It," Psychological Review 20: 158-77.
- Weinberg, Steven (1997) "Before the Big Bang," New York Review of Books, 12 June: 16-20.
- Wimmer, Heinz and Perner, Josef (1983) "Beliefs about Beliefs: Representation and Constraining Function of Wrong Beliefs in

Young Children's Understanding of Deception," Cognition 13:103-28.

- Wittgenstein, Ludwig (1922/1961) Tractatus Logico-Philosophicus, trans. D.F. Pears and B.F. McGuinness, London: Routledge and Kegan Paul.
- Wittgenstein, Ludwig (1953/1968) Philosophical Investigations, trans. G.E.M. Anscombe, Oxford: Basil Blackwell.
- Wittgenstein, Ludwig (1969) On Certainty, eds G.E.M. Anscombe and G.H.von
- Wright, trans. Denis Paul and G.E.M. Anscombe, Oxford: Basil Blackwell .

t.me/t pdf



مدخل إلى العلاج النفسي الوجودي (ترجمة)، رولو ماي، وإرفين يالوم، مراجعة أ.د غسان يعقوب أستاذ علم النفس بالجامعة اللبنانية، دار النهضة العربية، بيروت، 1999
 العلاج المعرفي والاضطرابات الانفعالية (ترجمة)، آرون بِك، تصدير د.آرون بِك، مراجعة أ.د غسان يعقوب أستاذ علم النفس بالجامعة اللبنانية، دار النهضة العربية، ما جعة أ.د غسان يعقوب أستاذ علم النفس بالجامعة اللبنانية، دار النهضة العربية، ما جعة أ.د غسان يعقوب أستاذ علم النفس بالجامعة اللبنانية، دار النهضة العربية، ما جعة أ.د غسان يعقوب أستاذ علم النفس بالجامعة اللبنانية، دار النهضة العربية، دولالة الشكل، دراسة في الإستطيقا المثكلية وقراءة في كتاب الفن، دار النهضة العربية، حلالة الشكل، دراسة في الإستطيقا المثكلية وقراءة في كتاب الفن، دار النهضة العربية، حالان يعروت، 2001، دار رؤية، 2015
 دلالة الشكل، دراسة في الإستطيقا المثكلية وقراءة في كتاب الفن، دار النهضة العربية، حالاني، كلايف بل (ترجمة)، مراجعة وتقديم أ.د ميشيل متياس، أستاذ الفلسفة وعلم الجمال ورئيس، كلايف بل (ترجمة)، مراجعة وتقديم أ.د ميشيل متياس، أستاذ الفلسفة وعلم الجمال بيروت، 2001، دار رؤية، 2014
 الفن، كلايف بل (ترجمة)، مراجعة وتقديم أ.د ميشيل متياس، أستاذ الفلسفة وعلم الجمال ورئيس، كلايف بل (ترجمة)، مراجعة وتقديم أ.د ميشيل متياس، أستاذ الفلسفة العربية، حالوبية، حالين، كلايف بل (ترجمة)، مراجعة وتقديم أ.د ميشيل متياس، أستاذ الفلسفة العربية، حالوبية، 2013
 الفن، كلايف بل (ترجمة)، مراجعة وتقديم أ.د ميشيل متياس، أستاذ الفلسفة العربية، حالين ، كروت، 2001، دار رؤية، 2013
 الديل التشخيصي والإحصائي الرابع للأمراض النفسية (ترجمة بالاشتراك مع أ.د أمينة العربية، الديل النفسي، دار المنامي ما أ.د كولى أرجمة ما كريكية للطب النفسي، دار النفسي، دار النفسي، دار النفسي، دار النار النار ما الفسي، دار المنار النفسي، دار المنار المنار الما الفسي، دار الما ور مال الفسي، دار الما الفسي، دار المان ما أ. حمار ما أ. كولى (ترجمة بالاشتراك مع أ.د كمال شاهين الما وي ما أ. كانفسي، دار المار الما الفسي الفسي، دار المان الما يا بل مرامي الفسي، دار الما ما أ. حمار ما أ. كان ما أ.د كمان الما يفسي، دار الما لالم ما أمريك لللمب الفسي المماريي الما مريكية للطب الما مي

- علم النفس الثقافي- ماضيه ومستقبله، مايكل كول (ترجمة بالاشتراك مـع ١.د كــال شــاهين أســتاذ اللغويــات)، دار النهــضة العربيــة، بــيروت، 2002، دار رؤيــة، 2016.

- كارل بوبر – مائة عام من التنوير ونصرة العقل، دار النهضة العربية، بيروت، 2002، دار رۇية، 2016. - فهم الفهم، نظرية التأويل من أفلاطون إلى جادامر، دار النهضة العربية، بيروت، 2003، دار رؤية. - صوت الأعماق- قراءات ودراسات في الفلسفة والنفس، دار النهضة العربية، بيروت، 2004 - مدخل إلى الفلسفة، وليم جيمس إيرل (ترجمة، مراجعة أ.د يمني طريف الخولي رئيس قسم الفلسفة بكلية الآداب جامعة القاهرة)، المجلس الأعلى للثقافة، المشروع القومي للترجمة، كتاب رقم 962، القاهرة، 2005، دار رؤية. - العولمة- من زاوية سيكولوجية، دار النهضة العربية، بيروت، 2006 - مادة "نظرية التأويل" Hermeneutics في موسوعة كمبردج للنقد الأدبي (ترجمة، مراجعة أ.د مارى تريز عبد المسيح أستاذ الأدب الإنجليزي كلية الآداب جامعة القاهرة)، المجلد الثامن، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 2006 - المغالطات المنطقية، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، الطبعة الأولى، 2007 – عزاء الفلسفة، بوتثيوس (راجعه على اللاتينية أ.د أحمد عتمان أستاذ الأدب اللاتيني واليوناني بكلية الآداب جامعة القاهرة)، دار رؤية للنشر ، القاهرة، 2007 - ألوانٌ من النسبية، دار الآفاق العربية، القاهرة، 2008



| الصفحة | الموضوع             |
|--------|---------------------|
| 7      | تصدير وشكر          |
|        | الفصل الأول         |
|        | مقدمة               |
| 21     | العلم والميتافيزيقا |
| 24     | نظرة إلى الأمام     |

# الفصل الثاني تَرِكة ديكارت

| 36 | ثنائية الديكارتية           | ال | ٠ |
|----|-----------------------------|----|---|
| 40 | ) الجواهر، والصفات والحالات | С  |   |
| 42 | ) ميتافيزيقا الثنائية       | С  |   |
| 52 | مديل الثنائية الديكارتية    | ŭ  | • |
| 52 | )        نظرية التوازي      | С  |   |

| الصفحة | الموضوع                           |        |   |
|--------|-----------------------------------|--------|---|
| 56     | مذهب المناسبة                     | 0      |   |
| 57     | التسبيب (العِلَّية)               | 0      |   |
| 62     | المثالية                          | 0      |   |
| 67     | العقل والمعنى                     | 0      |   |
| 70     | مذهب الظاهرة الثانوية (المصاحِبة) | 0      |   |
| 74     | ية اللاديكارتية                   | الثنائ | • |
| 84     |                                   | تجمَل  | • |
| 86     | ت مقترّحة                         |        | • |

#### الفصل الثالث

# ألوانٌ من المذهب المادي

# السلوكية ومنهب الهُوِية السيكوفيزيقية

| 92  | وكية                | السل | • |
|-----|---------------------|------|---|
| 95  | الخصوصية ومترتباتها | 0    |   |
| 100 | الجُعران في العُلبة | 0    |   |

| الصفحة | الموضوع                   |        |   |
|--------|---------------------------|--------|---|
| 102    | السلوكية الفلسفية         | 0      |   |
| 111    | تركة السلوكية الفلسفية    | 0      |   |
| 115    | السلوكية السيكولوجية      | 0      |   |
| 122    | ة الهوية                  | نظري   | • |
| 125    | جاذبية الصورة الديكارتية  | 0      |   |
| 128    | الخواص والمحمولات         | 0      |   |
| 132    | مفهزم الهوية              | 0      |   |
| 134    | سۇال 64 \$                | 0      |   |
| 138    | مَهامُ إبستمولوجيةٌ ناقصة | 0      |   |
| 141    |                           | نجُمَل | • |
| 143    | ات مقترّحة                |        | • |

## الفصل الرابع

# الذهب الوظيفي

# والنظرية التمثيلية في العقل

| 148 | ورة الوظيفية                | الصر | • |
|-----|-----------------------------|------|---|
| 149 | العقول كآلاتٍ حاسبة         | 0    |   |
| 150 | التفسير الوظيفي             | 0    |   |
| 152 | أنطولوجيا المذهب الوظيفي    | 0    |   |
| 154 | الوظيفية والمادية           | 0    |   |
| 155 | سر المذهب الوظيفي           | عناص | • |
| 156 | الخواص الوظيفية             | 0    |   |
| 159 | الخواص العقلية كخواص وظيفية | 0    |   |
| 160 | الوظيفية والسلوكية          | 0    |   |

|--|

| الصفحة | الموضوع                               |       |   |
|--------|---------------------------------------|-------|---|
| 163    | توصيف الحالات الوظيفية                | 0     |   |
| 167    | المنظومات الوظيفية الكلية             | 0     |   |
| 168    | رية التمثلية في العقل                 | النظر | • |
| 170    | الآلات السيهانتية (الدلالية)          | 0     |   |
| 176    | الحجرة الصينية                        | 0     |   |
| 181    | من التراكيب إلى السيهانطيقا (الدلالة) | 0     |   |
| 184    | ية الطبقية للعالم                     | الرؤ  | • |
| 185    | المستويات التصنيفية والعلوم الخاصة    | 0     |   |
| 188    | القوانين والخواص: مستويات الواقع      | 0     |   |
| 193    | فيات (الكواليا)                       | الكيف | • |
| 195    | الزومبيات                             | 0     |   |
| 197    | احتمال المحنة                         | 0     |   |
| 199    | الاستغناء عن الكواليا                 | 0     |   |
| 202    | لغز الوعي                             | 0     |   |
| 203    | -<br>ات مقترحة                        | قراء  | • |

#### الفصل الخامس

## النظريات التأويلية في العقل

# والمذهب الحذفي (الاستبعادي)

| 210 | لسون والمواقف القَضَوية        | ديفيا | ( |
|-----|--------------------------------|-------|---|
| 212 | العَتامة السيهانتية (الدلالية) | 0     |   |
| 213 | التأويل الجِذري: خلفيات        | 0     |   |
| 218 | نظریات-د                       | 0     |   |
| 221 | من نظريات-د إلى نظريات-ت       | 0     |   |

| الصفحة | الموضوع                                 |       | l |
|--------|-----------------------------------------|-------|---|
| 225    | الإحسان وعدم التحديد                    | 0     |   |
| 230    | الْمُؤَوِّل الكلي العِلم                | 0     |   |
| 231    | التأويل والقياس                         | 0     |   |
| 236    | التسبيب العقلي والمواقف القضوية         | 0     |   |
| 242    | مشكلة النكوص                            | 0     |   |
| 246    | ت والموقف القصدي                        | ديني  | • |
| 246    | الموقف القصدي                           | 0     |   |
| 248    | من الموقف القصدي إلى الموقف التصميمي    | 0     |   |
| 252    | من الموقف التصميمي إلى الموقف الفيزيائي | 0     |   |
| 253    | من العقلي إلى الجسمي                    | 0     |   |
| 254    | عَثيل الدرجة الثانية                    | 0     |   |
| 257    | أصناف العقل                             | 0     |   |
| 261    | الوعي                                   | 0     |   |
| 264    | اعتراض سيرل                             | 0     |   |
| 267    | مب الحذفي (الاستبعادي)                  | المذه | ٠ |
| 268    | النظريات والرد النظري                   | 0     |   |
| 270    | هل المذهب الحذفي داحض لِذاتِه؟          | 0     |   |
| 272    | ات مقتر حة                              | قراء  | • |

#### القصل السادس

## العقول ومكانها في الطبيعة

| 278 | ية ميتافيزيقية              | خلفية |  |  |
|-----|-----------------------------|-------|--|--|
| 279 | الأشياء                     | 0     |  |  |
| 282 | الخواص بوصفها طرائق مخصَّصة | о     |  |  |

| الصفحة | الموضوع                            |       |   |
|--------|------------------------------------|-------|---|
| 286    | الطبيعة المزدوجة للخواص            | 0     |   |
| 292    | النزوعية (الاستعدادية) والعِلية    | 0     |   |
| 295    | الأشياء المعقدة                    | Ö     |   |
| 301    | الانبثاق                           | 0     |   |
| 303    | الطبقات الأنطولوجية                | 0     |   |
| 304    | المحمولات والخواص                  | 0     |   |
| 305    | الخواص، والواقعية، وضد الواقعية    | 0     |   |
| 310    | ن هذه الوجهة من الرأي              | تطبيؤ | • |
| 310    | تعددية التحقيق                     | 0     |   |
| 314    | هل الألم خاصة؟                     | 0     |   |
| 316    | الألم كخاصةٍ من الدرجة الثانية     | 0     |   |
| 317    | العلية وقوانين تَساوِي البقية      | 0     |   |
| 319    | مستويات الواقع مقابل مستويات الوصف | 0     |   |
| 321    | الزومبيات                          | 0     |   |
| 324    | كيفيات الخبرة الواعية              | 0     |   |
| 329    | ''المَنفَذ ذو الامتياز''           | 0     |   |
| 333    | الخيال العقلي                      | 0     |   |
| 336    | استخدامات الخيال                   | 0     |   |
| 337    | القصدية                            | 0     |   |
| 343    | العقدة                             | حل ا  | • |
| 344    | الثنائية                           | 0     |   |
| 345    | نظرية الهوية                       | 0     |   |
| 346    | المذهب الوظيفي                     | 0     |   |
| 347    | المذهب التأويلي                    | 0     |   |

|        |                 | 378 |
|--------|-----------------|-----|
| الصفحة | الموضوع         | 1 1 |
| 348    | 0 ملاحظة ختامية |     |
| 348    | • قراءات مقترحة | Î   |
| 353    | المراجع         |     |



انضم إلى مكتبة امسح الكود



بي منطقة » العقل

الأيقدم هذا الكتابُ مسحًا شاملاً للمفاهيم الأساسية والنظريات الكبرى في فلسفة العقل، وعرضًا حديثًا للتطورات الهامة في هذا الحقل من البحث. ويحتوي الكتاب على أمثلة واضحة لتدعيم الأفكار الكتاب على أمثلة واضحة لتدعيم الأفكار المعروضة. وقد اضطلع بكتابته باحثً رائد في هذا المجال هو البروفيسور جون ميل أستاذ الفلسفة في كلية ديفيدسون شمال كارولينا.

# telegram @t\_pdf



